Die ,,Wiiste* des hl. Paul vom Kreuz

Brennpunkt geistlicher Unterscheidung und prophetischer Sendung

Gregor Lenzen, Schwarzenfeld

Die drohende Vermassung und die ,,Inflation des Wortes* haben viele
Menschen unserer Zeit neu sensibilisiert fiir die Urerfahrung der ,,Wii-
ste“. Einer langen Tradition folgend, machen sich auch unter den Chri-
sten einzelne und ganze Gemeinschaften auf die Suche nach einem Raum
von Einsamkeit und Schweigen. Echte Christusnachfolge scheint diesen
»Exodus®, zumindest geistig, vorauszusetzen. Losgeldst von der Reiz-
tiberflutung seiner Umwelt, wird der Gottsucher mit sich selbst und dem
ganz anderen konfrontiert. Im einsamen Ringen um Erkenntnis des gott-
lichen Willens reift durch geistliche Unterscheidung eine Entscheidung,
die oft zum prophetischen Dienst in Kirche und Welt fiihrt. Davon geben
gerade die Lebensbeschreibungen groBler Gestalten christlicher Spiritua-
litdt ein reiches Zeugnis. Auf den folgenden Seiten soll deshalb am Bei-
spiel des hl. Paul vom Kreuz (1694-1775) und der von ihm gegriindeten
Passionisten die Bedeutung der ,,Wiiste” fur jede religidse Reifung und
geistliche Fruchtbarkeit dargestellt werden.

Die Unterscheidung der Geister in der Wiiste von Castellazzo

Paul vom Kreuz wurde am 3. Januar 1694 in dem norditalienischen Stidt-
chen Ovada bei Alessandria geboren. Sein Vater, Luca Danei, betrieb ein
kleines Geschift mit Stoffen und Tabakwaren, um die zahlreiche Familie
zu erndhren. Im Alter von 19 Jahren (1713) hatte Paul beim Anhéren ei-
ner Predigt sein Bekehrungserlebnis. Er wollte nun entschieden fiir Gott
leben. Der Plan, an einem Kreuzzug gegen die Tiirken teilzunehmen,
scheiterte. Doch Gott zeigte ihm in den darauffolgenden Jahren durch in-
nere Eingebungen immer deutlicher seine wahre Berufung. Am 22. No-
vember 1720 verlieB er schliellich sein Elternhaus. Noch am selben Tag
wurde er von seinem Beichtvater und Seelenfiihrer Bischof Gattinara
(Alessandria) in dessen Privatkapelle mit einem schwarzen BuBgewand
eingekleidet. Der Prilat befahl ihm daraufhin, sich in die Einsamkeit zu-
riickzuziehen und die inneren Bewegungen seiner Seele schriftlich festzu-
halten. Mit dem 23. November 1720 beginnen in dem nahe der Bischofs-
stadt gelegenen Castellazzo die Tagebucheintragungen Pauls, die von Jo-



Paul vom Kreuz 185

seph de Guibert ,,unter die klassischen Texte der katholischen Mystik*!
eingereiht wurden. Dieses kostbare Dokument — verfaBBt als Grundlage
fir den UnterscheidungsprozeB Mons. Gattinaras beziiglich der Beru-
fung Paul Franz Daneis - ist zugleich fesselndes Zeugnis der geistlichen
Unterscheidung und Entscheidung eines Menschen im existentiellen
Dialog mit Gott.

Betrachtet man die 40 Tage von Castellazzo (23.11. 1720 bis 1. 1. 1721)
in ihrer Gesamtheit, so stellen sie den klassischen Rahmen einer Vorbe-
reitungszeit auf eine bestimmte Sendung dar. Jene kleine und wenig ein-
ladende Abstellkammer neben der Sakristei von S. Carlo, in die Paul sich
zuriickgezogen hatte, symbolisiert den Archetyp der ,,Wiiste“, deren Vor-
handensein wir auf verschiedene Weise im Leben einer jeden Propheten-
oder Griindergestalt feststellen kénnen. Die Wiiste von Castellazzo schuf
fiir den jungen Danei die notwendigen Bedingungen, um seine Berufung
in letzter Konsequenz zu erkennen. Das Vorbild dazu fand er in seinem
Meister Jesus Christus selbst, der vierzig Tage und vierzig Néchte in der
Wiiste verbracht hatte (vgl. Mt 4,1-11), bevor er zum erstenmal 6ffentlich
auftrat. Wie Jesus so war auch Paul Franz vom Geist in diese Wiiste ge-
fithrt worden, um in der ,,Unterscheidung der Geister” seinen Weg zu fin-
den. Stets getreu dem Urbild seines Herrn, versuchte der sechsundzwan-
zigjihrige Eremit durch korperliches Fasten seinen Geist wach und ge-
spannt zu halten. Der Versucher trat in jenen Tagen und Néachten mit
groBer Gewalt an ihn heran und stiirzte ihn in Trostlosigkeit und Angste.
Dabei ging es ,,im Aushalten mit sich selbst, im Durchfahren der Néchte
des BewuBten und des Unbewullten, um die eigentliche Eroberung des
Menschseins“2, wie Josef Ratzinger im Geleitwort zur deutschen Aus-
gabe des Tagebuchs schreibt. Der Leser dieser Seiten wird Zeuge des Dia-
logs zwischen Paul und Gott. Mit einer groBen Kontinuit4t und Genauig-
keit beschreibt der Heilige die unterschiedlichen Gedanken und Gefiihle,
die ,,Witterungen seiner Seele” also, die ihn in jenen 40 Tagen bewegten.
Unter diesem Aspekt gesehen, iibertrifft das Tagebuch jede andere Quel-
lenschrift aus der Feder des groBen Mystikers. Das Tagebuch von S.
Carlo bezieht sich auf die wohl entscheidendste Phase seines Weges. In
dem bestindigen Auf und Ab von Trost und Trostlosigkeit erreichte Paul
den Zielpunkt eines inneren Prozesses, der schon seit frithester Kindheit
begonnen hatte. Das einsame Ringen mit Gott formte jene

' Le Journal de Retraite de Saint Paul de la Croix, hrsg. von J. de Guibert, in: RAM IV
(1925), 27.

2 Das geistliche Tagebuch des heiligen Paul vom Kreuz (mit einem Geleitwort von J. Ratzin-
ger), hrsg. von M. Bialas, Aschaffenburg 1976, 5.



Gregor Lenzen 186

geistliche Physiognomie heraus, die fiir sein spiteres Denken und Wirken
so charakteristisch sein sollte.

Ein zweites Manresa

Hier sei nun ein kurzer Vergleich mit der Gestalt des hi. Ignatius von
Loyola (1491-1556) erlaubt. Castellazzo besitzt in der Tat Ahnlichkeit mit
Manresa, das der Griinder der Jesuiten spiiter als seine ,,Urkirche* oder
als sein ,,Noviziat”“ bezeichnete. Ignatius war am 25. Mérz 1522 in das
kleine katalonische Stadtchen gekommen, um ,einiges in seinem Buche
aufzuzeichnen, das er wohlverwahrt mit sich fithrte“®. Er blieb dort elf
Monate. Sein inneres Leben reichte in jener Zeit ,,von den Tiefen der
furchtbarsten Trostlosigkeit bis zu den Hohen mystischer Erlebnisse**4.
Diese ambivalenten Erfahrungen legten u. a. den Grund fiir die klassisch
gewordenen ,,Regeln zur Unterscheidung der Geister*. Die Erleuchtung
am FluB Cardoner lieB ihn schlieBlich alle Dinge mit neuen Augen sehen.
Jene ,,Gnade aller Gnaden* wies ihm die neue Richtung seines Lebens-
wegs. Die Erfahrungen des Eremiten von Castellazzo weisen ohne Zwei-
fel parallelle Ziige mit denen des Pilgers von Manresa auf. Die Namen
Manresa und Castellazzo stehen fiir ein Urerlebnis. Sie beschreiben den
Ort einer intensiven Gottesbegegnung, die zur personlichen Sendung in
der Kirche fiihrte.

Sensibilitat und géttlicher Wille

Es war auch Ignatius von Loyola, der in seinen ,,Exerzitien® auf die Be-
deutung der Gefiihlsregungen fiir den ProzeB geistlicher Unterscheidung
hingewiesen hat. Diese nehmen oft groBeren EinfluB auf die Entschei-
dungen des Menschen als Vernunftgriinde. Bei der Suche nach dem Wil-
len Gottes kommt es deshalb darauf an, den Urspriingen solcher innerer
Regungen nachzuspiiren, die von Gott, vom Dimon oder von der
menschlichen Natur verursacht sein kénnen.

Wer sich in das geistliche Tagebuch Pauls vom Kreuz vertieft, begegnet
darin einem Mann mit einer reichen Gefiihlswelt. Nicht umsonst wird
das Temperament des spiteren Ordensgriinders von seinem ersten Bio-

* C. de Dalmases, Ignatius von Loyola, Miinchen 1989, 38.
* Ignatius von Loyola — Trost und Weisung, Geistliche Briefe, hrsg. von H. Rahner u. P. Im-
hof, Ziirich 21989, 15.



Paul vom Kreuz 187

graphen als ,sanguinisch und sehr empfindsam*® bezeichnet. Dieser sen-
sible Charakter aber wurde fiir Paul zur Quelle zahlreicher seelischer Lei-
den. Er geriet dadurch manchmal in eine Art innerer Depression, in der
er schwer an sich selber litt. Doch er kiimpfte mit groBer Anstrengung da-
gegen an, um den anderen mit heiterer Gelassenheit zu begegnen. Igna-
tius dringt in seinem Exerzitienbuch darauf, ,,jede ungeordnete Neigung
aus der Seele zu entfernen, um so in der Haltung des Gleichmuts (Indif-
ferenz) zur Erkenntnis des gottlichen Willens zu gelangen. Auch Paul
vom Kreuz strebte, inmitten wechselnder Stimmungen und Gefiihle, nach
einer Form innerer Ausgeglichenheit, die er ,,besonders durch seine volle
und vertrauende Hingabe an die sorgende Liebe Gottes, offenbart im Lei-
den Jesu“s, erreichte. Sein Tagebuch ist dafiir ein sprechendes Zeugnis.

Ambivalenz der Tostlosigkeit

Bei einer Betrachtung der inneren Bewegungen, die Paul vom Kreuz an
sich selber wahrnimmt und in seinem Tagebuch beschreibt, fillt vor allem
die dominierende Stellung der Trostlosigkeit auf. Es sind in erster Linie
,.die Schwermut, die Angste und Versuchungen des einsam Gott Ausge-
setzten“’, mit denen der Leser konfrontiert wird und die ihn zunéchst be-
fremden werden. Aufgrund seiner langen ,,Nacht“, die 45 Jahre anhielt
und alle bis dahin giiltigen Schemata des geistlichen Lebens durchbrach,
wurde der Griinder der Passionisten auch als ,,First derer, die grof3es see-
lisches Leid tragen“s, bezeichnet. Um die Bedeutung dieser schweren
Priifungen fiir die geistliche Entwicklung Pauls zu begreifen, folgen wir
der Unterscheidung, die der Heilige in seinem Tagebuch dazu vornimmt.
Dabei werden wir Zeuge eines erstaunlichen Zusammenfallens positiver
und negativer Aspekte.

Trostlosigkeit als Versuchung

Die Eintragung des 10.-13. Dezember fiihrt uns einen typischen Fall von
Trostlosigkeit vor Augen. Paul beschreibt seinen Zustand darin so:

5 V. M. Strambi, Vita del Ven. Servo di Dio P. Paolo della Croce, Roma 1786, 196.

¢ F. Giorgini, Storia della Congregazione della Passione die Gesu Cristo, Vol. 1. L’epoca del
Fondatore (1720-1775), Pescara 1981, 53.

7 Tagebuch (s. Anm. 2) 5.

¢ H. Martin, ,, Desolacion“, D. Sp. t. IIl, Paris 1957, col. 635.



Gregor Lenzen 188

»Ich war innerlich trocken, zerstreut und von Versuchungen
geplagt; zum Beten muBte ich mich zwingen. Ich wurde ver-
sucht, etwas zu essen; denn ich hatte Hunger. Ich spiirte die
Kilte mehr als gewohnlich, und das Fleisch ersehnte Linde-
rung, und deshalb wollte ich mein Beten unterbrechen.«?

Es handelt sich also um eine klare Versuchung, das Gebet zu unterbre-
chen, begleitet von geistigen und kérperlichen Symptomen. Paul unter-
scheidet nun deutlich ihren Ursprung, wenn er fortfihrt:

»Was die Bedringnisse und Angriffe, die kamen, angeht, so
waren sie sowohl vom Fleisch als auch vom Dimon verur-
sacht; meiner Meinung nach war auch der Didmon mit am
Werk; denn ich weiB3, daB3 er einen groBen Neid hat auf jeden,
der betet.«10

Der junge Eremit gibt bis hierher der erfahrenen Trostlosigkeit einen
ausgesprochen negativen Sinn, da sie ihn — wie es im Exerzitienbuch des
hl. Ignatius heiBt - ,,zu den niederen und irdischen Dingen“!! hinzieht.
Auch die Reaktion, die nun folgt, entspricht ganz den Regeln zur Unter-
scheidung der Geister.

»Aber durch die Barmherzigkeit Gottes beteuerte ich, daB
ich beim Gebet ausharren wolle, koste es auch, da3 man mich
in Stiicken wegzerrt.“12

Paul leistet entschiedenen Widerstand gegen die Versuchung, indem er
seinen Vorsatz nicht dndert und noch mehr Nachdruck auf das Gebet
legt. Die Frucht solcher Beharrlichkeit bleibt nicht aus.

»Als dann der Zeitpunkt gekommen war, mit dem Gebet auf-
zuhdéren, war ich in Frieden und voll innerer Ruhe.*13

Dem Heiligen gelingt es nun sogar, aus der Riickschau sich von seiner
personlichen Erfahrung zu distanzieren und eine objektive Verhaltensre-
gel aufzustellen:

»Man muB} sich davor hiiten, zu solchen Zeiten des Leidens
das Gebet zu unterbrechen, denn dadurch wiirde das Leiden

® Tagebuch, 82-83 (10.-13. Dez.).

10 Op. cit., 83.

" Ignatius von Loyola Geistliche Ubungen und erliuternde Texte, hrsg. v. P. Knauer, Graz
1988, Nr. 317.

12 Tagebuch, 83.

13 Op. cit., 84.



Paul vom Kreuz 189

nicht geringer werden, ja die Seele wiirde sogar — ohne jegli-
chen Nutzen — noch mehr betriibt sein; denn sie wiirde sehen,
daB sie der Lauheit zum Opfer gefallen ist.“!*

Trostlosigkeit als Kreuzesnachfolge

Doch die Stimmung der Trostlosigkeit erhilt noch einen anderen Charak-
ter im geistlichen Reifungsprozel Pauls vom Kreuz. Es geht ihm dabei
letztlich um die Kreuzesnachfolge, in der er Anteil bekommt an den Lei-
den Jesu.

,Ich habe eine tiefe, eingegossene Erkenntnis iiber die Qualen

meines Jesus, und ich empfand ein so groBles Verlangen, mit

ihm vollkommen vereint zu sein, so daBl ich den Wunsch hatte,

seine Qualen jetzt zu erleiden und mit ihm am Kreuz zu

sein.“13 '

Hier sind wir am Kernpunkt der Mystik Pauls vom Kreuz. Die Versu-
chungen, z. B. im Gebet, werden fiir ihn zu willkommenen Gelegenheiten,
um zur Einheit mit dem Gekreuzigten zu gelangen.

,,Indes weiB ich, daB Gott mir diese Erkenntnis gibt: wen Gott
durch das Gebet zu einer hohen Einheit mit ihm fiithren will,
der muB auf der StraBe des Leidens im Gebet gehen; ich sage:
Leiden ohne jeglichen erfahrbaren Trost, so da3 die Seele —
sozusagen - nicht mehr weill, wo sie steht.“16

Paul orientiert sich vollkommen am Beispiel Jesu, der im Olgarten und
am Kreuz ebenfalls in groBer Verlassenheit gebetet hatte. Je weniger
Trost man im Leiden erfihrt, um so dhnlicher wird man dem leidenden
Herrn. Dies ist der fundamentale Gedanke, der dahintersteht. Die Teil-
nahme an den Leiden Christi fiihrt schlieBlich zu einer immer stdrkeren
Identifikation mit dem geliebten Vorbild und verstidrkt noch den Wunsch
nach Leiden.

,,Jch mdchte nun etwas zur gréBeren Ehre Gottes erwéhnen;
es ist folgendes: Wenn ich mich in diesem Zustand befinde, in
dem ich mich schon einige Male - zwar ziemlich lange, aber
nicht mit solcher Heftigkeit - befand, so bitte ich meinen ge-

14 Ebd. 84.
15 Op. cit., 76 (6. Dez.).
16 Op. cit., 84-85 (10.-13. Dez.).



Gregor Lenzen 190

kreuzigten Jesus, dal er mich daraus nicht befreie. Ja, ich
wiinsche sie (diese Anfechtungen), damit ich leide. Ich habe
namlich eine heimliche Angst, daB sie aufhéren konnten (...).
Die eben erwihnte Angst kommt von dem Verlangen, das die
Seele hat, Jesus in seinen Leiden nachzufolgen.“!”

Stanislas Breton bemerkt in diesem Zusammenhang: ,,Das, was im Ta-
gebuch betroffen macht, ist in der Tat ein immer gebieterischer Durst
nach Leiden*13

Dabei dreht es sich gar nicht so sehr um das Faktum des Leidens selbst.
Der Heilige schreibt:

»Ich habe die Erkenntnis, daB es ein groBes Leiden ist, das
Friichte bringt und Wohlgefallen Gottes hat. Denn die Seele
wird dadurch in einem solchen AusmaB gleichmiitig, daB sie
weder an Leiden noch an Freude denkt. Ihr Auge ist nur dar-
auf gebannt, dem heiligen Willen ihres Briutigams zu entspre-
chen. Sie mochte nur mit ihm gekreuzigt sein. Denn dies
macht sie ihrem geliebten Gott noch gleichférmiger, der in sei-
nem ganzen Leben nichts anderes tat als leiden.«!?

Nicht das Leiden steht demzufolge im Mittelpunkt. Im Gegenteil:
»Das Ich soll abwesend sein von seinen Leiden“?. Es geht nicht um Leid
oder um Freude, sondern um jenen Gleichmut, der die Seele iiber ihre
Leidenschaften hinaushebt. Entscheidend ist die Vereinigung mit dem
gottlichen Willen. Fir Paul besteht der Wille Gottes aber in erster Linie
darin, das eigene Leben dem Leben Jesu Christi anzugleichen, das er auf
weiten Strecken vom Leid geprigt sah. Er strebt deshalb danach, ein le-
bendiges Abbild Christi in seiner Passion zu werden. Daher verlangt er
auch nicht nach Trostung, um wie Christus die reine Hingabe an den Wil-
len des Vaters zu praktizieren, ,,denn im GenuB wendet man immer den
eigenen Willen an“?!. Gerade in der Leiderfahrung sieht Paul die Not-
wendigkeit begriindet, sich mit dem Willen Gottes zu vereinen. So wird
aus einem Weg des Leidens ein Weg der Hingabe. Den tiefsten Grund sei-
ner Kreuzesnachfolge finden wir jedoch in der groBen Liebe des Heiligen
zum Herrn. Wer wirklich liebt, identifiziert sich mit der geliebten Person

17 0p. cit, 92 (21. Dez.).

'# 8. Breton, La Mistica della Passione, Studio sulla dottrina spirituale di S. Paolo della
Croce, Pescara 1986, 60.

¥ Tagebuch (s. Anm. 2) 94.

20 Breton (s. Anm. 18) 61.

21 S. Paolo della Croce, Lettere, vol. 1, hrsg. v. A. Casetti, Roma 1924, 617.



Paul vom Kreuz 191

und macht sich ihre Gefiihle und Haltungen zu eigen. So wird die Passion
Christi fir den jungen Eremiten das stirkste Motiv seiner Liebe. Er be-
richtete am 27. Dezember von einer Ruhe im Gebet, ,,die vermischt war
mit einer dankbaren Freude tiber die Leiden Jesu; Liebe und Schmerz
vermischten sich miteinander.“?2 Bei einer Betrachtung tiber die Flucht
nach Agypten wihrend des darauffolgenden Tages erfihrt er dieselbe in-
nere Regung: ,,In meiner armen Seele mischten sich Schmerz und Liebe,
Tridnen und liebliche Empfindung.*?3
Liebe und Schmerz riicken hier eng zusammen. Einige Zeilen weiter le-
sen wird dann:
,Im selben Augenblick, da die Seele dieses Tief empfindet,
entziindet sich in ihr Mitfreude oder Mitleiden, je nach den er-
schauten Geheimnissen; immer sind diese Empfindungen je-
doch mit Wohlgefallen gemischt.“**

Man fiihlt sich an Franz von Sales erinnert, der schrieb:
,Die Leiden dessen, den ich liebe, riihren aber von seiner
Liebe her. So leide ich zwar unter ihnen durch mein Mitlei-
den, sie bringen mir aber Freude durch das Wohlgefallen, das
ich an dieser Liebe finde“?>.

Die liebende Identifikation Pauls mit dem Gekreuzigten darf man also
nicht mit Dolorismus oder einer unkontrollierten Ubersteigerung ver-
wechseln. ,,Leiden als Tor zur Liebe!“?¢ So umreifit Josef Sudbrack die
Mystik des heiligen Paul. Diese Liebe steigert sich soweit, da3 sie dem
Herrn im Opfer des eigenen Lebens nachfolgen mochte:

,Ich hatte weiterhin das starke Verlangen, als Martyrer fiir das
Heilige Sakrament zu sterben, dort, wo man nicht daran
glaubt.*?

Das Ziel des bisher beschriebenen Prozesses ist jene ,,selige Umfor-
mung*“ in den gekreuzigten Gott, die sich auf schmerzliche Weise voll-
zieht, da sie von einer Liebe verursacht ist, die nach vollkommener Ahn-
lichkeit strebt.

22 Tagebuch (s. Anm. 2) 102 (27. Dez.).

2 Op. cit., 104 (28. Dez.).

24 Op. cit., 105.

25 Franz von Sales, Abhandlung iiber die Gottesliebe, Teil 1, Buch V, 5, hrsg. v. F. Reisinger,
Eichstétt 1957, 248.

2 J. Sudbrack, Rez.: M. Bialas, Das geistliche Tagebuch des heiligen Paul vom Kreuz. In:
GuL 50 (1977) 476.

2 Tagebuch (s. Anm. 2) 107 (29 Dez.).



Gregor Lenzen 192

Passion und Kontemplation

Dieser Vorgang der Umformung hat Paul zu einer groBen Vertrautheit
mit dem Geheimnis der Menschheit Christi in seinem Leiden gefiihrt. So
tief er auch in die Schau Gottes eindringt, 16st er sich doch nie aus der lie-
bend-schmerzenden Verbindung mit dem leidenden Herrn, ,,weil er den
Absoluten genau in jener leidenden Menschheit betrachtet, im Wissen,
daf3 vor allem in ihr der Unendliche als Liebe widerstrahlt“2s.

Dafiir besitzen wir ein wundervolles Zeugnis in der letzten Tagebuch-
eintragung vom |. Januar 1721, ,,dem Hohepunkt der Denkschrift, der
sich auf ein Leben ausstrahlen wird*?®:

»1ch hatte auch die Erkenntnis, daBB die Seele durch das Band
der Liebe mit der heiligsten Menschheit (Jesu) verbunden
war. Gleichzeitig war sie verschmolzen und erhoben zu einer
hohen und erfahrbaren Erkenntnis der Gottheit. Denn weil
Jesus Gott und Mensch ist, kann die Seele nicht in heiliger
Liebe mit der Menschheit vereint sein, ohne gleichzeitig ver-
schmolzen und erhoben zu sein zu einer hohen und erfahrba-
ren Erkenntnis seiner Gottheit.“3°

Mit erstaunlicher Klarheit weist hier der Heilige die Mittlerrolle der
Menschheit Jesu im Streben nach Gotteserkenntnis auf. Fiir ihn bleibt die
leidende Menschheit Christi untrennbar mit einer ,,hohen und erfahrba-
ren Erkenntnis der Gottheit* verkniipft. Dieses Zitat untermauert deut-
lich das, was Josef Sudbrack in seiner Besprechung zur deutschen Aus-
gabe des Tagebuches hervorgehoben hat: ,,Es geht um die Bedeutung des
Menschen Jesu und seines Leidens fiir alle christliche Meditation und
Kontemplation. Es geht um das Mifltrauen gegen jede Erfahrung, die
vorgibt, den konkreten Menschen Jesus und die Hirte des Schmerzes hin-
ter sich lassen zu konnen.“?' Das Gedichtnis des Leidens Christi wird fiir
Paul vom Kreuz zur Pforte der Kontemplation. Die oben zitierte Offenba-
rung bildet bereits den Kern seiner spéteren Lehre {iber das Gebet.

2 S. Paolo della Croce, Diario spirituale, hrsg. v. E. Zoffoli, 40.
2 S. Breton (s. Anm. 18) 64.

3 Tagebuch (s. Anm. 2) 110-112 (1. Jan.).

31 J. Sudbrack (s. Anm. 26) 476.



Paul vom Kreuz 193

Die neue Sensibilitit

Was bei einem Blick auf die 40 Tage von Castellazzo besonders auffillt,
ist die Entwicklung einer neuen Form von Sensibilitit. Wir sahen schon
die Wichtigkeit der affektiven Ebene in der charakterlichen Beurteilung
Pauls vom Kreuz. Durch das einsame Ringen mit dem guten und bésen
Geist, im Wechsel von Trost und Trostlosigkeit iibt er in der Zelle von S.
Carlo seine Sinne und gewd6hnt sie daran, Gut und Bése zu unterschei-
den. Als Paul Franz Danei am 23. November 1720 seine ,, Wiiste* betrat,
war er — auch im geistlichen Sinn gesprochen - kein Kind mehr. Ein Brief
seines geistlichen Beraters P. Columban vom 25. November 1720 gibt uns
einen indirekten Hinweis auf den hohen Stand seines damaligen Gebets-
lebens. Er zeigt, wie weit seine Wesensidhnlichkeit mit der Welt der gottli-
chen Dinge bereits gediehen war. Paul verlaBt seine Wiiste als Erwachse-
ner, bereit fiir die feste Speise des Willens Gottes (vgl. Hebr 5, 14), auf den
sein geistiges Auge gerichtet ist. Seine Sinneseindriicke orientieren sich
nun an einem anderen Wertekatalog, was sich bis in die Sprechweise hin-
ein auswirkt. Begriffe wie Schmerz und Freude, Liebe und Leiden vermi-
schen sich, werden austauschbar. Gefiihle, die - rein menschlich gesehen
- negativ zu beurteilen sind, gewinnen plétzlich eine positive Bedeutung.
Die Ursache dafiir liegt in der neugewonnenen Perspektive der Teil-
nahme an den Leiden Jesu begriindet. Castellazzo bildet die Kulisse fiir
ein atemberaubendes Drama: die Geburt des neuen Menschen in Chri-
stus. Dieser Christus begegnet Paul vor allem in der Gestalt des Gekreu-
zigten. Thm will er dhnlich werden, mit ihm leiden, mit ihm gekreuzigt
sein, als ein lebendiges Abbild seiner Passion (vgl. Gal 2,19.20a). Das ist
die von Paul erkannte Berufung und Sendung, auf die hin sich seine Sin-
nenwelt ausrichtet und erneuert. Die von ihm im Tagebuch beschriebene
Abfolge innerer Leiden erhilt den Charakter eines Befreiungsprozesses,
in dem Hindernisse aus dem Weg gerdumt werden, die die Antwort auf
eine solche Mission verhindern kénnten. Wir erleben wihrend dieser Wii-
stentage den DurchstoB zu einer neuen Asthetik, zur ,,neuen Sensibilitit
des Kreuzes“.

Die Wiiste des Menschen und die Wiiste Gottes

Wagen wir nun einen Zeitsprung, aus der Stille von Castellazzo in den
wogenden Larm unserer heutigen Ballungszentren. Gibt es da irgendwel-
che Beriihrungspunkte? Scheinbar nicht. Denn wem kidme wohl ange-
sichts des pulsierenden Lebens einer Millionenstadt der Gedanke an eine



Gregor Lenzen 194

Wiiste? Die Flut der Menschen, der dr6hnende Verkehrsldrm, die von al-
len Seiten einstiirmenden Sinnesreize miissen dem Auge des Betrachters
alles andere als ,,wiistenhaft“ erscheinen. Doch der Schein triigt. Das In-
dividuum verliert sich oft in dieser Menge, in der einer vom anderen
nichts weil3. Die Einsamkeit kriecht wie naBBkalter Nebel die Mauern der
Hochhiuser empor, wo Menschen nebeneinander wohnen und einander
nicht kennen. Die GroBstadt ist bei niherem Hinsehen tatsiachlich auch
eine Art Wiiste, eine Wiiste allerdings, ,,wo der Mensch von der Anony-
mitit und der Einsamkeit der Masse verschluckt wird“32. Das Netz der
Kommunikationsmittel, das den Biirger einer Weltstadt von friih bis spét
mit Information und Unterhaltung fiittert, verhindert nicht nur nicht
seine Isolation, sondern férdert sie manchmal sogar. Die Welt, in der wir
heute leben, ,,ist oft eine isolierte Welt — eine Welt sofortiger Kommuni-
kation, aber fast stindiger Entfremdung®33. Das Gewirr von Bildern und
Stimmen in unserer modernen Massengesellschaft 146t das ,,Wort des Le-
bens“ mehr und mehr verstummen. Es ist nur eine natiirliche Reaktion
,.in einer Gesellschaft, die sich erstickt fiihit von einer solchen Art absolu-
ter Sprache“**, wenn der Mensch sich wieder auf die Suche nach einem
Raum der Stille macht. Inmitten des Lirms und der inneren Leere iiber-
fiillter StraBenschluchten spiiren viele ,,das Bediirfnis nach einem Ort des
Schweigens und des Friedens, nach einer Einsamkeit, die sie erfiillt, an-
stelle einer Einsamkeit, die sie leer macht“3s. Sie wollen aus der ,, Wiiste
des Menschen® in die ,,Wiiste Gottes* ziehen. Dieser Exodus ist nach
Carlo Carretto die geeignete Antwort auf die bange Frage: ,,Was tun, um
die Finsternis zu besiegen, die den modernen Menschen umfingt?+3

Ruf und Auszug

Am Anfang steht immer der Ruf Gottes, der still und beharrlich an das
Herz des Menschen dringt, wie im Fall Bruder Carlos: ,,Lal alles hinter
dir und komm mit mir in die Wiiste! Ich will nicht mehr dein Handeln, ich
will dein Beten, deine Liebe“?". Es ist der liebende Gott, der in der Wiiste
wartet und zu Charles de Foucauld in Nazaret gesprochen hatte: ,,...je

32 C. Naselli, La solitudine e il deserto nella spiritualita passionista, Ricerche di storia e spi-
ritualita passionista, Bd. 7, Rom 1978, 81.

33 8. Rouse, Solitude in the Christian mystery and in St. Paul of the Cross, Studies in Passio-
nist History and Spirituality, Bd. 10, Rom 1982, 9.

3 Corso di Spiritualita, hrsg. von B. Secondin u. T. Goffi, Brescia 1989, 743.

3 C. Naselli, (s. Anm. 32) 82.

3 C. Carretto, In deiner Stadt ist deine Wiiste, Freiburg i. Br. #1986, 21.

3 Ders., Wo der Dornbusch brennt. Freiburg i.Br. 201989, 9.



Paul vom Kreuz 195

mehr man mich liebt, um so mehr hat man Durst, mit mir allein zu sein*3,
Nichts anderes bewegte auch Paul vom Kreuz in seiner Sehnsucht nach
Einsamkeit. ,,Der gro3te Mystiker Italiens im 18. Jahrhundert* (M. Vil-
ler) ging in die Wiiste von Castellazzo, um ,,auf den liebenden Anruf*3®
seines Gottes zu antworten. Die Einladung Gottes fiihrt jedoch zu ein-
schneidenden Konsequenzen im Leben des Gerufenen. Das verbrannte
AdreBbuch Carlo Carrettos zum Beispiel war Symbol fiir den schmerzli-
chen Schnitt, den er zu Beginn seines Wiistennoviziates machen mufite.
In der geistlichen Tradition - angefangen von den Wiistenvitern bis zu
den kleinen Briidern Jesu - driickt die Flucht in die Wiiste ,,vor allem den
Bruch mit der Welt und die Suche nach einem wesentlichen Leben*“4° aus.
Der Mensch, im Tasten nach Gott und seiner eigenen Identitdt, mul} sich
auf den Weg machen.
»Es ist der Weg des Exodus, der Auszug des Volkes aus der
Knechtschaft der Gotzen hinaus in die Freiheit des gelobten
Landes, in die Lichtfiille und Freude des Gottesreiches. Und
dieser Weg fiihrt durch die Wiiste.“

Schweigen und Kommunikation

Die Wiiste empfdngt den Neuankdmmling mit Schweigen. Das kann ei-
nen, an die laute Geschiftigkeit des Stadtlebens gewohnten Menschen
zunichst unheimlich anmuten. Derjenige jedoch, der sich darauf einlafit,
wird bald die heilende und reinigende Kraft des Schweigens erfahren, die
von der geistigen Umweltverschmutzung unserer Tage befreit. Vielleicht
ist das der Grund, warum sich so viele aus der Stadt in die Natur zuriick-
ziehen. Schweigen totet nicht die Kommunikation, sondern ist im Gegen-
teil ,,Grundbedingung fiir die echte geistliche Erfahrung des Dialogs mit
Gott und den Briidern“*2. Es darf keinesfalls mit Stummbheit gleichgesetzt
werden. Schweigen stellt vielmehr die Voraussetzung fiir das Horen und
die existentielle Annahme des anderen dar, fiir Haltungen also, ohne die
es keinen echten Dialog gibt. Gilt dieses Prinzip schon auf der menschli-
chen Ebene, so gewinnt es um so mehr an Bedeutung in unserer Bezie-
hung zu Gott. Dem &duBeren Schweigen der Wiiste mufi das innere
Schweigen des Menschen folgen, das Gott in der Seele zu Wort kommen

38 Ch. de Foucauld, La vita nascosta (1897-1900), Scritti spirituali 9/1, Rom 1974, 183.
39 S. Paolo della Croce, Lettere, vol. 1V, hrsg. v. A. Casetti, Rom 1924, 218.

4 Ch. A. Bernard, Teologia simbolica, Rom 1984, 178.

41 C. Carretto, (s. Anm. 36) 22.

42 Corso di Spiritualita (s. Anm. 34) 744.



Gregor Lenzen 196

14Bt. Gott spricht im Schweigen, ,,weil er selbst im Schweigen lebt, Sym-
bol jener Fiille, die jeder Kommunikation vorausgeht“#. Daraus ergibt
sich die Wichtigkeit des Bandes ,,zwischen dem Schweigen alles Seienden
(...) und dem Héren des Wortes“**. Gerade die Wiiste ist hierfiir die beste
Schule. Sie bereitet den Menschen fiir das schweigende Héren des Abso-
luten und wird so gleichzeitig zur Schule der Prophetie, die das Gehérte
weitertridgt. Das Schweigen der ,,Wiiste Gottes“ ist also intensive Kom-
munikation, voll gottlicher Gegenwart.

Einsamkeit und Gemeinschaft

Schweigen setzt einen entsprechenden Raum der Einsamkeit voraus. Wer
in die Wiiste geht, begibt sich in eine duBere Einsamkeit, die einen zu-
tiefst auf sich selbst zuriickwirft. Man erfahrt die Einzigartigkeit seiner
Person, ,,die uns ontologisch und psychologisch einsam macht“4s. Doch
eben diese Erfahrung innerer Einsamkeit ist unabdingbar notwendig fiir
die individuelle Entwicklung und die Gemeinschaftsfihigkeit. So hat
man beispielsweise den Zusammenhang zwischen Einsamkeit und der
Fahigkeit zu Neuaufbriichen im Leben hervorgehoben. Die Erkenntnis
der eigenen Unwiederholbarkeit fithrt zugleich zur Erkenntnis der eige-
nen Unvollstindigkeit. Das Bild von Mann und Frau, die in der jeweili-
gen Annahme des anderen erst zur eigentlichen Vollstindigkeit gelangen,
148t sich ebenfalls auf das Verhiltnis von Gott und Mensch iibertragen.
In der Einsamkeit der Wiiste, wo der Mensch sich seiner Persénlichkeit
bewuBt wird, sto6t er auch an seine Grenzen. Er empfindet seine Bediirf-
tigkeit gegeniiber Gott und strebt daher nach der Begegnung mit dem
ganz anderen, der allein ihm die Fiille des Menschseins schenken kann.
Das letzte Ziel der Wiisteneinsamkeit hei3t deshalb Gemeinschaft, Ge-
meinschaft mit Gott und den Menschen. Denn ,,was niitzte es dem Chri-
sten, sich in die Wiiste zuriickzuziehen, wenn er dort nur die eigene Ge-
ruhsamkeit und sein Desinteresse fiir das Leben der Menschen kultivie-
ren wiirde“#6? Der Gott, der in die Wiiste ruft, ist auch der Gott, der wie-
der zu den Menschen sendet, der zu Carlo Carretto sprach: , Bruder
Carlo, du hast die Absolutheit Gottes kennengelernt, nun sollst du die
Absolutheit des Menschen kennenlernen.“¥’

43 Ch. A. Bernard (s. Anm. 40) 274.

4 Corso di Spiritualita (s. Anm. 34) 744,
45 S. Rouse (s. Anm. 33) 9.

46 Ch. A. Bernard (s. Anm. 40) 179.

47 C. Carretto (s. Anm. 36) 18.



Paul vom Kreuz 197

Die Passionisten und die Zeichen der Zeit

Die Sohne des hl. Paul vom Kreuz konfrontierten sich wihrend ihres 42.
Generalkapitels 1988 auch mit dem Menschen und seinen aktuellen N6-
ten. Die Versammlung stand unter dem Thema: ,,Die Passionisten und
die Herausforderung der Welt von heute.“ Dabei versuchten die Kapitu-
lare, die Zeichen der Zeit zu lesen. Sie erkannten, daf die Situation des
modernen Menschen zum einen durch wachsende Ungerechtigkeit, zum
anderen durch die Abwesenheit Gottes gekennzeichnet ist*8. Mit ihrer
Analyse kamen sie dem Standpunkt Claude Geffrés sehr nahe, der die
Postmoderne mit der Erfahrung des Schweigens Gottes charakterisiert,
deren Ursachen sich in zwei Richtungen finden lassen: ,,Einerseits die
Entdeckung der Unnétigkeit Gottes durch den modernen Menschen; an-
dererseits ein schéarferes BewuBtsein fiir die Gewalt in der Geschichte.*“4
Als Antwort auf diese Probleme und als gré3te Herausforderung fiir die
Kongregation der Passionisten erschien wiederum das Gedichtnis des
Leidens Christi in Wort und Tat. Dazu formulierte das Generalkapitel
folgende allgemeine Zielsetzung:

»Wir Passionisten, solidarisch mit den Gekreuzigten von

heute, 6ffnen uns der Kraft des Kreuzes, um wie die Prophe-

ten gegen die Ungerechtigkeit anzugehen und den Gott des

Lebens glaubhaft zu verkiinden.*

Ein besonderes Augenmerk verdienen in diesem Zusammenhang die
Worte ,,wie die Propheten® und ,,glaubhaft verkiinden“. Die Akten des
Generalkapitels weisen dazu erkldrend auf das Beispiel der biblischen
Propheten und deren Horen auf Gott sowie auf die Wichtigkeit eines
glaubwiirdigen Lebensstils hin. Fiir beides aber ist das Erleben der ,, Wii-
ste“ unverzichtbar. Der Passionist wird nur dann den Gekreuzigten von
heute aus der ,,Wiiste“ ihrer Glaubenslosigkeit oder Unterdriickung her-
aushelfen konnen, wenn er die Erfahrung der ,,Wiiste Gottes“ gemacht
hat. Dafiir besitzt die Kongregation vom Leiden Jesu Christi das kostbare
Grundmodell ihres ,,ritiro“. Mit dieser Bezeichnung ist das Passionisten-
kloster in seiner urspriinglichen, vom Ordensstifter geplanten Form ge-
meint. Das sich darin entfaltende religiése Leben gehorchte den Prinzi-
pien von Einsamkeit, Armut, Gebet und BuBle. Es war so gleichsam eine
Fortsetzung jener 40 Tage von Castellazzo. Die Urerfahrung der Wiiste
blieb kein einmaliges Ereignis im Leben des hl. Paul vom Kreuz, sondern

48 Vgl. Congregazione della Passione di Gesu Cristo, I Passionisti di fronte alle sfide del
mondo moderno, 42. Capitolo Generale-Programmazione, Roma 1988, 1.
49 Corso di Spiritualita (s. Anm. 34) 242,



Gregor Lenzen 198

fand in den ,ritiro“-Kl&stern der von ihm gegriindeten Gemeinschaft ge-
radezu ihre Institutionalisierung. Dem ersten ,ritiro*“ von Castellazzo
sollten noch viele andere folgen.

Schule des Horens

Die Konstitutionen der Passionisten unterstreichen deutlich den Wunsch
des hl. Paul vom Kreuz, ,,daf} seine S6hne ohne UnterlaB3 beten sollten
und dafB unsere Gemeinschaften geeignete Stitten seien fiir tiefe Gottes-
erfahrung und wahre Schulen des Gebetes“°. Sie nennen auch die Vor-
aussetzungen fiir eine solche Erfahrung, ndmlich inneres und duBeres
Schweigen. Nur so wird man den , liebenden Anruf des Vaters* verneh-
men und ihm im Gebet antworten kénnen. Die Einsamkeit und das
Schweigen des passionistischen ,ritiro*“ bilden - nach der Konzeption
des Griinders - ideale Bedingungen, um hoérende und damit betende
Menschen zu werden. Gleichzeitig sensibilisieren sie fiir die N6te des
Nichsten. Auch die neuen Konstitutionen erinnern daher daran, ,,die
Zeiten und Orte des Stillschweigens zu beachten“. Der prophetische
Dienst der Passionisten in der Welt muf3 aus dieser Schule schweigenden
Hoérens erwachsen, denn das Schweigen ist das Geheimnis geistlicher
Fruchtbarkeit.

Wiiste und Apostolat

Eine liberzeugende Interpretation der Schliisselstellung des ,,ritiro“ fiir
das Apostolat der Passionisten bietet Stanislas Breton mit seiner Trias
»verweilen — Hinausgehen - Zuriickkehren“. Als Modell fiihrt er dabei
den gottlichen Logos selbst an, der bei Gott war (vgl. Joh 1,1-2), ,von
Gott gekommen war und zu Gott zuriickkehrte* (Joh 13,3). Paul vom
Kreuz wollte, daB seine S6hne das fleischgewordene Wort nachahmen,
daf} sie ,,im Herz des Vaters bleiben, hinausgehen, um die Frohe Bot-
schaft zu verkiinden, und dann zuriickkehren, um mit dem Wort im Vater
zu bleiben**!. Nach dem Vorbild Christi muB} der kiinftige Prophet zuerst
in der Einsamkeit der Wiiste bei Gott wohnen und in dessen urgriindiges
Schweigen eintauchen, um dann das Wort des Lebens zu empfangen und
weiterzugeben. Das , ritiro* ist demnach ,,der Grundri} oder, wenn man

50 Regel und Konstitutionen der Kongregation vom Leiden Jesu Christi, (deutsche Uberset-
zung), Rom 1984, Nr. 37.
51'S. Rouse, (s. Anm. 33) 67.



Paul vom Kreuz 199

das vorzieht, die ,Sensibilisierung‘ dieses ,Verweilens‘ (...), dessen Ge-
heimnis uns Paul vom Kreuz in seinem Leben als Eremit mitteilt“52. In
der Selbstkonfrontation der Wiiste wuchs in ihm zugleich ein tiefes Ver-
stindnis fiir die Probleme der Allgemeinheit. Deshalb begab sich Paul
schlieBlich aus der Gegenwart Gottes in die Gegenwart der Menschen.
Entsprechend seiner eigenen Erfahrung, betrachtete er die Wiiste des ,,ri-
tiro* immer als Ausgangsort der Mission. Allerdings sollte der Missionar
die Wiiste dabei ,,mitnehmen*. Der Ordensgriinder mahnte seine Predi-
ger eindringlich: ,,... jeder einzelne versuche, gesammelt und zuriickgezo-
gen zu bleiben, soviel er nur kann“33. In seiner Lehre von der ,heiligen
Wiiste, auch inmitten der Volksmassen* klingt bereits das akutelle Thema
der ,,Wiiste in der Stadt“ an. Die apostolische Aktion — aus dem Schwei-
gen der Wiiste entstanden - gipfelte in der Missionspredigt und schlof3
traditionsgemaf3 mit der Betrachtung iiber das Leiden Jesu Christi. Zu-
riickgekehrt zum Anfangsschweigen des ,,ritiro“, konnte der Apostel des
Gekreuzigten neue Krifte sammeln und das Erlebte iiberdenken. Die
Passionisten tun dies auch heute noch ,,... nach einer Zeit missionarischer
Titigkeit ..., um Lippen und Person durch das Feuer Gottes zu reinigen***.

Wiedereroberung der Wiiste

Neu entstandene religiése Gemeinschaften und spirituelle Bewegungen
legen wieder verstirkten Wert auf ein solches Verweilen in der Einsam-
keit als Quelle ihres Apostolates. Ein Beispiel ist die von dem franzosi-
schen Dominikaner Marie-Dominique Philippe gegriindete ,,Commu-
nauté Saint Jean“. Thre Mitglieder wollen sich vor allem den spirituellen
und zeitlichen N6ten unserer Epoche stellen. Als Vorbereitung zu diesem
Auftrag dient ihnen das in den ,,Wiisten“-Konventen der Kongregation
gefiihrte verborgene Leben. Auch die , fraternités de Jérusalem*, deren
Griinder Pierre-Marie Delfieux zwei Jahre in der Sahara verbracht hatte,
streben danach, ,,in der Wiiste der Stidte“ monastisches Leben mit pro-
phetischem Zeugnis zu verbinden3?.

Die Passionisten wollen diese Zeichen der Zeit nicht iibersehen. Die
Abwesenheit Gottes im Bewufitsein und im Handeln des Menschen von

52 §. Breton, La Congregazione passionista ed il suo carisma, Ricerche di storia e spiritualita
passionista, Bd. 5, Roma 1978, 16.

33 Regulae et Constitutiones Congregationis SS. Crucis et Passionis D.N.1.C., editio critica
textuum, hrsg. v. F. Giorgini, Rom 1958, 88/11/26-28.

34 J. A. Orbegozo, , E voi chi dite che io sia?”, Let. circ. 2, Roma 1989, 7-8.

5 Vgl. Pingault, P., Renouveau de I'Eglise: Les Communautés nouvelles, Paris 1989, 134-141
u. 153.



Gregor Lenzen 200

heute bildet eine groBe Herausforderung. Es geht um nichts weniger, als
um die Wiedergewinnung der Transzendenz im Alltag. Doch dazu sind
»geistliche Zentren“ nétig. Es braucht ,,Fachleute der Innenwelt®, die
den nach Sinn Suchenden erfahrene Begleiter sein konnen. Das 42. Gene-
ralkapitel der Kongregation hat sich u.a. auch dieser Herausforderung
gestellt. Bei den konkreten Vorschlidgen zu einer Erneuerung passionisti-
schen Lebens und Apostolates kann man folgendes lesen:

— Uberpriifung der kontemplativen Dimension unseres Lebens und der
Qualitédt des gemeinschaftlichen Gebets.

- Offnung unserer Hiuser fiir Laien, um unser Gebet und unser Gemein-
schaftsleben mit anderen zu teilen.

- Vorbereitung, um Meister des Gebets und des geistlichen Lebens zu
sein.

An hoffnungsvollen Neuansitzen fehlt es nicht. Die Passionistenkl-
ster in Bedford (USA), Bethanien (Paléstina) oder Lucca (Italien) versu-
chen - jedes auf seine Weise - spirituelle und apostolische Impulse zu ge-
ben. Aus Stidamerika kam die Initiative, eine besondere Form von Exer-
zitien fiir Passionisten zu entwickeln, die die Wiistenerfahrung ihres Stif-
tes in Castellazzo zur Grundlage hat. Diesen Plan hat das letzte General-
kapitel aufgenommen und die ,,Castellazzo-Erfahrung® allen Religiosen
empfohlen. Eine internationale Gruppe von Passionisten und Passioni-
stinnen traf sich daraufhin vom 9. bis 21. Oktober 1989 in Rom, und als
Ergebnis ihrer Beratungen entstanden schriftliche Grundlinien zur
Durchfiihrung von ,,Castellazzo®, einer geistlichen Erfahrung, die auf
den Elementen Einsamkeit, Gebet, Armut und BuBe sowie dem Gedicht-
nis des Gekreuzigten basierts®,

Die S6hne des hl. Paul vom Kreuz miissen die Wiiste ihres ,,ritiro* als
Brennpunkt geistlicher Unterscheidung und prophetischer Sendung wie-
dererobern, da sie durch den gesellschaftlich-kulturellen Wandel seit der
zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts eine immer groBere Relativierung er-
fahren hat.

»Ein solches Charisma ist es gerade, das uns ein Gesicht und
eine unverwechselbare Stellung in Kirche und Welt gibt, als
Zeugen und Lehrer der Kontemplation, noch vor dem Apo-
stelsein, in jenen ,Zentren des Gebets, die die ,ritiri‘ sind und
sein miissen, heute mehr als gestern.“%

% Vgl. Congregation of the Passion of Jesus Christ, Prophetic Seeds of Paul of the Cross, A
spiritual experience called ,,Castellazzo*, Fundamentals, Guide for each stage of ,,Castel-
lazzo“, Rom 1990.

57 C. Naselli (s. Anm. 32) 58.





