
Die •Wüste" des hl. Paul vom Kreuz 
Brennpunkt geistlicher Unterscheidung und prophetischer Sendung 

Gregor Lenzen, Schwarzenfeld 

Die drohende Vermassung und die •Inflation des Wortes" haben viele 
Menschen unserer Zeit neu sensibilisiert für die Urerfahrung der •Wü- 
ste". Einer langen Tradition folgend, machen sich auch unter den Chri- 
sten einzelne und ganze Gemeinschaften auf die Suche nach einem Raum 
von Einsamkeit und Schweigen. Echte Christusnachfolge scheint diesen 
•Exodus", zumindest geistig, vorauszusetzen. Losgelöst von der Reiz- 
überflutung seiner Umwelt, wird der Gottsucher mit sich selbst und dem 
ganz anderen konfrontiert. Im einsamen Ringen um Erkenntnis des gött- 
lichen Willens reift durch geistliche Unterscheidung eine Entscheidung, 
die oft zum prophetischen Dienst in Kirche und Welt führt. Davon geben 
gerade die Lebensbeschreibungen großer Gestalten christlicher Spiritua- 
lität ein reiches Zeugnis. Auf den folgenden Seiten soll deshalb am Bei- 
spiel des hl. Paul vom Kreuz (1694-1775) und der von ihm gegründeten 
Passionisten die Bedeutung der •Wüste" für jede religiöse Reifung und 
geistliche Fruchtbarkeit dargestellt werden. 

Die Unterscheidung der Geister in der Wüste von Castellazzo 

Paul vom Kreuz wurde am 3. Januar 1694 in dem norditalienischen Städt- 
chen Ovada bei Alessandria geboren. Sein Vater, Luca Danei, betrieb ein 
kleines Geschäft mit Stoffen und Tabakwaren, um die zahlreiche Familie 
zu ernähren. Im Alter von 19 Jahren (1713) hatte Paul beim Anhören ei- 
ner Predigt sein Bekehrungserlebnis. Er wollte nun entschieden für Gott 
leben. Der Plan, an einem Kreuzzug gegen die Türken teilzunehmen, 
scheiterte. Doch Gott zeigte ihm in den darauffolgenden Jahren durch in- 
nere Eingebungen immer deutlicher seine wahre Berufung. Am 22. No- 
vember 1720 verließ er schließlich sein Elternhaus. Noch am selben Tag 
wurde er von seinem Beichtvater und Seelenführer Bischof Gattinara 
(Alessandria) in dessen Privatkapelle mit einem schwarzen Bußgewand 
eingekleidet. Der Prälat befahl ihm daraufhin, sich in die Einsamkeit zu- 
rückzuziehen und die inneren Bewegungen seiner Seele schriftlich festzu- 
halten. Mit dem 23. November 1720 beginnen in dem nahe der Bischofs- 
stadt gelegenen Castellazzo die Tagebucheintragungen Pauls, die von Jo- 



Paul vom Kreuz 185 

seph de Guibert •unter die klassischen Texte der katholischen Mystik"1 

eingereiht wurden. Dieses kostbare Dokument - verfaßt als Grundlage 
für den Unterscheidungsprozeß Mons. Gattinaras bezüglich der Beru- 
fung Paul Franz Daneis - ist zugleich fesselndes Zeugnis der geistlichen 
Unterscheidung und Entscheidung eines Menschen im existentiellen 
Dialog mit Gott. 

Betrachtet man die 40 Tage von Castellazzo (23. 11. 1720 bis 1. 1. 1721) 
in ihrer Gesamtheit, so stellen sie den klassischen Rahmen einer Vorbe- 
reitungszeit auf eine bestimmte Sendung dar. Jene kleine und wenig ein- 
ladende Abstellkammer neben der Sakristei von S. Carlo, in die Paul sich 
zurückgezogen hatte, symbolisiert den Archetyp der •Wüste", deren Vor- 
handensein wir auf verschiedene Weise im Leben einer jeden Propheten- 
oder Gründergestalt feststellen können. Die Wüste von Castellazzo schuf 
für den jungen Danei die notwendigen Bedingungen, um seine Berufung 
in letzter Konsequenz zu erkennen. Das Vorbild dazu fand er in seinem 
Meister Jesus Christus selbst, der vierzig Tage und vierzig Nächte in der 
Wüste verbracht hatte (vgl. Mt 4,1-11), bevor er zum erstenmal öffentlich 
auftrat. Wie Jesus so war auch Paul Franz vom Geist in diese Wüste ge- 
führt worden, um in der •Unterscheidung der Geister" seinen Weg zu fin- 
den. Stets getreu dem Urbild seines Herrn, versuchte der sechsundzwan- 
zigjährige Eremit durch körperliches Fasten seinen Geist wach und ge- 
spannt zu halten. Der Versucher trat in jenen Tagen und Nächten mit 
großer Gewalt an ihn heran und stürzte ihn in Trostlosigkeit und Ängste. 
Dabei ging es •im Aushalten mit sich selbst, im Durchfahren der Nächte 
des Bewußten und des Unbewußten, um die eigentliche Eroberung des 
Menschseins"2, wie Josef Ratzinger im Geleitwort zur deutschen Aus- 
gabe des Tagebuchs schreibt. Der Leser dieser Seiten wird Zeuge des Dia- 
logs zwischen Paul und Gott. Mit einer großen Kontinuität und Genauig- 
keit beschreibt der Heilige die unterschiedlichen Gedanken und Gefühle, 
die •Witterungen seiner Seele" also, die ihn in jenen 40 Tagen bewegten. 
Unter diesem Aspekt gesehen, übertrifft das Tagebuch jede andere Quel- 
lenschrift aus der Feder des großen Mystikers. Das Tagebuch von S. 
Carlo bezieht sich auf die wohl entscheidendste Phase seines Weges. In 
dem beständigen Auf und Ab von Trost und Trostlosigkeit erreichte Paul 
den Zielpunkt eines inneren Prozesses, der schon seit frühester Kindheit 
begonnen    hatte.    Das    einsame    Ringen    mit   Gott    formte   jene 

1 Le Journal de Retraite de Saint Paul de la Croix, hrsg. von J. de Guibert, in: RAM IV 
(1925), 27. 
2 Das geistliche Tagebuch des heiligen Paul vom Kreuz (mit einem Geleitwort von J. Ratzin- 
ger), hrsg. von M. Bialas, Aschaffenburg 1976, 5. 



Gregor Lenzen ] g6 

geistliche Physiognomie heraus, die für sein späteres Denken und Wirken 
so charakteristisch sein sollte. 

Ein zweites Manresa 

Hier sei nun ein kurzer Vergleich mit der Gestalt des hl. Ignatius von 
Loyola (1491-1556) erlaubt. Castellazzo besitzt in der Tat Ähnlichkeit mit 
Manresa, das der Gründer der Jesuiten später als seine •Urkirche" oder 
als sein •Noviziat" bezeichnete. Ignatius war am 25. März 1522 in das 
kleine katalonische Städtchen gekommen, um •einiges in seinem Buche 
aufzuzeichnen, das er wohlverwahrt mit sich führte"3. Er blieb dort elf 
Monate. Sein inneres Leben reichte in jener Zeit •von den Tiefen der 
furchtbarsten Trostlosigkeit bis zu den Höhen mystischer Erlebnisse"4. 
Diese ambivalenten Erfahrungen legten u. a. den Grund für die klassisch 
gewordenen •Regeln zur Unterscheidung der Geister". Die Erleuchtung 
am Fluß Cardoner ließ ihn schließlich alle Dinge mit neuen Augen sehen. 
Jene •Gnade aller Gnaden" wies ihm die neue Richtung seines Lebens- 
wegs. Die Erfahrungen des Eremiten von Castellazzo weisen ohne Zwei- 
fel parallelle Züge mit denen des Pilgers von Manresa auf. Die Namen 
Manresa und Castellazzo stehen für ein Urerlebnis. Sie beschreiben den 
Ort einer intensiven Gottesbegegnung, die zur persönlichen Sendung in 
der Kirche führte. 

Sensibilität und göttlicher Wille 

Es war auch Ignatius von Loyola, der in seinen •Exerzitien" auf die Be- 
deutung der Gefühlsregungen für den Prozeß geistlicher Unterscheidung 
hingewiesen hat. Diese nehmen oft größeren Einfluß auf die Entschei- 
dungen des Menschen als Vernunftgründe. Bei der Suche nach dem Wil- 
len Gottes kommt es deshalb darauf an, den Ursprüngen solcher innerer 
Regungen nachzuspüren, die von Gott, vom Dämon oder von der 
menschlichen Natur verursacht sein können. 

Wer sich in das geistliche Tagebuch Pauls vom Kreuz vertieft, begegnet 
darin einem Mann mit einer reichen Gefühlswelt. Nicht umsonst wird 
das Temperament des späteren Ordensgründers von seinem ersten Bio- 

3 C. de Dalmases, Ignatius von Loyola, München 1989, 38. 
4 Ignatius von Loyola - Trost und Weisung, Geistliche Briefe, hrsg. von H. Rahner u. P. Im- 
hof, Zürich 21989, 15. 



Paul vom Kreuz 187 

graphen als •sanguinisch und sehr empfindsam"5 bezeichnet. Dieser sen- 
sible Charakter aber wurde für Paul zur Quelle zahlreicher seelischer Lei- 
den. Er geriet dadurch manchmal in eine Art innerer Depression, in der 
er schwer an sich selber litt. Doch er kämpfte mit großer Anstrengung da- 
gegen an, um den anderen mit heiterer Gelassenheit zu begegnen. Igna- 
tius drängt in seinem Exerzitienbuch darauf, •jede ungeordnete Neigung 
aus der Seele zu entfernen", um so in der Haltung des Gleichmuts (Indif- 
ferenz) zur Erkenntnis des göttlichen Willens zu gelangen. Auch Paul 
vom Kreuz strebte, inmitten wechselnder Stimmungen und Gefühle, nach 
einer Form innerer Ausgeglichenheit, die er •besonders durch seine volle 
und vertrauende Hingabe an die sorgende Liebe Gottes, offenbart im Lei- 
den Jesu"6, erreichte. Sein Tagebuch ist dafür ein sprechendes Zeugnis. 

Ambivalenz der Tostlosigkeit 

Bei einer Betrachtung der inneren Bewegungen, die Paul vom Kreuz an 
sich selber wahrnimmt und in seinem Tagebuch beschreibt, fällt vor allem 
die dominierende Stellung der Trostlosigkeit auf. Es sind in erster Linie 
•die Schwermut, die Ängste und Versuchungen des einsam Gott Ausge- 
setzten"7, mit denen der Leser konfrontiert wird und die ihn zunächst be- 
fremden werden. Aufgrund seiner langen •Nacht", die 45 Jahre anhielt 
und alle bis dahin gültigen Schemata des geistlichen Lebens durchbrach, 
wurde der Gründer der Passionisten auch als •Fürst derer, die großes see- 
lisches Leid tragen"8, bezeichnet. Um die Bedeutung dieser schweren 
Prüfungen für die geistliche Entwicklung Pauls zu begreifen, folgen wir 
der Unterscheidung, die der Heilige in seinem Tagebuch dazu vornimmt. 
Dabei werden wir Zeuge eines erstaunlichen Zusammenfallens positiver 
und negativer Aspekte. 

Trostlosigkeit als Versuchung 

Die Eintragung des 10.-13. Dezember führt uns einen typischen Fall von 
Trostlosigkeit vor Augen. Paul beschreibt seinen Zustand darin so: 

5 V. M. Strambi, Vita del Ven. Servo di Dio P. Paolo della Croce, Roma 1786, 196. 
6 F. Giorgini, Storia della Congregazione della Passione die Gesü Cristo, Vol. I: L'epoca del 
Fondatore (1720-1775), Pescara 1981, 53. 
7 Tagebuch (s. Anm. 2) 5. 
8 H. Martin, •Desolacion", D. Sp. t. III, Paris 1957, col. 635. 



Gregor Lenzen \ gg 

•Ich war innerlich trocken, zerstreut und von Versuchungen 
geplagt; zum Beten mußte ich mich zwingen. Ich wurde ver- 
sucht, etwas zu essen; denn ich hatte Hunger. Ich spürte die 
Kälte mehr als gewöhnlich, und das Fleisch ersehnte Linde- 
rung, und deshalb wollte ich mein Beten unterbrechen."9 

Es handelt sich also um eine klare Versuchung, das Gebet zu unterbre- 
chen, begleitet von geistigen und körperlichen Symptomen. Paul unter- 
scheidet nun deutlich ihren Ursprung, wenn er fortfährt: 

•Was die Bedrängnisse und Angriffe, die kamen, angeht, so 
waren sie sowohl vom Fleisch als auch vom Dämon verur- 
sacht; meiner Meinung nach war auch der Dämon mit am 
Werk; denn ich weiß, daß er einen großen Neid hat auf jeden, 
der betet.«10 

Der junge Eremit gibt bis hierher der erfahrenen Trostlosigkeit einen 
ausgesprochen negativen Sinn, da sie ihn - wie es im Exerzitienbuch des 
hl. Ignatius heißt - •zu den niederen und irdischen Dingen"11 hinzieht. 
Auch die Reaktion, die nun folgt, entspricht ganz den Regeln zur Unter- 
scheidung der Geister. 

•Aber durch die Barmherzigkeit Gottes beteuerte ich, daß 
ich beim Gebet ausharren wolle, koste es auch, daß man mich 
in Stücken wegzerrt."12 

Paul leistet entschiedenen Widerstand gegen die Versuchung, indem er 
seinen Vorsatz nicht ändert und noch mehr Nachdruck auf das Gebet 
legt. Die Frucht solcher Beharrlichkeit bleibt nicht aus. 

•Als dann der Zeitpunkt gekommen war, mit dem Gebet auf- 
zuhören, war ich in Frieden und voll innerer Ruhe."13 

Dem Heiligen gelingt es nun sogar, aus der Rückschau sich von seiner 
persönlichen Erfahrung zu distanzieren und eine objektive Verhaltensre- 
gel aufzustellen: 

•Man muß sich davor hüten, zu solchen Zeiten des Leidens 
das Gebet zu unterbrechen, denn dadurch würde das Leiden 

9 Tagebuch, 82-83 (10.-13. Dez.). 
10 Op. cit, 83. 
1' Ignatius von Loyola Geistliche Übungen und erläuternde Texte, hrsg. v. P. Knauer Graz 
1988, Nr. 317. 
12 Tagebuch, 83. 
13 Op. cit., 84. 



Paul vom Kreuz 189 

nicht geringer werden, ja die Seele würde sogar - ohne jegli- 
chen Nutzen - noch mehr betrübt sein; denn sie würde sehen, 
daß sie der Lauheit zum Opfer gefallen ist."14 

Trostlosigkeit als Kreuzesnachfolge 

Doch die Stimmung der Trostlosigkeit erhält noch einen anderen Charak- 
ter im geistlichen Reifungsprozeß Pauls vom Kreuz. Es geht ihm dabei 
letztlich um die Kreuzesnachfolge, in der er Anteil bekommt an den Lei- 
den Jesu. 

•Ich habe eine tiefe, eingegossene Erkenntnis über die Qualen 
meines Jesus, und ich empfand ein so großes Verlangen, mit 
ihm vollkommen vereint zu sein, so daß ich den Wunsch hatte, 
seine Qualen jetzt zu erleiden und mit ihm am Kreuz zu 
sein."15 

Hier sind wir am Kernpunkt der Mystik Pauls vom Kreuz. Die Versu- 
chungen, z. B. im Gebet, werden für ihn zu willkommenen Gelegenheiten, 
um zur Einheit mit dem Gekreuzigten zu gelangen. 

•Indes weiß ich, daß Gott mir diese Erkenntnis gibt: wen Gott 
durch das Gebet zu einer hohen Einheit mit ihm führen will, 
der muß auf der Straße des Leidens im Gebet gehen; ich sage: 
Leiden ohne jeglichen erfahrbaren Trost, so daß die Seele - 
sozusagen - nicht mehr weiß, wo sie steht."16 

Paul orientiert sich vollkommen am Beispiel Jesu, der im Ölgarten und 
am Kreuz ebenfalls in großer Verlassenheit gebetet hatte. Je weniger 
Trost man im Leiden erfährt, um so ähnlicher wird man dem leidenden 
Herrn. Dies ist der fundamentale Gedanke, der dahintersteht. Die Teil- 
nahme an den Leiden Christi führt schließlich zu einer immer stärkeren 
Identifikation mit dem geliebten Vorbild und verstärkt noch den Wunsch 
nach Leiden. 

•Ich möchte nun etwas zur größeren Ehre Gottes erwähnen; 
es ist folgendes: Wenn ich mich in diesem Zustand befinde, in 
dem ich mich schon einige Male - zwar ziemlich lange, aber 
nicht mit solcher Heftigkeit - befand, so bitte ich meinen ge- 

14 Ebd. 84. 
15 Op. cit., 76 (6. Dez.). 
" Op. cit., 84-85 (10.-13. Dez.). 



Gregor Lenzen 190 

kreuzigten Jesus, daß er mich daraus nicht befreie. Ja, ich 
wünsche sie (diese Anfechtungen), damit ich leide. Ich habe 
nämlich eine heimliche Angst, daß sie aufhören könnten (...). 
Die eben erwähnte Angst kommt von dem Verlangen, das die 
Seele hat, Jesus in seinen Leiden nachzufolgen."17 

Stanislas Breton bemerkt in diesem Zusammenhang: •Das, was im Ta- 
gebuch betroffen macht, ist in der Tat ein immer gebieterischer Durst 
nach Leiden"18 

Dabei dreht es sich gar nicht so sehr um das Faktum des Leidens selbst. 
Der Heilige schreibt: 

•Ich habe die Erkenntnis, daß es ein großes Leiden ist, das 
Früchte bringt und Wohlgefallen Gottes hat. Denn die Seele 
wird dadurch in einem solchen Ausmaß gleichmütig, daß sie 
weder an Leiden noch an Freude denkt. Ihr Auge ist nur dar- 
auf gebannt, dem heiligen Willen ihres Bräutigams zu entspre- 
chen. Sie möchte nur mit ihm gekreuzigt sein. Denn dies 
macht sie ihrem geliebten Gott noch gleichförmiger, der in sei- 
nem ganzen Leben nichts anderes tat als leiden."19 

Nicht das Leiden steht demzufolge im Mittelpunkt. Im Gegenteil: 
•Das Ich soll abwesend sein von seinen Leiden"20. Es geht nicht um Leid 
oder um Freude, sondern um jenen Gleichmut, der die Seele über ihre 
Leidenschaften hinaushebt. Entscheidend ist die Vereinigung mit dem 
göttlichen Willen. Für Paul besteht der Wille Gottes aber in erster Linie 
darin, das eigene Leben dem Leben Jesu Christi anzugleichen, das er auf 
weiten Strecken vom Leid geprägt sah. Er strebt deshalb danach, ein le- 
bendiges Abbild Christi in seiner Passion zu werden. Daher verlangt er 
auch nicht nach Tröstung, um wie Christus die reine Hingabe an den Wil- 
len des Vaters zu praktizieren, •denn im Genuß wendet man immer den 
eigenen Willen an"21. Gerade in der Leiderfahrung sieht Paul die Not- 
wendigkeit begründet, sich mit dem Willen Gottes zu vereinen. So wird 
aus einem Weg des Leidens ein Weg der Hingabe. Den tiefsten Grund sei- 
ner Kreuzesnachfolge finden wir jedoch in der großen Liebe des Heiligen 
zum Herrn. Wer wirklich liebt, identifiziert sich mit der geliebten Person 

17 Op. cit., 92 (21. Dez.). 
18 S. Breton, La Mistica della Passione, Studio sulla dottrina spirituale di S. Paolo della 
Croce, Pescara 1986, 60. 
19 Tagebuch (s. Anm. 2) 94. 
20 Breton (s. Anm. 18)61. 
21 S. Paolo della Croce, Lettere, vol. I, hrsg. v. A. Casetti, Roma 1924, 617. 



Paul vom Kreuz 191 

und macht sich ihre Gefühle und Haltungen zu eigen. So wird die Passion 
Christi für den jungen Eremiten das stärkste Motiv seiner Liebe. Er be- 
richtete am 27. Dezember von einer Ruhe im Gebet, •die vermischt war 
mit einer dankbaren Freude über die Leiden Jesu; Liebe und Schmerz 
vermischten sich miteinander."22 Bei einer Betrachtung über die Flucht 
nach Ägypten während des darauffolgenden Tages erfährt er dieselbe in- 
nere Regung: •In meiner armen Seele mischten sich Schmerz und Liebe, 
Tränen und liebliche Empfindung."23 

Liebe und Schmerz rücken hier eng zusammen. Einige Zeilen weiter le- 
sen wird dann: 

•Im selben Augenblick, da die Seele dieses Tief empfindet, 
entzündet sich in ihr Mitfreude oder Mitleiden, je nach den er- 
schauten Geheimnissen; immer sind diese Empfindungen je- 
doch mit Wohlgefallen gemischt."24 

Man fühlt sich an Franz von Sales erinnert, der schrieb: 
•Die Leiden dessen, den ich liebe, rühren aber von seiner 
Liebe her. So leide ich zwar unter ihnen durch mein Mitlei- 
den, sie bringen mir aber Freude durch das Wohlgefallen, das 
ich an dieser Liebe finde"25. 

Die liebende Identifikation Pauls mit dem Gekreuzigten darf man also 
nicht mit Dolorismus oder einer unkontrollierten Übersteigerung ver- 
wechseln. •Leiden als Tor zur Liebe!"26 So umreißt Josef Sudbrack die 
Mystik des heiligen Paul. Diese Liebe steigert sich soweit, daß sie dem 
Herrn im Opfer des eigenen Lebens nachfolgen möchte: 

•Ich hatte weiterhin das starke Verlangen, als Märtyrer für das 
Heilige Sakrament zu sterben, dort, wo man nicht daran 
glaubt."27 

Das Ziel des bisher beschriebenen Prozesses ist jene •selige Umfor- 
mung" in den gekreuzigten Gott, die sich auf schmerzliche Weise voll- 
zieht, da sie von einer Liebe verursacht ist, die nach vollkommener Ähn- 
lichkeit strebt. 

22 Tagebuch (s. Anm. 2) 102 (27. Dez.). 
23 Op. cit., 104(28. Dez.). 
24 Op. cit., 105. 
25 Franz von Sales, Abhandlung über die Gottesliebe, Teil I, Buch V, 5, hrsg. v. F. Reisinger, 
Eichstätt 1957, 248. 
26 J. Sudbrack, Rez.: M. Bialas, Das geistliche Tagebuch des heiligen Paul vom Kreuz. In: 
GuL 50 (1977) 476. 
27 Tagebuch (s. Anm. 2) 107 (29 Dez.). 



Gregor Lenzen 192 

Passion und Kontemplation 

Dieser Vorgang der Umformung hat Paul zu einer großen Vertrautheit 
mit dem Geheimnis der Menschheit Christi in seinem Leiden geführt. So 
tiefer auch in die Schau Gottes eindringt, löst er sich doch nie aus der lie- 
bend-schmerzenden Verbindung mit dem leidenden Herrn, •weil er den 
Absoluten genau in jener leidenden Menschheit betrachtet, im Wissen, 
daß vor allem in ihr der Unendliche als Liebe widerstrahlt"28. 

Dafür besitzen wir ein wundervolles Zeugnis in der letzten Tagebuch- 
eintragung vom 1. Januar 1721, •dem Höhepunkt der Denkschrift, der 
sich auf ein Leben ausstrahlen wird"29: 

•Ich hatte auch die Erkenntnis, daß die Seele durch das Band 
der Liebe mit der heiligsten Menschheit (Jesu) verbunden 
war. Gleichzeitig war sie verschmolzen und erhoben zu einer 
hohen und erfahrbaren Erkenntnis der Gottheit. Denn weil 
Jesus Gott und Mensch ist, kann die Seele nicht in heiliger 
Liebe mit der Menschheit vereint sein, ohne gleichzeitig ver- 
schmolzen und erhoben zu sein zu einer hohen und erfahrba- 
ren Erkenntnis seiner Gottheit."30 

Mit erstaunlicher Klarheit weist hier der Heilige die Mittlerrolle der 
Menschheit Jesu im Streben nach Gotteserkenntnis auf. Für ihn bleibt die 
leidende Menschheit Christi untrennbar mit einer •hohen und erfahrba- 
ren Erkenntnis der Gottheit" verknüpft. Dieses Zitat untermauert deut- 
lich das, was Josef Sudbrack in seiner Besprechung zur deutschen Aus- 
gabe des Tagebuches hervorgehoben hat: •Es geht um die Bedeutung des 
Menschen Jesu und seines Leidens für alle christliche Meditation und 
Kontemplation. Es geht um das Mißtrauen gegen jede Erfahrung, die 
vorgibt, den konkreten Menschen Jesus und die Härte des Schmerzes hin- 
ter sich lassen zu können."31 Das Gedächtnis des Leidens Christi wird für 
Paul vom Kreuz zur Pforte der Kontemplation. Die oben zitierte Offenba- 
rung bildet bereits den Kern seiner späteren Lehre über das Gebet. 

28 S. Paolo della Croce, Diario spirituale, hrsg. v. E. Zoffoli, 40. 
29 S. Breton (s. Anm. 18) 64. 
30 Tagebuch (s. Anm. 2) 110-112 (1. Jan.). 
31 J. Sudbrack (s. Anm. 26) 476. 



Paul vom Kreuz 193 

Die neue Sensibilität 

Was bei einem Blick auf die 40 Tage von Castellazzo besonders auffällt, 
ist die Entwicklung einer neuen Form von Sensibilität. Wir sahen schon 
die Wichtigkeit der affektiven Ebene in der charakterlichen Beurteilung 
Pauls vom Kreuz. Durch das einsame Ringen mit dem guten und bösen 
Geist, im Wechsel von Trost und Trostlosigkeit übt er in der Zelle von S. 
Carlo seine Sinne und gewöhnt sie daran, Gut und Böse zu unterschei- 
den. Als Paul Franz Danei am 23. November 1720 seine •Wüste" betrat, 
war er - auch im geistlichen Sinn gesprochen - kein Kind mehr. Ein Brief 
seines geistlichen Beraters P. Columban vom 25. November 1720 gibt uns 
einen indirekten Hinweis auf den hohen Stand seines damaligen Gebets- 
lebens. Er zeigt, wie weit seine Wesensähnlichkeit mit der Welt der göttli- 
chen Dinge bereits gediehen war. Paul verläßt seine Wüste als Erwachse- 
ner, bereit für die feste Speise des Willens Gottes (vgl. Hebr 5,14), auf den 
sein geistiges Auge gerichtet ist. Seine Sinneseindrücke orientieren sich 
nun an einem anderen Wertekatalog, was sich bis in die Sprechweise hin- 
ein auswirkt. Begriffe wie Schmerz und Freude, Liebe und Leiden vermi- 
schen sich, werden austauschbar. Gefühle, die - rein menschlich gesehen 
- negativ zu beurteilen sind, gewinnen plötzlich eine positive Bedeutung. 
Die Ursache dafür liegt in der neugewonnenen Perspektive der Teil- 
nahme an den Leiden Jesu begründet. Castellazzo bildet die Kulisse für 
ein atemberaubendes Drama: die Geburt des neuen Menschen in Chri- 
stus. Dieser Christus begegnet Paul vor allem in der Gestalt des Gekreu- 
zigten. Ihm will er ähnlich werden, mit ihm leiden, mit ihm gekreuzigt 
sein, als ein lebendiges Abbild seiner Passion (vgl. Gal 2,19.20 a). Das ist 
die von Paul erkannte Berufung und Sendung, auf die hin sich seine Sin- 
nenwelt ausrichtet und erneuert. Die von ihm im Tagebuch beschriebene 
Abfolge innerer Leiden erhält den Charakter eines Befreiungsprozesses, 
in dem Hindernisse aus dem Weg geräumt werden, die die Antwort auf 
eine solche Mission verhindern könnten. Wir erleben während dieser Wü- 
stentage den Durchstoß zu einer neuen Ästhetik, zur •neuen Sensibilität 
des Kreuzes". 

Die Wüste des Menschen und die Wüste Gottes 

Wagen wir nun einen Zeitsprung, aus der Stille von Castellazzo in den 
wogenden Lärm unserer heutigen Ballungszentren. Gibt es da irgendwel- 
che Berührungspunkte? Scheinbar nicht. Denn wem käme wohl ange- 
sichts des pulsierenden Lebens einer Millionenstadt der Gedanke an eine 



Gregor Lenzen 194 

Wüste? Die Flut der Menschen, der dröhnende Verkehrslärm, die von al- 
len Seiten einstürmenden Sinnesreize müssen dem Auge des Betrachters 
alles andere als •wüstenhaft" erscheinen. Doch der Schein trügt. Das In- 
dividuum verliert sich oft in dieser Menge, in der einer vom anderen 
nichts weiß. Die Einsamkeit kriecht wie naßkalter Nebel die Mauern der 
Hochhäuser empor, wo Menschen nebeneinander wohnen und einander 
nicht kennen. Die Großstadt ist bei näherem Hinsehen tatsächlich auch 
eine Art Wüste, eine Wüste allerdings, •wo der Mensch von der Anony- 
mität und der Einsamkeit der Masse verschluckt wird"32. Das Netz der 
Kommunikationsmittel, das den Bürger einer Weltstadt von früh bis spät 
mit Information und Unterhaltung füttert, verhindert nicht nur nicht 
seine Isolation, sondern fördert sie manchmal sogar. Die Welt, in der wir 
heute leben, •ist oft eine isolierte Welt - eine Welt sofortiger Kommuni- 
kation, aber fast ständiger Entfremdung"33. Das Gewirr von Bildern und 
Stimmen in unserer modernen Massengesellschaft läßt das •Wort des Le- 
bens" mehr und mehr verstummen. Es ist nur eine natürliche Reaktion 
•in einer Gesellschaft, die sich erstickt fühlt von einer solchen Art absolu- 
ter Sprache"34, wenn der Mensch sich wieder auf die Suche nach einem 
Raum der Stille macht. Inmitten des Lärms und der inneren Leere über- 
füllter Straßenschluchten spüren viele •das Bedürfnis nach einem Ort des 
Schweigens und des Friedens, nach einer Einsamkeit, die sie erfüllt, an- 
stelle einer Einsamkeit, die sie leer macht"35. Sie wollen aus der •Wüste 
des Menschen" in die •Wüste Gottes" ziehen. Dieser Exodus ist nach 
Carlo Carretto die geeignete Antwort auf die bange Frage: •Was tun, um 
die Finsternis zu besiegen, die den modernen Menschen umfängt?"36 

Ruf und Auszug 

Am Anfang steht immer der Ruf Gottes, der still und beharrlich an das 
Herz des Menschen dringt, wie im Fall Bruder Carlos: •Laß alles hinter 
dir und komm mit mir in die Wüste! Ich will nicht mehr dein Handeln, ich 
will dein Beten, deine Liebe"37. Es ist der liebende Gott, der in der Wüste 
wartet und zu Charles de Foucauld in Nazaret gesprochen hatte: •...je 

32 C. Naselli, La solitudine e il deserto nella spiritualitä passionista, Ricerche di storia e spi- 
ritualitä passionista, Bd. 7, Rom 1978, 81. 
33 S. Rouse, Solitude in the Christian mystery and in St. Paul of the Cross, Studies in Passio- 
nist History and Spirituality, Bd. 10, Rom 1982, 9. 
34 Corso di Spiritualita, hrsg. von B. Secondin u. T. Goffi, Brescia 1989, 743. 
35 C. Naselli, (s. Anm. 32) 82. 
36 C. Carretto, In deiner Stadt ist deine Wüste, Freiburg i. Br. 81986, 21. 
37 Ders., Wo der Dornbusch brennt. Freiburg i.Br. 201989, 9. 



Paul vom Kreuz 195 

mehr man mich liebt, um so mehr hat man Durst, mit mir allein zu sein"38. 
Nichts anderes bewegte auch Paul vom Kreuz in seiner Sehnsucht nach 
Einsamkeit. •Der größte Mystiker Italiens im 18. Jahrhundert" (M. Vil- 
ler) ging in die Wüste von Castellazzo, um •auf den liebenden Anruf'39 

seines Gottes zu antworten. Die Einladung Gottes führt jedoch zu ein- 
schneidenden Konsequenzen im Leben des Gerufenen. Das verbrannte 
Adreßbuch Carlo Carrettos zum Beispiel war Symbol für den schmerzli- 
chen Schnitt, den er zu Beginn seines Wüstennoviziates machen mußte. 
In der geistlichen Tradition - angefangen von den Wüstenvätern bis zu 
den kleinen Brüdern Jesu - drückt die Flucht in die Wüste •vor allem den 
Bruch mit der Welt und die Suche nach einem wesentlichen Leben"40 aus. 
Der Mensch, im Tasten nach Gott und seiner eigenen Identität, muß sich 
auf den Weg machen. 

•Es ist der Weg des Exodus, der Auszug des Volkes aus der 
Knechtschaft der Götzen hinaus in die Freiheit des gelobten 
Landes, in die Lichtfülle und Freude des Gottesreiches. Und 
dieser Weg führt durch die Wüste."41 

Schweigen und Kommunikation 

Die Wüste empfängt den Neuankömmling mit Schweigen. Das kann ei- 
nen, an die laute Geschäftigkeit des Stadtlebens gewöhnten Menschen 
zunächst unheimlich anmuten. Derjenige jedoch, der sich darauf einläßt, 
wird bald die heilende und reinigende Kraft des Schweigens erfahren, die 
von der geistigen Umweltverschmutzung unserer Tage befreit. Vielleicht 
ist das der Grund, warum sich so viele aus der Stadt in die Natur zurück- 
ziehen. Schweigen tötet nicht die Kommunikation, sondern ist im Gegen- 
teil •Grundbedingung für die echte geistliche Erfahrung des Dialogs mit 
Gott und den Brüdern"42. Es darf keinesfalls mit Stummheit gleichgesetzt 
werden. Schweigen stellt vielmehr die Voraussetzung für das Hören und 
die existentielle Annahme des anderen dar, für Haltungen also, ohne die 
es keinen echten Dialog gibt. Gilt dieses Prinzip schon auf der menschli- 
chen Ebene, so gewinnt es um so mehr an Bedeutung in unserer Bezie- 
hung zu Gott. Dem äußeren Schweigen der Wüste muß das innere 
Schweigen des Menschen folgen, das Gott in der Seele zu Wort kommen 

1 Ch. de Foucauld, La vita nascosta (1897-1900), Scritti spirituali 9/1, Rom 1974, 183. 
' S. Paolo della Croce, Lettere, vol. IV, hrsg. v. A. Casetti, Rom 1924, 218. 
1 Ch. A. Bernard, Teologia simbolica, Rom 1984, 178. 
C. Carretto, (s. Anm. 36) 22. 

! Corso di Spiritualitä (s. Anm. 34) 744. 



Gregor Lenzen 196 

läßt. Gott spricht im Schweigen, •weil er selbst im Schweigen lebt, Sym- 
bol jener Fülle, die jeder Kommunikation vorausgeht"43. Daraus ergibt 
sich die Wichtigkeit des Bandes •zwischen dem Schweigen alles Seienden 
(...) und dem Hören des Wortes"44. Gerade die Wüste ist hierfür die beste 
Schule. Sie bereitet den Menschen für das schweigende Hören des Abso- 
luten und wird so gleichzeitig zur Schule der Prophetie, die das Gehörte 
weiterträgt. Das Schweigen der •Wüste Gottes" ist also intensive Kom- 
munikation, voll göttlicher Gegenwart. 

Einsamkeit und Gemeinschaft 

Schweigen setzt einen entsprechenden Raum der Einsamkeit voraus. Wer 
in die Wüste geht, begibt sich in eine äußere Einsamkeit, die einen zu- 
tiefst auf sich selbst zurückwirft. Man erfährt die Einzigartigkeit seiner 
Person, •die uns ontologisch und psychologisch einsam macht"45. Doch 
eben diese Erfahrung innerer Einsamkeit ist unabdingbar notwendig für 
die individuelle Entwicklung und die Gemeinschaftsfähigkeit. So hat 
man beispielsweise den Zusammenhang zwischen Einsamkeit und der 
Fähigkeit zu Neuaufbrüchen im Leben hervorgehoben. Die Erkenntnis 
der eigenen Unwiederholbarkeit führt zugleich zur Erkenntnis der eige- 
nen Unvollständigkeit. Das Bild von Mann und Frau, die in der jeweili- 
gen Annahme des anderen erst zur eigentlichen Vollständigkeit gelangen, 
läßt sich ebenfalls auf das Verhältnis von Gott und Mensch übertragen. 
In der Einsamkeit der Wüste, wo der Mensch sich seiner Persönlichkeit 
bewußt wird, stößt er auch an seine Grenzen. Er empfindet seine Bedürf- 
tigkeit gegenüber Gott und strebt daher nach der Begegnung mit dem 
ganz anderen, der allein ihm die Fülle des Menschseins schenken kann. 
Das letzte Ziel der Wüsteneinsamkeit heißt deshalb Gemeinschaft, Ge- 
meinschaft mit Gott und den Menschen. Denn •was nützte es dem Chri- 
sten, sich in die Wüste zurückzuziehen, wenn er dort nur die eigene Ge- 
ruhsamkeit und sein Desinteresse für das Leben der Menschen kultivie- 
ren würde"46? Der Gott, der in die Wüste ruft, ist auch der Gott, der wie- 
der zu den Menschen sendet, der zu Carlo Carretto sprach: •Bruder 
Carlo, du hast die Absolutheit Gottes kennengelernt, nun sollst du die 
Absolutheit des Menschen kennenlernen."47 

43 Ch. A. Bernard (s. Anm. 40) 274. 
44 Corso di Spiritualitä (s. Anm. 34) 744. 
45 S. Rouse (s. Anm. 33) 9. 
46 Ch. A. Bernard (s. Anm. 40) 179. 
47 C. Carretto (s. Anm. 36) 18. 



Paul vom Kreuz 197 

Die Passionisten und die Zeichen der Zeit 

Die Söhne des hl. Paul vom Kreuz konfrontierten sich während ihres 42. 
Generalkapitels 1988 auch mit dem Menschen und seinen aktuellen Nö- 
ten. Die Versammlung stand unter dem Thema: •Die Passionisten und 
die Herausforderung der Welt von heute." Dabei versuchten die Kapitu- 
lare, die Zeichen der Zeit zu lesen. Sie erkannten, daß die Situation des 
modernen Menschen zum einen durch wachsende Ungerechtigkeit, zum 
anderen durch die Abwesenheit Gottes gekennzeichnet ist48. Mit ihrer 
Analyse kamen sie dem Standpunkt Claude Geffres sehr nahe, der die 
Postmoderne mit der Erfahrung des Schweigens Gottes charakterisiert, 
deren Ursachen sich in zwei Richtungen finden lassen: •Einerseits die 
Entdeckung der Unnötigkeit Gottes durch den modernen Menschen; an- 
dererseits ein schärferes Bewußtsein für die Gewalt in der Geschichte."49 

Als Antwort auf diese Probleme und als größte Herausforderung für die 
Kongregation der Passionisten erschien wiederum das Gedächtnis des 
Leidens Christi in Wort und Tat. Dazu formulierte das Generalkapitel 
folgende allgemeine Zielsetzung: 

•Wir Passionisten, solidarisch mit den Gekreuzigten von 
heute, öffnen uns der Kraft des Kreuzes, um wie die Prophe- 
ten gegen die Ungerechtigkeit anzugehen und den Gott des 
Lebens glaubhaft zu verkünden." 

Ein besonderes Augenmerk verdienen in diesem Zusammenhang die 
Worte •wie die Propheten" und •glaubhaft verkünden". Die Akten des 
Generalkapitels weisen dazu erklärend auf das Beispiel der biblischen 
Propheten und deren Hören auf Gott sowie auf die Wichtigkeit eines 
glaubwürdigen Lebensstils hin. Für beides aber ist das Erleben der •Wü- 
ste" unverzichtbar. Der Passionist wird nur dann den Gekreuzigten von 
heute aus der •Wüste" ihrer Glaubenslosigkeit oder Unterdrückung her- 
aushelfen können, wenn er die Erfahrung der •Wüste Gottes" gemacht 
hat. Dafür besitzt die Kongregation vom Leiden Jesu Christi das kostbare 
Grundmodell ihres •ritiro". Mit dieser Bezeichnung ist das Passionisten- 
kloster in seiner ursprünglichen, vom Ordensstifter geplanten Form ge- 
meint. Das sich darin entfaltende religiöse Leben gehorchte den Prinzi- 
pien von Einsamkeit, Armut, Gebet und Buße. Es war so gleichsam eine 
Fortsetzung jener 40 Tage von Castellazzo. Die Urerfahrung der Wüste 
blieb kein einmaliges Ereignis im Leben des hl. Paul vom Kreuz, sondern 

48 Vgl. Congregazione della Passione di Gesü Cristo, / Passionisti di fronte alle sfide del 
mondo moderno, 42. Capitolo Generale-Programmazione, Roma 1988, 1. 
49 Corso di Spiritualitä (s. Anm. 34) 242. 



Gregor Lenzen 198 

fand in den •ritiro"-Klöstern der von ihm gegründeten Gemeinschaft ge- 
radezu ihre Institutionalisierung. Dem ersten •ritiro" von Castellazzo 
sollten noch viele andere folgen. 

Schule des Hörens 

Die Konstitutionen der Passionisten unterstreichen deutlich den Wunsch 
des hl. Paul vom Kreuz, •daß seine Söhne ohne Unterlaß beten sollten 
und daß unsere Gemeinschaften geeignete Stätten seien für tiefe Gottes- 
erfahrung und wahre Schulen des Gebetes"50. Sie nennen auch die Vor- 
aussetzungen für eine solche Erfahrung, nämlich inneres und äußeres 
Schweigen. Nur so wird man den •liebenden Anruf des Vaters" verneh- 
men und ihm im Gebet antworten können. Die Einsamkeit und das 
Schweigen des passionistischen •ritiro" bilden - nach der Konzeption 
des Gründers - ideale Bedingungen, um hörende und damit betende 
Menschen zu werden. Gleichzeitig sensibilisieren sie für die Nöte des 
Nächsten. Auch die neuen Konstitutionen erinnern daher daran, •die 
Zeiten und Orte des Stillschweigens zu beachten". Der prophetische 
Dienst der Passionisten in der Welt muß aus dieser Schule schweigenden 
Hörens erwachsen, denn das Schweigen ist das Geheimnis geistlicher 
Fruchtbarkeit. 

Wüste und Apostolat 

Eine überzeugende Interpretation der Schlüsselstellung des •ritiro" für 
das Apostolat der Passionisten bietet Stanislas Breton mit seiner Trias 
•Verweilen - Hinausgehen - Zurückkehren". Als Modell führt er dabei 
den göttlichen Logos selbst an, der bei Gott war (vgl. Joh 1,1-2), •von 
Gott gekommen war und zu Gott zurückkehrte" (Joh 13,3). Paul vom 
Kreuz wollte, daß seine Söhne das fleischgewordene Wort nachahmen, 
daß sie •im Herz des Vaters bleiben, hinausgehen, um die Frohe Bot- 
schaft zu verkünden, und dann zurückkehren, um mit dem Wort im Vater 
zu bleiben"51. Nach dem Vorbild Christi muß der künftige Prophet zuerst 
in der Einsamkeit der Wüste bei Gott wohnen und in dessen urgründiges 
Schweigen eintauchen, um dann das Wort des Lebens zu empfangen und 
weiterzugeben. Das •ritiro" ist demnach •der Grundriß oder, wenn man 

50 Regel und Konstitutionen der Kongregation vom Leiden Jesu Christi, (deutsche Überset- 
zung), Rom 1984, Nr. 37. 
51 S. Rouse, (s. Anm. 33) 67. 



Paul vom Kreuz 199 

das vorzieht, die ,Sensibilisierung' dieses ,Verweilens' (...), dessen Ge- 
heimnis uns Paul vom Kreuz in seinem Leben als Eremit mitteilt"52. In 
der Selbstkonfrontation der Wüste wuchs in ihm zugleich ein tiefes Ver- 
ständnis für die Probleme der Allgemeinheit. Deshalb begab sich Paul 
schließlich aus der Gegenwart Gottes in die Gegenwart der Menschen. 
Entsprechend seiner eigenen Erfahrung, betrachtete er die Wüste des •ri- 
tiro" immer als Ausgangsort der Mission. Allerdings sollte der Missionar 
die Wüste dabei •mitnehmen". Der Ordensgründer mahnte seine Predi- 
ger eindringlich: •... jeder einzelne versuche, gesammelt und zurückgezo- 
gen zu bleiben, soviel er nur kann"53. In seiner Lehre von der •heiligen 
Wüste, auch inmitten der Volksmassen" klingt bereits das akuteile Thema 
der •Wüste in der Stadt" an. Die apostolische Aktion - aus dem Schwei- 
gen der Wüste entstanden - gipfelte in der Missionspredigt und schloß 
traditionsgemäß mit der Betrachtung über das Leiden Jesu Christi. Zu- 
rückgekehrt zum Anfangsschweigen des •ritiro", konnte der Apostel des 
Gekreuzigten neue Kräfte sammeln und das Erlebte überdenken. Die 
Passionisten tun dies auch heute noch •... nach einer Zeit missionarischer 
Tätigkeit..., um Lippen und Person durch das Feuer Gottes zu reinigen"54. 

Wiedereroberung der Wüste 

Neu entstandene religiöse Gemeinschaften und spirituelle Bewegungen 
legen wieder verstärkten Wert auf ein solches Verweilen in der Einsam- 
keit als Quelle ihres Apostolates. Ein Beispiel ist die von dem französi- 
schen Dominikaner Marie-Dominique Philippe gegründete •Commu- 
naute Saint Jean". Ihre Mitglieder wollen sich vor allem den spirituellen 
und zeitlichen Nöten unserer Epoche stellen. Als Vorbereitung zu diesem 
Auftrag dient ihnen das in den •Wüsten"-Konventen der Kongregation 
geführte verborgene Leben. Auch die •fraternites de Jerusalem", deren 
Gründer Pierre-Marie Delfieux zwei Jahre in der Sahara verbracht hatte, 
streben danach, •in der Wüste der Städte" monastisches Leben mit pro- 
phetischem Zeugnis zu verbinden55. 

Die Passionisten wollen diese Zeichen der Zeit nicht übersehen. Die 
Abwesenheit Gottes im Bewußtsein und im Handeln des Menschen von 

52 S. Breton, La Congregazionepassionista ed ilsuo carisma, Ricerche di storia e spiritualitä 
passionista, Bd. 5, Roma 1978, 16. 
53 Regulae et Constitutiones Congregationis SS. Crucis et Passionis D.N.I.C., editio critica 
textuum, hrsg. v. F. Giorgini, Rom 1958, 88/11/26-28. 
54 J. A. Orbegozo, •E voi chi dite ehe io sia?". Let. circ. 2, Roma 1989, 7-8. 
55 Vgl. Pingault, P., Renouveau de l'Eglise: Les Communautes nouvelles, Paris 1989, 134-141 
u. 153. 



Gregor Lenzen 200 

heute bildet eine große Herausforderung. Es geht um nichts weniger, als 
um die Wiedergewinnung der Transzendenz im Alltag. Doch dazu sind 
•geistliche Zentren" nötig. Es braucht •Fachleute der Innenwelt", die 
den nach Sinn Suchenden erfahrene Begleiter sein können. Das 42. Gene- 
ralkapitel der Kongregation hat sich u. a. auch dieser Herausforderung 
gestellt. Bei den konkreten Vorschlägen zu einer Erneuerung passionisti- 
schen Lebens und Apostolates kann man folgendes lesen: 
- Überprüfung der kontemplativen Dimension unseres Lebens und der 
Qualität des gemeinschaftlichen Gebets. 
- Öffnung unserer Häuser für Laien, um unser Gebet und unser Gemein- 
schaftsleben mit anderen zu teilen. 
- Vorbereitung, um Meister des Gebets und des geistlichen Lebens zu 
sein. 

An hoffnungsvollen Neuansätzen fehlt es nicht. Die Passionistenklö- 
ster in Bedford (USA), Bethanien (Palästina) oder Lucca (Italien) versu- 
chen -jedes auf seine Weise - spirituelle und apostolische Impulse zu ge- 
ben. Aus Südamerika kam die Initiative, eine besondere Form von Exer- 
zitien für Passionisten zu entwickeln, die die Wüstenerfahrung ihres Stif- 
tes in Castellazzo zur Grundlage hat. Diesen Plan hat das letzte General- 
kapitel aufgenommen und die •Castellazzo-Erfahrung" allen Religiösen 
empfohlen. Eine internationale Gruppe von Passionisten und Passioni- 
stinnen traf sich daraufhin vom 9. bis 21. Oktober 1989 in Rom, und als 
Ergebnis ihrer Beratungen entstanden schriftliche Grundlinien zur 
Durchführung von •Castellazzo", einer geistlichen Erfahrung, die auf 
den Elementen Einsamkeit, Gebet, Armut und Buße sowie dem Gedächt- 
nis des Gekreuzigten basiert56. 

Die Söhne des hl. Paul vom Kreuz müssen die Wüste ihres •ritiro" als 
Brennpunkt geistlicher Unterscheidung und prophetischer Sendung wie- 
dererobern, da sie durch den gesellschaftlich-kulturellen Wandel seit der 
zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts eine immer größere Relativierung er- 
fahren hat. 

•Ein solches Charisma ist es gerade, das uns ein Gesicht und 
eine unverwechselbare Stellung in Kirche und Welt gibt, als 
Zeugen und Lehrer der Kontemplation, noch vor dem Apo- 
stelsein, in jenen ,Zentren des Gebets', die die ,ritiri' sind und 
sein müssen, heute mehr als gestern."57 

56 Vgl. Congregation of the Passion of Jesus Christ, Prophetic Seeds of Paul of the Cross, A 
spiritual experience called •Castellazzo", Fundamentals, Guide for each stage of •Castel- 
lazzo", Rom 1990. 
57 C. Naselli (s. Anm. 32) 58. 




