
Zwischen zwei Engeln 
Für ein Stereo-Bild der katholischen Kirche 

Jürgen Kuhlmann, Nürnberg 

Jede Lebenswahrheit braucht Bilder 

•Nichts ist im Verstand, was nicht zuerst sinnlich gewesen wäre", weiß 
man seit Aristoteles. Während Sachwahrheiten der Naturwissenschaft 
ihre sinnliche Basis aber bald hinter sich lassen und den Verstand in die 
dünne Luft mathematischer Formeln entführen (z. B. kann niemand sich 
das Licht zugleich als Welle und Korpuskel vorstellen), ist es bei existen- 
tiell bedeutsamen Lebenswahrheiten anders. Solche können wir nur in 
dem Maße verstehen, wie wir ihren Sinn auch im Erfahrungsfeld eines un- 
serer Sinne erleben: sei es anschaulich erblicken (•ich bin das Licht der 
Welt"), als Klang vernehmen (•ich habe dich bei deinem Namen geru- 
fen"), als Duft (etwa der •rosa mystica") schnuppern, als Geschmack ver- 
kosten (•ich bin das Brot des Lebens") oder mit der Haut ertasten (•Gott 
war nicht im Sturm, aber im sanften Lüftchen"). Von •göttlichen Sinnen" 
sprachen die griechischen Kirchenväter. 

Für zahlreiche Menschen ist auch die katholische Kirche existentiell 
bedeutsam, auf unterschiedlichste Weise. Der eine weiht ihrem Dienst 
sein Leben, der andere dem Kampf gegen ihre Untaten. Viele glauben in 
ihr die Arche des Heils, für weitaus mehr ist sie der Feierraum in hohen 
Stunden oder auch ein geheimnisvolles Segensmittel, das bestimmt nicht 
schaden kann. 

Der folgende Gedankengang richtet sich vor allem an gläubige Katho- 
liken, die dank ihrer Lebenserfahrung über beide Einseitigkeiten hinaus- 
geführt worden sind: weder kann ihnen, wie Kommunionkindern, die 
Kirche nur das Haus voll Glorie sein; zu schmerzhaft ist ihnen das 
Schlimme bewußt, welches - wie bei anderen weltlichen Mächten - auch 
in der Kirche und durch sie bis heute geschieht. Umgekehrt wollen sie 
aber auch nicht, Heranwachsenden gleich, nur die Untaten gelten lassen; 
dafür verdanken sie der Kirche zuviel Sinn und Heilsfreude. 

Dies also sei unsere Themafrage: Wie kann ein mündiger Katholik so 
über die Kirche bildhaft denken, daß er weder ihre helle Wahrheit ver- 
drängt noch ihre finstere Realität? Lassen beide Extreme sich derart auf- 
einander beziehen, daß trotzdem nicht nur eine abstrakte Formel heraus- 
kommt, sondern ein ebenso verständliches wie leibhaft erlebbares Sinn- 



Jürgen Kuhlmann 202 

gefüge? •Ohne Gleichnis sprach Er nichts zu ihnen" (Mt 13,34) - kann 
katholische Glaubenssprache die Gipfel und Abgründe von bald zweitau- 
send Jahren Kirchengeschichte solcherart zu einem packenden Gleichnis 
verdichten, daß der Hörer die Spannweite seiner eigenen Kirchenerfah- 
rungen in ihm wiederfindet und dabei zu einer kirchlichen Identität ge- 
langt, die er dann auch in den extremsten Situationen krampflos, ohne 
Verdrängung durchzuhalten vermag? 

Soviel zum Ziel unseres Vorhabens. Zu seiner Methode sei bemerkt: 
Sie will nicht systematisch sein, nimmt ihre Begriffe nicht aus irgend- 
einem theologischen Denkgebäude, sondern aus einem Stück moderner 
Literatur. Nicht ein Lehrer erklärt minder Kundigen etwas an sich Klares, 
sondern während einer Rast im Dschungel erzählt der eine Pfadfinder 
den anderen, wie es ihm auf einem bestimmten Pfad ergangen ist. Wird 
die Geschichte ihnen nützen? Wenn sie an ähnliche Stellen geraten, viel- 
leicht. Die große Zeit der theologischen Systeme scheint (mindestens vor- 
erst) vorbei; setzen sie doch eine kulturelle Einheitlichkeit voraus, die es 
so schnell nicht wieder geben dürfte (obwohl ein künftiges •neues globa- 
les Mittelalter" natürlich nicht auszuschließen ist). 

Nichts also gegen die •Lehrer" von Eph 4,11; wo immer eine Schüler- 
gruppe sich auf eine eindeutige Fragestellung verständigen kann, da ist 
ein Lehrer von Nutzen. Ein gemischtes Publikum aber braucht eher den 
(ebendort genannten) •Evangelisten", der schlicht seine Heilsgeschichte 
mitteilt1 und es dem Vorverständnis wie dem Urteil des Zuhörers über- 
läßt, wie er das Vernommene in seine je besondere Perspektive schöpfe- 
risch einordnet. - In diesem Sinne bezeuge ich, daß die nachfolgend dar- 
gestellte Einsicht mein eigenes Kirchengefühl wesentlich entkrampft hat. 
Wer den Extremen gerecht werden will, halte beide Augen weit offen. 
Welches Stereo-Bild leuchtet auf, wenn gläubiger und kritischer Blick 
sich •unvermischt-ungetrennt" zusammentun? 

1 Dazu ein Geschichtlein: Walter Bouman, Theologiedozent in Ohio, macht im Sommer 
1983 als Luther-Pilger Station in Nürnberg. Wir unterhalten uns über den Einfluß der 
Sprache auf das Denken. So unterscheidet der Deutsche •derselbe" von •der gleiche" und 
kann so die persönliche Identität eines Menschen von der Wiege bis zur Bahre leichter 
ausdrücken; auf Englisch tut man sich da schwerer, bin ich •the same" oder nicht? Gibt 
es, frage ich den Gast, auch Fälle, da das Englische genauer unterscheidet? Gewiß, sagt er, 
euer Wort •Geschichtstheologie" heißt •theology of history", es gibt aber bei uns neuer- 
dings auch eine •theology of story"; jeder einzelne lebt ja täglich seine besondere Ge- 
schichte, die auch mit Gott zu tun hat. Das könnt ihr nicht so kurz sagen. 



Stereo-Bild 203 

Die beiden widersprüchlichen Ideologien 

Was ist die Papstkirche? Der eine himmelt sie an, läßt die Lava seines 
Glaubens zu einer klerikalen Ideologie erstarren, in der viele Herzen fest- 
sitzen, immer noch. So schrieb, im Jahre 1870, das Erste Vatikanische 
Konzil: 
•Nur die katholische Kirche trägt alle die vielen wunderbaren Zeichen, 
die Gott gegeben hat, auf daß die Glaubwürdigkeit der christlichen Lehre 
hell aufleuchte. Ja, schon durch sich selbst ist die Kirche ein großer und 
steter Beweggrund der Glaubwürdigkeit und ein unwiderlegliches Zeug- 
nis ihrer göttlichen Sendung, kraft ihrer wunderbaren Fortpflanzung, ih- 
rer hervorragenden Heiligkeit und unerschöpflichen Fruchtbarkeit in al- 
lem Guten, in ihrer katholischen Einheit und unbesiegbaren Beständig- 
keit... Die römische Kirche besitzt nach der Anordnung des Herrn den 
Vorrang der ordentlichen Gewalt über alle anderen Kirchen. Diese Ge- 
walt der Rechtsbefugnis des römischen Papstes, die wirklich bischöfli- 
chen Charakter hat, ist unmittelbar. Ihr gegenüber sind Hirten und Gläu- 
bige jeglichen Ritus und Rangs, einzeln sowohl wie in ihrer Gesamtheit, 
zur Pflicht hierarchischer Unterordnung und wahren Gehorsams gehal- 
ten, nicht allein in Sachen des Glaubens und der Sitte, sondern auch der 
Ordnung und Regierung der über den gesamten Erdkreis verstreuten 
Kirche."2 

Was ist die Papstkirche? Der andere verteufelt sie, schmiedet mit der 
Glut seines Protestes jahrzehntelang an der antikirchlichen Ideologie, die 
gleichfalls für Millionen das letzte Wort in dieser Frage ist. So schreibt 
•der bedeutendste Kirchenkritiker des Jahrhunderts" (wie Karlheinz 
Deschner sich auf dem Umschlag eines neuen Reißers3 rühmen läßt): 

•Warum beachten wir noch eine Leiche? Den Riesenkadaver eines 
welthistorischen Untiers? Die Reste eines Monstrums, das ungezählte 
Menschen (Brüder, Nächste, Ebenbilder Gottes!) verfolgt, zerfetzt und 
gefressen hat, mit dem besten Gewissen und dem gesündesten Appetit, 
eineinhalb Jahrtausende lang, wie es ihm vor den Rachen kam, wie es ihm 
nützlich schien, alles zur höheren Ehre seines Molochs und zur immer 
größeren Mästung seiner selbst: Väter und Mütter, Kinder und Greise, 
Kranke und Krüppel, die Armen im Geiste und die Genies, Millionen 
Heiden, Millionen Juden, Millionen Hexen, Millionen Indianer (wenig- 
stens fünfzehn Millionen in einer Generation!), Millionen Afrikaner, Mil- 

1 Der Glaube der Kirche in den Urkunden der Lehrverkündigung. Hrsg. v. Neuner-Roos. 
Regensburg 1938, 210, 222. 
J Opus Diaboli. Reinbek 1987, 115, 129. 



Jürgen Kuhlmann 204 

lionen Christen, alles verteufelt, getötet und verdaut... und da kommen 
immer noch Reformer? ökumenische Beweger und Begegner? Una- 
sancta-Sirenen? Die Dialog-mit-der-Welt-Führer? Die das Evangelium- 
den-Atheisten-Bringer? Die Sich-öffnenden-nach-links-und-rechts? Ja, 
als was kommen, als was fungieren sie denn? Doch als die Verlängerer 
des Unglücks, die Helfershelfer der Hierarchie, die gerade ihretwegen - 
wie noch nach jeder Reform - im Grunde ganz und gar genauso fortexi- 
stieren wird: mit der alleinseligmachenden Pfründe und der alleinselig- 
machenden Macht, mit Militärbischöfen und Feldgeistlichen, mit einem 
Heer assistierender ,Moral'-Theologen und einem, wenn alles fällt, ganz 
ergreifend ,Frieden! Frieden' flehenden (und auf den Fahneneid pochen- 
den!) Papst. Reformer? Kadaverkosmetiker bloß. Bestallte Konservierer 
einer Leiche, die schon riecht und nicht mehr der Reform bedarf, sondern 
nur noch des Abdeckers." 

Die Extreme berühren sich; in einem werden der verstockteste Klerika- 
list und der rabiateste Kirchenfeind übereinstimmen: daß notwendiger- 
weise die eine dieser Ideologien stimmt und die andere falsch ist. Eben 
diesem gemeinsamen Irrtum der Einäugigen aber müssen vernünftige 
Christen widersprechen. Wenig hilfreich scheint mir allerdings die ver- 
breitete Redeweise, es handle sich um die zwei Seiten einer Münze. Denn 
niemand kann bei einer Münze beide Seiten zugleich im Blick behalten; 
immer wird er bloß die eine sehen, während die andere verdeckt, ver- 
drängt sein muß. Dieses Denkbild führt mithin eben zu jener ideologi- 
schen Einseitigkeit, die es zu vermeiden gilt. 

Ein Rätsel hilft weiter 

Vielmehr müssen wir beide Sichten derart miteinander verbinden, daß 
keine ohne die andere sein kann. Denn zwar kann ich als glaubender 
Katholik nicht an dem göttlichen Licht zweifeln, das ich der Kirche ver- 
danke; als ehrlicher Realist kann ich aber auch nicht die greulichen Fin- 
sternisse weglügen, welche die Kirche über die Menschheit gebracht hat, 
von der Frauenabwertung des Paulus bis zur neuesten vatikanischen Per- 
sonalpolitik - um von Schlimmerem zu schweigen, bei Deschner steht es. 
Wie sind die lichte und die finstere Wahrheit so zu verbinden, daß sie ein- 
ander nicht auslöschen, sondern verstärken? Schon war ich geneigt, die- 
ses Unterfangen für ein (prinzipiell unlösbares) Zen-Koan zu halten, da 
ergab es sich bei einer abendlichen Plauderei, daß ich meinen Kindern 
das berühmte Logik-Rätsel von den beiden Wächtern aufgab: 



Stereo-Bild 205 

Stell dir vor, du bist in einem Raum mit drei Türen gefangen. Du weißt: 
eine Tür führt in die Freiheit eines schönen Parks, hinter der anderen Tür 
lauern hungrige Löwen auf dich, durch die dritte Tür lösen zwei Wächter 
einander ab, von denen der eine immer lügt, der andere immer die Wahr- 
heit sagt, du weißt nur nicht, welcher das tut. Du darfst nur einmal dem 
Wächter eine einzige Frage stellen. Was mußt du ihn fragen, damit du 
den Weg in den Park findest? 

Natürlich brachten die Kinder es nicht heraus. Sogar ausgefuchste 
Mathematiker können sich an dieser Nuß ihre Zähne ausbeißen. Nicht so 
schnell vergesse ich das Leuchten im Gesicht des Zehnjährigen, als er die 
mitgeteilte Lösung plötzlich begriff. Sie lautet: •Wenn jetzt dein Kollege 
hier wäre und ich ihn fragte, ob die linke oder die rechte Tür in den Park 
führt, was würde er mir antworten?" Das ist der Trick. Beide Wächter 
müssen in der Frage vorkommen. Dann ist es egal, ob der Ehrliche die 
Lüge des anderen wahrheitsgemäß wiedergibt oder der Lügner die wahre 
Auskunft des Ehrlichen fälscht. So oder so ist das Ergebnis falsch. Weil 
ich das weiß, gehe ich getrost durch die andere Tür und bin frei. 

Um bei dieser Knobelei und der Kirchenproblematik dieselbe Struktur 
zu entdecken, müssen wir uns allerdings auf einen hohen Abstraktions- 
grad einlassen. Denn natürlich ist der Gegensatz Ehrlichkeit/Lüge nicht 
dasselbe wie der Gegensatz Anerkennung/Ablehnung. In beiden steckt 
jedoch (wie in Pudel und Spitz der Hund) der nämliche tiefere Wider- 
spruch zwischen den Prinzipien Ja und Nein. Kein Wunder, daß die 
ganze Wahrheit einer Welt (und einer Kirche!), die zwar von Gott, aber 
aus dem Nichts ist, nur als Polarität der Prinzipien Ja und Nein sich eini- 
germaßen fassen läßt. Lernen wir aus dem Wächterrätsel, daß auch das 
rechte christliche Fragen nach der Kirche (für Heiden gilt der Satz natür- 
lich nicht) untrennbar ihre Göttlichkeit und ihre Nichtigkeit meinen muß, 
andernfalls ist es nicht vernünftig, sondern ideologisch verengt und führt, 
statt in die Freiheit, ins Ghetto des einen oder anderen -ismus. 

Eben dies ist die - kaum je gewürdigte - Lehre des Matthäus-Evange- 
liums. Welch eine Stereo-Botschaft in wenigen Zeilen! Rechter Kanal: 
•Du bist Petrus, und auf diesen Felsen will ich meine Kirche bauen" (Mt 
16,18 und golden in der Peterskuppel). Linker Kanal: •Geh mir aus dem 
Weg, Satan, ein Skandal (= Stolperstein) bist du mir, weil du nicht im 
Sinne Gottes denkst, sondern im Sinn der Menschen" (Mt 16,23). 

Wenn je ein biblischer Schreiber - hoch über seine bewußte Einsicht 
hinaus - die Zukunft der Kirche prophetisch vorweggenommen hat, dann 
Matthäus in diesem Doppelsatz über Grund- und Stolperstein. Hier wird 
die Inspiration sozusagen greifbar. Kann das Papsttum zutreffender ge- 
kennzeichnet werden? Stellvertreter Christi oder Antichrist, dazwischen 



Jürgen Kuhlmann 206 

gibt es nichts. Wohl aber ist (nicht nur der Papst, sondern) jeder im eige- 
nen Umkreis für die Kirche Verantwortliche - beides! Wie kann diese ab- 
strakt-systematische Wahrheit aber in unserem Gefühl heimisch werden, 
so daß unsere Einstellung zur Kirche weder kindlich-naiv noch jugend- 
lich-störrisch, sondern mündig-gespannt sei? 

Die Vision eines Dichters 

Hans Henny Jahnn erzählt, wie der junge Nikolaj eines Abends in einer 
unbekannten Wirtsstube saß: 

•Er war nun am Ziel seiner Reise; aber er wußte es nicht. Wie hätte er 
wissen sollen, daß sich sein Schicksal entscheiden sollte - daß er hier die 
Rolle für ein langes Leben zugeteilt bekam. Während er so saß, in Wohl- 
behagen getaucht, und der Fremde versteckt in seinem Buche las, schrit- 
ten zwei männliche Gestalten mitten im Räume behutsam aufeinander 
zu: ein Engel und ein dunkler Engel von jener Art, die man gemeinhin 
und etwas herabsetzend Dämonen nennt. Sie wechselten kein Wort mit- 
einander. Aber der Dämon fand, daß es ein hübscher Engel sei, recht 
nach seiner Neigung, feierlich schön, mit mädchenhaften niedergeschla- 
genen Augenlidern, doch einem kräftigen jünglinghaften Mund und be- 
benden Nasenflügeln, wie aus einem Bilde Botticellis. Auch der Engel be- 
trachtete verstohlen den dunkleren feurigen Kameraden und war über- 
rascht, wie jung er war, wie wohlgewachsen, mit einer hohen Stirn voller 
Gedanken. Er hätte ihn für seinesgleichen, für ununterschieden von sich 
selbst gehalten, wenn jener nicht, das sah er erst, als der andere sich ab- 
wandte, einen winzigen Schwanz, wie den eines Hasen, gleich einer 
Blume aus Fell, besessen hätte. Der Engel fand, daß dies Zeichen der Ab- 
gründigkeit dem Dämon zur Zierde gereichte, seine Würde und Kraft mit 
einer unnennbaren Verheißung betonte. Beide beschlossen, jeder für sich, 
Freunde zu werden. Nach dieser ersten kurzen Begegnung entfernten sie 
sich, jeder nach seiner Seite."4 

Diese Vision hat mich gepackt. Wie jedes Bild, ist sie allerdings viel- 
deutig, steht allen möglichen Auslegungen offen. Ein Übelwollender 
könnte sie als Aufruf zu Satanismus deuten, als Verherrlichung jener Fas- 
zination des Bösen, die soviel Schmerz über wehrlose Opfer gebracht hat. 
Angesichts des Gesamtwerkes von Jahnn wäre dies jedoch - beweisbar - 
ein Irrtum. Erst recht muß ein Christ sich darüber klar sein: Gut und Böse 
sind keine heilsame Polarität. Sondern für das Gute und gegen das Böse 
müssen wir uns mit aller Kraft einsetzen. Der dunkle Engel ist nicht mit 

4 Jahnn, Hans Henny, Fluß ohne Ufer, Band III, Epilog. Hamburg 1986, 144f. 



Stereo-Bild 207 

dem Teufel zu verwechseln. Er ist vielmehr jene Seite des Guten, die das 
Böse erblickt, aushält, im Grenzfall auch sich und anderen zumuten muß; 
der lichte Engel hingegen bedeutet das Gute im ungetrübt strahlenden 
Glanz seiner selbst. 

Da sehe ich nun, wie der lichte Engel des Ja und der dunkle Dämon des 
Nein zwischen sich ein Seil ausspannen, und dort hinauf springt, den De- 
gen in der Hand, meine kirchliche Seele und ficht, je nachdem, wo der 
Gegner gerade steht, gegen die Partei des Ja oder gegen die Gefolgschaft 
des Nein. Denn nur als solche Spannung begegnet uns je die volle Wahr- 
heit der Kirche. Solange das Seil gespannt federt, ist es keine letztwich- 
tige Frage, in welcher Stoßrichtung und wo genau zwischen beiden Polen 
das Gefecht sich abspielt. Mal habe ich den lichten Engel im Rücken, der 
auf Petrus, dem gottgewollten Grundstein, seinen Stand hat, und wehre 
mich gegen (fremde oder nestbeschmutzende) Kritik an der Heilssen- 
dung der real existierenden Kirche. Mal erinnert mich umgekehrt der 
dunkle Engel daran, daß derselbe Petrus von Jesus •Satan" geschimpft 
wurde, und ich verteidige dieses kritische Nein gegen jeden, der (nah 
oder fern) vom •Katholizismus" auf eine Weise schwärmt, die mir un- 
christlich vorkommt. Weiß sich ein Katholik von seinem Gewissen an 
diese Front gestellt, dann darf er dem Kirchenhasser Deschner eigentlich 
wegen seines Buchtitels •Opus Diaboli" nicht gram sein, spricht er doch 
nur ein Wort des Wortes in der heute möglichen Schärfe nach. 

Sieht eine solche offene Sicht aber nicht fatal nach Relativismus aus? 
Nur dann, wenn jemand sie bloß abstrakt-formal vollzieht und übersieht, 
daß konkret-existentiell jeweils Gottes verbindlicher Wille dem so oder 
so situierten Gewissen begegnet. Spätestens seit Ignatius von Loyola die 
ihm geschenkte Spiritualität gegen den Argwohn der Inquisitoren in der 
Kirche verankern konnte, muß der Katholik auf widerstrebende Ausprä- 
gungen des göttlichen Willens gefaßt sein. Folgendermaßen schreibt Ig- 
natius am 5. Juni 1552 in einer Tagesfrage an seinen Freund Franz von 
Borja: •Es gibt da keinen Widerspruch, denn es kann sein, daß derselbe 
Geist Gottes mich aus den einen Gründen zu dem einen drängt und an- 
dere aus anderen zum Gegenteil." 

Aufs Innere geschaut, dürfte die beschriebene Spannung zwischen En- 
gel und Dämon auch in den extremsten Protagonisten wirken. Wahr- 
scheinlich kennt ja keiner die Abgründe und Schäbigkeiten des Kirchen- 
betriebes genauer als die Männer in den Zentren seiner Bürokratie. 
Ebenso steht zu vermuten, daß die wütende Aggression des Pamphleti- 
sten (geboren ist er in Bamberg, das sagt dem Kenner viel!) sich aus ei- 
nem grausam verletzten Kindheitsideal der herrlichen Kirche speist. 
Aber die Geheimnisse der Herzen gehen uns nichts an. Äußerlich gese- 



Einübung und Weisung 208 

hen, im Rampenlicht des Welttheaters, sind die Rollen klar verteilt; für 
die Spannung des Seiles besteht keine Gefahr. Trauen wir uns hinauf? 

Ist das aber nicht sehr schwer, ständig am Vibrieren zu sein, sich nie in 
der •klaren und schlichten" Wahrheit ausruhen zu dürfen? Ich antworte 
mit unserem Spiritual Pater Wilhelm Klein SJ (er lebt lOljährig in Mün- 
ster): •Schwer? Es ist nicht schwer. Es ist unmöglich - wenn du es aus 
eigener Kraft unternimmst. Aber das mußt du ja nicht." Ja: Gottes Heili- 
ger Geist ist in Person die Harmonie der unendlichen Spannung. Wenn 
seine, besser (mach!) ihre Energie uns erfüllt, finden wir mitten im Ge- 
fecht auf dem Hochseil immer wieder jenen Frieden, nach dem unser 
Herz sich sehnt. 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

Gott, der die Herzen erforscht 

Du mußt durch die sieben dunklen Wälder gehen. Du mußt dir den Weg durch 
die sieben weglosen Täler bahnen. Du mußt die sieben schwankenden Brücken 
finden und die sieben reißenden Ströme überqueren. Du mußt mit den sieben 
Drachen kämpfen und durch die sieben wasserlosen Wüsten wandern. Wenn 
dann das Dunkel unverhofft zum hellen Licht wird, bist du angekommen. Es ist in 
der Stunde, in der du glaubst, du würdest niemals ankommen. Paulus schreibt im 
Römerbrief: •Wir wissen nicht, worum wir in rechter Weise beten sollen." Das ist 
die einsamste Einsamkeit, wenn der Mensch nicht einmal mehr weiß, worum er 
beten soll. Wo stehe ich, wenn ich nicht weiß, wie ich überhaupt noch beten 
kann? Die Erinnerung daran, daß ich einmal beten konnte, hilft nicht. Die Brük- 
ken sind abgerissen. Es führt kein Weg durch die Wüsten zurück. Die Wälder, die 
ich durchwandert habe, geben die Pfade nicht mehr frei. Du stehst da und weißt 
nicht mehr, ob du je einmal etwas gewußt hast. Du weißt nicht, ob dein Kampf 
mit den Drachen je einen Sinn hatte. •Wir wissen nicht!" sagt Paulus. Er wird er- 
lebt haben, wie das ist, wenn der Mensch nicht mehr weiß. 

Als Kind mußte ich einmal einen Priester im entfernten Dorf wegen einer 
Kranken verständigen. Der Flüchtlingspfarrer hauste in einer Stube in einem Ort 
ohne Bahnanschluß. Es war Winter. Die Wälder drohten voller Dunkelheit. Auf 
dem Rückweg gingen mir Weg und Steg verloren. Die Verlassenheit der Weglosig- 
keit und der Ziellosigkeit war wie eine abgrundtiefe Heimatlosigkeit. Es ist das 
Gefühl, nie und nimmer irgendwo ankommen zu können. Es gibt keinen Ort 
mehr. Alles ist nur noch nirgendwo. Als die Finsternis am schrecklichsten war, als 




