Einiibung und Weisung 208

hen, im Rampenlicht des Welttheaters, sind die Rollen klar verteilt; fiir
die Spannung des Seiles besteht keine Gefahr. Trauen wir uns hinauf?

Ist das aber nicht sehr schwer, stindig am Vibrieren zu sein, sich nie in
der ,klaren und schlichten* Wahrheit ausruhen zu diirfen? Ich antworte
mit unserem Spiritual Pater Wilhelm Klein SJ (er lebt 101jdhrig in Miin-
ster): ,,Schwer? Es ist nicht schwer. Es ist unméglich — wenn du es aus
eigener Kraft unternimmst. Aber das muBt du ja nicht.“ Ja: Gottes Heili-
ger Geist ist in Person die Harmonie der unendlichen Spannung. Wenn
seine, besser (ruach!) ihre Energie uns erfiillt, finden wir mitten im Ge-
fecht auf dem Hochseil immer wieder jenen Frieden, nach dem unser
Herz sich sehnt.

EINUBUNG UND WEISUNG

Gott, der die Herzen erforscht

Du muft durch die sieben dunklen Wilder gehen. Du muBt dir den Weg durch
die sieben weglosen Tiler bahnen. Du muBt die sieben schwankenden Briicken
finden und die sieben reienden Stréme iiberqueren. Du mufBt mit den sieben
Drachen kimpfen und durch die sieben wasserlosen Wiisten wandern. Wenn
dann das Dunkel unverhofft zum hellen Licht wird, bist du angekommen. Es ist in
der Stunde, in der du glaubst, du wiirdest niemals ankommen. Paulus schreibt im
Rémerbrief: ,,Wir wissen nicht, worum wir in rechter Weise beten sollen.* Das ist
die einsamste Einsamkeit, wenn der Mensch nicht einmal mehr weiB, worum er
beten soll. Wo stehe ich, wenn ich nicht wei3, wie ich iiberhaupt noch beten
kann? Die Erinnerung daran, daB ich einmal beten konnte, hilft nicht. Die Briik-
ken sind abgerissen. Es fiihrt kein Weg durch die Wiisten zurtick. Die Wilder, die
ich durchwandert habe, geben die Pfade nicht mehr frei. Du stehst da und weiBt
nicht mehr, ob du je einmal etwas gewuBt hast. Du weiBt nicht, ob dein Kampf
mit den Drachen je einen Sinn hatte. ,, Wir wissen nicht!* sagt Paulus. Er wird er-
lebt haben, wie das ist, wenn der Mensch nicht mehr weil3.

Als Kind muBte ich einmal einen Priester im entfernten Dorf wegen einer
Kranken verstindigen. Der Fliichtlingspfarrer hauste in einer Stube in einem Ort
ohne BahnanschluB. Es war Winter. Die Wilder drohten voller Dunkelheit. Auf
dem Riickweg gingen mir Weg und Steg verloren. Die Verlassenheit der Weglosig-
keit und der Ziellosigkeit war wie eine abgrundtiefe Heimatlosigkeit. Es ist das
Gefiihl, nie und nimmer irgendwo ankommen zu kénnen. Es gibt keinen Ort
mehr. Alles ist nur noch nirgendwo. Als die Finsternis am schrecklichsten war, als



Einiibung und Weisung 209

nichts mehr zu erhoffen war und als ich eigentlich nur noch die weinende Hiille
meines Nichts war, leuchtete das Licht im Fenster des ersten Hauses am Wege
auf. ,,Wir wissen nicht!“ sagt der Apostel. Wir wissen nicht, was unser Leben ist
noch was unser Sterben ist. Wir wissen nicht, was unser Gott ist noch was wir sel-
ber sind. Jeder, der je versucht hat zu lieben und zu glauben, kommt in dieses
Nichtwissen und in diese Ortlosigkeit. Jeder, der auf Gott und auf den Menschen
zugegangen ist, erfihrt die Stunde, in der er nichts mehr weill von sich und von
der Welt.

Das ist jene Dunkelheit, in der billiger Trost nichts mehr hilft. Wer an diesem
Nicht-Wissen-Ort steht, ist nicht mit frommen Spriichen abzuspeisen oder mit Vi-
sionen von kommendem Gliick zu befriedigen. Die Heilige Schrift weill um diese
dunkelste Stunde des Menschen. Sie nennt sie beim Namen und nimmt sie ernst.
Beim Propheten Habakuk lesen wir vom Abgrund, der aufbriillt und von Sonne
und Mond, die sich in ihr Gehduse verkriechen. Da steht der Mensch zwischen
Abgrund und Finsternis. Der alte Dulder Ijob sagt: ,,Wo ist die Stiitte des Verstan-
des? Der Abgrund und der Tod sprechen: von ihr vernahmen wir nur ein Ge-
richt.“ So ist das also, wenn unser Verstand selbst mit all seiner Schirfe nichts
mehr zu bieten hat, wenn die Verstandeskrifte ohnmichtig vor Tod und Abgrund
des eigenen Lebens stehen. Im Buch der Psalmen finden wir den Psalm 23. Dort
singt der Dichter und Beter vom Wandern durch die Todesschattenschlucht. Da
ist kein Licht mehr und keine Hoffnung. Die Offenbarung des Johannes weill um
das Tier, das aus dem Abgrund aufsteigt. Im elften Kapitel ist von dem Krieg zu
lesen, den das Tier aus dem Abgrund fithren wird. Welcher Mensch wiiBte nichts
von diesem Tier, das aus dem Abgrund aufsteigt, gerade dann, wenn man anfingt,
sich fiir einen guten und edlen Menschen zu halten? Der Evangelist Matthius be-
richtet von der Kreuzigung Jesu: ,,Die Erde erbebte, und die Felsen spalteten
sich, die Griber 6ffneten sich.“ Beim Tode Jesu tun sich alle Abgriinde auf. Gibt
es gegen diese Abgrunderfahrung ein Trostwort? Oder miissen wir das Wort des
heiligen Paulus aus dem Romerbrief stehen lassen: ,,Wir wissen nicht!“?

Paulus schreibt uns in seinem Brief von ,,Gott, der die Herzen erforscht.” Gott
trostet nicht von auBBen. Er trostet von unserem innersten Innern her. Das Inner-
ste meines Lebens ist mein Herz. Wenn das Herz in der Bedrohung des Abgrunds
steht, kann der Trost auch nur darin stehen, daBB Gott mich in meinem Innersten
anschaut. Mein griechisches Lexikon verrdt mir, dal das griechische Wort mehr
heifit, als unsere deutsche Bibeliibersetzung zutage bringt. Unser Text spricht von
Gott, der die Herzen erforscht. Der griechische Text sagt: ,,Gott, der die Herzen
ausspiirt.“ Man kann es noch stirker iibersetzen: ,,Gott, der die Herzen auswit-
tert.“ Wo wir unser Herz nur noch als Abgrund erleben und unser Leben als Sinn-
losigkeit, da geht Gott noch viel tiefer hinein und wittert nach den mikroskopi-
schen Spuren unseres Glaubens. Wo wir nur noch die Bodenlosigkeit unserer ei-
genen Leere erleben, da geht Gott in die tiefsten Tiefen unseres Herzens und er-
spiirt das einzige, was uns rettet. In unserem Herzen findet Gott das Seufzen des
Geistes: ,,Der Geist selber tritt fiir uns ein mit Seufzen, das wir nicht in Worte fas-
sen konnen.“ Die Erfahrung des Abgrundes ist, dal wir keine Kraft mehr haben,



Einiibung und Weisung 210

Worte zu machen. Wenn ich nichts mehr weifl und wenn es in mir ganz leer ist,
sind auch keine Worte mehr da. Wie soll der Mensch, dem es in der Erfahrung des
Abgrunds die Worte verschlagen hat, zu Gott beten? Paulus gibt uns die unerwar-
tete Antwort: der Geist springt dafiir ein in wortlosem Seufzen. Der Geist ver-
dringt unsere Worte nicht, weil sie wertlos wiren. Er tritt aber mit seinem wortlo-
sen Seufzen an die Stelle unserer Worte, wenn es zu Ende ist mit unserer Wortpro-
duktion. Gott geht in die Abgriinde unserer Verlorenheit. Er erspiirt und erwittert
dort das wortlose Seufzen des Geistes. Dieser Geist ist es, von dem Paulus sagt:
»Der Geist tritt so, wie Gott es will, fiir die Heiligen ein.*

Wie viele Beerdigungen hilt ein Priester in seinem Leben. Jedesmal, wenn er
einen Menschen auf dem letzten Gang begleitet, betet der Priester den Psalm 130,
der mit einem Wort vom Abgrund beginnt: ,,Aus der Tiefe rufe ich, Herr, zu dir!*
Ich rufe nicht von der lichten Hohe meiner Lauterkeit zu dir und auch nicht von
der blumigen Wiese meiner frohlichen Religiositit. Ich rufe nicht zu dir von den
reifen Kornfeldern meiner guten Werke und nicht von den Bergen meiner geistli-
chen Disziplin und Aszese. Aus der Tiefe rufe ich, Herr, zu dir.

Weil Gott uns ernst nimmt, muB} der Priester irgendwann den Preis fiir das zah-
len, was er an Hunderten von Grébern gebetet hat. Er muf spiiren, daB3 er nur aus
der Tiefe beten kann. Irgendwann wird der Priester auch dieses Wort vom Gebet
aus der Tiefe nur noch stammeln kénnen. Wenn er iiber die sieben Briicken ge-
gangen ist und die sieben Wiisten durchquert hat, wenn er die sieben dunklen
Wilder durchschritten hat und mit den sieben Ddmonen gekdmpft hat, wird sein
Wort vor dem Abgrund verstummen. Dann geht Gott auf die Suche nach dem In-
nersten dieses Menschen. Gott, der Abgrund der Liebe, sucht das Herz des Men-
schen, das ein Abgrund der Bosheit und Verlorenheit ist. Gott sucht in diesem Ab-
grund der Verlassenheit und Wortlosigkeit nicht vergebens. Er findet dort den
Geist, der sich unserer Schwachheit und letzten Verlorenheit annimmt. Es ist der
Geist, der in wortlosem Seufzen fiir uns eintritt. Da wird in einem Augenblick die
finsterste Finsternis zur stahlendsten Helle.

Klaus Weyers, Neuzelle





