
Einübung und Weisung 208 

hen, im Rampenlicht des Welttheaters, sind die Rollen klar verteilt; für 
die Spannung des Seiles besteht keine Gefahr. Trauen wir uns hinauf? 

Ist das aber nicht sehr schwer, ständig am Vibrieren zu sein, sich nie in 
der •klaren und schlichten" Wahrheit ausruhen zu dürfen? Ich antworte 
mit unserem Spiritual Pater Wilhelm Klein SJ (er lebt lOljährig in Mün- 
ster): •Schwer? Es ist nicht schwer. Es ist unmöglich - wenn du es aus 
eigener Kraft unternimmst. Aber das mußt du ja nicht." Ja: Gottes Heili- 
ger Geist ist in Person die Harmonie der unendlichen Spannung. Wenn 
seine, besser (mach!) ihre Energie uns erfüllt, finden wir mitten im Ge- 
fecht auf dem Hochseil immer wieder jenen Frieden, nach dem unser 
Herz sich sehnt. 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

Gott, der die Herzen erforscht 

Du mußt durch die sieben dunklen Wälder gehen. Du mußt dir den Weg durch 
die sieben weglosen Täler bahnen. Du mußt die sieben schwankenden Brücken 
finden und die sieben reißenden Ströme überqueren. Du mußt mit den sieben 
Drachen kämpfen und durch die sieben wasserlosen Wüsten wandern. Wenn 
dann das Dunkel unverhofft zum hellen Licht wird, bist du angekommen. Es ist in 
der Stunde, in der du glaubst, du würdest niemals ankommen. Paulus schreibt im 
Römerbrief: •Wir wissen nicht, worum wir in rechter Weise beten sollen." Das ist 
die einsamste Einsamkeit, wenn der Mensch nicht einmal mehr weiß, worum er 
beten soll. Wo stehe ich, wenn ich nicht weiß, wie ich überhaupt noch beten 
kann? Die Erinnerung daran, daß ich einmal beten konnte, hilft nicht. Die Brük- 
ken sind abgerissen. Es führt kein Weg durch die Wüsten zurück. Die Wälder, die 
ich durchwandert habe, geben die Pfade nicht mehr frei. Du stehst da und weißt 
nicht mehr, ob du je einmal etwas gewußt hast. Du weißt nicht, ob dein Kampf 
mit den Drachen je einen Sinn hatte. •Wir wissen nicht!" sagt Paulus. Er wird er- 
lebt haben, wie das ist, wenn der Mensch nicht mehr weiß. 

Als Kind mußte ich einmal einen Priester im entfernten Dorf wegen einer 
Kranken verständigen. Der Flüchtlingspfarrer hauste in einer Stube in einem Ort 
ohne Bahnanschluß. Es war Winter. Die Wälder drohten voller Dunkelheit. Auf 
dem Rückweg gingen mir Weg und Steg verloren. Die Verlassenheit der Weglosig- 
keit und der Ziellosigkeit war wie eine abgrundtiefe Heimatlosigkeit. Es ist das 
Gefühl, nie und nimmer irgendwo ankommen zu können. Es gibt keinen Ort 
mehr. Alles ist nur noch nirgendwo. Als die Finsternis am schrecklichsten war, als 



Einübung und Weisung 209 

nichts mehr zu erhoffen war und als ich eigentlich nur noch die weinende Hülle 
meines Nichts war, leuchtete das Licht im Fenster des ersten Hauses am Wege 
auf. •Wir wissen nicht!" sagt der Apostel. Wir wissen nicht, was unser Leben ist 
noch was unser Sterben ist. Wir wissen nicht, was unser Gott ist noch was wir sel- 
ber sind. Jeder, der je versucht hat zu lieben und zu glauben, kommt in dieses 
Nichtwissen und in diese Ortlosigkeit. Jeder, der auf Gott und auf den Menschen 
zugegangen ist, erfährt die Stunde, in der er nichts mehr weiß von sich und von 
der Welt. 

Das ist jene Dunkelheit, in der billiger Trost nichts mehr hilft. Wer an diesem 
Nicht-Wissen-Ort steht, ist nicht mit frommen Sprüchen abzuspeisen oder mit Vi- 
sionen von kommendem Glück zu befriedigen. Die Heilige Schrift weiß um diese 
dunkelste Stunde des Menschen. Sie nennt sie beim Namen und nimmt sie ernst. 
Beim Propheten Habakuk lesen wir vom Abgrund, der aufbrüllt und von Sonne 
und Mond, die sich in ihr Gehäuse verkriechen. Da steht der Mensch zwischen 
Abgrund und Finsternis. Der alte Dulder Ijob sagt: •Wo ist die Stätte des Verstan- 
des? Der Abgrund und der Tod sprechen: von ihr vernahmen wir nur ein Ge- 
rücht." So ist das also, wenn unser Verstand selbst mit all seiner Schärfe nichts 
mehr zu bieten hat, wenn die Verstandeskräfte ohnmächtig vor Tod und Abgrund 
des eigenen Lebens stehen. Im Buch der Psalmen finden wir den Psalm 23. Dort 
singt der Dichter und Beter vom Wandern durch die Todesschattenschlucht. Da 
ist kein Licht mehr und keine Hoffnung. Die Offenbarung des Johannes weiß um 
das Tier, das aus dem Abgrund aufsteigt. Im elften Kapitel ist von dem Krieg zu 
lesen, den das Tier aus dem Abgrund führen wird. Welcher Mensch wüßte nichts 
von diesem Tier, das aus dem Abgrund aufsteigt, gerade dann, wenn man anfängt, 
sich für einen guten und edlen Menschen zu halten? Der Evangelist Matthäus be- 
richtet von der Kreuzigung Jesu: •Die Erde erbebte, und die Felsen spalteten 
sich, die Gräber öffneten sich." Beim Tode Jesu tun sich alle Abgründe auf. Gibt 
es gegen diese Abgrunderfahrung ein Trostwort? Oder müssen wir das Wort des 
heiligen Paulus aus dem Römerbrief stehen lassen: •Wir wissen nicht!"? 

Paulus schreibt uns in seinem Brief von •Gott, der die Herzen erforscht." Gott 
tröstet nicht von außen. Er tröstet von unserem innersten Innern her. Das Inner- 
ste meines Lebens ist mein Herz. Wenn das Herz in der Bedrohung des Abgrunds 
steht, kann der Trost auch nur darin stehen, daß Gott mich in meinem Innersten 
anschaut. Mein griechisches Lexikon verrät mir, daß das griechische Wort mehr 
heißt, als unsere deutsche Bibelübersetzung zutage bringt. Unser Text spricht von 
Gott, der die Herzen erforscht. Der griechische Text sagt: •Gott, der die Herzen 
ausspürt." Man kann es noch stärker übersetzen: •Gott, der die Herzen auswit- 
tert." Wo wir unser Herz nur noch als Abgrund erleben und unser Leben als Sinn- 
losigkeit, da geht Gott noch viel tiefer hinein und wittert nach den mikroskopi- 
schen Spuren unseres Glaubens. Wo wir nur noch die Bodenlosigkeit unserer ei- 
genen Leere erleben, da geht Gott in die tiefsten Tiefen unseres Herzens und er- 
spürt das einzige, was uns rettet. In unserem Herzen findet Gott das Seufzen des 
Geistes: •Der Geist selber tritt für uns ein mit Seufzen, das wir nicht in Worte fas- 
sen können." Die Erfahrung des Abgrundes ist, daß wir keine Kraft mehr haben, 



Einübung und Weisung 210 

Worte zu machen. Wenn ich nichts mehr weiß und wenn es in mir ganz leer ist, 
sind auch keine Worte mehr da. Wie soll der Mensch, dem es in der Erfahrung des 
Abgrunds die Worte verschlagen hat, zu Gott beten? Paulus gibt uns die unerwar- 
tete Antwort: der Geist springt dafür ein in wortlosem Seufzen. Der Geist ver- 
drängt unsere Worte nicht, weil sie wertlos wären. Er tritt aber mit seinem wortlo- 
sen Seufzen an die Stelle unserer Worte, wenn es zu Ende ist mit unserer Wortpro- 
duktion. Gott geht in die Abgründe unserer Verlorenheit. Er erspürt und erwittert 
dort das wortlose Seufzen des Geistes. Dieser Geist ist es, von dem Paulus sagt: 
•Der Geist tritt so, wie Gott es will, für die Heiligen ein." 

Wie viele Beerdigungen hält ein Priester in seinem Leben. Jedesmal, wenn er 
einen Menschen auf dem letzten Gang begleitet, betet der Priester den Psalm 130, 
der mit einem Wort vom Abgrund beginnt: •Aus der Tiefe rufe ich, Herr, zu dir!" 
Ich rufe nicht von der lichten Höhe meiner Lauterkeit zu dir und auch nicht von 
der blumigen Wiese meiner fröhlichen Religiosität. Ich rufe nicht zu dir von den 
reifen Kornfeldern meiner guten Werke und nicht von den Bergen meiner geistli- 
chen Disziplin und Aszese. Aus der Tiefe rufe ich, Herr, zu dir. 

Weil Gott uns ernst nimmt, muß der Priester irgendwann den Preis für das zah- 
len, was er an Hunderten von Gräbern gebetet hat. Er muß spüren, daß er nur aus 
der Tiefe beten kann. Irgendwann wird der Priester auch dieses Wort vom Gebet 
aus der Tiefe nur noch stammeln können. Wenn er über die sieben Brücken ge- 
gangen ist und die sieben Wüsten durchquert hat, wenn er die sieben dunklen 
Wälder durchschritten hat und mit den sieben Dämonen gekämpft hat, wird sein 
Wort vor dem Abgrund verstummen. Dann geht Gott auf die Suche nach dem In- 
nersten dieses Menschen. Gott, der Abgrund der Liebe, sucht das Herz des Men- 
schen, das ein Abgrund der Bosheit und Verlorenheit ist. Gott sucht in diesem Ab- 
grund der Verlassenheit und Wortlosigkeit nicht vergebens. Er findet dort den 
Geist, der sich unserer Schwachheit und letzten Verlorenheit annimmt. Es ist der 
Geist, der in wortlosem Seufzen für uns eintritt. Da wird in einem Augenblick die 
finsterste Finsternis zur stahlendsten Helle. 

Klaus Weyers, Neuzelle 




