Aus dem Leben der Kirche 227

reitschaft, ihren Weg weiterzugehen. P. Tardif und die Veranstalter bemiihten
sich, auch auf die Situation dieser Menschen einzugehen. Vor allem aber diirfen
wir es dem, der die Menschen auswéhlt, um ihnen Heilung zu schenken, zutrauen,
daB er auch die anderen Kranken dabei nicht vergiBt. GewiB wird nicht jeder die
Reife jener MS-Kranken haben, die bei der Nachbesprechung in Frankfurt be-
zeugte, daB sie in dem Gottesdienst von neuem ihre Krankheit angenommen habe
und auch tiefen Frieden erfahren durfte. Fiir viele mag mit einer solchen Situa-
tion ein vielleicht schmerzlicher Weg des Reifens gegeben sein. Aber diirfen wir
nicht darauf vertrauen, daB Gott gerade diese Menschen mit seinem Beistand be-
gleiten wird? Es ist zugleich ein Anruf an die Gemeinde, mit diesen Menschen
den Weg weiter mitzugehen.

Wie bei anderen Charismen, etwa der Prophetie, gibt es auch hier Fehlerquel-
len, menschliche Grenzen und Unsicherheiten. Doch miissen dann die Schritte
der Kldrung im Raum der Kirche als Glanbensgemeinschaft miteinander gegan-
gen werden. Auch wenn dies mithsam ist, diirfen wir ,,den Geist nicht auslo-
schen (1 Thess 5, 19). P. Emiliano Tardif ist jedenfalls ein Mann des Gebetes und
ein Mann der Kirche, der uns neu aufhorchen 1483t, ,,was der Geist den Gemein-
den sagt*. Norbert Baumert SJ, Frankfurt am Main

Theologische Uberlegungen
aus AnlaBB der Gottesdienste mit P. Emiliano Tardif

Vorbemerkung

Neben groBBer Zustimmung haben die Gottesdienste mit P. Emiliano Tardif auch
Kritik erfahren. Diese bezog sich fast nie auf die Gottesdienstfeiern selbst. Hier
war das Lob fiir die Gestaltung, die positive emotionale und geistliche Atmo-
sphiire nahezu einmiitig. Bedenken dagegen wurden z. T. gedufiert gegeniiber den
Ansprachen und vor allem gegeniiber den mit dem ,,Wort der Erkenntnis“ ver-
kniipften Heilungsankiindigungen nach der Kommunion.

Die folgenden Uberlegungen sind der Aufforderung P. Baumerts verpflichtet,
,,die Schritte der Kldrung im Raum der Kirche als Glaubensgemeinschaft mitein-
ander” zu gehen, auch dort, wo Fragen formuliert werden, die meines Erachtens
weiterer Kldrung bediirfen. Es soll jenes Gespréch fortgefihrt werden, das bereits
im Theologischen Ausschuf3 der Charismatischen Gemeindeerneuerung begon-
nen wurde?.

¢ Ein Gesprich des erweiterten Theologischen Ausschusses der Charismatischen Gemein-
deerneuerung mit P. Tardif fand am 27. 9. 1990, einen Tag nach seinem Frankfurter Got-
tesdienst statt. Dem Treffen vom 25. 1. 1991 lag ausfiihrliches, berichtendes, zustimmendes



Aus dem Leben der Kirche 228

Krankheit ~ Heilung

Im Blick auf in irgendeiner Weise paranormale oder priternaturale Heilungen
sollte man sich der dominierenden Voreinstellungen vergewissern. In unserer Ge-
sellschaft begegnen wir zwei gegensitzlichen, selten in Reinkultur vertretenen
Auffassungen von Krankheit und Heilung: Krankheit zum einen als zumindest
tendenziell genau isolierbare korperliche Stérung, die mit genau spezialisierten
und dosierten Mafinahmen bekimpft werden muB. Dieses Modell hat bleibende
Bedeutung, nicht zuletzt wegen seiner unbezweifelbar eindrucksvollen Erfolgsge-
schichte. Es pragt immer noch stark das Denken, findet aber zunehmend Kritik,
weil es der komplexen Struktur von Krankheit und Heilung, zumal als gesamt-
menschliches Phinomen, nicht gerecht werde. Ein Gegenmodell, oft einseitig ver-
treten, ist das einer durchgingigen Psychisierung oder Psychomatisierung von
Krankheit und Heilung. Krankheit ist kérperlicher Ausdruck, »Symbol“ seeli-
scher Konflikte und Problemlagen, Therapie deren Aufldsung. Varianten finden
sich im Raum alternativer und/oder esoterischer Heilpraktiken. Alle Alternativ-
modelle zur sogenannten , Apparate-Medizin“ verbindet ein systemisch-organi-
sches bzw. ganzheitliches Verstandnis von Krankheit und Heilung. Da, wie ange-
merkt, die Erfolge der herkmmlichen Medizin auf der Hand liegen, jedoch ande-
rerseits eine umfassendere Sicht immer mehr Zustimmung findet, ist heute insge-
samt ein Zug zur Integration feststellbar.

Religiose und biblische Sicht

Wie schon aus dem sprachlichen Zusammenhang von Heil und Heilung ersicht-
lich, ist auch die religiése Sicht von Krankheit und Heilung eine integrativ-ganz-
heitliche. Auch hier finden sich Einseitigkeiten: Krankheit stets Folge von Schuld
oder, z. B. im esoterischen Umfeld, von einem Leben, das nicht in Einklang steht
mit universalen, kosmischen Gesetzen; Heilung stets Folge sittlicher oder kosmi-
scher Harmonie oder von Umkehr und Glaube. Pfingstler und die von ihnen her-
kommenden- Heilungsevangelisten betrachten Heilung hiufig als notwendige
Folge wirklichen Glaubens, als zum ,,vollen Evangelium“ gehorend’. Solches
Verstindnis von ,,Glaubensheilung* kann sich im Extremfall Formen ,,positiven
Denkens* nidhern.

Die ganzheitliche Sicht von Krankheit und Heilung ist in der Geschichte der
Christenheit nie ganz verlorengegangen. Die starke Verankerung in der Volksfrém-
migkeit ist trotz gelegentlich aberglidubischer Begleiterscheinungen grundsitzlich

und kritisierendes Material iiber die Gottesdienste mit P. Tardif zugrunde. Daran nahmen
auch die PP. Dr. Ulrich Niemann SJ (Nervenarzt und Psychoanalytiker) und Prof. Dr. Me-
dard Kehl SJ (Dogmatik) teil; sie hatten den Frankfurter Gottesdienst mit P. Tardif zumin-
dest zeitweise besucht.

7 Das ndchste Heft der vom Referat fiir Weltanschauungsfragen in Wien hg. , Werk-
mappe” ist dem Thema Heilung gewidmet und geht u.a. auch auf das pfingstlerische und
neupfingstlerische Verstindnis ein, WM 57/1990, 4-8.



Aus dem Leben der Kirche 229

als positiv anzusehen. Jesus, der Christus, ist zumal bei den Synoptikern in einem
iiberwiltigenden MaB auch der ,,Christus Medicus*. Ohne Verkennung der nach-
osterlichen Uberlieferung und Ortung der neutestamentlichen Wunder- und Hei-
lungsberichte besteht heute breiter Konsens dariiber, dal mit der Reich-Gottes-
Predigt Jesu integral auch Heilung von Kranken verbunden war. Da Krankheit ein
wesentliches Charakteristikum der gegenwirtigen Unheilsgestalt von Mensch und
Welt ist, ihres Gebundenseins durch die Michte der Zerstorung und des Todes, ist
die wirksame Proklamation des Reiches Gottes als jetzt anbrechend mit dem sieg-
reichen Kampf gegen diese Michte des Unheils verbunden. Den Zusammenhang
von Heil und Heilung hat der Auferstandene auch weitergegeben an seine Kirche,
als Auftrag und als Vollmacht (vgl. Mk 16,17-19; Apg 3,1-10).

Dabei ist freilich zu beachten: Heilung ist Zeichen der rettenden, siindenverge-
benden, sich selbst schenkenden Liebe Gottes, gegenwirtig in Christus und sei-
nem Geist, aber eine noch ausstehende endzeitliche Vollendung vorwegnehmend.
Jener Zustand der gesamten Schopfung, den Paulus Rom 8,20 ff beschreibt und
woran auch der Mensch teilhat, wird nicht einfach iibersprungen. In Heilungen
wird eine bereits jetzt wirksame und zugleich zukiinftige Realitdt vorweggenom-
men - eine Realitit, deren Mitte Gott selbst sein wird, die ,,ungeschaffene
Gnade“ technisch gesprochen, jedoch von universal-kosmischer Relevanz (vgl.
u.a. 1 Kor 15,28; Eph1,10; Kol1,20; Offb 21,1-4; 22,4f). Aus diesem Zusam-
menhang von Zeichen und Bezeichneten resultiert auch, daBl immer wieder dort,
wo das Heil seine dichteste Priasenz findet, in den Sakramenten, besonders der
Eucharistie, im Gebet, in den der Kirche von Gott geschenkten Heiligen, zumal
dem Realsymbol der Kirche, Maria und den Orten ihrer Verehrung, die Verbin-
dung von Heil und Heilung stets auch lebendig erfahren wird.

Heilung und Wunder

Im NT, zumal im Wirken Jesu, sind die erfolgten Heilungen zugleich Wunder und
Zeichen, Zeichen des Reiches Gottes bzw. der Vollmacht Jesu. Wo diese Wunder-
berichte nicht einfach als bildhafte Ausschmiickung von Botschaft und Person
Jesu gelten, findet man nicht selten Interpretationen, die die oben skizzierten Auf-
fassungen von Krankheit und Heilung widerspiegeln: Entweder wird einseitig
der Wundercharakter als Durchbrechung der Naturgesetze akzentuiert, oder es
findet sich eine einseitig psychogene Interpretation. Beides wird aber dem kom-
plexen Sachverhalt nicht voll gerecht. Das NT hat nicht den technischen Wunder-
begriff der spiteren Apologetik, gleichwohl weil} es, dafl die Wunderheilungen
Jesu gegen den Lauf des Ublichen und iiblicherweise Moglichen gehen, ihn trans-
zendieren®. Damit ist der Wunderbegriff spiterer Apologetik prifiguriert, in der
es allerdings mit einer fortschreitenden Formalisierung und Abstraktion auch zu
gewissen Verengungen gekommen ist:

8 Vgl. R. Glockner, Die Wunder Jesu. Herausforderung des Glaubens — Zeichen der Hoff-
nung. Freiburg 1982, 4.



Aus dem Leben der Kirche 230

I. Als Wunder gelten nur noch ganz strikt definierte priternaturale Phino-
mene. Damit wird problematisch, ob und inwieweit alle biblischen oder spiter be-
richteten Wunderheilungen diesem Anspruch geniigen.

2. Wunder werden Momente eines technischen Beweisverfahrens innerhalb der
sogenannten Glaubensanalyse, niaherhin des Urteils iiber die Glaubwiirdigkeit
der Offenbarung. Die daraus entstehenden Aporien hat P. Rousselot eindrucks-
voll aufgezeigt®.

3. Wunder sind nicht mehr zuerst Zeichen des Reiches Gottes, sondern der All-
macht Gottes, der fiir die Glaubwiirdigkeit seiner Offenbarung eintritt. Dadurch
wird der Bezug auf die Offenbarung, die ibernatiirlichen Mysterien ,,stricte dic-
tum®, d.h. die ,,Selbstmitteilung Gottes™, ein duBerlicher.

Problematisch wird dieses apologetische Modell heute auch durch ein veréin-
dertes Selbstverstindnis der Naturwissenschaften. Die Feststellung, etwas, eine
Heilung z. B., lasse sich niemals natiirlich erkliren, setzt eine universelle Kenntnis
von Natur und deren Gesetzen voraus, die heutige Naturwissenschaft nicht bean-
sprucht.

Bei einer Rekonstruktion des traditionellen Modells miiite folgenden Aspek-
ten Rechnung getragen werden:

1. Der biblische Zusammenhang von Wunderzeichen und dem durch sie Be-
zeichneten ist wiederherzustellen. Es geht nicht bloB um die Bezeugung der All-
macht Gottes ,,ut sic”, sondern zugleich jener Allmacht und Liebe, aus der die
dreifaltige Selbstmitteilung Gottes nach innen und nach auBlen hervorgeht.

2. Wunder im engeren und strikten Sinn und Wunder in einem weiteren Sinn!°
sind unter dem Vorzeichen ihres Zeichen- und Symbolgehaltes aufeinander zu be-
ziehen.

3. Das entscheidende Medium zur Wahrnehmung, zur ,,Dechiffrierung“ dieser
Zeichen, sind die ,,Augen des Glaubens®, d. h. geistliche Kriterien, wobei freilich
in diesem ProzeB der Urteilsfindung das verniinftig-natiirlich Mégliche und
Wabhrscheinliche sorgfiltig mit zu beriicksichtigen ist (das betrifft Medizin, Psy-
chologie und Parapsychologie).

Um MiBverstdndnisse zu vermeiden: Ich bin davon iiberzeugt, daB z.B. in Lour-
des Heilungen festgestellt wurden, deren Zustandekommen auBerhalb des medi-
zinisch Erwart- und Erklirbaren so evident ist, daB man in einem religiésen oder
gldubigen Kontext alles Recht hat, hier von Wundern im engeren oder strikten
Sinn zu sprechen''. Diese Urteile sind das Resultat jahrelanger Priifung, was Ge-

° P. Rousselot, Die Augen des Glaubens. Einsiedeln 1963.

10 Vgl. dazu B. Wenisch, Geschichten oder Geschichte? Theologie des Wunders. Salzburg
1981, 222, 228-236, 249-252.

11 Zur Kombination dieser beiden Perspektiven, d.h. Phinomen und Kontext, verweisen
B. Wenisch (a.a.0., 249f, Anm. 961 und 963) und J. Sudbrack, Jesus-Erfahrung. Die Wun-
der und das Wunder, in: Mystische Spuren. Auf der Suche nach der christlichen Lebens-
gestalt. Wiirzburg 1990, 168-193, bes. 175ff, hin auf die mir leider im Augenblick nicht zu-
gingliche Arbeit von R. Paciorkowski, Guérisons paranormales dans le Christianisme con-
temporain. Warschau 1976.



Aus dem Leben der Kirche 231

neralisierbarkeit und Kommunikabilitdt erhoht. Fiir den einzelnen Menschen
wird aber die unmittelbare Erfahrung einer von ihm nicht erwarteten Heilung von
groBerer Bedeutung und Uberzeugungskraft sein, auch wenn es sich um Heilun-
gen handelt, bei denen grundsitzlich eine irgendgeartete natiirliche Erklirung
nicht ausgeschlossen scheint oder sich gar spéater als naheliegend herausstellt!'2.

Strenge Kriterien sind allerdings wichtig, um Mibrauch und Leichtgliubigkeit
auszuschlieBen. So muBl medizinische Kompetenz gewéhrleistet sein, ohne daf
sie zum alleinigen Kriterium gemacht wird. Hier ist noch auf ein mégliches termi-
nologisches MiBverstindnis hinzuweisen: Die Forderung des spéteren Papstes
Benedikt XIV., ein Rekurs auf die Kréfte der Natur miiBte bei der Feststellung
eines Wunders ausgeschlossen sein'?, meint Natur nicht als Gegenbegriff zur
Ubernatur bzw. Gnade. Das Praeternaturale hier ist mit dem Ubernatiirlichen im
strikten Sinn nicht identisch. Etwas anscheinend ganz und gar Natiirliches kann
Ubernatiirliches anzeigen. Werke der Liebe, sofern es sich um wirkliche Liebe
handelt, griinden in der denkbar innigsten Verbindung des Menschen mit Gott,
sind also in diesem Sinn iibernatiirlich im strikten Sinn des Wortes.

. Wunder ist ein fiir den Glaubenden mit allen Sinnen erfahrbarer Vorschein
der neuen Schopfung* (M. Kehl). Das beinhaltet meines Erachtens dreierlei:

1. Im Zusammenhang der Offenbarung und Selbstmitteilung Gottes wird es
auch immer wieder zu Geschehnissen kommen, die den Ablauf des natiirlich Er-
klarbaren sistieren, darin nicht aufgehen oder unterzubringen sind, ihn transzen-
dieren, denn der begegnende und sich schenkende Gott, den sie bezeugen, ist der
»Gott, der die Toten lebendig macht und das, was nicht ist, ins Dasein ruft*
(R6m 4,17). Wunder in diesem Sinn, vornehmlich Heilungen, entziehen sich
nicht jeder objektivierenden Feststellung'4.

2. Wunder sollten aber nicht auf in diesem Sinn Priternaturales eingegrenzt
werden: Im umfassenden Sinn geht es um das Geschenk der gottlichen Selbstmit-
teilung selbst, das auch Heilungswunder im weiteren Sinn und das ,,Natiirliche“
zu seinem Medium und Symbol machen kann.

3. Der Glaube an den lebendigen Gott ist dann das entscheidende ,,Licht* und
»~Auge®”. Dieser Glaube ist nicht bloBes Gefiihl und nichts Irrationales, er ist ein
»obsequium rationale“, d. h. etwas vor dem Forum der Vernunft zu Verantworten-
des und Verantwortetes, 146t sich aber als Akt sui generis nicht ,,more geome-
trico“ objektivieren.

Aus einem solchen erweiterten Verstindnis des wunderbaren Wirkens Gottes
zum Heil und Heilsein der Menschen, in Heilungen, in Gaben der Erkenntnis

12 Vgl. dazu die Kriteriologie von G. Roth in einem Beitrag zur Anm. 2 erwihnten Ausgabe
der ,,Werkmappe*, 53-65, hier 54 u. 57-66; auch ders., Deus sanat — salus hominis. Der in-
nere Zusammenhang von Heilung und Heil unter dem intentionalen Aspekt kranker und
heilungssuchender Wallfahrer, in: Katalog der Ausstellung Hemma von Gurk. Klagenfurt
1986.

13 ,Was durch natiirliche Krafte bewirkt werden kann, darf nicht dem Wunder zugeschrie-
ben werden*, hier nach L. Monden, Theologie des Wunders. Freiburg 1961, 330.

4 Vgl. dazu den in Anm. 7 erwihnten Beitrag von G. Roth.



Aus dem Leben der Kirche 232

oder Prophetie u.a., folgt nun aber umgekehrt, dal Priifung und Einbeziehung
des natiirlich-verntinftig Bekannten, Erkannten, Erprobten und Bewéhrten nicht
abgelehnt werden darf, vielmehr gefordert ist.

Zu den Gottesdiensten mit P. Tardif

Ganz iiberwiegend sind die mit P. Tardif gefeierten Gottesdienste als ,,wiirdig®,
»~erhebend”, ,bewegend* u.4. positiv bewertet worden. Auch ich kann bestiétigen,
daB hier in ungutem Sinn Ubersteigertes, Uberhitztes oder kiinstlich emotional
Aufgeladenes fehlte. Es dienten freilich auch die Gottesdienstfeiern dazu, die an-
geblichen oder tatsdchlichen Heilungen zu relativieren. So wurde auf Vergleich-
bares bei Placebo-Effekten hingewiesen's, auf Auto- oder Massensuggestion, also
psychogene Heilungsfaktoren. Diese Hinweise hatten z.T. eine kritisch-ableh-
nende Tendenz, waren aber auch positiv und ermutigend. Gerade das Zulassen
des Emotionalen habe eine heilende bzw. der Heilung férderliche Wirkung. In
solch einem Gottesdienst, auch durch das Miteinander von Menschen, kénnten
Krifte des Gefiihls und des Willens, geheilt zu werden, freigesetzt werden, die
sonst so nicht da seien (U. Niemann).

Hier kann man natiirlich fragen, ob damit nicht der Gottesdienst zweckent-
fremdet wird oder ob man nicht bei rein natiirlichen Faktoren des Emotionalen,
des Glaubens in einem weiteren Sinn stehenbleibt. Die obigen Uberlegungen wer-
den hier wohl ein differenzierteres Urteil verlangen. Solche natiirlichen, heilen-
den Krifte konnen zugleich ein Medium und Instrument des Wirkens Gottes und
seines Geistes werden. Ein gesundes emotionales Umfeld kann dazu beitragen,
daB} der Glaube integrierter wird, mehr ganzheitlich, vom Kopfins Herz der Men-
schen gelangt. Die heilende und befreiende Macht Gottes, auf eine solche auch
emotional bewegende und erhebende Weise kommuniziert, kann dann auch im
Menschen in neuer Weise ihre Kraft entfalten. Das gilt auch fiir die heilende und
befreiende Kraft von Anbetung, Umkehr, Erneuerung des Lebens, auch der Fi-
higkeit, nicht angenommene Krankheit und nicht angenommenes Leid zu beste-
hen, vorausgesetzt, diese Dinge sind nicht vorher aus dem gottesdienstlichen
KommunikationsprozeB ausgegrenzt, sondern darin integriert. Dies war aber
nicht der Fall. Weder fand, aufs Ganze gesehen, eine Engfiithrung auf Heilung im
Sinn von Krankenheilung statt, noch wurden andere zentrale Aspekte des Glau-
bens ausgeklammert. Man muB} hinzufiigen, dal} in einem solchen Kontext Hei-
lung eine umfassendere Bedeutung erhdlt: Heilend kann z. B. die Befihigung zu
einem neuen Anfang sein mit Gott und so auch mit sich selbst, ohne dal Heilung
einer Krankheit stattfindet — obwohl eine solche Lebenserneuerung auch heilend
im engeren Sinn wirken kann, weil etwa die seelischen Wurzeln einer Erkrankung

!5 Aufgrund von Heilungen bis zu 30 Prozent bei Doppelblindversuchen mit Placebos gilt
ein Medikament erst als hinreichend getestet, wenn es mehr als 30 Prozent Erfolg hat (Hin-
weis P. Niemann).



Aus dem Leben der Kirche 233

geheilt werden!é, Das Ineinanderwirken von Natur und Gnade ist hier dhnlich
dem Zusammenwirken von Methode und Gnade bei Gebet, Meditation u. 4., das
heiB3t die Methode, Ruhe, Sammlung, eine bestimmte Korperhaltung, bestimmte
psychische oder somatische Erfahrungen bewirken nicht die Gnade, erzwingen
sie nicht und sind auch nicht damit identisch, konnen aber Disposition und Me-
dium sein. Insgesamt sind solche Segnungsgottesdienste nach denselben Krite-
rien zu beurteilen wie z. B. Lourdes-Wallfahrten, das heiBt, ob das Ganze in einer
verantworteten Weise getan wird. Das bedeutet nicht, daBl chemisch rein alles
Problematische ausgeschlossen wire, denn wo etwas lebt, gibt es immer Grauzo-
nen des Fragwiirdigen und Bedenklichen: Die Mitte und das Ganze miissen stim-
men und in Ordnung sein.

Fragen habe ich persdnlich beziiglich der konkreten Heilungsankiindigungen
durch P. Tardif nach der Kommunion und beziiglich der in diesem Zusammen-
hang erfolgten Heilungen:

1. Das ,,Wort der Erkenntnis“ hat meines Erachtens eine strukturelle Ahnlich-
keit mit dem von W. H. C. Tenhaeff beschriebenen Phinomen der Paragnosie,
das heiB3t der Fihigkeit, auf paranormale Weise z. B. Krankheiten zu diagnostizie-
ren. Hier finden sich zutreffende Feststellungen, die aber nicht immer leicht zu
entschliisseln sind, sogenannte ,,Verschiebungen“ (der Paragnost nennt Merk-
male, die in irgendeiner Beziehung zur Krankheit oder zu einer bestimmten Per-
son stehen, ohne das Phidnomen selbst zu identifizieren) und ausgesprochene
Fehlurteile!”. Diese Ahnlichkeit von paranormaler Paragnosie und ,,Wort der Er-
kenntnis* kann prinzipiell drei Griinde haben: 1. Der/die Betreffende verfiigt
iiber, eventuell bis dahin unbekannte, paranormale Fihigkeiten und bringt sie
nun zur Geltung (wogegen grundsitzlich weder sittliche noch religiose Griinde
sprechen). 2. Vorhandene paranormale Fihigkeiten werden gnadenhaft geweckt.
3. Paranormale Begabung wird iibernatiirlich-gnadenhaft geschenkt. Dies konnte
man kasuistisch weiter ausfalten, mir geht es um folgendes: Das ,,Wort der Er-
kenntnis“ hat nicht von vornherein die Unbedingtheit des ,,Deus dixit“, einer un-
mittelbar géttlichen Offenbarung, es bedarf der Priifung, der Klidrung, der Riick-
antwort, eventuell der Korrektur. Auch wenn bei gottesdienstlichen GroBveran-
staltungen nur zugelassen wird, wer im Dienst des ,,Wortes der Erkenntnis* be-
reits erprobt ist, habe ich Zweifel, ob die relative Anonymitét einer solchen Veran-
staltung der rechte Ort der Anwendung fiir das ,,Wort der Erkenntnis® ist. Die
Worte scheinen mir irgendwie ins Vage und Unbestimmte zu gehen, Riickmel-
dung und damit Priifung, Deutung, u. U. Korrektur sind wenig unmittelbar.

2. Entsprechend waren die Heilungsankiindigungen, die ich miterlebt habe,
teilweise recht unspezifisch bzw. so, daf} bei einer groen Anzahl von Menschen

16 Vgl. dazu den in Anm. 7 erwdhnten Beitrag von G. Roth, der dort auf ,,wallfahrtsspezifi-
sche charismatische Heilungen“ hinweist, durch die im Kontext einer Wallfahrt krankma-
chende ,,noogene Neurosen“, wurzelnd in religidsen oder sittlichen Fehlhaltungen, geheilt
werden; dies kann dann auch insgesamt eine heilende Wirkung haben, a.a.0. 63.

17W. H. C. Tenhaeff, Paranormale Heilkrdifte, in: A. Resch (Hg.), Paranormale Heilung
(= Imago Mundi 6). Innsbruck 1977, 527-549.



Aus dem Leben der Kirche 234

mit einer gewissen Wahrscheinlichkeit davon auszugehen ist, daB stets mehrere
sich betroffen fithlen (um so mehr, wenn u. U. iiberdurchschnittlich viele Kranke
teilnehmen). Ich mochte nicht ausschlieBen, daB zutreffende Diagnosen gestellt
wurden und Heilungen stattgefunden haben. Ich vermute aber, daB neben ,blo-
Ben* Symptomverinderungen ein ganzes Spektrum ,natiirlicher* Ursachen mit
ins Spiel kommt: medizinische Faktoren, psychogene, auch parapsychologisch zu
erklirende, die heilende Kraft religiéser Erneuerung und ,,innerer Heilung* etc.
Es konnte sich also zum groBiten Teil um den Typus ,,wallfahrtssynchroner Spont-
anremissionen” (G. Roth) handeln, nicht notwendig um ,,extramedikale Heilun-
gen* entsprechend den z. B. in Lourdes durch ein komplexes Verfahren gesicher-
ten!s.

Die obigen Darlegungen wollten zeigen, daB auch Heilungen, die natiirliche
Verursachung nicht ausschlieBen, einem besonderen Wirken Gottes zugeschrie-
ben werden kénnen'. Man wird aber nur zuriickhaltend von ,,Heilungswundern“
im Sinn von priternaturalen, extramedikalen Heilungen sprechen(ich vermute
aber, daB} dies vielfach geschieht, in pfingstlerischen Kreisen wahrscheinlich aus-
schlieBlich). Nachsorge und Nachuntersuchung, wie sie im Zusammenhang der
Gottesdienste mit P. Tardif eingeleitet wurden, sind notwendig, denn der An-
spruch, Heilungen hitten stattgefunden, bedarf auch einer sorgfiltigen medizini-
schen Abkliarung. Zudem ist auf diesem Weg eine weitere Begleitung der Men-
schen moglich, seelsorglich wie auch medizinisch. Solche Priifung wird sich zwar
grundsétzlich an den Kriterien von z. B. Lourdes orientieren, es wiire aber unreali-
stisch, hier die Kompetenz einer iiber viele Jahrzehnte etablierten Institution zu
erwarten.

3. Grundsitzlich entstammt das ,,Setting“ und Ritual von Veranstaltungen die-
ser Art pfingstierischer Tradition, inklusive ,,Wort der Erkenntnis*, wird jedoch
hier in den Raum der katholischen MeBfeier integriert und in einer sehr maBvol-
len Form praktiziert. Entsprechend dem pfingstlerischen bzw. neupfingstleri-
schen Verstindnis des ,,vollen Evangeliums® hat dort Heilung eine grof3e Domi-
nanz. Eine Transposition in den kirchlichen Raum muB3 dem Rechnung tragen
und die Akzente anders setzen. Dies schien mir im Ganzen der Gottesdienste mit
P. Tardif besser gelungen als speziell bei den Heilungsankiindigungen nach der
Kommunion. Die hier liegende Gefahr einer Isolierung der Heilungserwartung
bedarf meines Erachtens weiterer Reflexion. Hans Gasper, Bonn

'8 Zur Terminologie vgl. den in Anm. 7 erwihnten Beitrag von G. Roth, 60 und 62. Zum
Priifungsverfahren in Lourdes u.a. die Arbeiten von Paciorkowski (Anm.6) und Monden
(Anm. 8).

1 Hier wird nicht nidher auf die v.a. von B. Weissmahr erarbeitete These vom Zusammen-
hang von gottlich-transzendenter Erstursache und geschdpflichen Zweitursachen beim
Wunder eingegangen; vgl. u.a. B. Weissmahr, Gottes Wirken in der Welt. Ein Diskussions-
beitrag zur Frage der Evolution und des Wunders. Frankfurt a. M. 1973, bes. 154-185 (De-
finition von Wunder 175); dazu B. Wenisch, a.a.0., 228-236. Wenisch rezipiert Weiss-
mahrs Auffassung (231-233) und versucht sie zugleich weiterzufithren (234-236). Die be-
sonders in ihrem theologisch-spekulativen Teil sehr tief- und scharfsinnige Arbeit von B.
Wenisch hat leider nicht die sie verdienende Beachtung gefunden.





