
Aus dem Leben der Kirche 227 

reitschaft, ihren Weg weiterzugehen. P. Tardif und die Veranstalter bemühten 
sich, auch auf die Situation dieser Menschen einzugehen. Vor allem aber dürfen 
wir es dem, der die Menschen auswählt, um ihnen Heilung zu schenken, zutrauen, 
daß er auch die anderen Kranken dabei nicht vergißt. Gewiß wird nicht jeder die 
Reife jener MS-Kranken haben, die bei der Nachbesprechung in Frankfurt be- 
zeugte, daß sie in dem Gottesdienst von neuem ihre Krankheit angenommen habe 
und auch tiefen Frieden erfahren durfte. Für viele mag mit einer solchen Situa- 
tion ein vielleicht schmerzlicher Weg des Reifens gegeben sein. Aber dürfen wir 
nicht darauf vertrauen, daß Gott gerade diese Menschen mit seinem Beistand be- 
gleiten wird? Es ist zugleich ein Anruf an die Gemeinde, mit diesen Menschen 
den Weg weiter mitzugehen. 

Wie bei anderen Charismen, etwa der Prophetie, gibt es auch hier Fehlerquel- 
len, menschliche Grenzen und Unsicherheiten. Doch müssen dann die Schritte 
der Klärung im Raum der Kirche als Glaubensgemeinschaft miteinander gegan- 
gen werden. Auch wenn dies mühsam ist, dürfen wir •den Geist nicht auslö- 
schen" (1 Thess 5,19). P. Emiliano Tardif ist jedenfalls ein Mann des Gebetes und 
ein Mann der Kirche, der uns neu aufhorchen läßt, •was der Geist den Gemein- 
den sagt". Norbert Baumert SJ, Frankfurt am Main 

Theologische Überlegungen 
aus Anlaß der Gottesdienste mit P. Emiliano Tardif 

Vorbemerkung 

Neben großer Zustimmung haben die Gottesdienste mit P. Emiliano Tardif auch 
Kritik erfahren. Diese bezog sich fast nie auf die Gottesdienstfeiern selbst. Hier 
war das Lob für die Gestaltung, die positive emotionale und geistliche Atmo- 
sphäre nahezu einmütig. Bedenken dagegen wurden z. T. geäußert gegenüber den 
Ansprachen und vor allem gegenüber den mit dem •Wort der Erkenntnis" ver- 
knüpften Heilungsankündigungen nach der Kommunion. 

Die folgenden Überlegungen sind der Aufforderung P. Baumerts verpflichtet, 
•die Schritte der Klärung im Raum der Kirche als Glaubensgemeinschaft mitein- 
ander" zu gehen, auch dort, wo Fragen formuliert werden, die meines Erachtens 
weiterer Klärung bedürfen. Es soll jenes Gespräch fortgeführt werden, das bereits 
im Theologischen Ausschuß der Charismatischen Gemeindeerneuerung begon- 
nen wurde6. 

6 Ein Gespräch des erweiterten Theologischen Ausschusses der Charismatischen Gemein- 
deerneuerung mit P. Tardif fand am 27. 9. 1990, einen Tag nach seinem Frankfurter Got- 
tesdienst statt. Dem Treffen vom 25. 1. 1991 lag ausführliches, berichtendes, zustimmendes 



Aus dem Leben der Kirche 228 

Krankheit - Heilung 

Im Blick auf in irgendeiner Weise paranormale oder präternaturale Heilungen 
sollte man sich der dominierenden Voreinstellungen vergewissern. In unserer Ge- 
sellschaft begegnen wir zwei gegensätzlichen, selten in Reinkultur vertretenen 
Auffassungen von Krankheit und Heilung: Krankheit zum einen als zumindest 
tendenziell genau isolierbare körperliche Störung, die mit genau spezialisierten 
und dosierten Maßnahmen bekämpft werden muß. Dieses Modell hat bleibende 
Bedeutung, nicht zuletzt wegen seiner unbezweifelbar eindrucksvollen Erfolgsge- 
schichte. Es prägt immer noch stark das Denken, findet aber zunehmend Kritik, 
weil es der komplexen Struktur von Krankheit und Heilung, zumal als gesamt- 
menschliches Phänomen, nicht gerecht werde. Ein Gegenmodell, oft einseitig ver- 
treten, ist das einer durchgängigen Psychisierung oder Psychomatisierung von 
Krankheit und Heilung. Krankheit ist körperlicher Ausdruck, •Symbol" seeli- 
scher Konflikte und Problemlagen, Therapie deren Auflösung. Varianten finden 
sich im Raum alternativer und/oder esoterischer Heilpraktiken. Alle Alternativ- 
modelle zur sogenannten •Apparate-Medizin" verbindet ein systemisch-organi- 
sches bzw. ganzheitliches Verständnis von Krankheit und Heilung. Da, wie ange- 
merkt, die Erfolge der herkömmlichen Medizin auf der Hand liegen, jedoch ande- 
rerseits eine umfassendere Sicht immer mehr Zustimmung findet, ist heute insge- 
samt ein Zug zur Integration feststellbar. 

Religiöse und biblische Sicht 

Wie schon aus dem sprachlichen Zusammenhang von Heil und Heilung ersicht- 
lich, ist auch die religiöse Sicht von Krankheit und Heilung eine integrativ-ganz- 
heitliche. Auch hier finden sich Einseitigkeiten: Krankheit stets Folge von Schuld 
oder, z. B. im esoterischen Umfeld, von einem Leben, das nicht in Einklang steht 
mit universalen, kosmischen Gesetzen; Heilung stets Folge sittlicher oder kosmi- 
scher Harmonie oder von Umkehr und Glaube. Pfingstler und die von ihnen her- 
kommenden Heilungsevangelisten betrachten Heilung häufig als notwendige 
Folge wirklichen Glaubens, als zum •vollen Evangelium" gehörend7. Solches 
Verständnis von •Glaubensheilung" kann sich im Extremfall Formen •positiven 
Denkens" nähern. 

Die ganzheitliche Sicht von Krankheit und Heilung ist in der Geschichte der 
Christenheit nie ganz verlorengegangen. Die starke Verankerung in der Volksfröm- 
migkeit ist trotz gelegentlich abergläubischer Begleiterscheinungen grundsätzlich 

und kritisierendes Material über die Gottesdienste mit P. Tardif zugrunde. Daran nahmen 
auch die PP. Dr. Ulrich Niemann SJ (Nervenarzt und Psychoanalytiker) und Prof. Dr. Me- 
dard Kehl SJ (Dogmatik) teil; sie hatten den Frankfurter Gottesdienst mit P. Tardif zumin- 
dest zeitweise besucht. 
7 Das nächste Heft der vom Referat für Weltanschauungsfragen in Wien hg. •Werk- 
mappe" ist dem Thema Heilung gewidmet und geht u. a. auch auf das pfingstlerische und 
neupfingstlerische Verständnis ein, WM 57/1990, 4-8. 



Aus dem Leben der Kirche 229 

als positiv anzusehen. Jesus, der Christus, ist zumal bei den Synoptikern in einem 
überwältigenden Maß auch der •Christus Medicus". Ohne Verkennung der nach- 
österlichen Überlieferung und Ortung der neutestamentlichen Wunder- und Hei- 
lungsberichte besteht heute breiter Konsens darüber, daß mit der Reich-Gottes- 
Predigt Jesu integral auch Heilung von Kranken verbunden war. Da Krankheit ein 
wesentliches Charakteristikum der gegenwärtigen Unheilsgestalt von Mensch und 
Welt ist, ihres Gebundenseins durch die Mächte der Zerstörung und des Todes, ist 
die wirksame Proklamation des Reiches Gottes als jetzt anbrechend mit dem sieg- 
reichen Kampf gegen diese Mächte des Unheils verbunden. Den Zusammenhang 
von Heil und Heilung hat der Auferstandene auch weitergegeben an seine Kirche, 
als Auftrag und als Vollmacht (vgl. Mk 16,17-19; Apg 3,1-10). 

Dabei ist freilich zu beachten: Heilung ist Zeichen der rettenden, sündenverge- 
benden, sich selbst schenkenden Liebe Gottes, gegenwärtig in Christus und sei- 
nem Geist, aber eine noch ausstehende endzeitliche Vollendung vorwegnehmend. 
Jener Zustand der gesamten Schöpfung, den Paulus Rom 8,20 ff beschreibt und 
woran auch der Mensch teilhat, wird nicht einfach übersprungen. In Heilungen 
wird eine bereits jetzt wirksame und zugleich zukünftige Realität vorweggenom- 
men - eine Realität, deren Mitte Gott selbst sein wird, die •ungeschaffene 
Gnade" technisch gesprochen, jedoch von universal-kosmischer Relevanz (vgl. 
u.a. IKor 15,28; Ephl,10; Koll,20; Offb 21,1^; 22,4f). Aus diesem Zusam- 
menhang von Zeichen und Bezeichneten resultiert auch, daß immer wieder dort, 
wo das Heil seine dichteste Präsenz findet, in den Sakramenten, besonders der 
Eucharistie, im Gebet, in den der Kirche von Gott geschenkten Heiligen, zumal 
dem Realsymbol der Kirche, Maria und den Orten ihrer Verehrung, die Verbin- 
dung von Heil und Heilung stets auch lebendig erfahren wird. 

Heilung und Wunder 

Im NT, zumal im Wirken Jesu, sind die erfolgten Heilungen zugleich Wunder und 
Zeichen, Zeichen des Reiches Gottes bzw. der Vollmacht Jesu. Wo diese Wunder- 
berichte nicht einfach als bildhafte Ausschmückung von Botschaft und Person 
Jesu gelten, findet man nicht selten Interpretationen, die die oben skizzierten Auf- 
fassungen von Krankheit und Heilung widerspiegeln: Entweder wird einseitig 
der Wundercharakter als Durchbrechung der Naturgesetze akzentuiert, oder es 
findet sich eine einseitig psychogene Interpretation. Beides wird aber dem kom- 
plexen Sachverhalt nicht voll gerecht. Das NT hat nicht den technischen Wunder- 
begriff der späteren Apologetik, gleichwohl weiß es, daß die Wunderheilungen 
Jesu gegen den Lauf des Üblichen und üblicherweise Möglichen gehen, ihn trans- 
zendieren8. Damit ist der Wunderbegriff späterer Apologetik präfiguriert, in der 
es allerdings mit einer fortschreitenden Formalisierung und Abstraktion auch zu 
gewissen Verengungen gekommen ist: 

8 Vgl. R. Glöckner, Die Wunder Jesu. Herausforderung des Glaubens - Zeichen der Hoff- 
nung. Freiburg 1982, 4. 



Aus dem Leben der Kirche 230 

1. Als Wunder gelten nur noch ganz strikt definierte präternaturale Phäno- 
mene. Damit wird problematisch, ob und inwieweit alle biblischen oder später be- 
richteten Wunderheilungen diesem Anspruch genügen. 

2. Wunder werden Momente eines technischen Beweisverfahrens innerhalb der 
sogenannten Glaubensanalyse, näherhin des Urteils über die Glaubwürdigkeit 
der Offenbarung. Die daraus entstehenden Aporien hat P. Rousselot eindrucks- 
voll aufgezeigt9. 

3. Wunder sind nicht mehr zuerst Zeichen des Reiches Gottes, sondern der All- 
macht Gottes, der für die Glaubwürdigkeit seiner Offenbarung eintritt. Dadurch 
wird der Bezug auf die Offenbarung, die übernatürlichen Mysterien •stricte dic- 
tum", d.h. die •Selbstmitteilung Gottes", ein äußerlicher. 

Problematisch wird dieses apologetische Modell heute auch durch ein verän- 
dertes Selbstverständnis der Naturwissenschaften. Die Feststellung, etwas, eine 
Heilung z. B., lasse sich niemals natürlich erklären, setzt eine universelle Kenntnis 
von Natur und deren Gesetzen voraus, die heutige Naturwissenschaft nicht bean- 
sprucht. 

Bei einer Rekonstruktion des traditionellen Modells müßte folgenden Aspek- 
ten Rechnung getragen werden: 

1. Der biblische Zusammenhang von Wunderzeichen und dem durch sie Be- 
zeichneten ist wiederherzustellen. Es geht nicht bloß um die Bezeugung der All- 
macht Gottes •ut sie", sondern zugleich jener Allmacht und Liebe, aus der die 
dreifaltige Selbstmitteilung Gottes nach innen und nach außen hervorgeht. 

2. Wunder im engeren und strikten Sinn und Wunder in einem weiteren Sinn10 

sind unter dem Vorzeichen ihres Zeichen- und Symbolgehaltes aufeinander zu be- 
ziehen. 

3. Das entscheidende Medium zur Wahrnehmung, zur •Dechiffrierung" dieser 
Zeichen, sind die •Augen des Glaubens", d. h. geistliche Kriterien, wobei freilich 
in diesem Prozeß der Urteilsfindung das vernünftig-natürlich Mögliche und 
Wahrscheinliche sorgfältig mit zu berücksichtigen ist (das betrifft Medizin, Psy- 
chologie und Parapsychologie). 
Um Mißverständnisse zu vermeiden: Ich bin davon überzeugt, daß z.B. in Lour- 
des Heilungen festgestellt wurden, deren Zustandekommen außerhalb des medi- 
zinisch Erwart- und Erklärbaren so evident ist, daß man in einem religiösen oder 
gläubigen Kontext alles Recht hat, hier von Wundern im engeren oder strikten 
Sinn zu sprechen". Diese Urteile sind das Resultat jahrelanger Prüfung, was Ge- 

9 P. Rousselot, Die Augen des Glaubens. Einsiedeln 1963. 
10 Vgl. dazu B. Wenisch, Geschichten oder Geschichte? Theologie des Wunders. Salzburg 
1981, 222, 228-236, 249-252. 
11 Zur Kombination dieser beiden Perspektiven, d.h. Phänomen und Kontext, verweisen 
B. Wenisch (a.a.O., 249 f, Anm. 961 und 963) und J. Sudbrack, Jesus-Erfahrung. Die Wun- 
der und das Wunder, in: Mystische Spuren. Auf der Suche nach der christlichen Lebens- 
gestalt. Würzburg 1990, 168-193, bes. 175 ff, hin auf die mir leider im Augenblick nicht zu- 
gängliche Arbeit von R. Paciorkowski, Guerisons paranormales dans le Christianisme con- 
temporain. Warschau 1976. 



Aus dem Leben der Kirche 231 

neralisierbarkeit und Kommunikabilität erhöht. Für den einzelnen Menschen 
wird aber die unmittelbare Erfahrung einer von ihm nicht erwarteten Heilung von 
größerer Bedeutung und Überzeugungskraft sein, auch wenn es sich um Heilun- 
gen handelt, bei denen grundsätzlich eine irgendgeartete natürliche Erklärung 
nicht ausgeschlossen scheint oder sich gar später als naheliegend herausstellt12. 

Strenge Kriterien sind allerdings wichtig, um Mißbrauch und Leichtgläubigkeit 
auszuschließen. So muß medizinische Kompetenz gewährleistet sein, ohne daß 
sie zum alleinigen Kriterium gemacht wird. Hier ist noch auf ein mögliches termi- 
nologisches Mißverständnis hinzuweisen: Die Forderung des späteren Papstes 
Benedikt XIV., ein Rekurs auf die Kräfte der Natur müßte bei der Feststellung 
eines Wunders ausgeschlossen sein13, meint Natur nicht als Gegenbegriff zur 
Übernatur bzw. Gnade. Das Praeternaturale hier ist mit dem Übernatürlichen im 
strikten Sinn nicht identisch. Etwas anscheinend ganz und gar Natürliches kann 
Übernatürliches anzeigen. Werke der Liebe, sofern es sich um wirkliche Liebe 
handelt, gründen in der denkbar innigsten Verbindung des Menschen mit Gott, 
sind also in diesem Sinn übernatürlich im strikten Sinn des Wortes. 

•Wunder ist ein für den Glaubenden mit allen Sinnen erfahrbarer Vorschein 
der neuen Schöpfung" (M. Kehl). Das beinhaltet meines Erachtens dreierlei: 

1. Im Zusammenhang der Offenbarung und Selbstmitteilung Gottes wird es 
auch immer wieder zu Geschehnissen kommen, die den Ablauf des natürlich Er- 
klärbaren sistieren, darin nicht aufgehen oder unterzubringen sind, ihn transzen- 
dieren, denn der begegnende und sich schenkende Gott, den sie bezeugen, ist der 
•Gott, der die Toten lebendig macht und das, was nicht ist, ins Dasein ruft" 
(Rom 4,17). Wunder in diesem Sinn, vornehmlich Heilungen, entziehen sich 
nicht jeder objektivierenden Feststellung14. 

2. Wunder sollten aber nicht auf in diesem Sinn Präternaturales eingegrenzt 
werden: Im umfassenden Sinn geht es um das Geschenk der göttlichen Selbstmit- 
teilung selbst, das auch Heilungswunder im weiteren Sinn und das •Natürliche" 
zu seinem Medium und Symbol machen kann. 

3. Der Glaube an den lebendigen Gott ist dann das entscheidende •Licht" und 
•Auge". Dieser Glaube ist nicht bloßes Gefühl und nichts Irrationales, er ist ein 
•obsequium rationale", d. h. etwas vor dem Forum der Vernunft zu Verantworten- 
des und Verantwortetes, läßt sich aber als Akt sui generis nicht •more geome- 
trico" objektivieren. 

Aus einem solchen erweiterten Verständnis des wunderbaren Wirkens Gottes 
zum Heil und Heilsein der Menschen, in Heilungen, in Gaben der Erkenntnis 

12 Vgl. dazu die Kriteriologie von G. Roth in einem Beitrag zur Anm. 2 erwähnten Ausgabe 
der •Werkmappe", 53-65, hier 54 u. 57-66; auch ders., Deus sanat - salus hominis. Der in- 
nere Zusammenhang von Heilung und Heil unter dem intentionalen Aspekt kranker und 
heilungssuchender Wallfahrer, in: Katalog der Ausstellung Hemma von Gurk. Klagenfurt 
1986. 
13 •Was durch natürliche Kräfte bewirkt werden kann, darf nicht dem Wunder zugeschrie- 
ben werden", hier nach L. Monden, Theologie des Wunders. Freiburg 1961, 330. 
14 Vgl. dazu den in Anm. 7 erwähnten Beitrag von G. Roth. 



Aus dem Leben der Kirche 232 

oder Prophetie u. a., folgt nun aber umgekehrt, daß Prüfung und Einbeziehung 
des natürlich-vernünftig Bekannten, Erkannten, Erprobten und Bewährten nicht 
abgelehnt werden darf, vielmehr gefordert ist. 

Zu den Gottesdiensten mit P. Tardif 

Ganz überwiegend sind die mit P. Tardif gefeierten Gottesdienste als •würdig", 
•erhebend", •bewegend" u. ä. positiv bewertet worden. Auch ich kann bestätigen, 
daß hier in ungutem Sinn Übersteigertes, Überhitztes oder künstlich emotional 
Aufgeladenes fehlte. Es dienten freilich auch die Gottesdienstfeiern dazu, die an- 
geblichen oder tatsächlichen Heilungen zu relativieren. So wurde auf Vergleich- 
bares bei Placebo-Effekten hingewiesen15, auf Auto- oder Massensuggestion, also 
psychogene Heilungsfaktoren. Diese Hinweise hatten z.T. eine kritisch-ableh- 
nende Tendenz, waren aber auch positiv und ermutigend. Gerade das Zulassen 
des Emotionalen habe eine heilende bzw. der Heilung förderliche Wirkung. In 
solch einem Gottesdienst, auch durch das Miteinander von Menschen, könnten 
Kräfte des Gefühls und des Willens, geheilt zu werden, freigesetzt werden, die 
sonst so nicht da seien (U. Niemann). 

Hier kann man natürlich fragen, ob damit nicht der Gottesdienst zweckent- 
fremdet wird oder ob man nicht bei rein natürlichen Faktoren des Emotionalen, 
des Glaubens in einem weiteren Sinn stehenbleibt. Die obigen Überlegungen wer- 
den hier wohl ein differenzierteres Urteil verlangen. Solche natürlichen, heilen- 
den Kräfte können zugleich ein Medium und Instrument des Wirkens Gottes und 
seines Geistes werden. Ein gesundes emotionales Umfeld kann dazu beitragen, 
daß der Glaube integrierter wird, mehr ganzheitlich, vom Kopf ins Herz der Men- 
schen gelangt. Die heilende und befreiende Macht Gottes, auf eine solche auch 
emotional bewegende und erhebende Weise kommuniziert, kann dann auch im 
Menschen in neuer Weise ihre Kraft entfalten. Das gilt auch für die heilende und 
befreiende Kraft von Anbetung, Umkehr, Erneuerung des Lebens, auch der Fä- 
higkeit, nicht angenommene Krankheit und nicht angenommenes Leid zu beste- 
hen, vorausgesetzt, diese Dinge sind nicht vorher aus dem gottesdienstlichen 
Kommunikationsprozeß ausgegrenzt, sondern darin integriert. Dies war aber 
nicht der Fall. Weder fand, aufs Ganze gesehen, eine Engführung auf Heilung im 
Sinn von Krankenheilung statt, noch wurden andere zentrale Aspekte des Glau- 
bens ausgeklammert. Man muß hinzufügen, daß in einem solchen Kontext Hei- 
lung eine umfassendere Bedeutung erhält: Heilend kann z.B. die Befähigung zu 
einem neuen Anfang sein mit Gott und so auch mit sich selbst, ohne daß Heilung 
einer Krankheit stattfindet - obwohl eine solche Lebenserneuerung auch heilend 
im engeren Sinn wirken kann, weil etwa die seelischen Wurzeln einer Erkrankung 

15 Aufgrund von Heilungen bis zu 30 Prozent bei Doppelblindversuchen mit Placebos gilt 
ein Medikament erst als hinreichend getestet, wenn es mehr als 30 Prozent Erfolg hat (Hin- 
weis P. Niemann). 



Aus dem Leben der Kirche 233 

geheilt werden16. Das Ineinanderwirken von Natur und Gnade ist hier ähnlich 
dem Zusammenwirken von Methode und Gnade bei Gebet, Meditation u. ä., das 
heißt die Methode, Ruhe, Sammlung, eine bestimmte Körperhaltung, bestimmte 
psychische oder somatische Erfahrungen bewirken nicht die Gnade, erzwingen 
sie nicht und sind auch nicht damit identisch, können aber Disposition und Me- 
dium sein. Insgesamt sind solche Segnungsgottesdienste nach denselben Krite- 
rien zu beurteilen wie z. B. Lourdes-Wallfahrten, das heißt, ob das Ganze in einer 
verantworteten Weise getan wird. Das bedeutet nicht, daß chemisch rein alles 
Problematische ausgeschlossen wäre, denn wo etwas lebt, gibt es immer Grauzo- 
nen des Fragwürdigen und Bedenklichen: Die Mitte und das Ganze müssen stim- 
men und in Ordnung sein. 

Fragen habe ich persönlich bezüglich der konkreten Heilungsankündigungen 
durch P. Tardif nach der Kommunion und bezüglich der in diesem Zusammen- 
hang erfolgten Heilungen: 

1. Das •Wort der Erkenntnis" hat meines Erachtens eine strukturelle Ähnlich- 
keit mit dem von W. H. C. Tenhaeff beschriebenen Phänomen der Paragnosie, 
das heißt der Fähigkeit, auf paranormale Weise z. B. Krankheiten zu diagnostizie- 
ren. Hier finden sich zutreffende Feststellungen, die aber nicht immer leicht zu 
entschlüsseln sind, sogenannte •Verschiebungen" (der Paragnost nennt Merk- 
male, die in irgendeiner Beziehung zur Krankheit oder zu einer bestimmten Per- 
son stehen, ohne das Phänomen selbst zu identifizieren) und ausgesprochene 
Fehlurteile17. Diese Ähnlichkeit von paranormaler Paragnosie und •Wort der Er- 
kenntnis" kann prinzipiell drei Gründe haben: 1. Der/die Betreffende verfügt 
über, eventuell bis dahin unbekannte, paranormale Fähigkeiten und bringt sie 
nun zur Geltung (wogegen grundsätzlich weder sittliche noch religiöse Gründe 
sprechen). 2. Vorhandene paranormale Fähigkeiten werden gnadenhaft geweckt. 
3. Paranormale Begabung wird übernatürlich-gnadenhaft geschenkt. Dies könnte 
man kasuistisch weiter ausfalten, mir geht es um folgendes: Das •Wort der Er- 
kenntnis" hat nicht von vornherein die Unbedingtheit des •Deus dixit", einer un- 
mittelbar göttlichen Offenbarung, es bedarf der Prüfung, der Klärung, der Rück- 
antwort, eventuell der Korrektur. Auch wenn bei gottesdienstlichen Großveran- 
staltungen nur zugelassen wird, wer im Dienst des •Wortes der Erkenntnis" be- 
reits erprobt ist, habe ich Zweifel, ob die relative Anonymität einer solchen Veran- 
staltung der rechte Ort der Anwendung für das •Wort der Erkenntnis" ist. Die 
Worte scheinen mir irgendwie ins Vage und Unbestimmte zu gehen, Rückmel- 
dung und damit Prüfung, Deutung, u. U. Korrektur sind wenig unmittelbar. 

2. Entsprechend waren die Heilungsankündigungen, die ich miterlebt habe, 
teilweise recht unspezifisch bzw. so, daß bei einer großen Anzahl von Menschen 

16 Vgl. dazu den in Anm. 7 erwähnten Beitrag von G. Roth, der dort auf •wallfahrtsspezifi- 
sche charismatische Heilungen" hinweist, durch die im Kontext einer Wallfahrt krankma- 
chende •noogene Neurosen", wurzelnd in religiösen oder sittlichen Fehlhaltungen, geheilt 
werden; dies kann dann auch insgesamt eine heilende Wirkung haben, a.a.O. 63. 
17 W. H. C. Tenhaeff, Paranormale Heilkräfte, in: A. Resch (Hg.), Paranormale Heilung 
( = Imago Mundi 6). Innsbruck 1977, 527-549. 



Aus dem Leben der Kirche 234 

mit einer gewissen Wahrscheinlichkeit davon auszugehen ist, daß stets mehrere 
sich betroffen fühlen (um so mehr, wenn u. U. überdurchschnittlich viele Kranke 
teilnehmen). Ich möchte nicht ausschließen, daß zutreffende Diagnosen gestellt 
wurden und Heilungen stattgefunden haben. Ich vermute aber, daß neben •blo- 
ßen" Symptomveränderungen ein ganzes Spektrum •natürlicher" Ursachen mit 
ins Spiel kommt: medizinische Faktoren, psychogene, auch parapsychologisch zu 
erklärende, die heilende Kraft religiöser Erneuerung und •innerer Heilung" etc. 
Es könnte sich also zum größten Teil um den Typus •wallfahrtssynchroner Spont- 
anremissionen" (G. Roth) handeln, nicht notwendig um •extramedikale Heilun- 
gen" entsprechend den z. B. in Lourdes durch ein komplexes Verfahren gesicher- 
ten18. 

Die obigen Darlegungen wollten zeigen, daß auch Heilungen, die natürliche 
Verursachung nicht ausschließen, einem besonderen Wirken Gottes zugeschrie- 
ben werden können19. Man wird aber nur zurückhaltend von •Heilungswundern" 
im Sinn von präternaturalen, extramedikalen Heilungen sprechen(ich vermute 
aber, daß dies vielfach geschieht, in pfingstlerischen Kreisen wahrscheinlich aus- 
schließlich). Nachsorge und Nachuntersuchung, wie sie im Zusammenhang der 
Gottesdienste mit P. Tardif eingeleitet wurden, sind notwendig, denn der An- 
spruch, Heilungen hätten stattgefunden, bedarf auch einer sorgfältigen medizini- 
schen Abklärung. Zudem ist auf diesem Weg eine weitere Begleitung der Men- 
schen möglich, seelsorglich wie auch medizinisch. Solche Prüfung wird sich zwar 
grundsätzlich an den Kriterien von z. B. Lourdes orientieren, es wäre aber unreali- 
stisch, hier die Kompetenz einer über viele Jahrzehnte etablierten Institution zu 
erwarten. 

3. Grundsätzlich entstammt das •Setting" und Ritual von Veranstaltungen die- 
ser Art pfingstlerischer Tradition, inklusive •Wort der Erkenntnis", wird jedoch 
hier in den Raum der katholischen Meßfeier integriert und in einer sehr maßvol- 
len Form praktiziert. Entsprechend dem pfingstlerischen bzw. neupfingstleri- 
schen Verständnis des •vollen Evangeliums" hat dort Heilung eine große Domi- 
nanz. Eine Transposition in den kirchlichen Raum muß dem Rechnung tragen 
und die Akzente anders setzen. Dies schien mir im Ganzen der Gottesdienste mit 
P. Tardif besser gelungen als speziell bei den Heilungsankündigungen nach der 
Kommunion. Die hier liegende Gefahr einer Isolierung der Heilungserwartung 
bedarf meines Erachtens weiterer Reflexion. Hans Gasper, Bonn 

18 Zur Terminologie vgl. den in Anm. 7 erwähnten Beitrag von G. Roth, 60 und 62. Zum 
Prüfungsverfahren in Lourdes u. a. die Arbeiten von Paciorkowski (Anm. 6) und Monden 
(Anm. 8). 
19 Hier wird nicht näher auf die v. a. von B. Weissmahr erarbeitete These vom Zusammen- 
hang von göttlich-transzendenter Erstursache und geschöpflichen Zweitursachen beim 
Wunder eingegangen; vgl. u.a. B. Weissmahr, Gottes Wirken in der Welt. Ein Diskussions- 
beitrag zur Frage der Evolution und des Wunders. Frankfurt a. M. 1973, bes. 154-185 (De- 
finition von Wunder 175); dazu B. Wenisch, a.a.O., 228-236. Wenisch rezipiert Weiss- 
mahrs Auffassung (231-233) und versucht sie zugleich weiterzuführen (234-236). Die be- 
sonders in ihrem theologisch-spekulativen Teil sehr tief- und scharfsinnige Arbeit von B. 
Wenisch hat leider nicht die sie verdienende Beachtung gefunden. 




