Diesseitsangst und Jenseitshoffnung

Andreas Gryphius und Friedrich von Spee

Winfried Freund, Hévelhof-Staumiihle

Menschliches Elende

Was sind wir Menschen doch? Ein Wohnhaus grimmer Schmerzen,
Ein Ball des falschen Gliicks, ein Irrlicht dieser Zeit,

Ein Schauplatz herber Angst, besetzt mit scharfem Leid,

Ein bald verschmelzter Schnee und abgebrannte Kerzen.

Dies Leben fleucht davon wie ein Geschwitz und Scherzen.
Die vor uns abgelegt des schwachen Leibes Kleid

Und in das Totenbuch der groBen Sterblichkeit

Liangst eingeschrieben sind, sind uns aus Sinn und Herzen.
Gleich wie ein eitel Traum leicht aus der Acht hinfillt,

Und wie ein Strom verscheuBt, den keine Macht aufhilt,

So muBl auch unser Nam, Lob’, Ehr’ und Ruhm verschwinden.
Was itzund Atem holt, mufl mit der Luft entfliehn,

Was nach uns kommen wird, wird uns ins Grab nachziehn-
Was sag’ ich? Wir vergehn wie Rauch vor starken Winden.!

Die Welt ein Schauplatz herber Angst, das menschliche Dasein ein fliich-
tig erleuchteter Bithnenausschnitt vor einem verschlingenden dunklen
Hintergrund. Ein absurder Schattenreigen zieht voriiber, kaum im Ram-
penlicht, schon wieder in Nacht und Finsternis versinkend. Auftritte, die
stets schon dem Abtreten zugeneigt sind, ein unaufhérlicher exitus vitae,
ein Exodus des Menschen aus dem Reich des Grauens, unterwegs zu ei-
nem dunklen, ungewissen Ziel. Heimatlosigkeit als Schicksal, ein gespen-
stischer Zug grausam Vertriebener auf einem Weg, der sich in Finsternis
verliert.

Kein Dichter hat die Daseinsangst der Menschen konsequenter und ra-
dikaler beschworen als Andreas Gryphius, der groBe Barockdichter
Schlesiens, der Poet jener Region, wo Heimat, stets bedroht und gefihr-
det, von jeher Herausforderung war, wo die Grenze zwischen Geborgen-
sein und Obdachlosigkeit in greifbarer Nihe verlief. Das Leben des An-
dreas Gryphius, aufgewachsen im dreiBigjahrigen Gemetzel, der groiten

Y A. Gryphius, Lyrische Gedichte. Hrsg. von J. Tittmann, Leipzig 1880, 6.



Diesseits und Jenseits 245

europidischen Menschheitskatastrophe vor dem Zweiten Weltkrieg, ge-
storben 16 Jahre nach Kriegsende, ein Leben im Inferno von Verwiistung,
Grauen und Tod, war gezeichnet von der Angst.

Angst vor einem ungesicherten Schicksal auf dem triigerischen Boden
eines Welttheaters des Schreckens, wo in den Kulissen der Tod lauerte,
die unaufhorlich Abtretenden mit sich zu reiBen, Angst vor der Enge und
der Orientierungslosigkeit im Dunkel der Geschichte, Angst vor der Ab-
surditit eines Stiicks, das den Menschen fortwédhrend in den Sog eines of-
fenbar sinnlosen Sterbens hineinzog.

In den ergreifendsten Gedichten von Andreas Gryphius verhallt die
Frage nach dem Sinn des Lebens und des Sterbens in der diisteren Leere
des Raums, aus dem es den Menschen kalt und trostlos anweht. ,,Das Ab-
surde”, hat viel spéater Albert Camus unter dem Alpdruck des Zweiten
Weltkriegs gesagt, ,.entsteht aus der Gegeniiberstellung des Menschen,
der fragt, und der Welt, die vernunftwidrig schweigt.“ Absurd in diesem
Sinn ist die Welt dem tief betroffenen Dichter im 17. wie im 20. Jahrhun-
dert. Auf den Schlachtfeldern der Geschichte scheint auch Gott verblutet,
recken sich die Arme der Sterbenden in die Finsternis, aus der keine Ant-
wort mehr kommt. Die Holle bereitet der Mensch dem Menschen durch
Gewalt, und der Himmel schweigt dazu, schweigt, wihrend der Mensch
als des Menschen Wolf umgeht und Kain unaufhorlich Abel erschlégt.

Die Angst, erwachsen aus der Konfrontation mit der absurden irdi-
schen Existenz, schwingt in allen Gedichten von Gryphius, die auf uns
gekommen und lebendig geblieben sind, weil die Absurditit, das sinnlos
drohende Leiden in und an der Welt nicht geschwunden ist.

Der Krieg ist ein menschliches Elend grof3ten AusmaBes, weil er dem
Menschen brutal die eigene Hinfilligkeit und Gebrechlichkeit vor Augen
stellt. Allgegenwirtig ist das Sterben im Krieg. Im Angesicht zahlloser
Tode droht der Glaube an die Theodizee katastrophal zu scheitern, der
Versuch, dem zugelassenen Ubel in der Welt einen Sinn zu geben. Gry-
phius meint im Kern indes nicht den Krieg selbst, sondern vielmehr die
durch ihn unabweisbar in Erscheinung tretende Absurditdt menschlicher
Existenz, hineingeworfen in die Sinnlosigkeit der Welt und ihres Ster-
bens.

In solchem BewuBtsein formten sich Gedichte, in ihrer diisterphanta-
stischen Bildlichkeit vergleichbar mit den Schreckensgemilden eines
Hieronymus Bosch, Stigmata der Angst in einer Welt schmerzlicher Ob-
dachlosigkeit, wo die Wirklichkeit sich aufl6st in ein grausames Gaukel-
spiel, sich in Treibsand verwandelt, worauf der Mensch seine Funda-
mente zu bauen unternahm.



Winfried Freund 246

Die Erden schau’ ich unter mir!

Ist dies, warum wir kdmpfen

Mit Schwert und Flammen, welche wir
Mit Blut und Leichen didmpfen,

Die Hand voll Graus, dies Hiuflin Sand,
Und welches Eitelkeit und Tand

Und Fluch und Laster dingen?

Hilf Gott, was laB ich? Nichts als Weh,
Als Zeter, Ach und Klagen,

Als eine bittre Trinensee

Und héllengrause Plagen.

HeiBt thr dies Leben, die ihr lebt

Und zwischen Furcht und Leiden schwebt,
Die Angst und Grimm verzehret??

Die Erde ein Jammertal, ein Trianensee ausweglosen Leids. Der Mensch,
hineingeboren in eine von der Siinde der Voreltern belastete, unerldste
Welt, vermag nur das Vergidngliche, Widerwirtige und Quilende zu erle-
ben. ,,Dies alles stinkt mich an“, heiB3t es bei Gryphius in erschiitternder
Drastik. Die Schonheit der gottlichen Schopfung hat sich in die HaBlich-
keit des Erdenlebens verkehrt, das Paradies in eine Kloake. Unendlich
fern ist der Schopfer, vielleicht fiir immer unerreichbar fiir sein Ge-
schopf:

Ach, wie ist mir doch so heftig bange,

Daf} du mich nun ganz aus deinem Herzen
SchleuBt und in grundlose Schmerzen
Ohne Trost versinken 146t

Das irdische Leben ist ein Traum der Hélle, namenlose Angst sucht die
grenzenlos verlassene Kreatur heim. Abgeschnitten von Gott, droht der
unweigerliche Sturz in den Abgrund.

Barockes Pathos ist keine rhetorische Attitiide, sondern radikale
Selbstaussetzung des Menschen an das Leid. Das Barockzeitalter hat ein
unmittelbares, bestiirzendes Verhiltnis zum Tod. Die sinnenhaft erfah-
rene Gegenwart des Todes im Leben hebt alle renaissancehafte Lebens-
freude und Sinnenlust auf, stiirzt jeden Versuch menschlicher Selbsterhe-
bung vom Sockel und 148t den klaffenden Abgrund unter den Scheinsi-
cherungen des Daseins ahnen. Gryphius ist der Maler phantastisch diiste-

2 Ebd. 119.
3 Ebd. 100.



Diesseits und Jenseits 247

rer Landschaften, der Choreograph makabrer Totentidnze, seine bis heute
lebendige Dichtung ist die poésie noire existentiellen Grauens. Selten hat
Literatur alle humanen Illusionen so schonungslos zerfetzt, den Blick
durch die gleisnerische Erscheinung auf Verwesung und Verfall gerichtet.
Im Chaos, dem Zerrbild kosmischer Ordnung, spiegelt Gryphius die Per-
version der gottlichen Schépfungsidee.

Mit der Radikalitit ihrer Aussage und dem Pathos ihrer Darbietung

haben die Dichtungen des ,,Unsterblichen®, wie man ihn schon zu Leb-
zeiten nannte, bis heute das Barockbild wesentlich geprigt. Als herausra-
gender Lyriker seines Zeitalters gilt er neben dem Erzéhler Grimmelshau-
sen in Schule und Hochschule, in Kultur und Kunst als der bedeutendste
Repriisentant des literarischen Barock. Noch 1984 fiihrt in Markus Wer-
ners Roman ,,Ziindels Abgang“ ein Lehrer seine Schiiler mit den Worten
ins 17. Jahrhundert ein: ,,Aber zuerst will ich euch einstimmen, euch ver-
traut machen mit dem Lebensgefiihl einer leidvollen, aber versunkenen
Zeit, einer Zeit, die eine Endzeit ist, weil sie die letzte war, die sich vom
Leben nicht bluffen lieB, die letzte, die es verschmiht hat, sich fidel zu
wilzen im Schlamme falscher Zuversicht. Kurz und gut, es gab eine Zeit,
wo der Mensch sich seiner Schwiiche nicht schimte, wo der Mensch seine
Nichtigkeit weder mit Body-Building noch mit Wolkenkratzern noch mit
Marschflugkdrperprogrammen iibertiinchte, wo der Mensch sich zu se-
hen wagte in seiner ganzen lumpigen Invaliditét.“
Der moderne Romanautor nimmt wie der barocke Lyriker die menschli-
che Passion als unausweichlich hin. Nur das Bekenntnis zur eigenen
Schwiche, zur Gebrechlichkeit der Kreatur kann den Menschen vor sei-
nem gréBenwahnsinnigen, zum Scheitern verurteilten Ausgleichsstreben
bewahren, nurin Demut ist erimstande, sich der eigenen hinfédlligen Natur
zu nihern. Die conditio humana ist iiber die Jahrhunderte die gleiche ge-
blieben, geidindert haben sich nur die AusmaBe des Selbstbetrugs. Gerade
deswegen aber ist es notwendig, die menschliche Schwiche unumwunden
zuzugestehen, im Barock den Spuren des Lebensgefiihls nachzugehen, die
man in der Gegenwart verwischt hat. Aus dem Spiegel barocker Dichtung
grinst dem, der hineinzuschauen wagt, weiterhin das Schreckensgesicht
des horror vacui, der Angst vor der entsetzlichen Leere entgegen.

Aber ist dies das ungeteilte geistige Verméachtnis des Barock, ist dieses
Lebensgefiihl, das Andreas Gryphius so aufriittelnd in diisteren Farben
schildert, die ganze Wahrheit des 17. Jahrhunderts und die letzte Antwort
auf die Frage nach dem Schicksal menschlicher Existenz? Lassen sich im
zeitgendssischen Umkreis des genialen Dichters aus Glogau Ansitze zu
einem anderen Lebensgefiithl ausmachen, zu einem Lebensgefiihl, das
das allgemeine Verstindnis der conditio humana dndern miifite?



Winfried Freund 248

Das Spee-Jahr ist willkommener AnlaB, auch den Autor der ,,Cautio
Criminalis®, des ,,Giildenen Tugendbuchs“ und der ,» Irutz-Nachtigall*
in diese Untersuchungen miteinzubeziehen, zumal die ertragreichen For-
schungsleistungen Theo van Oorschots und Michael Hirtings sowie die
lebendig geschriebene Biographie von Karl-Jiirgen Miesen Spee iiberzeu-
gend auch als bedeutenden barocken Dichter herausgearbeitet und be-
wuBt gemacht haben. Die herrschende literarhistorische Einschitzung je-
doch scheint auf den ersten Blick wenig Mut zu machen, die Untersu-
chung iiberhaupt in Angriff zu nehmen. In der Darstellung der deutschen
Literatur des Barock aus der Feder des renommierten polnischen Barock-
forschers Marian Szyrocki liest man, bezogen auf Spees ,, Trutz-Nachtig-
all“: ,,Die sonderbaren, stimmungsvollen Bilder und die Andersartigkeit
der in diesen Versen verarbeiteten literarischen Uberlieferung deuten
darauf hin, dal Spee abseits vom deutschen Literaturbetrieb der Epoche
stand. Er reprisentiert ein katholisches Barock.“

Folgt man dieser Argumentation, kiime Spee als Gestalter eines epo-
chal reprasentativen Lebensgefiihls erst gar nicht in Frage. Doch bei ni-
herem Hinsehen vermogen die Argumente kaum zu iiberzeugen. Gerade
die von Spee verarbeitete antike Mythologie und die Hirtenmetaphorik
sind typisch fiir barocke Bildlichkeit. Wenige Zeilen vorher weist Szy-
rocki selbst auf Spees mit Opitz in vielen Punkten verbliiffend iiberein-
stimmende Miniaturpoetik hin. Fragwiirdig ist auch der in der Forschung
immer wieder anklingende Gemeinplatz von den angeblich atypischen
Beitrigen katholischer Autoren zur Literatur des 17. Jahrhunderts. Un-
ausrottbar scheint die vorgefafite Differenzierung in ein protestantisches
Wort- und ein katholisches Bildbarock. Gerade Spee aber widerspricht
einem solchen Urteilsklischee aufs nachhaltigste.

Der Verdacht ist nicht abzuweisen, daBB man das protestantische schlesi-
sche Barock als Mafistab schlechthin kanonisiert und dabei die Existenz
eines katholischen rheinischen Barocks etwa erst gar nicht in Erwigung
gezogen hat. Gemessen an Gryphius muBte Spee in der Intention seiner
Aussage allerdings atypisch erscheinen. Was nun Szyrockis Urteil anbe-
trifft, so darf dabei nicht auBBer acht gelassen werden, daB3 der in Breslau
lehrende Germanist vor allem im schlesischen Barock zu Hause ist und
sich speziell mit Arbeiten iiber Gryphius einen Namen gemacht hat.

Es ist an der Zeit, und das insbesondere in diesem Jahr, die Frage nach
einem weitergefaliten, dialektischen Barockbegriff aufzuwerfen, ernst-
haft zu erdrtern, ob nicht Gryphius auf der einen und Spee auf der ande-
ren Seite reprisentative Pole barocken Lebensgefiihls darstellen, ob nicht

* M. Szyrocki, Die deutsche Literatur des Barock. Hamburg 1968, 165.



Diesseits und Jenseits 249

schlesisches und rheinisches Literaturbarock zusammen erst die dialekti-
sche Einheit der Epoche bilden. Der Versuch eines Nachweises soll im
folgenden ausschlieBlich an ausgewihlten Beispielen der Lyrik Spees
vorgenommen werden, zumal so auch der vergleichende Bezug zur Lyrik
von Andreas Gryphius stets bewuf3t bleibt, die Erorterung also auf betont
literardsthetischer Ebene Gestalt gewinnt.

Eines der schénsten und innigsten Lieder in Spees ,, Trutz-Nachtigall*
besingt die Liebe des Schopfers im Angesicht der Schépfung:

. Das Meisterstiick mit Sorgen
Wer nur willt schauen an,
Thm freilich nit verborgen
Der Meister bleiben kann:
Drum wer nun heut und morgen
Erd, Himmel schauet frei,
Denk nach mit gleichen Sorgen,
Wer je der Meister sei.
O Mensch, ermefl im Herzen dein,
Wie wunder mul3 der Schépfer sein!

Von oben wird uns geben

Das Licht und giilden Schein,

In stetem Lauf und Leben

Sonn, Mond und Himmel sein,

Des Tags bis auf den Abend

Die Sonn gar freundlich lacht,

Zu Nacht der Mond, Gott lobend,
Fiihrt auf die Sternenwacht.

O Mensch, ermef3 im Herzen dein,
Wie wunder muf} der Schépfer sein!

In Garten merk ich eben

Die schone Bliimelein,

Wie freudig sie da schweben,

Wann Wind nur spielt hinein.

O fréhlich Gartenjugend,

O frisch und zartes Blut,

Ohn Zahl hast Farb und Tugend,
Wers denkt in stillem Mut.

O Mensch, ermefl im Herzen dein,
Wie wunder muf3 der Schépfer sein!



Winfried Freund 250

Der Zweig und Nest sind tausend,
Und tausend, tausend viel,

Mehr tausend, tausend, tausend
Der Blittlein und der Stiel;

Doch Aderlein beineben

Noch mehr man zihlen tut:

Da néhret sich das Leben

Und Seel in griinem Blut.

O Mensch, ermef} im Herzen dein,
Wie wunder muB} der Schopfer sein!

O Schonheit der Naturen,

O Wunderlieblichkeit,

O Zahl der Kreaturen,

Wie streckest dich so weit!

Und wer dann wollt nit merken

Des Schépfers Herrlichkeit

Und ihn in seinen Werken

Erspiiren jeder Zeit?

O Mensch, ermel3 im Herzen dein,
Wie wunder muf3 der Schopfer sein!s

Griibeln und Reflektieren, bei Gryphius immer wieder durchbrechend,
sind hier ganz der genieBenden Freude und dem unmittelbaren An-
schauen gewichen. Das lyrische Subjekt versenkt sich in die sinnliche
Fiille des Sichtbaren, ein barocker Augenmensch, fiir den das Sinnliche
nicht Tduschung und Tarnung des Todes ist, sondern Ausdruck iiberrei-
cher Vitalitat, die als das genommen sein will, was sie scheint. Keine
Kluft zwischen Schein und Sein tut sich auf, vielmehr leuchtet im sinnli-
chen Scheinen das Wesen der Schonheit selbst. Anders als Gryphius geht
Spee nicht vom Gedanklichen, sondern vom Sinnlichen aus, wichtiger als
das Zergliedern ist ihm der ganzheitliche Zugriff.

Er will die Welt nicht allegorisch entzaubern, sondern das Wesen, die
gottliche Substanz in der schonen geschaffenen Gestalt feiern. Wie die
Schlof3bauten und die Gartenanlagen des Barock die Majestit des Fiir-
sten reprédsentieren, so spiegelt die erregende Schonheit der Schépfung
die majestas domini, die Herrlichkeit der Schopferkraft. Anders als Gry-
phius, der im Grunde beim reflektierenden Wort stehenbleibt, verbindet
Spee Sprechen und Schauen, Bild und Wort, Sinnliches und Sinn. Alles

>F. von Spee, Lyrik und Prosa. Hrsg. von W. Freund, Paderborn 1991, 39f.



Diesseits und Jenseits 251

kommt auf den Aspekt der Betrachtung an. Im gedanklich ungebroche-
nen Anblick des Himmels und der Erde, der Sonne, der Sterne und der
gesamten Natur iiberwiegt die Erscheinung des Lebens, die Entfaltung
der einen unendlich fruchtbaren Substanz, die stets neues Werden aus
sich gebiert. Spee betrachtet die Welt unter dem Aspekt von Entstehung
und Entwicklung, von Geburt und Reife, erwachsen aus der unversiegba-
ren gottlichen Potenz. Weiterhin liegt iiber der Schopfung die friihlings-
hafte Anmut ihrer Erweckung, der jugendliche Glanz ihrer Geburt aus
Gott. Bei Gryphius dominiert hingegen der Aspekt des Verfalls und des
Todes. Dem Morgen der Schépfung steht der Abend des Sterbens, dem
Glanz des Friihlings das winterliche Verbleichen gegeniiber. Absterben
verhindert das Reifen, das teuflische Nein durchkreuzt das Ja des Schop-
fers. Beschworen die Verse Spees die Schonheit der Unschuld, so sieht
sich der Leser bei Gryphius der hidBlichen Welt nach dem Siindenfall aus-
gesetzt. Das lyrische Subjekt bei Spee spricht aus der erinnernden Vision
des Paradieses, bei Gryphius vermag sich das Subjekt nur noch aus der
Perspektive des schuldhaft vertriebenen Menschen zu artikulieren.

Fiir den Dichter der , Trutz-Nachtigall“ steht die anhaltende Verbin-
dung der Schdpfung mit ihrem Schopfer auler Frage. Noch verweist das
Abbild auf das Urbild, das Wunder des Seienden auf das unsterbliche
Sein, an dem es Anteil hat. In der analogia entis spiegelt sich der uner-
schiitterliche Glaube an das Verhiltnis des ewigen Seins Gottes zum ver-
ginglichen Sein der Schdpfung, die ein Gleichnis seines Wesens ist. Zu-
gleich aber iibersteigt der Schopfer die eigene Schopfung in einem dem
Menschen unvorstellbaren MaBe. In der Form rhetorischer Klimax, der
comparatio a minore ad maius, der erweiternden Steigerung vom Kleine-
ren zum GréBeren, bis hin zum hyperbolisch iiberhthten Absoluten, wird
eine Ahnung vermittelt von dem alles Sein und alle Sprache entgrenzen-
den Schopfer. Aber auch die Gradation, die Steigerung vom Niedrigeren
zum Héheren, vom Relativen zum Absoluten setzt das gldubige Ver-
trauen auf das, was gesteigert, auf das Hochste verweist, voraus. Analogie
und Klimax als die hervorstechenden poetischen Argumentationsstruktu-
ren griinden im Glauben an die unverbriichliche Harmonie des Schopfers
mit seiner Schopfung.

Bei Gryphius iiberwiegen demgegeniiber, deutlich akzentuiert, antithe-
tische Ausdrucksmuster. Schépfung und Schoépfer, Mensch und Gott
sind getrennt durch den tiefen Graben der Siinde, das Paradies ist verlo-
ren, die Verbindung zur géttlichen Herkunft abgerissen. Aus solchem Be-
wufitsein entspringt ein zutiefst dissonanter Stilwille. Gehdufte Antithe-
sen, oft chiastisch verschriankt, Polarisierungen und unausgeglichene
Kontraste, gesteigert bis zum Oxymoron: ,,Ein bald verschmelzter Schnee



Winfried Freund 252

und abgebrannte Kerzen*, heben den tiefen Rif3 zwischen menschlichem
und gottlichem Sein grell hervor. Zerbrochen sind die harmonices mundi,
zerstdrt durch die schrille Dissonanz der Erbschuld.

Und dennoch gehoren die pathetische Klage iiber das verlorene Para-
dies und die poetisch innige Paradiesbeschworung aufs engste zusam-
men. Es sind dialektische Betrachtungsweisen der einen unteilbaren
Schopfung, die sich zwischen Geburt und Tod, Ende und Anfang voll-
zieht. Sterben und Geborenwerden sind fundamentale Vorginge inner-
halb des gleichen Seins, das durch den Schépfungsakt aus der Ewigkeit in
die Zeitlichkeit versetzt worden ist. Sub specie aeternitatis betrachtet, er-
scheint die Welt notwendig in einem anderen Licht als unter dem Blick-
winkel des Temporiren. Aufgehoben sind beide Perspektiven, Zeit und
Ewigkeit, im Schopfer, in dem alle Gegensitze zusammenfallen, Spee
und Gryphius reprisentieren in ihren herausragenden Dichtungen bei-
spielhaft die Dialektik einer Epoche, die in geistiger Dynamik das Zeitli-
che wie das Zeitlose des Seins betrachtet mit dem Ziel der letztendlichen
Riickfiihrung der Zeit in die Ewigkeit. Beide sind Kiinstler in einer Ara
ungeheurer Bewegtheit, in der die Fassaden und Innenriume der Kir-
chen und Schlésser zu schwingen beginnen und der Blick nirgends ver-
weilend, schlieBlich emporgerissen wird zur bunt bewegten Pracht der
Deckenfresken, wo die Sdulen wie Spiralen in gewundenen Linien sich
nach oben drehen und die Figuren mit pathetischen Gebirden und dra-
matischem Ausdruck wie Darsteller in einem lebendigen Welttheater zu
agieren scheinen. Eine flutende Bewegung durchstromt das Zeitalter der
Entdeckungen und Aufbriiche, hervorquellend aus der Spannung zwi-
schen dem immanent begrenzten BewuBtsein und dem Verlangen nach
transzendenter Entgrenzung. Der progressive Geist des Barock duldet
kein Stillstehen, kein Verharren beim bloBen Sosein, beim Materiellen,
stets uiberfiihrt er die Trigheit der Masse in Bewegung und gewinnt dem
Material im kiinstlerischen ProzeB ein AuBerstes an Dynamik ab.

Schwankt in mehr horizontaler Blickfithrung die dichterische Welt des
Andreas Gryphius in schwindelnden Antithesen, so windet sich der Blick
in Spees Gedichten, vertikal gefiihrt, iiber steigernd angeordnete Stufen
zum Himmel empor. Spees beriihmte Natureinginge sind der Positiv, die
Basis fiir die nachfolgenden poetischen Potenzierungen.



Diesseits und Jenseits 253

Wann Morgenr6t sich zieret
Mit zartem Rosenglanz,
Und gar sich dann verlieret
Der nichtlich Sternentanz;
Gleich liistet mich spazieren
In griinen Lorbeerwald,
Allda dann musizieren

Die Pfeiflein mannigfalt.

Der griine Wald ertdnet

Von krausem Vogelsang,

Mit Stauden stolz gekronet

Die Gruften geben Klang,

Die Béchlein krumm geflochten
Auch lieblich stimmen ein,

Von Steinlein angefochten

Gar siiBlich sausen drein.

Doch siiBBer noch erklinget
Ein sonders Vogelein,

So sein Gesang vollbringet
Bei Sonn- und Mondeschein.
Trutz-Nachtigall mit Namen
Es nunmehr wird genannt,
Und vielen wild und zahmen
Geht vor ganz unbekannt.

Trutz-Nachtigall mans nennet,

Ist wund von siiBem Pfeil,

In Lieb es lieblich brennet,

Wird nie der Wunden heil.

Geld, Pomp und Pracht auf Erden,
Lust, Freuden es verspott

Und achtets fiir Beschwerden,
Sucht nur den schonen Gott.®

Erst die anschauliche Darstellung des Positivs 1463t die aufwirtsstrebende
Kraft des Komparativs wirksam werden. Nur vom sinnlichen Grund sei-
ner Existenz aus vermag der Mensch den Blick in die Hohe zu heben. Po-
sitive Grunderfahrung und komparative Steigerung sind aufs engste ver-
bunden. In der Kette des Seins, selbst noch in ihrem untersten Glied, lebt

¢ Ebd. 33f.



Winfried Freund 254

das géttliche Erbe, anders mifite jede Komparation, jede Steigerung
sinnlos sein.

Im Schonen ist das Schonste, im Herrlichen das Herrlichste gegenwir-
tig. Spees graduell bewegte Verse haben in der Tat etwas von den Barock-
kirchen, in denen der Blick des Betrachters iiber die prichtigen Ausstat-
tungsdetails der Innenrdume emporgehoben wird zur Kuppel iiber ihm,
wo sich in erhabener Steigerung der Himmel farbenprichtig zu 6ffnen be-
ginnt, nicht in vager Unendlichkeit, sondern als sinnenhaft konkrete An-
schauung des unendlich Schénen.

Trutz-Nachtigall, Verkérperung des von Jesus betroffenen Dichters, er-
hebt die Sinne und die Herzen der Menschen. Sie ist die siiBe Philomela,’
die Singerin der Liebe, und zugleich Seelenvogel, der iiber die Erde hin-
aus den Weg zur Unsterblichkeit weist. Die Séngerin der Liebe wie die
Seele, getroffen von den Pfeilen, sind in ewiger Liebe zu Jesus entbrannt,
erfillt nur von ihm, von der Sehnsucht nach endgiiltiger Vereinigung. Cu-
pido und Jesus, paganer und christlicher Mythos, verschmelzen in der In-
nigkeit der Liebe. Spees antikisierende Bildsprache ist nicht nur bloBes
Kostiim, sondern Ausdruck der tiefen Gemeinsamkeit aller Seelen, auf
der Suche nach dem Gottlichen, das in erotisch sinnenhafter Gestalt in
den Menschen aller Zeiten nach Worten ringt.

Die Liebe bildet die Grundierung der dichterischen und schriftstelleri-
schen Werke Spees. Sie gleicht alle Kontraste aus, versohnt die Antithe-
sen und 16st das Grauen der Trennung und des Verlassenseins auf. Die
GewiBheit, von der Jesusminne betroffen zu sein, etwas von seiner Liebe
fortan in sich zu tragen, 148t die Kreatur die tiefe menschlich-gottliche
Analogie empfinden und jenseits der Zeit die Seligkeit der Erfiillung ah-
nen. Die Liebessidngerin Philomela fliegt mit lockend verheiBungsvollem
Wohlklang voraus in das ersehnte Paradies, in die Heimat, wo die Braut-
seelen die ewige Gemeinschaft mit ihrem Briutigam Jesus finden werden.

Dichtung ist fiir Spee ausschlieBlich Liebessang, Ausdruck der Harmo-
nie der Seele mit Gott. Der Dichter ist die weiblich empfangende anima,
iiberstromend im Gesang vom goéttlichen Geist der Liebe. Tanathos und
Eros, Todesklage und Liebesjubel begegnen in den Dichtungen von Gry-
phius und Spee in dialektischer Gestalt, doch nicht unvereinbar, sondern
im tiefsten miteinander verbunden. Erst sterbend erfihrt das Geschopf
die ganze Liebe des Schopfers, indem es dorthin zuriickkehrt, wo alles
Sterben ein Ende hat. Der transzendente Zyklus rundet sich. Der Tod ist
die Wiege des Lebens und der Liebe, die Liebe aber ist das Grab des To-
des. Spees Natureingénge bevorzugen die Darstellung der Natur im Auf-
bruch. Nicht die Endzeit, sondern der Beginn steht im Vordergrund, das
Hervorbrechen lebendigen Seins.



Diesseits und Jenseits 255

Der triitbe Winter ist fiirbei,
Die Kranich wiederkehren,
Nun reget sich der Vogelschrei,
Die Nester sich vermehren;
Laub mit Gemach

Nun schleicht an Tag,

Die Bliimlein sich nun melden;
Wie Schlinglein krumm

Gehn lichelnd um

Die Bichlein kiihl in Wilden.’

Der Friihling treibt neues Leben, neue Schénheit hervor. Erneut steht die
Natur in Bliite, idyllisch befriedet, erfiillt von einem Hauch des Paradie-
ses. Jenseits von Schuld und Siinde, von Fluch und Unerldstheit bietet
sich Natur so dar, wie sie aus der Hand des Schopfers gekommen ist, im
reinen Glanz ihrer Unschuld. Gerade die Zeit neuerwachenden Lebens
ruft den Frithlingsmorgen der Schépfung zuriick.

Wo nur man schaut, fast alle Welt
Zur Freuden tut sich riisten,

Zum Scherzen alles ist gestellt,
Schwebt alles fast in Liisten;

Nur ich allein,

Ich leide Pein,

Ohn End ich werd gequiilet,

Seit ich mit dir

Und du mit mir,

O Jesus, dich vermihlet.?

Die sich entfaltende Schonheit der Natur ist jedoch noch nicht die Erfiil-
lung selbst, sie erweckt erst die Sehnsucht. Im Angesicht des Griinens
und Bliithens wird das Verlangen des Menschen iiberméchtig nach seeli-
scher Erneuerung in der Liebe Jesu. Spee entwertet die Natur dabei kei-
neswegs zu kontrastierenden Antithesen, vielmehr ist das diesseitig
Schéne die Quelle, aus der das jenseitig gerichtete Verlangen flie3t. Ent-
scheidend ist, daB solches Verlangen nicht aus der Negation des Diesseits
hervorbricht, sondern aus dessen qualitativer Steigerung. Daher kann
Spee in den Bildern der sinnenhaft geschauten Natur sprechen, weil der
Schopfer im natiirlichen Sein seine Spuren hinterlassen hat. Wer in der
Sprache der geschaffenen Natur redet, der meint nicht nur die Erschei-

7 Ebd. 35.
# Ebd. 35.



Winfried Freund 256

nung, sondern gestaltet zugleich eine Ahnung ihres in Gott griindenden
Wesens.

Ja wiltu sehn

All Pein und Peen

Im Augenblick vergangen,
Mein Augen beid

Nur fiihr zur Weid

Auf dein so schéne Wangen.®

In Anspielung auf die heidnische wie biblische Hirtenmetapher erschei-
nen die Augen wie zwei Schafe, die auf den Wangen Jesu weiden moch-
ten. Das Hirtenidyll verweist als konkreter Vorschein auf die ersehnte
Jenseitige Liebesgemeinschaft. Die Spuren des Schépfers im Diesseits,
faBbar in Bildern und Situationen, sind wie Liebespfinder, die fiir die
Treue und Liebe des Geliebten biirgen, ohne seine Gegenwart selbst er-
setzen zu konnen. Wie jedes Liebespfand im Augenblick der wirklichen
Erfillung seinen Wert verliert und iiberfliissig wird, so sind die Natur, die
ganze Schépfung nur Erinnerung und Trost, deren der Mensch bei der
letztendlichen Vereinigung mit Gott nicht linger bedarf.

In manchen Gedichten scheint in der bedingungslosen Hingabe an die
uberreich sich verstromende Natur die Erfiillung bereits ganz nah zu sein,
sich beinahe konkret zu vollziehen.

Die reine Sonn zu Morgen,

In sanften Haaren bloB,

Den Brand noch trug verborgen
In ihrem Purpurschof,

Da gab ich mich zu Felde,

Laut riefe meinem Schatz,

Der iiber Gold und Gelde

Bei mir gefunden Platz.

Auf griiner Heid und Matten
Bei krausem Lorbeerbaum
Ich spreitet mich in Schatten,
Sank ab in siifen Traum.
Bald wieder ich erwachet,
Mein Jesum fande da,

So lieb und freundlich lachet,
Zu mir trat aller nah.

¢ Ebd. 36.



Diesseits und Jenseits 257

Er gleich zu mir tat zielen
Mit reinem Augenblitz;
Auf mich mit Haufen fielen
Die Strahlen voller Hitz.
Die Pfeil da kamen loffen
Von seinen Auglein teur,
So mir das Herz getroffen
Mit bittersiiBem Feur.

Von seinem gldser Bogen

Zu mir mit siiem Schein

Die siiBe Flimmlein flogen
Aus beiden Fensterlein.

O weh, wann ich der Stunden,
Wann ich der Zeit gedenk,
Aus frisch genetzter Wunden
Ich Herz und Wangen trink.!?

Wieder ist es eine Zeit des Aufbruchs, ein Schépfungsmorgen. In zirtlich
erotischer Sprache erscheint die Sonne in ihrer reinen entbléBten Gestalt,
umhiillt von sanften Strahlenhaaren, in der Verheiung ihres noch ver-
borgenen glithenden SchofBles. Liebesselig breitet sich der Mensch im
Schatten aus, ganz anima, bereit, das niederflutende Licht und die aus-
stromende Wirme zu empfangen.

In franziskanischer Innigkeit, im Stil des hochpoetischen ,,Sonnenge-
sangs®“, des ,,cantico delle creature”, tritt Jesus selbst an die Stelle der
Sonne. Freundlich lachend wie der Sonnenschein begegnet er dem lie-
benden und geliebten Menschen. Blitze und Strahlen brechen aus seinen
Augen, in denen Mensch und Gott wie in einem Liebesakt miteinander
verschmelzen. Die Kreatur, aus siilen Trdumen erwacht, fiihlt sich von
der Wirklichkeit glithender Liebe umbhiillt, mit der Jesus um den Men-
schen wirbt. Die Strahlen aus seinen Sonnenaugen treffen die anima chri-
stiana wie die Pfeile des Liebesgotts, siiBe Wunden schlagend und auf
ewig verbindend. Die nahtlos ineinander iibergehenden Assoziationen
von Sonne, Jesus und Amor/Cupido, vermittelt jeweils iiber die Sonnen-
strahlen, steigern die analogia entis zur Identifikation von Abbild und
Urbild, von Erscheinung und Wesen. Im Innewerden der menschlich-
gottlichen Liebe schwindet alles Trennende, wird das Sinnenhafte iden-
tisch mit dem gottlichen Sinn, verwandelt sich das mittelbar Geschaffene
in die Unmittelbarkeit gottlicher Gegenwart.

19 Ebd. 36f.



Winfried Freund 258

In solcher Identifikation von Medium und Botschaft, von der Schop-
fung mit dem Schopfer selbst, erreicht Spee eine letzte uniiberbietbare
Aufgipfelung seiner geistlichen Liebesdichtung. Die Poesie kehrt zuriick
zu dem, was sie urspriinglich gewesen ist, zu einer ,,verborgenen Theolo-
gie“, wie es Martin Opitz in seinem ,,Buch von der Deutschen Poeterey*
sagt. Kern der verborgenen Theologie bei Spee ist die unio mystica, die
mystische Vereinigung mit der Gottheit. Sie ist das Ziel der poetischen
Darbietung, die iiber die analogia entis und die comparatio schlieBlich in
der identifizierenden Einfiihlung erreicht wird. Anschaulich gewinnt der
barocke Stilwille der pathetischen Aufgipfelung Gestalt. Im Pathos des
Todes bei Gryphius wie im Pathos der Liebe bei Spee pulsiert die gleiche
Leidenschaft einer Epoche, die den Menschen und die Welt, Mikrokos-
mos und Makrokosmos in dynamisch flutender Bewegung erlebt.

Fir Spee ist alles Geschaffene aufgehoben im Zyklus von Immanenz
und Transzendenz. Fiir die Dauer der Schépfung schwingt das Jenseits
im Diesseits, um den Mittelpunkt des Schopfers schlingt sich der Schop-
fungskreis. In einem der schonsten Hirtenlieder klingt im Wechselge-
spriach zweier Hirten dieser Zyklus an.

Der Hirt Damon. O schoner Mond, du bester Hirt
Aufblau gefarbten Weiden,
GroB Vorteil dir da widerfihrt,
Doch will dich nit beneiden;
Nur sing und kling dem Schépfer dein,
Dem Schépfer hoch gepriesen,
Der dir so frei gerdumet ein
So weit geriindte Wiesen.

Der Hirt Halton. O schéner Mond, du bester Hirt
Bei deinen besten Schafen,
Bei deinen Sternen wohlgeziert,
Wann Tier und Menschen schiafen,
Auch ich will dir nit neidig sein
Noch tragen dir den Grollen,
Wann schon die Stern und Schiflein dein
Seind voll der giilden Wollen.

Der Hirt Damon. Nur lobe nur den Schépfer dein,
Der dir ist wohlgewogen
Und dir die giilden Limmerlein
Er selbst hat auferzogen.



Diesseits und Jenseits 259

Sie nie noch keine Miitterlein
Noch keine Briist gesogen,

Der Schépfer nur, nur er allein,
Er selbst hats auferzogen.

Der Hirt Halton. Die Morgenrot schon wachet gar,
Will schon die Nacht verleiten;
Schon flechtets ihre Purpurhaar
Und will den Tag bereiten.
Uns laBt noch preisen alle Zeit
Den Schopfer groB von Machten,
Laf3t feiren ihm in Fréhlichkeit
Zu Morgen wie zu Nachten.!!

Die Nacht hat nichts Bedrohliches, sie ist nicht die Nacht der Siinde-
nangst und des Todes, sie zeigt vielmehr ein betont idyllisches Gesicht.
Der Mond als guter Hirt, die Sterne als die Schafe verweisen auf Jesus,
den pastor bonus, den Seelenhirten. In jedem Stern leuchtet eine Seele in
der Obhut des gottlichen Schifers. VerheiBungsvoll deuten die Lichter
am Himmel auf die Erlosung des Menschen voraus und nehmen der
Nacht, dem Dunkel, in das der Mensch an seinem Lebensabend eingeht,
jeden Schrecken.

In barocker Emblematisierung enthiillt sich die tiefere Bedeutung des
Angeschauten, vertieft die poetische Deutung das Bild zum Sinnbild.
Ikon und Subskription, Bild und Wort bilden, im Gedicht vereint, Verge-
wisserungen des Glaubens. Am Ende kehrt das Gesprich zu einer Zeit
des Aufbruchs zuriick, zur Morgenrote, die den neuen Tag ankiindigt.
Doch auch hier lenkt die bildhafte Vorstellung den Blick in die Tiefe. Die
Morgenréte enthiillt sich als Sinnbild der verheilenen Auferstehung, in
deren Licht die Sternenseelen aufgehen werden. In mystischer Vision
wird das Sinnenhafte wiederum durchsichtig fiir den Sinn, gehen im Bild
die Geheimnisse des Glaubens auf. Der Ubergang von der Nacht zum
Tag, der den Gesprachsverlauf bestimmt, spiegelt den Erlésungsweg des
Menschen, sein Sterben und sein Auferstehn. Ob in den Zyklen der Jah-
res- oder Tageszeiten, iiberall sind die Signale der Erneuerung verborgen,
tiberall ist die geheime Schopferkraft wirksam, die die ewige Fortdauer
des Lebens jenseits von Verfall und Tod garantiert. Am Ende steht die
Morgenrdte, das erneut aufgehende Paradies, beschworen mit suggesti-
ver Sprach- und Gefiihlskraft.

' Ebd. 42f.



Winfried Freund 260

Barock ist eine Epoche der Leidenschaften und Affekte, der Heftigkeit
wie der Innigkeit der Gefiihle. Auf der Lebensbiihne artikuliert der poeti-
sche Solist wie der Séinger in der Oper in plakativen Gebirden seine Ang-
ste und Sehnsiichte, seine Trauer wie seine Freude, seine Todesklagen und
seinen Liebesjubel. Barock ist das sanguinische Zeitalter des Zutodebe-
tribtseins und des Himmelhochjauchzens. Alles wird Ausdruck, Zur-
schaustellung dynamischer Emotionalitit. Der Tod ist kein Tabu, sondern
radikale Erschiitterung, der man sich schonungslos aussetzt, Liebe, nicht
fliichtige Lust, sondern aufwithlende Leidenschaft und bedingungslose
Hingabe. Ein bis zum AuBersten gesteigertes Lebensgefiihl bewegt die
Epoche, in der man Sterben und Lieben, Verzweifeln und Hoffen in Szene
setzt und durchlebt, in der man sich weinend und lachend, wehklagend
und jubelnd, stets im Fortissimo, der Ambivalenz des Daseins 6ffnet.

Das Barock schliel3t das Schlesische wie das Rheinische, das Protestan-
tische wie das Katholische ein, Barock sind Andreas Gryphius und Fried-
rich von Spee. Barock ist das memento mori und das carpe diem, Todes-
trauer und Lebensfreude, der horror vacui, das Grauen vor der Leere,
und die spes fidei, die Zuversicht des Glaubens, Daseinsangst und Zu-
kunftshoffnung, Barock ist das Leiden an der vanitas, der Hinfélligkeit
der Welt, und das Innewerden der Sphirenklinge, der harmonices
mundi, der Schonheit der Schépfung:

Ihr Voélker viel auf Erden,
Ihr Menschen alle gar,
Frisch, frohlich in Gebidrden
Vor ihm euch stellet dar;
Ihm danket seiner Gaben,
Der Voglein wunderfein,
Des Wachs der Honigwaben,
So wundersiifl und rein.

Steigt auf und steigt hinunder
In allen Werken sein,

Ruft Gberall: wie wunder
MubB er doch selber sein!
Ruft Giberall: wie wunder
Seind alle Wunder sein!

Wie wunder und wie wunder
MuB er dann selber sein!'?

12 F, von Spee, Trutz-Nachtigall. Hrsg. von G. Balke, Leipzig 1879, 151f.





