
Diesseitsangst und Jenseitshoffnung 
Andreas Gryphius und Friedrich von Spee 

Winfried Freund, Hövelhof-Staumühle 

Menschliches Elende 

Was sind wir Menschen doch? Ein Wohnhaus grimmer Schmerzen, 
Ein Ball des falschen Glücks, ein Irrlicht dieser Zeit, 
Ein Schauplatz herber Angst, besetzt mit scharfem Leid, 
Ein bald verschmelzter Schnee und abgebrannte Kerzen. 
Dies Leben fleucht davon wie ein Geschwätz und Scherzen. 
Die vor uns abgelegt des schwachen Leibes Kleid 
Und in das Totenbuch der großen Sterblichkeit 
Längst eingeschrieben sind, sind uns aus Sinn und Herzen. 
Gleich wie ein eitel Traum leicht aus der Acht hinfällt, 
Und wie ein Strom verscheußt, den keine Macht aufhält, 
So muß auch unser Nam, Lob', Ehr' und Ruhm verschwinden. 
Was itzund Atem holt, muß mit der Luft entfliehn, 
Was nach uns kommen wird, wird uns ins Grab nachziehn- 
Was sag' ich? Wir vergehn wie Rauch vor starken Winden.1 

Die Welt ein Schauplatz herber Angst, das menschliche Dasein ein flüch- 
tig erleuchteter Bühnenausschnitt vor einem verschlingenden dunklen 
Hintergrund. Ein absurder Schattenreigen zieht vorüber, kaum im Ram- 
penlicht, schon wieder in Nacht und Finsternis versinkend. Auftritte, die 
stets schon dem Abtreten zugeneigt sind, ein unaufhörlicher exitus vitae, 
ein Exodus des Menschen aus dem Reich des Grauens, unterwegs zu ei- 
nem dunklen, Ungewissen Ziel. Heimatlosigkeit als Schicksal, ein gespen- 
stischer Zug grausam Vertriebener auf einem Weg, der sich in Finsternis 
verliert. 

Kein Dichter hat die Daseinsangst der Menschen konsequenter und ra- 
dikaler beschworen als Andreas Gryphius, der große Barockdichter 
Schlesiens, der Poet jener Region, wo Heimat, stets bedroht und gefähr- 
det, von jeher Herausforderung war, wo die Grenze zwischen Geborgen- 
sein und Obdachlosigkeit in greifbarer Nähe verlief. Das Leben des An- 
dreas Gryphius, aufgewachsen im dreißigjährigen Gemetzel, der größten 

A. Gryphius, Lyrische Gedichte. Hrsg. von J. Tittmann, Leipzig 1880, 6. 



Diesseits und Jenseits 245 

europäischen Menschheitskatastrophe vor dem Zweiten Weltkrieg, ge- 
storben 16 Jahre nach Kriegsende, ein Leben im Inferno von Verwüstung, 
Grauen und Tod, war gezeichnet von der Angst. 

Angst vor einem ungesicherten Schicksal auf dem trügerischen Boden 
eines Welttheaters des Schreckens, wo in den Kulissen der Tod lauerte, 
die unaufhörlich Abtretenden mit sich zu reißen, Angst vor der Enge und 
der Orientierungslosigkeit im Dunkel der Geschichte, Angst vor der Ab- 
surdität eines Stücks, das den Menschen fortwährend in den Sog eines of- 
fenbar sinnlosen Sterbens hineinzog. 

In den ergreifendsten Gedichten von Andreas Gryphius verhallt die 
Frage nach dem Sinn des Lebens und des Sterbens in der düsteren Leere 
des Raums, aus dem es den Menschen kalt und trostlos anweht. •Das Ab- 
surde", hat viel später Albert Camus unter dem Alpdruck des Zweiten 
Weltkriegs gesagt, •entsteht aus der Gegenüberstellung des Menschen, 
der fragt, und der Welt, die vernunftwidrig schweigt." Absurd in diesem 
Sinn ist die Welt dem tief betroffenen Dichter im 17. wie im 20. Jahrhun- 
dert. Auf den Schlachtfeldern der Geschichte scheint auch Gott verblutet, 
recken sich die Arme der Sterbenden in die Finsternis, aus der keine Ant- 
wort mehr kommt. Die Hölle bereitet der Mensch dem Menschen durch 
Gewalt, und der Himmel schweigt dazu, schweigt, während der Mensch 
als des Menschen Wolf umgeht und Kain unaufhörlich Abel erschlägt. 

Die Angst, erwachsen aus der Konfrontation mit der absurden irdi- 
schen Existenz, schwingt in allen Gedichten von Gryphius, die auf uns 
gekommen und lebendig geblieben sind, weil die Absurdität, das sinnlos 
drohende Leiden in und an der Welt nicht geschwunden ist. 

Der Krieg ist ein menschliches Elend größten Ausmaßes, weil er dem 
Menschen brutal die eigene Hinfälligkeit und Gebrechlichkeit vor Augen 
stellt. Allgegenwärtig ist das Sterben im Krieg. Im Angesicht zahlloser 
Tode droht der Glaube an die Theodizee katastrophal zu scheitern, der 
Versuch, dem zugelassenen Übel in der Welt einen Sinn zu geben. Gry- 
phius meint im Kern indes nicht den Krieg selbst, sondern vielmehr die 
durch ihn unabweisbar in Erscheinung tretende Absurdität menschlicher 
Existenz, hineingeworfen in die Sinnlosigkeit der Welt und ihres Ster- 
bens. 

In solchem Bewußtsein formten sich Gedichte, in ihrer düsterphanta- 
stischen Bildlichkeit vergleichbar mit den Schreckensgemälden eines 
Hieronymus Bosch, Stigmata der Angst in einer Welt schmerzlicher Ob- 
dachlosigkeit, wo die Wirklichkeit sich auflöst in ein grausames Gaukel- 
spiel, sich in Treibsand verwandelt, worauf der Mensch seine Funda- 
mente zu bauen unternahm. 



Winfried Freund 246 

Die Erden schau' ich unter mir! 
Ist dies, warum wir kämpfen 
Mit Schwert und Flammen, welche wir 
Mit Blut und Leichen dämpfen, 
Die Hand voll Graus, dies Häuflin Sand, 
Und welches Eitelkeit und Tand 
Und Fluch und Laster dingen? 

Hilf Gott, was laß ich? Nichts als Weh, 
Als Zeter, Ach und Klagen, 
Als eine bittre Tränensee 
Und höllengrause Plagen. 
Heißt ihr dies Leben, die ihr lebt 
Und zwischen Furcht und Leiden schwebt, 
Die Angst und Grimm verzehret?2 

Die Erde ein Jammertal, ein Tränensee ausweglosen Leids. Der Mensch, 
hineingeboren in eine von der Sünde der Voreltern belastete, unerlöste 
Welt, vermag nur das Vergängliche, Widerwärtige und Quälende zu erle- 
ben. •Dies alles stinkt mich an", heißt es bei Gryphius in erschütternder 
Drastik. Die Schönheit der göttlichen Schöpfung hat sich in die Häßlich- 
keit des Erdenlebens verkehrt, das Paradies in eine Kloake. Unendlich 
fern ist der Schöpfer, vielleicht für immer unerreichbar für sein Ge- 
schöpf: 

Ach, wie ist mir doch so heftig bange, 
Daß du mich nun ganz aus deinem Herzen 
Schleußt und in grundlose Schmerzen 
Ohne Trost versinken läßt!3 

Das irdische Leben ist ein Traum der Hölle, namenlose Angst sucht die 
grenzenlos verlassene Kreatur heim. Abgeschnitten von Gott, droht der 
unweigerliche Sturz in den Abgrund. 

Barockes Pathos ist keine rhetorische Attitüde, sondern radikale 
Selbstaussetzung des Menschen an das Leid. Das Barockzeitalter hat ein 
unmittelbares, bestürzendes Verhältnis zum Tod. Die sinnenhaft erfah- 
rene Gegenwart des Todes im Leben hebt alle renaissancehafte Lebens- 
freude und Sinnenlust auf, stürzt jeden Versuch menschlicher Selbsterhe- 
bung vom Sockel und läßt den klaffenden Abgrund unter den Scheinsi- 
cherungen des Daseins ahnen. Gryphius ist der Maler phantastisch düste- 

Ebd. 119. 
Ebd. 100. 



Diesseits und Jenseits 247 

rer Landschaften, der Choreograph makabrer Totentänze, seine bis heute 
lebendige Dichtung ist die poesie noire existentiellen Grauens. Selten hat 
Literatur alle humanen Illusionen so schonungslos zerfetzt, den Blick 
durch die gleisnerische Erscheinung auf Verwesung und Verfall gerichtet. 
Im Chaos, dem Zerrbild kosmischer Ordnung, spiegelt Gryphius die Per- 
version der göttlichen Schöpfungsidee. 

Mit der Radikalität ihrer Aussage und dem Pathos ihrer Darbietung 
haben die Dichtungen des •Unsterblichen", wie man ihn schon zu Leb- 
zeiten nannte, bis heute das Barockbild wesentlich geprägt. Als herausra- 
gender Lyriker seines Zeitalters gilt er neben dem Erzähler Grimmelshau- 
sen in Schule und Hochschule, in Kultur und Kunst als der bedeutendste 
Repräsentant des literarischen Barock. Noch 1984 führt in Markus Wer- 
ners Roman •Zündeis Abgang" ein Lehrer seine Schüler mit den Worten 
ins 17. Jahrhundert ein: •Aber zuerst will ich euch einstimmen, euch ver- 
traut machen mit dem Lebensgefühl einer leidvollen, aber versunkenen 
Zeit, einer Zeit, die eine Endzeit ist, weil sie die letzte war, die sich vom 
Leben nicht bluffen ließ, die letzte, die es verschmäht hat, sich fidel zu 
wälzen im Schlamme falscher Zuversicht. Kurz und gut, es gab eine Zeit, 
wo der Mensch sich seiner Schwäche nicht schämte, wo der Mensch seine 
Nichtigkeit weder mit Body-Building noch mit Wolkenkratzern noch mit 
Marschflugkörperprogrammen übertünchte, wo der Mensch sich zu se- 
hen wagte in seiner ganzen lumpigen Invalidität." 
Der moderne Romanautor nimmt wie der barocke Lyriker die menschli- 
che Passion als unausweichlich hin. Nur das Bekenntnis zur eigenen 
Schwäche, zur Gebrechlichkeit der Kreatur kann den Menschen vor sei- 
nem größenwahnsinnigen, zum Scheitern verurteilten Ausgleichsstreben 
bewahren, nur in Demut ist er imstande, sich der eigenen hinfälligen Natur 
zu nähern. Die conditio humana ist über die Jahrhunderte die gleiche ge- 
blieben, geändert haben sich nur die Ausmaße des Selbstbetrugs. Gerade 
deswegen aber ist es notwendig, die menschliche Schwäche unumwunden 
zuzugestehen, im Barock den Spuren des Lebensgefühls nachzugehen, die 
man in der Gegenwart verwischt hat. Aus dem Spiegel barocker Dichtung 
grinst dem, der hineinzuschauen wagt, weiterhin das Schreckensgesicht 
des horror vacui, der Angst vor der entsetzlichen Leere entgegen. 

Aber ist dies das ungeteilte geistige Vermächtnis des Barock, ist dieses 
Lebensgefühl, das Andreas Gryphius so aufrüttelnd in düsteren Farben 
schildert, die ganze Wahrheit des 17. Jahrhunderts und die letzte Antwort 
auf die Frage nach dem Schicksal menschlicher Existenz? Lassen sich im 
zeitgenössischen Umkreis des genialen Dichters aus Glogau Ansätze zu 
einem anderen Lebensgefühl ausmachen, zu einem Lebensgefühl, das 
das allgemeine Verständnis der conditio humana ändern müßte? 



Winfried Freund 248 

Das Spee-Jahr ist willkommener Anlaß, auch den Autor der •Cautio 
Criminalis", des •Güldenen Tugendbuchs" und der •Trutz-Nachtigall" 
in diese Untersuchungen miteinzubeziehen, zumal die ertragreichen For- 
schungsleistungen Theo van Oorschots und Michael Härtings sowie die 
lebendig geschriebene Biographie von Karl-Jürgen Miesen Spee überzeu- 
gend auch als bedeutenden barocken Dichter herausgearbeitet und be- 
wußt gemacht haben. Die herrschende literarhistorische Einschätzung je- 
doch scheint auf den ersten Blick wenig Mut zu machen, die Untersu- 
chung überhaupt in Angriff zu nehmen. In der Darstellung der deutschen 
Literatur des Barock aus der Feder des renommierten polnischen Barock- 
forschers Marian Szyrocki liest man, bezogen auf Spees •Trutz-Nachtig- 
all": •Die sonderbaren, stimmungsvollen Bilder und die Andersartigkeit 
der in diesen Versen verarbeiteten literarischen Überlieferung deuten 
darauf hin, daß Spee abseits vom deutschen Literaturbetrieb der Epoche 
stand. Er repräsentiert ein katholisches Barock."4 

Folgt man dieser Argumentation, käme Spee als Gestalter eines epo- 
chal repräsentativen Lebensgefühls erst gar nicht in Frage. Doch bei nä- 
herem Hinsehen vermögen die Argumente kaum zu überzeugen. Gerade 
die von Spee verarbeitete antike Mythologie und die Hirtenmetaphorik 
sind typisch für barocke Bildlichkeit. Wenige Zeilen vorher weist Szy- 
rocki selbst auf Spees mit Opitz in vielen Punkten verblüffend überein- 
stimmende Miniaturpoetik hin. Fragwürdig ist auch der in der Forschung 
immer wieder anklingende Gemeinplatz von den angeblich atypischen 
Beiträgen katholischer Autoren zur Literatur des 17. Jahrhunderts. Un- 
ausrottbar scheint die vorgefaßte Differenzierung in ein protestantisches 
Wort- und ein katholisches Bildbarock. Gerade Spee aber widerspricht 
einem solchen Urteilsklischee aufs nachhaltigste. 

Der Verdacht ist nicht abzuweisen, daß man das protestantische schlesi- 
sche Barock als Maßstab schlechthin kanonisiert und dabei die Existenz 
eines katholischen rheinischen Barocks etwa erst gar nicht in Erwägung 
gezogen hat. Gemessen an Gryphius mußte Spee in der Intention seiner 
Aussage allerdings atypisch erscheinen. Was nun Szyrockis Urteil anbe- 
trifft, so darf dabei nicht außer acht gelassen werden, daß der in Breslau 
lehrende Germanist vor allem im schlesischen Barock zu Hause ist und 
sich speziell mit Arbeiten über Gryphius einen Namen gemacht hat. 

Es ist an der Zeit, und das insbesondere in diesem Jahr, die Frage nach 
einem weitergefaßten, dialektischen Barockbegriff aufzuwerfen, ernst- 
haft zu erörtern, ob nicht Gryphius auf der einen und Spee auf der ande- 
ren Seite repräsentative Pole barocken Lebensgefühls darstellen, ob nicht 

4 M. Szyrocki, Die deutsche Literatur des Barock. Hamburg 1968, 165. 



Diesseits und Jenseits 249 

schlesisches und rheinisches Literaturbarock zusammen erst die dialekti- 
sche Einheit der Epoche bilden. Der Versuch eines Nachweises soll im 
folgenden ausschließlich an ausgewählten Beispielen der Lyrik Spees 
vorgenommen werden, zumal so auch der vergleichende Bezug zur Lyrik 
von Andreas Gryphius stets bewußt bleibt, die Erörterung also auf betont 
literarästhetischer Ebene Gestalt gewinnt. 

Eines der schönsten und innigsten Lieder in Spees •Trutz-Nachtigall" 
besingt die Liebe des Schöpfers im Angesicht der Schöpfung: 

Das Meisterstück mit Sorgen 
Wer nur willt schauen an, 
Ihm freilich nit verborgen 
Der Meister bleiben kann: 
Drum wer nun heut und morgen 
Erd, Himmel schauet frei, 
Denk nach mit gleichen Sorgen, 
Wer je der Meister sei. 
O Mensch, ermeß im Herzen dein, 
Wie wunder muß der Schöpfer sein! 

Von oben wird uns geben 
Das Licht und gülden Schein, 
In stetem Lauf und Leben 
Sonn, Mond und Himmel sein, 
Des Tags bis auf den Abend 
Die Sonn gar freundlich lacht, 
Zu Nacht der Mond, Gott lobend, 
Führt auf die Sternenwacht. 
O Mensch, ermeß im Herzen dein, 
Wie wunder muß der Schöpfer sein! 

In Garten merk ich eben 
Die schöne Blümelein, 
Wie freudig sie da schweben, 
Wann Wind nur spielt hinein. 
O fröhlich Gartenjugend, 
O frisch und zartes Blut, 
Ohn Zahl hast Färb und Tugend, 
Wers denkt in stillem Mut. 
O Mensch, ermeß im Herzen dein, 
Wie wunder muß der Schöpfer sein! 



Winfried Freund 250 

Der Zweig und Nest sind tausend, 
Und tausend, tausend viel, 
Mehr tausend, tausend, tausend 
Der Blättlein und der Stiel; 
Doch Äderlein beineben 
Noch mehr man zählen tut: 
Da nähret sich das Leben 
Und Seel in grünem Blut. 
O Mensch, ermeß im Herzen dein, 
Wie wunder muß der Schöpfer sein! 

O Schönheit der Naturen, 
O Wunderlieblichkeit, 
O Zahl der Kreaturen, 
Wie streckest dich so weit! 
Und wer dann wollt nit merken 
Des Schöpfers Herrlichkeit 
Und ihn in seinen Werken 
Erspüren jeder Zeit? 
O Mensch, ermeß im Herzen dein, 
Wie wunder muß der Schöpfer sein!5 

Grübeln und Reflektieren, bei Gryphius immer wieder durchbrechend, 
sind hier ganz der genießenden Freude und dem unmittelbaren An- 
schauen gewichen. Das lyrische Subjekt versenkt sich in die sinnliche 
Fülle des Sichtbaren, ein barocker Augenmensch, für den das Sinnliche 
nicht Täuschung und Tarnung des Todes ist, sondern Ausdruck überrei- 
cher Vitalität, die als das genommen sein will, was sie scheint. Keine 
Kluft zwischen Schein und Sein tut sich auf, vielmehr leuchtet im sinnli- 
chen Scheinen das Wesen der Schönheit selbst. Anders als Gryphius geht 
Spee nicht vom Gedanklichen, sondern vom Sinnlichen aus, wichtiger als 
das Zergliedern ist ihm der ganzheitliche Zugriff. 

Er will die Welt nicht allegorisch entzaubern, sondern das Wesen, die 
göttliche Substanz in der schönen geschaffenen Gestalt feiern. Wie die 
Schloßbauten und die Gartenanlagen des Barock die Majestät des Für- 
sten repräsentieren, so spiegelt die erregende Schönheit der Schöpfung 
die majestas domini, die Herrlichkeit der Schöpferkraft. Anders als Gry- 
phius, der im Grunde beim reflektierenden Wort stehenbleibt, verbindet 
Spee Sprechen und Schauen, Bild und Wort, Sinnliches und Sinn. Alles 

F. von Spee, Lyrik und Prosa. Hrsg. von W. Freund, Paderborn 1991, 39 f. 



Diesseits und Jenseits 251 

kommt auf den Aspekt der Betrachtung an. Im gedanklich ungebroche- 
nen Anblick des Himmels und der Erde, der Sonne, der Sterne und der 
gesamten Natur überwiegt die Erscheinung des Lebens, die Entfaltung 
der einen unendlich fruchtbaren Substanz, die stets neues Werden aus 
sich gebiert. Spee betrachtet die Welt unter dem Aspekt von Entstehung 
und Entwicklung, von Geburt und Reife, erwachsen aus der unversiegba- 
ren göttlichen Potenz. Weiterhin liegt über der Schöpfung die frühlings- 
hafte Anmut ihrer Erweckung, der jugendliche Glanz ihrer Geburt aus 
Gott. Bei Gryphius dominiert hingegen der Aspekt des Verfalls und des 
Todes. Dem Morgen der Schöpfung steht der Abend des Sterbens, dem 
Glanz des Frühlings das winterliche Verbleichen gegenüber. Absterben 
verhindert das Reifen, das teuflische Nein durchkreuzt das Ja des Schöp- 
fers. Beschwören die Verse Spees die Schönheit der Unschuld, so sieht 
sich der Leser bei Gryphius der häßlichen Welt nach dem Sündenfall aus- 
gesetzt. Das lyrische Subjekt bei Spee spricht aus der erinnernden Vision 
des Paradieses, bei Gryphius vermag sich das Subjekt nur noch aus der 
Perspektive des schuldhaft vertriebenen Menschen zu artikulieren. 

Für den Dichter der •Trutz-Nachtigall" steht die anhaltende Verbin- 
dung der Schöpfung mit ihrem Schöpfer außer Frage. Noch verweist das 
Abbild auf das Urbild, das Wunder des Seienden auf das unsterbliche 
Sein, an dem es Anteil hat. In der analogia ends spiegelt sich der uner- 
schütterliche Glaube an das Verhältnis des ewigen Seins Gottes zum ver- 
gänglichen Sein der Schöpfung, die ein Gleichnis seines Wesens ist. Zu- 
gleich aber übersteigt der Schöpfer die eigene Schöpfung in einem dem 
Menschen unvorstellbaren Maße. In der Form rhetorischer Klimax, der 
comparatio a minore ad maius, der erweiternden Steigerung vom Kleine- 
ren zum Größeren, bis hin zum hyperbolisch überhöhten Absoluten, wird 
eine Ahnung vermittelt von dem alles Sein und alle Sprache entgrenzen- 
den Schöpfer. Aber auch die Gradation, die Steigerung vom Niedrigeren 
zum Höheren, vom Relativen zum Absoluten setzt das gläubige Ver- 
trauen auf das, was gesteigert, auf das Höchste verweist, voraus. Analogie 
und Klimax als die hervorstechenden poetischen Argumentationsstruktu- 
ren gründen im Glauben an die unverbrüchliche Harmonie des Schöpfers 
mit seiner Schöpfung. 

Bei Gryphius überwiegen demgegenüber, deutlich akzentuiert, antithe- 
tische Ausdrucksmuster. Schöpfung und Schöpfer, Mensch und Gott 
sind getrennt durch den tiefen Graben der Sünde, das Paradies ist verlo- 
ren, die Verbindung zur göttlichen Herkunft abgerissen. Aus solchem Be- 
wußtsein entspringt ein zutiefst dissonanter Stilwille. Gehäufte Antithe- 
sen, oft chiastisch verschränkt, Polarisierungen und unausgeglichene 
Kontraste, gesteigert bis zum Oxymoron: •Ein bald verschmelzter Schnee 



Winfried Freund 252 

und abgebrannte Kerzen", heben den tiefen Riß zwischen menschlichem 
und göttlichem Sein grell hervor. Zerbrochen sind die harmonices mundi, 
zerstört durch die schrille Dissonanz der Erbschuld. 

Und dennoch gehören die pathetische Klage über das verlorene Para- 
dies und die poetisch innige Paradiesbeschwörung aufs engste zusam- 
men. Es sind dialektische Betrachtungsweisen der einen unteilbaren 
Schöpfung, die sich zwischen Geburt und Tod, Ende und Anfang voll- 
zieht. Sterben und Geborenwerden sind fundamentale Vorgänge inner- 
halb des gleichen Seins, das durch den Schöpfungsakt aus der Ewigkeit in 
die Zeitlichkeit versetzt worden ist. Sub specie aeternitatis betrachtet, er- 
scheint die Welt notwendig in einem anderen Licht als unter dem Blick- 
winkel des Temporären. Aufgehoben sind beide Perspektiven, Zeit und 
Ewigkeit, im Schöpfer, in dem alle Gegensätze zusammenfallen, Spee 
und Gryphius repräsentieren in ihren herausragenden Dichtungen bei- 
spielhaft die Dialektik einer Epoche, die in geistiger Dynamik das Zeitli- 
che wie das Zeitlose des Seins betrachtet mit dem Ziel der letztendlichen 
Rückführung der Zeit in die Ewigkeit. Beide sind Künstler in einer Ära 
ungeheurer Bewegtheit, in der die Fassaden und Innenräume der Kir- 
chen und Schlösser zu schwingen beginnen und der Blick nirgends ver- 
weilend, schließlich emporgerissen wird zur bunt bewegten Pracht der 
Deckenfresken, wo die Säulen wie Spiralen in gewundenen Linien sich 
nach oben drehen und die Figuren mit pathetischen Gebärden und dra- 
matischem Ausdruck wie Darsteller in einem lebendigen Welttheater zu 
agieren scheinen. Eine flutende Bewegung durchströmt das Zeitalter der 
Entdeckungen und Aufbrüche, hervorquellend aus der Spannung zwi- 
schen dem immanent begrenzten Bewußtsein und dem Verlangen nach 
transzendenter Entgrenzung. Der progressive Geist des Barock duldet 
kein Stillstehen, kein Verharren beim bloßen Sosein, beim Materiellen, 
stets überführt er die Trägheit der Masse in Bewegung und gewinnt dem 
Material im künstlerischen Prozeß ein Äußerstes an Dynamik ab. 

Schwankt in mehr horizontaler Blickführung die dichterische Welt des 
Andreas Gryphius in schwindelnden Antithesen, so windet sich der Blick 
in Spees Gedichten, vertikal geführt, über steigernd angeordnete Stufen 
zum Himmel empor. Spees berühmte Natureingänge sind der Positiv, die 
Basis für die nachfolgenden poetischen Potenzierungen. 



Diesseits und Jenseits 253 

Wann Morgenrot sich zieret 
Mit zartem Rosenglanz, 
Und gar sich dann verlieret 
Der nächtlich Sternentanz; 
Gleich lüstet mich spazieren 
In grünen Lorbeerwald, 
Allda dann musizieren 
Die Pfeiflein mannigfalt. 

Der grüne Wald ertönet 
Von krausem Vogelsang, 
Mit Stauden stolz gekrönet 
Die Grüften geben Klang, 
Die Bächlein krumm geflochten 
Auch lieblich stimmen ein, 
Von Steinlein angefochten 
Gar süßlich sausen drein. 

Doch süßer noch erklinget 
Ein sonders Vögelein, 
So sein Gesang vollbringet 
Bei Sonn- und Mondeschein. 
Trutz-Nachtigall mit Namen 
Es nunmehr wird genannt, 
Und vielen wild und zahmen 
Geht vor ganz unbekannt. 

Trutz-Nachtigall mans nennet, 
Ist wund von süßem Pfeil, 
In Lieb es lieblich brennet, 
Wird nie der Wunden heil. 
Geld, Pomp und Pracht auf Erden, 
Lust, Freuden es verspott 
Und achtets für Beschwerden, 
Sucht nur den schönen Gott.6 

Erst die anschauliche Darstellung des Positivs läßt die aufwärtsstrebende 
Kraft des Komparativs wirksam werden. Nur vom sinnlichen Grund sei- 
ner Existenz aus vermag der Mensch den Blick in die Höhe zu heben. Po- 
sitive Grunderfahrung und komparative Steigerung sind aufs engste ver- 
bunden. In der Kette des Seins, selbst noch in ihrem untersten Glied, lebt 

6 Ebd. 33 f. 



Winfried Freund 254 

das göttliche Erbe, anders müßte jede Komparation, jede Steigerung 
sinnlos sein. 

Im Schönen ist das Schönste, im Herrlichen das Herrlichste gegenwär- 
tig. Spees graduell bewegte Verse haben in der Tat etwas von den Barock- 
kirchen, in denen der Blick des Betrachters über die prächtigen Ausstat- 
tungsdetails der Innenräume emporgehoben wird zur Kuppel über ihm, 
wo sich in erhabener Steigerung der Himmel farbenprächtig zu öffnen be- 
ginnt, nicht in vager Unendlichkeit, sondern als sinnenhaft konkrete An- 
schauung des unendlich Schönen. 

Trutz-Nachtigall, Verkörperung des von Jesus betroffenen Dichters, er- 
hebt die Sinne und die Herzen der Menschen. Sie ist die süße Philomela,' 
die Sängerin der Liebe, und zugleich Seelenvogel, der über die Erde hin- 
aus den Weg zur Unsterblichkeit weist. Die Sängerin der Liebe wie die 
Seele, getroffen von den Pfeilen, sind in ewiger Liebe zu Jesus entbrannt, 
erfüllt nur von ihm, von der Sehnsucht nach endgültiger Vereinigung. Cu- 
pido und Jesus, paganer und christlicher Mythos, verschmelzen in der In- 
nigkeit der Liebe. Spees antikisierende Bildsprache ist nicht nur bloßes 
Kostüm, sondern Ausdruck der tiefen Gemeinsamkeit aller Seelen, auf 
der Suche nach dem Göttlichen, das in erotisch sinnenhafter Gestalt in 
den Menschen aller Zeiten nach Worten ringt. 

Die Liebe bildet die Grundierung der dichterischen und schriftstelleri- 
schen Werke Spees. Sie gleicht alle Kontraste aus, versöhnt die Antithe- 
sen und löst das Grauen der Trennung und des Verlassenseins auf. Die 
Gewißheit, von der Jesusminne betroffen zu sein, etwas von seiner Liebe 
fortan in sich zu tragen, läßt die Kreatur die tiefe menschlich-göttliche 
Analogie empfinden und jenseits der Zeit die Seligkeit der Erfüllung ah- 
nen. Die Liebessängerin Philomela fliegt mit lockend verheißungsvollem 
Wohlklang voraus in das ersehnte Paradies, in die Heimat, wo die Braut- 
seelen die ewige Gemeinschaft mit ihrem Bräutigam Jesus finden werden. 

Dichtung ist für Spee ausschließlich Liebessang, Ausdruck der Harmo- 
nie der Seele mit Gott. Der Dichter ist die weiblich empfangende anima, 
überströmend im Gesang vom göttlichen Geist der Liebe. Tanathos und 
Eros, Todesklage und Liebesjubel begegnen in den Dichtungen von Gry- 
phius und Spee in dialektischer Gestalt, doch nicht unvereinbar, sondern 
im tiefsten miteinander verbunden. Erst sterbend erfährt das Geschöpf 
die ganze Liebe des Schöpfers, indem es dorthin zurückkehrt, wo alles 
Sterben ein Ende hat. Der transzendente Zyklus rundet sich. Der Tod ist 
die Wiege des Lebens und der Liebe, die Liebe aber ist das Grab des To- 
des. Spees Natureingänge bevorzugen die Darstellung der Natur im Auf- 
bruch. Nicht die Endzeit, sondern der Beginn steht im Vordergrund, das 
Hervorbrechen lebendigen Seins. 



Diesseits und Jenseits 255 

Der trübe Winter ist fürbei, 
Die Kranich wiederkehren, 
Nun reget sich der Vogelschrei, 
Die Nester sich vermehren; 
Laub mit Gemach 
Nun schleicht an Tag, 
Die Blümlein sich nun melden; 
Wie Schlänglein krumm 
Gehn lächelnd um 
Die Bächlein kühl in Waiden.7 

Der Frühling treibt neues Leben, neue Schönheit hervor. Erneut steht die 
Natur in Blüte, idyllisch befriedet, erfüllt von einem Hauch des Paradie- 
ses. Jenseits von Schuld und Sünde, von Fluch und Unerlöstheit bietet 
sich Natur so dar, wie sie aus der Hand des Schöpfers gekommen ist, im 
reinen Glanz ihrer Unschuld. Gerade die Zeit neuerwachenden Lebens 
ruft den Frühlingsmorgen der Schöpfung zurück. 

Wo nur man schaut, fast alle Welt 
Zur Freuden tut sich rüsten, 
Zum Scherzen alles ist gestellt, 
Schwebt alles fast in Lüsten; 
Nur ich allein, 
Ich leide Pein, 
Ohn End ich werd gequälet, 
Seit ich mit dir 
Und du mit mir, 
O Jesus, dich vermählet.8 

Die sich entfaltende Schönheit der Natur ist jedoch noch nicht die Erfül- 
lung selbst, sie erweckt erst die Sehnsucht. Im Angesicht des Grünens 
und Blühens wird das Verlangen des Menschen übermächtig nach seeli- 
scher Erneuerung in der Liebe Jesu. Spee entwertet die Natur dabei kei- 
neswegs zu kontrastierenden Antithesen, vielmehr ist das diesseitig 
Schöne die Quelle, aus der das jenseitig gerichtete Verlangen fließt. Ent- 
scheidend ist, daß solches Verlangen nicht aus der Negation des Diesseits 
hervorbricht, sondern aus dessen qualitativer Steigerung. Daher kann 
Spee in den Bildern der sinnenhaft geschauten Natur sprechen, weil der 
Schöpfer im natürlichen Sein seine Spuren hinterlassen hat. Wer in der 
Sprache der geschaffenen Natur redet, der meint nicht nur die Erschei- 

Ebd. 35. 
Ebd. 35. 



Winfried Freund 256 

nung, sondern gestaltet zugleich eine Ahnung ihres in Gott gründenden 
Wesens. 

Ja wiltu sehn 
All Pein und Peen 
Im Augenblick vergangen, 
Mein Augen beid 
Nur führ zur Weid 
Auf dein so schöne Wangen.9 

In Anspielung auf die heidnische wie biblische Hirtenmetapher erschei- 
nen die Augen wie zwei Schafe, die auf den Wangen Jesu weiden möch- 
ten. Das Hirtenidyll verweist als konkreter Vorschein auf die ersehnte 
jenseitige Liebesgemeinschaft. Die Spuren des Schöpfers im Diesseits, 
faßbar in Bildern und Situationen, sind wie Liebespfänder, die für die 
Treue und Liebe des Geliebten bürgen, ohne seine Gegenwart selbst er- 
setzen zu können. Wie jedes Liebespfand im Augenblick der wirklichen 
Erfüllung seinen Wert verliert und überflüssig wird, so sind die Natur, die 
ganze Schöpfung nur Erinnerung und Trost, deren der Mensch bei der 
letztendlichen Vereinigung mit Gott nicht länger bedarf. 

In manchen Gedichten scheint in der bedingungslosen Hingabe an die 
überreich sich verströmende Natur die Erfüllung bereits ganz nah zu sein, 
sich beinahe konkret zu vollziehen. 

Die reine Sonn zu Morgen, 
In sanften Haaren bloß, 
Den Brand noch trug verborgen 
In ihrem Purpurschoß, 
Da gab ich mich zu Felde, 
Laut riefe meinem Schatz, 
Der über Gold und Gelde 
Bei mir gefunden Platz. 

Auf grüner Heid und Matten 
Bei krausem Lorbeerbaum 
Ich spreitet mich in Schatten, 
Sank ab in süßen Traum. 
Bald wieder ich erwachet, 
Mein Jesum fände da, 
So lieb und freundlich lachet, 
Zu mir trat aller nah. 

9 Ebd. 36. 



Diesseits und Jenseits 257 

Er gleich zu mir tat zielen 
Mit reinem Augenblitz; 
Auf mich mit Haufen fielen 
Die Strahlen voller Hitz. 
Die Pfeil da kamen loffen 
Von seinen Äuglein teur, 
So mir das Herz getroffen 
Mit bittersüßem Feur. 

Von seinem gläser Bogen 
Zu mir mit süßem Schein 
Die süße Flämmlein flogen 
Aus beiden Fensterlein. 
O weh, wann ich der Stunden, 
Wann ich der Zeit gedenk, 
Aus frisch genetzter Wunden 
Ich Herz und Wangen tränk.10 

Wieder ist es eine Zeit des Aufbruchs, ein Schöpfungsmorgen. In zärtlich 
erotischer Sprache erscheint die Sonne in ihrer reinen entblößten Gestalt, 
umhüllt von sanften Strahlenhaaren, in der Verheißung ihres noch ver- 
borgenen glühenden Schoßes. Liebesselig breitet sich der Mensch im 
Schatten aus, ganz anima, bereit, das niederflutende Licht und die aus- 
strömende Wärme zu empfangen. 

In franziskanischer Innigkeit, im Stil des hochpoetischen •Sonnenge- 
sangs", des •cantico delle creature", tritt Jesus selbst an die Stelle der 
Sonne. Freundlich lachend wie der Sonnenschein begegnet er dem lie- 
benden und geliebten Menschen. Blitze und Strahlen brechen aus seinen 
Augen, in denen Mensch und Gott wie in einem Liebesakt miteinander 
verschmelzen. Die Kreatur, aus süßen Träumen erwacht, fühlt sich von 
der Wirklichkeit glühender Liebe umhüllt, mit der Jesus um den Men- 
schen wirbt. Die Strahlen aus seinen Sonnenaugen treffen die anima Chri- 
stiana wie die Pfeile des Liebesgotts, süße Wunden schlagend und auf 
ewig verbindend. Die nahtlos ineinander übergehenden Assoziationen 
von Sonne, Jesus und Amor/Cupido, vermittelt jeweils über die Sonnen- 
strahlen, steigern die analogia entis zur Identifikation von Abbild und 
Urbild, von Erscheinung und Wesen. Im Innewerden der menschlich- 
göttlichen Liebe schwindet alles Trennende, wird das Sinnenhafte iden- 
tisch mit dem göttlichen Sinn, verwandelt sich das mittelbar Geschaffene 
in die Unmittelbarkeit göttlicher Gegenwart. 

10 Ebd. 36 f. 



Winfried Freund 258 

In solcher Identifikation von Medium und Botschaft, von der Schöp- 
fung mit dem Schöpfer selbst, erreicht Spee eine letzte unüberbietbare 
Aufgipfelung seiner geistlichen Liebesdichtung. Die Poesie kehrt zurück 
zu dem, was sie ursprünglich gewesen ist, zu einer •verborgenen Theolo- 
gie", wie es Martin Opitz in seinem •Buch von der Deutschen Poeterey" 
sagt. Kern der verborgenen Theologie bei Spee ist die unio mystica, die 
mystische Vereinigung mit der Gottheit. Sie ist das Ziel der poetischen 
Darbietung, die über die analogia entis und die comparatio schließlich in 
der identifizierenden Einfühlung erreicht wird. Anschaulich gewinnt der 
barocke Stilwille der pathetischen Aufgipfelung Gestalt. Im Pathos des 
Todes bei Gryphius wie im Pathos der Liebe bei Spee pulsiert die gleiche 
Leidenschaft einer Epoche, die den Menschen und die Welt, Mikrokos- 
mos und Makrokosmos in dynamisch flutender Bewegung erlebt. 

Für Spee ist alles Geschaffene aufgehoben im Zyklus von Immanenz 
und Transzendenz. Für die Dauer der Schöpfung schwingt das Jenseits 
im Diesseits, um den Mittelpunkt des Schöpfers schlingt sich der Schöp- 
fungskreis. In einem der schönsten Hirtenlieder klingt im Wechselge- 
spräch zweier Hirten dieser Zyklus an. 

Der Hirt Damon. O schöner Mond, du bester Hirt 
Auf blau gefärbten Weiden, 
Groß Vorteil dir da widerfihrt, 
Doch will dich nit beneiden; 
Nur sing und kling dem Schöpfer dein, 
Dem Schöpfer hoch gepriesen, 
Der dir so frei geräumet ein 
So weit geründte Wiesen. 

Der Hirt Haiton. O schöner Mond, du bester Hirt 
Bei deinen besten Schafen, 
Bei deinen Sternen wohlgeziert, 
Wann Tier und Menschen schlafen, 
Auch ich will dir nit neidig sein 
Noch tragen dir den Grollen, 
Wann schon die Stern und Schäflein dein 
Seind voll der gülden Wollen. 

Der Hirt Damon. Nur lobe nur den Schöpfer dein, 
Der dir ist wohlgewogen 
Und dir die gülden Lämmerlein 
Er selbst hat auferzogen. 



Diesseits und Jenseits 259 

Sie nie noch keine Mütterlein 
Noch keine Brüst gesogen, 
Der Schöpfer nur, nur er allein, 
Er selbst hats auferzogen. 

Der Hirt Haiton.    Die Morgenrot schon wachet gar, 
Will schon die Nacht verleiten; 
Schon flechtets ihre Purpurhaar 
Und will den Tag bereiten. 
Uns laßt noch preisen alle Zeit 
Den Schöpfer groß von Machten, 
Laßt feiren ihm in Fröhlichkeit 
Zu Morgen wie zu Nachten.11 

Die Nacht hat nichts Bedrohliches, sie ist nicht die Nacht der Sünde- 
nangst und des Todes, sie zeigt vielmehr ein betont idyllisches Gesicht. 
Der Mond als guter Hirt, die Sterne als die Schafe verweisen auf Jesus, 
den pastor bonus, den Seelenhirten. In jedem Stern leuchtet eine Seele in 
der Obhut des göttlichen Schäfers. Verheißungsvoll deuten die Lichter 
am Himmel auf die Erlösung des Menschen voraus und nehmen der 
Nacht, dem Dunkel, in das der Mensch an seinem Lebensabend eingeht, 
jeden Schrecken. 

In barocker Emblematisierung enthüllt sich die tiefere Bedeutung des 
Angeschauten, vertieft die poetische Deutung das Bild zum Sinnbild. 
Ikon und Subskription, Bild und Wort bilden, im Gedicht vereint, Verge- 
wisserungen des Glaubens. Am Ende kehrt das Gespräch zu einer Zeit 
des Aufbruchs zurück, zur Morgenröte, die den neuen Tag ankündigt. 
Doch auch hier lenkt die bildhafte Vorstellung den Blick in die Tiefe. Die 
Morgenröte enthüllt sich als Sinnbild der verheißenen Auferstehung, in 
deren Licht die Sternenseelen aufgehen werden. In mystischer Vision 
wird das Sinnenhafte wiederum durchsichtig für den Sinn, gehen im Bild 
die Geheimnisse des Glaubens auf. Der Übergang von der Nacht zum 
Tag, der den Gesprächsverlauf bestimmt, spiegelt den Erlösungsweg des 
Menschen, sein Sterben und sein Auferstehn. Ob in den Zyklen der Jah- 
res- oder Tageszeiten, überall sind die Signale der Erneuerung verborgen, 
überall ist die geheime Schöpferkraft wirksam, die die ewige Fortdauer 
des Lebens jenseits von Verfall und Tod garantiert. Am Ende steht die 
Morgenröte, das erneut aufgehende Paradies, beschworen mit suggesti- 
ver Sprach- und Gefühlskraft. 

Ebd. 42 f. 



Winfried Freund 260 

Barock ist eine Epoche der Leidenschaften und Affekte, der Heftigkeit 
wie der Innigkeit der Gefühle. Auf der Lebensbühne artikuliert der poeti- 
sche Solist wie der Sänger in der Oper in plakativen Gebärden seine Äng- 
ste und Sehnsüchte, seine Trauer wie seine Freude, seine Todesklagen und 
seinen Liebesjubel. Barock ist das sanguinische Zeitalter des Zutodebe- 
trübtseins und des Himmelhochjauchzens. Alles wird Ausdruck, Zur- 
schaustellung dynamischer Emotionalität. Der Tod ist kein Tabu, sondern 
radikale Erschütterung, der man sich schonungslos aussetzt, Liebe, nicht 
flüchtige Lust, sondern aufwühlende Leidenschaft und bedingungslose 
Hingabe. Ein bis zum Äußersten gesteigertes Lebensgefühl bewegt die 
Epoche, in der man Sterben und Lieben, Verzweifeln und Hoffen in Szene 
setzt und durchlebt, in der man sich weinend und lachend, wehklagend 
und jubelnd, stets im Fortissimo, der Ambivalenz des Daseins öffnet. 

Das Barock schließt das Schlesische wie das Rheinische, das Protestan- 
tische wie das Katholische ein, Barock sind Andreas Gryphius und Fried- 
rich von Spee. Barock ist das memento mori und das carpe diem, Todes- 
trauer und Lebensfreude, der horror vacui, das Grauen vor der Leere, 
und die spes fidei, die Zuversicht des Glaubens, Daseinsangst und Zu- 
kunftshoffnung, Barock ist das Leiden an der vanitas, der Hinfälligkeit 
der Welt, und das Innewerden der Sphärenklänge, der harmonices 
mundi, der Schönheit der Schöpfung: 

Ihr Völker viel auf Erden, 
Ihr Menschen alle gar, 
Frisch, fröhlich in Gebärden 
Vor ihm euch stellet dar; 
Ihm danket seiner Gaben, 
Der Vöglein wunderfein, 
Des Wachs der Honigwaben, 
So wundersüß und rein. 

Steigt auf und steigt hinunder 
In allen Werken sein, 
Ruft überall: wie wunder 
Muß er doch selber sein! 
Ruft überall: wie wunder 
Seind alle Wunder sein! 
Wie wunder und wie wunder 
Muß er dann selber sein!12 

F. von Spee, Trutz-Nachtigall. Hrsg. von G. Balke, Leipzig 1879, 151 f. 




