
Eine theologische Meditation 
über Himmel und Hölle 
Medard Kehl SJ, Frankfurt am Main 

Beim letzten Katholikentag in Berlin kam der •Himmel", ein weithin verges- 
senes oder verdrängtes Thema unserer Verkündigung, wieder einmal aus- 
giebig zur Sprache.1 Und zwar meistens - nach dem Vorbild des Vater- 
unser - in Verbindung mit der Erde. Nur ein •geerdeter Himmel" (W. 
Willms), d.h. ein Himmel, der mit unseren irdischen Erfahrungen, mit 
unserem Lachen und unserem Weinen hier zu vermitteln ist, hat heute 
Chance, ein Echo der Hoffnung in unseren Herzen wachzurufen. Nun ist 
mir allerdings eine ganz andere Themenkombination vorgegeben wor- 
den: Nicht Himmel und Erde, sondern •Himmel und Hölle". 

Zugegeben: Es klingt ziemlich altmodisch, dieses Thema. Was soll man 
sich den Kopf über •Himmel und Hölle" zerbrechen, statt seine ganze 
Phantasie dafür einzusetzen, daß das Leben hier auf unserer Erde nicht 
für noch mehr Menschen, Tiere und Pflanzen zur Hölle wird? Das 
stimmt! Aber ich denke, das eine schließt das andere nicht aus: Wer das 
letzte Ziel der Hoffnung für unsere Erde aus dem Sinn verliert, steht in 
Gefahr, auch bald keinen Sinn mehr im Einsatz für das Leben hierzu se- 
hen. Und außerdem steckt unser Thema voller Fragen, die - gerade heute 
- den Nerv unseres Glaubens treffen. 

•Himmel und Hölle": keine gleichrangige Alternative 

Es fängt bereits mit der Themenstellung selbst an: Legt diese Verbindung 
durch das kleine, harmlose Wörtchen •und" nicht die völlig verkehrte 
Vorstellung nah, als ob •Himmel und Hölle" eine grundsätzlich gleich- 
rangige Alternative des menschlichen Endschicksals wären? Also nach 
dem Schema: Für die einen, die •Guten", steht der Himmel als ewige, be- 
seligende Gemeinschaft mit Gott bereit, für die anderen, die •Bösen", die 
Hölle als endgültiges, schmerzvolles Getrenntsein von Gott und den 
Menschen. Zum Glück verhält es sich nicht so simpel mit diesen beiden 
Zukunftsperspektiven der christlichen Hoffnung. Darin könnte vielleicht 
die erste Verstehensstufebei der Annäherung an unser Thema bestehen: 

Vgl. meinen Vortrag am 24. 5. 1990 auf dem Katholikentag in Berlin. 



Medard Kehl 262 

Für alle Menschen gibt es nur eine letzte Zielbestimmung; und zwar so- 
wohl von Gottes Heilswillen her, der alle Geschöpfe umfaßt, wie auch 
von unserer menschlichen Natur her, die sich zutiefst nach Leben und Er- 
füllung sehnt: nämlich den Himmel als endgültiges Ankommen aller 
noch so verworrenen Lebenswege im Leben Gottes. Allein dazu, zu ei- 
nem ganz und gar versöhnten Leben sind wir von Gott geschaffen und be- 
rufen -jeder, ohne Ausnahme. Und da sind wir auch in unserem Glauben 
gewiß, daß durch Christus schon sehr viele Menschen, eben die Gemein- 
schaft der großen und kleinen, bekannten und unbekannten Heiligen an 
diesem guten Ziel angekommen sind und immer wieder ankommen. 

Die •Hölle" dagegen steht in unserem Glauben auf einer ganz anderen 
Stufe: Sie hat keinen eigenen Inhalt oder Sinn, den Gott alternativ zum 
Himmel daneben stellen würde. Nein, sie ist nichts anderes als das 
schuldhafte Verfehlen dieses guten Ziels, das endgültige Nein und Sich- 
Abschließen gegen alle Lockrufe der Liebe Gottes und gegen die innerste 
Grundrichtung unseres Daseins; eine reine Anti-haltung, und deswegen 
im Grunde das viel •schwerer" Durchzuhaltende: eben nur im totalen 
Widerspruch zu uns selbst und zu Gottes versöhnender Liebe.2 

Deswegen haben wir auch im Glauben keinerlei Gewißheit, ob über- 
haupt jemals ein Mensch aus eigener Schuld sein Lebensziel so völlig ver- 
fehlt hat oder verfehlen wird, daß er sich selbst zur Hölle wird. Von kei- 
nem Menschen hat die Kirche das jemals gesagt, und sie darf es auch 
nicht. 

Sicher, angesichts der schrecklichen Grausamkeiten und Bosheiten, zu 
denen Menschen fähig sind, wo wir nur sprachlos erschauern können vor 
der Abgründigkeit des menschlichen Herzens (•wie können Menschen 
nur so böse sein?"), da mag es uns oft sehr wahrscheinlich vorkommen, 
daß es doch so etwas wie ein totales Abschotten gegen jede menschlich- 
göttliche Regung von Liebe, ein endgültiges Sich-Eingraben in die eigene 
Bosheit geben kann. Wir müssen - von den möglichen Verirrungen der 
menschlichen Freiheit her - realistisch mit der Möglichkeit der Hölle 
rechnen, ohne sie jemandem in offener oder heimlicher Rachsucht zu 
wünschen. Wenn diese Möglichkeit eintreten sollte (was wir für nieman- 
den hoffen wollen!), bleibt sie aber dennoch für Gottes Liebe und für un- 
sere sich ihr verdankende Natur die absolut unerwünschte Abweichung 
von der Regel, und nicht das •Normale". Denn allen Geschöpfen ist •Le- 
ben in Fülle", •Himmel" verheißen, und nur wer sich ganz bewußt und 
freiwillig gegen  dieses  Geschenk sperrt, der schafft sich  selbst die 

2 Vgl. G. Greshake, Heil und Unheil? In: Ders., Gottes Heil - Glück des Menschen  Frei- 
burg 1984, 271 f. 



Himmel und Hölle 263 

•Hölle". Sie wird ihm keineswegs •von außen" und •von oben", etwa von 
seiten eines •strafenden" Gottes zugeteilt. Gott teilt nur sich selbst den 
Menschen mit; •Hölle" dagegen ist allein das radikale Nein des Men- 
schen gegenüber diesem Geschenk. 

Soweit zu unserem ersten Verstehensschritt. Danach klingt das Thema 
•Himmel und Hölle" schon ein wenig humaner als in vielen Höllenge- 
mälden oder Höllenpredigten vergangener Epochen, wo die Hölle meist 
als eine überbevölkerte jenseitige Folterkammer ausgemalt wurde, in der 
sehr wahrscheinlich die meisten Menschen (die •massa damnata") ein- 
mal enden würden. Sie sollten durch Angst vor diesem schrecklichen 
Ende zum Glauben und zum Einhalten der Gebote motiviert werden. 
Diese Zeiten sind glücklicherweise im allgemeinen vorbei. 

Und trotzdem: für viele unserer Zeitgenossen heute hat das Reden von 
•Hölle" überhaupt, auch nur als Möglichkeit unserer Freiheit, den Beige- 
schmack einer überholten, ja barbarischen Religiosität. Was soll das für 
eine ewige Seligkeit im Himmel sein, wenn zugleich davon einige Men- 
schen endgültig ausgeschlossen sein können? Haben da nicht die moder- 
nen esoterischen und naturmystischen Strömungen im Umfeld von New 
Age mehr an Hoffnung und Humanität zu bieten, wenn sie die Zukunft 
als eine große kosmische Harmonie verkünden, als eine Allversöhnung, 
wo alle destruktiven Kräfte •transformiert", verwandelt werden, und alle 
positiven Energien des (menschlichen, tierischen, pflanzlichen) Lebens, 
ja allen Seins überhaupt einmünden in den großen Strom des Lebens? 
Hebt nicht die gewaltige Lebenskraft der Natur allmählich selbst alles 
Böse auf und bringt so die ganze Schöpfung zu einer umfassenden Ver- 
söhnung in dem einen kosmischen Bewußtsein der universalen Vernetzung 
aller mit allem? Ist nicht endlich die Zeit der großen Scheidungen zwi- 
schen Gut und Böse, zwischen Himmel und Hölle, zwischen Gott und 
Welt, zwischen Mensch und Natur zu Ende? Warum hält das Christen- 
tum so zäh und so gegen alle Plausibilitäten unserer Zeit, die sich nach 
letzter Einheit und Harmonie sehnt, noch immer an dieser Möglichkeit 
der großen, endgültigen •Scheidung" zwischen Himmel und Hölle fest?3 

Die personale Grunderfahrung des Glaubens als Ursache einer doppelten 
Endperspektive 

Diese Frage führt uns zur zweiten Verstehensstufe unseres Deutungsver- 
suchs von •Himmel und Hölle". Die Möglichkeit eines doppelten Aus- 

Vgl. C. S. Lewis, Die große Scheidung. München 1966. 



Medard Kehl 264 

gangs unseres Lebens, sei es zum Heil oder zum Unheil hin, hängt ganz 
und gar an der personalen Grunderfahrung, von der der christliche Glaube 
lebt. Was heißt das? Nun, wenn mich einer fragt: •Was ist für Dich der 
schönste Wert Deines Lebens, wovon träumst Du, wofür lohnt es sich zu 
leben und seine ganze Lebenskraft einzusetzen?", dann kann ich nur aus 
voller Überzeugung sagen: es ist die Erfahrung, ganz spontan und frei ge- 
liebt zu werden, ohne daß ich viel dafür kann oder leiste oder mir verdient 
habe, einfach so, wie ich bin und weil ich so bin. In meiner Familie und in 
meinem Orden, in der Kinder- und Jugendseelsorge, bei den Behinderten 
in der Arche, besonders auch in manchen Freundschaften, die mich 
schon über Jahrzehnte begleiten, bekomme ich immer wieder solche Er- 
lebnisse spontaner und treuer Zuneigung geschenkt. Davon lebe ich; sie 
sind es, die in mir die Gewißheit des Glaubens vertiefen, daß in allen Din- 
gen unserer Welt nicht nur (wie New Age meint) ein großer, überpersona- 
ler Lebens- und Energiestrom pulsiert, in den ich mich einfach hineinzu- 
begeben brauche, um von ihm, von der Kraft der Natur selbst zu einem 
versöhnten, harmonischen Leben gebracht zu werden. Nein, die im Erle- 
ben von unverdienter Freundschaft geübten Augen des Glaubens können 
noch eine Dimension tiefer sehen; nämlich daß in allen Dingen und über 
allen Dingen ein Du lebt. Natürlich nicht so wie ein menschliches Ich 
oder Du; eher wie eine Kraft unendlicher Sympathie, die sich der ganzen 
Schöpfung frei, von sich aus bejahend zu-neigt und deswegen alles Leben 
und Sein so unendlich kostbar, liebenswert sein läßt. Diese Sympathie ist 
es letztlich, die wir in den vielen Formen unserer Sehnsucht nach Glück, 
nach Zärtlichkeit, nach Geborgenheit, nach Leben und Sinn als innerste 
Essenz von all dem anzielen, ob wir darum wissen oder nicht. Wir nennen 
diese sich allem zuwendende Sympathie, diese alles Sein bejahende Liebe 
•Gott". 

Und an ihr liegt es, genauer: an unserer Beziehung zu ihr, daß unser Le- 
ben - hier auf Erden und nach dem Tod - zum •Himmel" oder zur 
•Hölle" werden kann. Denn was meinen wir mit •Himmel" anderes als 
die angenommene, in unser Leben zutiefst hineingelassene, es gleichsam 
imprägnierende und alles Zerrissene wieder versöhnende Sympathie 
Gottes? Und was ist •Hölle" anderes als ein Leben im eigensinnig festge- 
haltenen Ausschlagen dieser Liebe? 

Aber - möchte man zurückfragen - kann die Liebe Gottes denn dieses 
eigen- und unsinnige Nein eines Menschen nicht verhindern oder aufhe- 
ben? Nun, Liebe bringt nur da etwas zum Blühen, wo sie auf Gegenliebe 
stößt, wo ihr einladendes Locken und Werben auf ein offenes Herz trifft. 
Wo man sich ihr verschließt, kann sie das Verwelken und Vertrocknen 
nicht verhindern; da stößt sie an ihre selbstgesetzten Grenzen, auch die 



Himmel und Hölle 265 

Liebe Gottes! Denn auch sie überwältigt die Freiheit des anderen nicht. 
Liebe setzt sich niemals - auch nicht im Tod - souverän über das Nein 
des anderen hinweg. Sie schmelzt nicht das Eis der Selbstbehauptung ein- 
fach wie die Frühjahrssonne weg. Nein, die Sympathie Gottes bleibt auch 
dann, wenn sie sich im Tod jedes Menschen als tiefster Grund und Wert 
aller Wirklichkeit ganz offen zeigt, das, was sie hier auf Erden schon war: 
die Einladung zur Freundschaft mit ihr und der ganzen Schöpfung; eine 
Einladung, die sich bis zum letzten demütig dem Ja oder Nein des Ge- 
schöpfes aussetzt. Weil es diese freiheitsbewahrende, diese •unendlich 
verhaltene" (R. Schutz) Liebe auf dem Grund aller Dinge und Gescheh- 
nisse gibt, darum gibt es keine Vorweg-Garantie für eine allumgreifende 
Harmonie beim Finale der Weltgeschichte. Im Gegenteil: sie ist gerade 
der Grund dafür, daß am Ende zumindest auch die Möglichkeit zum 
freien Nein, zur •Hölle", zum negativen Ausgang einer Lebensgeschichte 
bleibt. Denn jede, auch Gottes Liebe freut sich im tiefsten nur an einer 
Gegenliebe, die frei geschenkt wird; die nicht irgendwie naturwüchsig, 
ohne daß es überhaupt anders ginge, im allgemeinen Lebensstrom zu ihr 
zurückströmt oder von ihr selbst unwiderstehlich zu ihr zurückgelenkt 
würde. Wegen dieser wunderbaren Freiheit der spontanen Liebe nimmt 
Gott auch ein mögliches Nein in Kauf. 

Und diese Möglichkeit können auch noch so viele, meinetwegen Tau- 
sende von •Wiedergeburten" nicht aus dem Weg schaffen, was heute 
viele glauben. Solange es Freiheit hier auf der Erde gibt, bleibt ihr auch 
die Möglichkeit zum Nein; das gehört zum Wesen endlicher Freiheit, die 
sich dann auch nicht einfach •mit der Zeit" (und mag sie noch so lang 
dauern) darüberhinaus •entwickeln" kann. Deswegen bringt die Wieder- 
geburtslehre auch beim Thema •Hölle" nichts Hoffnungsvolleres für den, 
der an eine personale Liebe Gottes und an ihr Werben um das freie 
menschliche Ja glaubt. 

Das klingt vielleicht alles recht abstrakt. Ich möchte es darum ein we- 
nig veranschaulichen durch zwei Beispiele, die in der Sprache der Dich- 
ter das Gemeinte viel treffender und anziehender wiedergeben können. 
Zunächst ein Abschnitt aus einem Gedicht von Marie-Luise Kaschnitz; 
sie kleidet ihre Hoffnung auf den Himmel in die Sprache der Liebenden: 

Glauben Sie, fragte man mich, 
An ein Leben nach dem Tode 
Und ich antwortete: ja 
Aber dann wußte ich 

Keine Auskunft zu geben 



Medard Kehl 266 

Wie das aussehen sollte 
Wie ich selber 
Aussehen sollte 
Dort 

Ich wußte nur eines 
Keine Hierarchie 
Von Heiligen auf goldnen Stühlen sitzend 
Kein Niedersturz 
Verdammter Seelen 
Nur 

Nur Liebe freigewordne 
Niemals aufgezehrte 
Mich überflutend 

Kein Schutzmantel starr aus Gold 
Mit Edelsteinen besetzt 
Ein spinnwebenleichtes Gewand 
Ein Hauch 

Mir um die Schultern 
Liebkosung schöne Bewegung 
Wie einst von tyrrhenischen Wellen 
Wie von Worten, die hin und her 
Wortfetzen 
Komm du komm... 

Mehr also, fragen die Frager 
Erwarten Sie nicht nach dem Tode? 
Und ich antworte 
Weniger nicht. 

Das ist •Himmel": das freie Einstimmen und Mitspielen in dem uner- 
schöpflichen Spiel der Sympathie Gottes zu all ihren Geschöpfen. 

Das Kontrastbeispiel dazu für die Hölle stammt von dem anglikani- 
schen Schriftsteller C. S. Lewis. In einer fiktiven Traumdichtung •Die 
große Scheidung" läßt er einer Gruppe eigentlich ganz normaler Men- 
schen aus einem Zustand der •Vorhölle" zu den hellen, freundlichen Ein- 
gangsgefilden des Himmels kommen. Dort werden sie von bereits vollen- 



Himmel und Hölle 267 

deten, im Himmel lebenden Menschen in Empfang genommen, die sie 
von ihrem Leben her kannten und die sie gleichsam einstimmen sollen 
auf den entscheidenden Übergang zum Himmel. Die Gespräche zwi- 
schen den Abholenden und den Neuankömmlingen beleuchten sehr rea- 
listisch die Abgründe der menschlichen Verstocktheit, wodurch mir per- 
sönlich die Möglichkeit des Nein selbst angesichts des Himmels, ange- 
sichts der einladenden Liebe Gottes sehr plastisch aufgegangen ist. Ich 
möchte eines dieser Gespräche verkürzt wiedergeben. Da kommt ein 
Mann in dieses Vorfeld des Himmels, der sich auf Erden in seinem Be- 
trieb abgerackert hat, und er wird jetzt zu seiner unangenehmen Überra- 
schung abgeholt von einem seiner früheren Angstellten, der wegen Mor- 
des an einem anderen Mitarbeiter lange im Gefängnis daß. Daß dieser 
Mann, den er zeitlebens verachtet hat, Vergebung gefunden hat und jetzt 
hier ist, das geht ihm offenbar nicht in den Kopf. 

•Nun sieh mich mal an", sagte der Mann und schlug sich auf die 
Brust, •ich bin als ein aufrechter Mann durchs Leben gegangen. Ich 
behaupte nicht, daß ich ein frommer Mann war oder daß ich keine 
Fehler hatte - durchaus nicht. Aber ich habe mein Bestes getan all 
mein Leben lang, verstanden? Ich habe mein Bestes getan für jeder- 
mann, so einer war ich. Ich habe nichts haben wollen, was mir nicht 
von Rechts wegen gehörte. Wenn ich was trinken wollte, habe ich 
dafür bezahlt, und wenn ich meinen Lohn nahm, habe ich dafür ge- 
arbeitet, verstanden? So einer war ich, und meinetwegen kann das 
jeder hören... 

Und ich muß mein Recht haben, gerade wie du, verstanden?" • O 
nein, so schlimm steht es nicht. Hätte ich bekommen, was mein 
Recht ist, wäre ich nicht hier. Und auch du wirst nicht dein Recht 
bekommen, keine Sorge, sondern etwas viel Besseres." 

•Ja, das sage ich doch gerade. Mein Recht habe ich nicht bekom- 
men. Immer habe ich mein Bestes getan, und nichts Unrechtes habe 
ich mir zuschulden kommen lassen. Ich habe nicht um irgend je- 
mandes kreuzverdammte Barmherzigkeit gebeten." 

•Dann tu es. Tu's sogleich. Bitte um die zum Kreuz verdammte 
Barmherzigkeit. Alles kann hier durch Bitten erlangt werden, nichts 
durch Kauf." 

•Nun schön, das mag ja alles für dich das Wahre sein. Wenn die 
es für richtig halten, einen dreckigen Mörder hereinzulassen, bloß 
weil er im letzten Augenblick ein Jammermaul gezogen hat, das ist 
ihre Sache. Aber ich habe nicht die Absicht, dir Gesellschaft zu lei- 
sten, verstanden? Warum auch? Ich will keine Barmherzigkeit. Ich 



Medard Kehl 268 

bin ein anständiger Mann, und hätte ich mein Recht bekommen, 
dann wäre ich längst hier."4 

•Ich will keine Barmherzigkeit, ich will mein Recht!" Ist uns diese 
Grundhaltung wirklich so fremd? Können wir es ertragen, den tiefsten 
Wert unserer Person und unseres Lebens uns schenken zu lassen? Am 
Ende, wenn wir uns redlich abgemüht haben, dennoch zu sagen: •Ich 
steh vor Dir mit leeren Händen, Herr... füll Du sie mir mit Leben und 
Heil!" Gibt nicht die alte Redensart doch unsere tiefste Überzeugung 
wieder: •Der Himmel will verdient sein!" Solange wir die nicht aufgeben, 
solange wir nicht restlos von der Barmherzigkeit Gottes zu leben bereit 
sind, von der Barmherzigkeit, die seine Art der Gerechtigkeit gegenüber 
uns armseligen Sündern ist (und nicht die von uns ausgedachte Gerech- 
tigkeit!), solange wollen und können wir nicht in den Himmel Gottes. Ist 
es völlig undenkbar, daß einer auch im Tod und danach an dieser Einstel- 
lung festhält, zumal ihm auch dann Gottes Liebe nicht anders als reine 
Barmherzigkeit begegnet? Ich möchte es nicht hoffen, aber ausschließen 
kann ich es auch nicht. 

Der Himmel des Gekreuzigten 

Das Bohren und Zweifeln geht aber bei diesen Fragen um •Himmel und 
Hölle" sicher noch weiter; es kommt sowieso nie an ein Ende. Trotzdem 
wollen wir noch eine dritte Verstehensstufe erklimmen. Von Augustinus 
stammt das schöne Wort: •Wo Liebe sich freut, da ist ein Fest." Wir 
könnten auch etwas umformulieren: •Wo Liebe sich freut, da beginnt der 
Himmel." Nicht nur Liebe, sondern auch Freude, Freude an dem Spiel 
der Liebe Gottes und ihrer Geschöpfe gehört wesentlich zum Himmel, 
den wir erhoffen. 

Aber genau hier setzt das Fragen wieder ein: Wie kann echte Liebe sich 
freuen, wenn zugleich andere leiden?Die Frage geht in zwei Richtungen: 
einmal in Richtung der mit dem Himmel möglicherweise zugleich existie- 
renden Hölle: Können Menschen sich an der Liebe Gottes ungehindert 
freuen, wenn andere, denen sie vielleicht sehr verbunden waren und sind, 
davon nichts wissen wollen und sich so in ihr eigenes Unheil einschlie- 
ßen? Und die andere Richtung: Können Menschen den Himmel als 
Freude erfahren, wenn andere zugleich auf der Erdenoch so viel Leid, ge- 
rade auch unschuldiges, ungerechtfertigtes Leid ertragen müssen? 

4 A.a.O., 38 f. 



Himmel und Hölle 269 

Wir wollen uns der Antwort auf diese Fragen behutsam annähern. Bei 
der ersteren sehe ich weniger große Schwierigkeiten. Es ist ja schon hier 
in unserem irdischen Leben nicht unbedingt gut und ein Zeichen von 
Liebe, wenn jemand sich in seiner Lebensfreude beeinträchtigen läßt von 
Menschen, die aus teils bewußter, teils krankhafter Bosheit heraus diese 
Freude verderben wollen. Auf •Spielverderber" eingehen und sie ins 
Spiel einbeziehen wollen -ja! Aber nicht sich auf Dauer von ihnen die 
Freude am Spiel verderben lassen; das wäre falsches Mitleid; denn es 
gibt dem destruktiven Willen des Bösen einfach nach. 

Darin besteht ja gerade ein Grundzug des Bösen: andere mithineinzu- 
ziehen in seine Verneinung und Abkapselung; es möchte durch seine Ver- 
weigerung triumphieren über die Liebe und die Freude, denen sie ihre 
Grenzen zeigt: •Bei mir kommt ihr nicht an, ich bin stärker!" Das 
schmerzt natürlich die Liebe, auch die Liebe Gottes - um des anderen 
und seiner dummen Verhärtung willen. Aber doch nicht so, daß sie sich 
die Tyrannei des Bösen aufzwingen läßt, daß sie sich ihr Ja zum Leben 
und Lieben vermiesen läßt. Genau das gehört zum Widerstand, den wir 
hier und in Ewigkeit dem Bösen gegenüber leisten müssen: daß es nicht 
auf sublim-niederträchtige Weise doch über das Gute siegt. Liebe, die 
sich am Guten freut, ist nichts •Lasches"; sie hat ihre eigene Stärke, die 
sie dem Bösen entgegensetzen muß, um auch ihm seine Grenzen zu zei- 
gen: nämlich daß sein Nein, das niemand verhindern kann, dennoch das 
Fest der Freude nicht vergiften kann. Nicht das Nein, sondern das Ja 
bleibt das erste und letzte Wort über dieses Schöpfung. 

Ein gutes Beispiel dafür bieten gerade die Armen in den Ländern der 
sogenannten Dritten Welt. In allen Erzählungen von Freunden und Mit- 
brüdern, die sich dort längere Zeit aufhalten, wird immer wieder die für 
uns unbegreifliche Kraft der Armen bewundert, mit der sie sich in der 
jahrhundertelangen Geschichte der Unterdrückung und Ungerechtigkeit 
die Fähigkeit bewahrt haben, dennoch lachen und tanzen und ausgelas- 
sen feiern zu können. Das ist ihre Weise, dem grauenvollen Bösen, das ihr 
ganzes Leben ständig zu verschlingen droht, zu widerstehen und mitten 
in der sie umgebenden Hölle ein Gleichnis des Himmels zu setzen; eben 
jenes Himmels, dessen Freude in Ewigkeit nicht von der Macht des Bö- 
sen getrübt werden kann.5 

So weit so gut. Gegenüber der Bosheit mag dies durchaus möglich sein. 
Aber - das wäre die zweite Frage - wie sieht es mit dieser Freude des 
Himmels angesichts der unermeßlichen Leiden aus, denen hier auf der 

5 Vgl. A. Boesak, Schreibe dem Engel Südafrikas. Trost und Protest in der Apokalypse des 
Johannes. Stuttgart 1988, 64ff: •Die Freude der Unterdrückten." 



Medard Kehl 270 

Erde gleichzeitig so viele Geschöpfe schuldlos ausgesetzt sind? Wie mir 
einmal eine Mutter, kurz bevor sie an Krebs starb, sagte: •Wie soll ich 
mich im Himmel an Gottes Liebe freuen, solange mein schwerbehinder- 
tes Kind hier auf Erden noch so viel leiden muß?" Nun, hier müssen wir 
manche falschen Vorstellungen vom Himmel aufgeben. 

Im Grunde spielt bei vielen von uns, wenn wir das Wort •Himmel" hö- 
ren, eine tief heidnische Jenseitserwartung mit: Daß wir nach dem Tod 
aufgenommen werden in das selige, unbeschwert-weltvergessene Ely- 
sium der olympischen Götter, fernab von dem mühsamen und leidvollen 
Gewimmel auf der Erde. Aber das hat mit dem •Himmel" unseres Glau- 
bens herzlich wenig zu tun. Was wir mit •Himmel" meinen, ist nicht das 
Paradies der Selbstsüchtigen, die sich vor allem nach Belohnung und In- 
Ruhe-gelassen-Werden sehnen; es ist - nach dem Gedicht von M. L. 
Kaschnitz - das Spiel •freigewordner, niemals aufgezehrter Liebe". Und 
der •Spielführer", der dieses Spiel in Gang gesetzt hat und in Bewegung 
hält, ist doch kein anderer als Jesus Christus, der das ganze Leid der 
Schöpfung an sich herankommen, in sich eindringen ließ. In seiner Auf- 
erstehung aus dem Tod hat er dieses Leid, sein eigenes und das aller an- 
deren Mitgeschöpfe nicht einfach weggenommen, sondern m//genommen 
in das heilende, versöhnende Leben Gottes hinein. Der gekreuzigte und 
auferstandene Jesus ist unser •Himmel", er, die fleischgewordene Sym- 
pathie Gottes mit allen Leidenden dieser Welt. 

Dieser Himmel nimmt uns nicht den Schmerz einer mit dem Leid der 
Geschichte verbundenen Liebe hinweg. Weil es das Fest der Liebeist, das 
wir erhoffen, die •Hochzeit des Lammes", das in Ewigkeit die Wund- 
male, die Zeichen seiner Solidarität mit den Leidenden tragen wird, 
darum endet auch im Himmel nicht die Verwundbarkeit der Liebe und 
ihr Mitleiden am Leiden anderer. 

Also gibt es im Himmel doch auch Leiden? Ja, das Mit-Leiden der 
Liebe. Aber in einer Weise, daß die Freude der Liebe nicht getrübt wird. 
Wie ist das zu verstehen? Ich möchte es an einer biblischen Szene erläu- 
tern. Thomas, der Zweifler, will nach der Auferstehung Jesu seine Hände 
in die Wunden Jesu legen, um glauben zu können, daß er wirklich im Le- 
ben Gottes lebt. Warum dieser seltsame Wunsch? Warum nicht eine über- 
wältigende, alle Zweifel ausräumende Licht-Erscheinung? Darum, weil 
allein die in die Herrlichkeit Gottes mitgenommenen, von ihr •durch- 
strahlten" und in ihr versöhnten Wunden das neue Leben glaubwürdig 
machen. 

In dem alten Gebet •Seele Christi, heilige mich" heißt eine Bitte: •In 
deinen Wunden berge mich." Das ist für mich das treffendste Symbol des 
Himmels, den ich erhoffe und auf den ich mich freue: Geborgensein in 



Himmel und Hölle 271 

den Wunden des Auferstandenen; Versöhntsein mit dem ganzen Leid der 
Schöpfung, dem eigenen und dem der anderen. Und zwar deswegen ver- 
söhnt sein, weil wir im auferstandenen Jesus - jetzt vielleicht nur ah- 
nungsweise, einst aber unverborgen - wahrnehmen können, wie alles Le- 
ben und Leiden von der Sympathie Gottes, von dem grenzenlosen Mit- 
Leiden Gottes noch einmal unterfaßt und aufgefangen ist, wie darum 
alles ein Weg zum Heil sein kann. Das ungebrochene • Gott finden in allen 
Dingen", gerade auch in den Tränen und Schmerzen unserer Erde, das 
könnte der •Himmel" unserer Hoffnung sein.6 

Einen Vorgeschmack davon erlebe ich jedes Jahr, wenn wir mit 200 bis 
300 geistig und körperlich Behinderten und ihren Freunden drei Tage 
lang im Stil der •Arche" von Jean Vanier Pfingsten feiern. Da kommt so 
viel Leid und Elend zusammen, daß einem oft genug zum Heulen zumute 
ist. Aber zugleich kenne ich keine fröhlicheren Feste als dort, wenn die 
Behinderten, sogar mit ihren Rollstühlen, in das Tanzen und Spielen und 
Singen miteinstimmen und wir uns stundenlang einfach mit- und anein- 
ander freuen. Ja, es stimmt wirklich: •Wo Liebe sich freut, da ist ein 
Fest", da beginnt der Himmel, das Fest der Versöhnung mit dem Leid, in 
•freigewordner, niemals aufgezehrter Liebe". 

Vgl. M. Kehl, Eschatologie. Würzburg M988, 291 f. 




