Eine theologische Meditation
iiber Himmel und Holle

Medard Kehl SJ, Frankfurt am Main

Beim letzten Katholikentagin Berlin kam der ,,Himmel“, ein weithin verges-
senes oder verdriangtes Thema unserer Verkiindigung, wieder einmal aus-
giebig zur Sprache.! Und zwar meistens - nach dem Vorbild des Vater-
unser - in Verbindung mit der Erde. Nur ein ,,geerdeter Himmel* (W.
Willms), d.h. ein Himmel, der mit unseren irdischen Erfahrungen, mit
unserem Lachen und unserem Weinen hier zu vermitteln ist, hat heute
Chance, ein Echo der Hoffnung in unseren Herzen wachzurufen. Nun ist
mir allerdings eine ganz andere Themenkombination vorgegeben wor-
den: Nicht Himmel und Erde, sondern ,,Himmel und Holle®.

Zugegeben: Es klingt ziemlich altmodisch, dieses Thema. Was soll man
sich den Kopf iiber ,,Himmel und Holle* zerbrechen, statt seine ganze
Phantasie dafiir einzusetzen, dafl das Leben hier auf unserer Erde nicht
fiir noch mehr Menschen, Tiere und Pflanzen zur Hélle wird? Das
stimmt! Aber ich denke, das eine schlie3t das andere nicht aus: Wer das
letzte Ziel der Hoffnung fiir unsere Erde aus dem Sinn verliert, steht in
Gefahr, auch bald keinen Sinn mehr im Einsatz fiir das Leben Aier zu se-
hen. Und auBerdem steckt unser Thema voller Fragen, die - gerade heute
- den Nerv unseres Glaubens treffen.

~Himmel und Holle“: keine gleichrangige Alternative

Es fangt bereits mit der Themenstellung selbst an: Legt diese Verbindung
durch das kleine, harmlose Wortchen ,,und* nicht die véllig verkehrte
Vorstellung nah, als ob ,,Himmel und Hélle* eine grundsatzlich gleich-
rangige Alternative des menschlichen Endschicksals wiren? Also nach
dem Schema: Fiir die einen, die ,,Guten“, steht der Himmel als ewige, be-
seligende Gemeinschaft mit Gott bereit, fiir die anderen, die ,,Bésen®, die
Holle als endgiiltiges, schmerzvolles Getrenntsein von Gott und den
Menschen. Zum Gliick verhilt es sich nicht so simpel mit diesen beiden
Zukunftsperspektiven der christlichen Hoffnung. Darin kénnte vielleicht
die erste Verstehensstufe bei der Annédherung an unser Thema bestehen:

' Vgl. meinen Vortrag am 24. 5. 1990 auf dem Katholikentag in Berlin.



Medard Kehl 262

Fiir alle Menschen gibt es nur eine letzte Zielbestimmung; und zwar so-
wohl von Gottes Heilswillen her, der alle Geschopfe umfafBit, wie auch
von unserer menschlichen Natur her, die sich zutiefst nach Leben und Er-
fillung sehnt: namlich den Himmel als endgiiltiges Ankommen aller
noch so verworrenen Lebenswege im Leben Gottes. Allein dazu, zu ei-
nem ganz und gar verséhnten Leben sind wir von Gott geschaffen und be-
rufen - jeder, ohne Ausnahme. Und da sind wir auch in unserem Glauben
gewil}, dal durch Christus schon sehr viele Menschen, eben die Gemein-
schaft der groBen und kleinen, bekannten und unbekannten Heiligen an
diesem guten Ziel angekommen sind und immer wieder ankommen.

Die ,,Holle* dagegen steht in unserem Glauben auf einer ganz anderen
Stufe: Sie hat keinen eigenen Inhalt oder Sinn, den Gott alternativ zum
Himmel daneben stellen wiirde. Nein, sie ist nichts anderes als das
schuldhafte Verfehlen dieses guten Ziels, das endgiiltige Nein und Sich-
AbschlieBen gegen alle Lockrufe der Liebe Gottes und gegen die innerste
Grundrichtung unseres Daseins; eine reine Anti-haltung, und deswegen
im Grunde das viel ,,schwerer Durchzuhaltende: eben nur im totalen
Widerspruch zu uns selbst und zu Gottes verséhnender Liebe.2

Deswegen haben wir auch im Glauben keinerlei GewiBBheit, ob iiber-
haupt jemals ein Mensch aus eigener Schuld sein Lebensziel so vollig ver-
fehlt hat oder verfehlen wird, daB3 er sich selbst zur Hoélle wird. Von kei-
nem Menschen hat die Kirche das jemals gesagt, und sie darf es auch
nicht.

Sicher, angesichts der schrecklichen Grausamkeiten und Bosheiten, zu
denen Menschen fihig sind, wo wir nur sprachlos erschauern konnen vor
der Abgriindigkeit des menschlichen Herzens (,,wie kénnen Menschen
nur so bdse sein?*), da mag es uns oft sehr wahrscheinlich vorkommen,
daB3 es doch so etwas wie ein totales Abschotten gegen jede menschlich-
gottliche Regung von Liebe, ein endgiiltiges Sich-Eingraben in die eigene
Bosheit geben kann. Wir miissen — von den moglichen Verirrungen der
menschlichen Freiheit her - realistisch mit der Mdglichkeit der Holle
rechnen, ohne sie jemandem in offener oder heimlicher Rachsucht zu
wiinschen. Wenn diese Méglichkeit eintreten sollte (was wir fiir nieman-
den hoffen wollen!), bleibt sie aber dennoch fiir Gottes Liebe und fiir un-
sere sich ihr verdankende Natur die absolut unerwiinschte Abweichung
von der Regel, und nicht das ,,Normale“. Denn allen Geschépfen ist ,,Le-
ben in Fille®, ,,Himmel* verheiBlen, und nur wer sich ganz bewuf3t und
freiwillig gegen dieses Geschenk sperrt, der schafft sich selbst die

2 Vgl. G. Greshake, Heil und Unheil? In: Ders., Gottes Heil — Gliick des Menschen. Frei-
burg 1984, 271f.



Himmel und Hélle 263

,,Holle“. Sie wird ihm keineswegs ,,von aulen“ und ,,von oben*, etwa von
seiten eines ,,strafenden® Gottes zugeteilt. Gott teilt nur sich selbst den
Menschen mit; ,,Holle“ dagegen ist allein das radikale Nein des Men-
schen gegeniiber diesem Geschenk.

Soweit zu unserem ersten Verstehensschritt. Danach klingt das Thema
,,Himmel und Hélle“ schon ein wenig humaner als in vielen Hollenge-
milden oder Héllenpredigten vergangener Epochen, wo die Holle meist
als eine iiberbevdlkerte jenseitige Folterkammer ausgemalt wurde, in der
sehr wahrscheinlich die meisten Menschen (die ,,massa damnata®) ein-
mal enden wiirden. Sie soliten durch Angst vor diesem schrecklichen
Ende zum Glauben und zum Einhalten der Gebote motiviert werden.
Diese Zeiten sind gliicklicherweise im allgemeinen vorbei.

Und trotzdem: fiir viele unserer Zeitgenossen heute hat das Reden von
,,Holle“ iberhaupt, auch nur als Méglichkeit unserer Freiheit, den Beige-
schmack einer iiberholten, ja barbarischen Religiositit. Was soll das fir
eine ewige Seligkeit im Himmel sein, wenn zugleich davon einige Men-
schen endgiiltig ausgeschlossen sein konnen? Haben da nicht die moder-
nen esoterischen und naturmystischen Strémungen im Umfeld von New
Age mehr an Hoffnung und Humanitét zu bieten, wenn sie die Zukunft
als eine groBe kosmische Harmonie verkiinden, als eine Allverséhnung,
wo alle destruktiven Krifte ,transformiert*, verwandelt werden, und alle
positiven Energien des (menschlichen, tierischen, pflanzlichen) Lebens,
ja allen Seins iiberhaupt einmiinden in den groBlen Strom des Lebens?
Hebt nicht die gewaltige Lebenskraft der Natur allmdhlich selbst alles
Bose auf und bringt so die ganze Schépfung zu einer umfassenden Ver-
s6hnung in dem einen kosmischen Bewuftsein der universalen Vernetzung
aller mit allem? Ist nicht endlich die Zeit der groBlen Scheidungen zwi-
schen Gut und Bose, zwischen Himmel und Hélle, zwischen Gott und
Welt, zwischen Mensch und Natur zu Ende? Warum hélt das Christen-
tum so zdh und so gegen alle Plausibilitidten unserer Zeit, die sich nach
letzter Einheit und Harmonie sehnt, noch immer an dieser Mdoglichkeit
der groBen, endgiiltigen ,,.Scheidung” zwischen Himmel und Hélle fest??

Die personale Grunderfahrung des Glaubens als Ursache einer doppelten
Endperspektive

Diese Frage fiihrt uns zur zweiten Verstehensstufe unseres Deutungsver-
suchs von ,,Himmel und Holle*. Die Moglichkeit eines doppelten Aus-

3 Vgl. C. S. Lewis, Die grofie Scheidung. Miinchen 1966.



Medard Kehl 264

gangs unseres Lebens, sei es zum Heil oder zum Unbheil hin, hingt ganz
und gar an der personalen Grunderfahrung, von der der christliche Glaube
lebt. Was heillt das? Nun, wenn mich einer fragt: ,,Was ist fiir Dich der
schonste Wert Deines Lebens, wovon traumst Du, wofiir lohnt es sich zu
leben und seine ganze Lebenskraft einzusetzen?*, dann kann ich nur aus
voller Uberzeugung sagen: es ist die Erfahrung, ganz spontan und frei ge-
liebt zu werden, ohne dal ich viel dafiir kann oder leiste oder mir verdient
habe, einfach so, wie ich bin und weil ich so bin. In meiner Familie und in
meinem Orden, in der Kinder- und Jugendseelsorge, bei den Behinderten
in der Arche, besonders auch in manchen Freundschaften, die mich
schon iiber Jahrzehnte begleiten, bekomme ich immer wieder solche Er-
lebnisse spontaner und treuer Zuneigung geschenkt. Davon lebe ich; sie
sind es, die in mir die GewiBheit des Glaubens vertiefen, daB in allen Din-
gen unserer Welt nicht nur (wie New Age meint) ein groBer, iiberpersona-
ler Lebens- und Energiestrom pulsiert, in den ich mich einfach hineinzu-
begeben brauche, um von ihm, von der Kraft der Natur selbst zu einem
versdhnten, harmonischen Leben gebracht zu werden. Nein, die im Erle-
ben von unverdienter Freundschaft geiibten Augen des Glaubens kénnen
noch eine Dimension tiefer sehen; nimlich daB in allen Dingen und iber
allen Dingen ein Du lebt. Natiirlich nicht so wie ein menschliches Ich
oder Du; eher wie eine Kraft unendlicher Sympathie, die sich der ganzen
Schépfung frei, von sich aus bejahend zu-neigt und deswegen alles Leben
und Sein so unendlich kostbar, licbenswert sein 14Bt. Diese Sympathie ist
es letztlich, die wir in den vielen Formen unserer Sehnsucht nach Gliick,
nach Zirtlichkeit, nach Geborgenheit, nach Leben und Sinn als innerste
Essenz von all dem anzielen, ob wir darum wissen oder nicht. Wir nennen
diese sich allem zuwendende Sympathie, diese alles Sein bejahende Liebe
»Gott®.

Und an ihr liegt es, genauer: an unserer Beziehung zu ihr, dafl unser Le-
ben - hier auf Erden und nach dem Tod ~ zum ,Himmel* oder zur
»Holle* werden kann. Denn was meinen wir mit ,,Himmel* anderes als
die angenommene, in unser Leben zutiefst hineingelassene, es gleichsam
imprégnierende und alles Zerrissene wieder versdhnende Sympathie
Gottes? Und was ist ,,Holle* anderes als ein Leben im eigensinnig festge-
haltenen Ausschlagen dieser Liebe?

Aber - méchte man zuriickfragen — kann die Liebe Gottes denn dieses
eigen- und unsinnige Nein eines Menschen nicht verhindern oder aufhe-
ben? Nun, Liebe bringt nur da etwas zum Bliihen, wo sie auf Gegenliebe
stoBt, wo ihr einladendes Locken und Werben auf ein offenes Herz trifft.
Wo man sich thr verschlieBt, kann sie das Verwelken und Vertrocknen
nicht verhindern; da stoBt sie an ihre selbstgesetzten Grenzen, auch die



Himmel und Holle 265

Liebe Gottes! Denn auch sie iliberwiltigt die Freiheit des anderen nicht.
Liebe setzt sich niemals — auch nicht im Tod - souverdn iiber das Nein
des anderen hinweg. Sie schmelzt nicht das Eis der Selbstbehauptung ein-
fach wie die Frithjahrssonne weg. Nein, die Sympathie Gottes bleibt auch
dann, wenn sie sich im Tod jedes Menschen als tiefster Grund und Wert
aller Wirklichkeit ganz offen zeigt, das, was sie hier auf Erden schon war:
die Einladung zur Freundschaft mit ihr und der ganzen Schépfung; eine
Einladung, die sich bis zum letzten demiitig dem Ja oder Nein des Ge-
schopfes aussetzt. Weil es diese freiheitsbewahrende, diese ,,unendlich
verhaltene* (R. Schutz) Liebe auf dem Grund aller Dinge und Gescheh-
nisse gibt, darum gibt es keine Vorweg-Garantie fiir eine allumgreifende
Harmonie beim Finale der Weltgeschichte. Im Gegenteil: sie ist gerade
der Grund dafiir, daB am Ende zumindest auch die Mdéglichkeit zum
freien Nein, zur ,,Holle“, zum negativen Ausgang einer Lebensgeschichte
bleibt. Denn jede, auch Gottes Liebe freut sich im tiefsten nur an einer
Gegenliebe, die frei geschenkt wird; die nicht irgendwie naturwiichsig,
ohne daB es iiberhaupt anders ginge, im allgemeinen Lebensstrom zu ihr
zuriickstromt oder von ihr selbst unwiderstehlich zu ihr zuriickgelenkt
wiirde. Wegen dieser wunderbaren Freiheit der spontanen Liebe nimmt
Gott auch ein mogliches Nein in Kauf.

Und diese Moglichkeit kénnen auch noch so viele, meinetwegen Tau-
sende von ,,Wiedergeburten“ nicht aus dem Weg schaffen, was heute
viele glauben. Solange es Freiheit hier auf der Erde gibt, bleibt ihr auch
die Moglichkeit zum Nein; das geh6rt zum Wesen endlicher Freiheit, die
sich dann auch nicht einfach ,,mit der Zeit*“ (und mag sie noch so lang
dauern) dariiberhinaus ,,entwickeln* kann. Deswegen bringt die Wieder-
geburtslehre auch beim Thema ,,Holle” nichts Hoffnungsvolleres fiir den,
der an eine personale Liebe Gottes und an ihr Werben um das freie
menschliche Ja glaubt.

Das klingt vielleicht alles recht abstrakt. Ich mdchte es darum ein we-
nig veranschaulichen durch zwei Beispiele, die in der Sprache der Dich-
ter das Gemeinte viel treffender und anziehender wiedergeben kénnen.
Zunichst ein Abschnitt aus einem Gedicht von Marie-Luise Kaschnitz;
sie kleidet ihre Hoffnung auf den Himmel in die Sprache der Liebenden:

Glauben Sie, fragte man mich,
An ein Leben nach dem Tode
Und ich antwortete: ja

Aber dann wubte ich

Keine Auskunft zu geben



Medard Kehl 266

Wie das aussehen sollte
Wie ich selber
Aussehen sollte

Dort

Ich wuf3te nur eines

Keine Hierarchie

Von Heiligen auf goldnen Stiihlen sitzend
Kein Niedersturz

Verdammter Seelen

Nur

Nur Liebe freigewordne
Niemals aufgezehrte
Mich tiberflutend

Kein Schutzmantel starr aus Gold
Mit Edelsteinen besetzt

Ein spinnwebenleichtes Gewand
Ein Hauch

Mir um die Schultern

Liebkosung schone Bewegung

Wie einst von tyrrhenischen Wellen
Wie von Worten, die hin und her
Wortfetzen

Komm du komm ...

Mehr also, fragen die Frager
Erwarten Sie nicht nach dem Tode?
Und ich antworte

Weniger nicht.

Das ist ,,Himmel“: das freie Einstimmen und Mitspielen in dem uner-
schopflichen Spiel der Sympathie Gottes zu all ihren Geschépfen.

Das Kontrastbeispiel dazu fiir die Hélle stammt von dem anglikani-
schen Schriftsteller C. S. Lewis. In einer fiktiven Traumdichtung , Die
groBle Scheidung™ 1468t er einer Gruppe eigentlich ganz normaler Men-
schen aus einem Zustand der ,,Vorhélle* zu den hellen, freundlichen Ein-
gangsgefilden des Himmels kommen. Dort werden sie von bereits vollen-



Himmel und Hélle 267

deten, im Himmel lebenden Menschen in Empfang genommen, die sie
von ihrem Leben her kannten und die sie gleichsam einstimmen sollen
auf den entscheidenden Ubergang zum Himmel. Die Gespriche zwi-
schen den Abholenden und den Neuankémmlingen beleuchten sehr rea-
listisch die Abgriinde der menschlichen Verstocktheit, wodurch mir per-
sonlich die Moglichkeit des Nein selbst angesichts des Himmels, ange-
sichts der einladenden Liebe Gottes sehr plastisch aufgegangen ist. Ich
mochte eines dieser Gespriiche verkiirzt wiedergeben. Da kommt ein
Mann in dieses Vorfeld des Himmels, der sich auf Erden in seinem Be-
trieb abgerackert hat, und er wird jetzt zu seiner unangenehmen Uberra-
schung abgeholt von einem seiner fritheren Angstellten, der wegen Mor-
des an einem anderen Mitarbeiter lange im Gefédngnis daB3. Dal dieser
Mann, den er zeitlebens verachtet hat, Vergebung gefunden hat und jetzt
hier ist, das geht ihm offenbar nicht in den Kopf.

,,Nun sieh mich mal an“, sagte der Mann und schlug sich auf die
Brust, ,,ich bin als ein aufrechter Mann durchs Leben gegangen. Ich
behaupte nicht, daB ich ein frommer Mann war oder dal} ich keine
Fehler hatte — durchaus nicht. Aber ich habe mein Bestes getan all
mein Leben lang, verstanden? Ich habe mein Bestes getan fiir jeder-
mann, so einer war ich. Ich habe nichts haben wollen, was mir nicht
von Rechts wegen gehdrte. Wenn ich was trinken wollte, habe ich
dafiir bezahlt, und wenn ich meinen Lohn nahm, habe ich dafiir ge-
arbeitet, verstanden? So einer war ich, und meinetwegen kann das
jeder héren...

Und ich muB mein Recht haben, gerade wie du, verstanden?* ,, O
nein, so schlimm steht es nicht. Hiitte ich bekommen, was mein
Recht ist, wire ich nicht hier. Und auch du wirst nicht dein Recht
bekommen, keine Sorge, sondern etwas viel Besseres.*

,Ja, das sage ich doch gerade. Mein Recht habe ich nicht bekom-
men. Immer habe ich mein Bestes getan, und nichts Unrechtes habe
ich mir zuschulden kommen lassen. Ich habe nicht um irgend je-
mandes kreuzverdammte Barmherzigkeit gebeten.

,,Dann tu es. Tu’s sogleich. Bitte um die zum Kreuz verdammte
Barmherzigkeit. Alles kann hier durch Bitten erlangt werden, nichts
durch Kauf.“

,,Nun schén, das mag ja alles fiir dich das Wahre sein. Wenn die
es fir richtig halten, einen dreckigen Morder hereinzulassen, blo
weil er im letzten Augenblick ein Jammermaul gezogen hat, das ist
ihre Sache. Aber ich habe nicht die Absicht, dir Gesellschaft zu lei-
sten, verstanden? Warum auch? Ich will keine Barmherzigkeit. Ich



Medard Kehl 268

bin ein anstindiger Mann, und hitte ich mein Recht bekommen,
dann wire ich ldngst hier.“

»Ich will keine Barmherzigkeit, ich will mein Recht!* Ist uns diese
Grundhaltung wirklich so fremd? Kénnen wir es ertragen, den tiefsten
Wert unserer Person und unseres Lebens uns schenken zu lassen? Am
Ende, wenn wir uns redlich abgemiiht haben, dennoch zu sagen: ,Ich
steh vor Dir mit leeren Hdnden, Herr... fiill Du sie mir mit Leben und
Heil!* Gibt nicht die alte Redensart doch unsere tiefste Uberzeugung
wieder: ,,Der Himmel will verdient sein!* Solange wir die nicht aufgeben,
solange wir nicht restlos von der Barmherzigkeit Gottes zu leben bereit
sind, von der Barmherzigkeit, die seine Art der Gerechtigkeit gegeniiber
uns armseligen Siindern ist (und nicht die von uns ausgedachte Gerech-
tigkeit!), solange wollen und kénnen wir nicht in den Himmel Gottes. Ist
es vollig undenkbar, daB3 einer auch im Tod und danach an dieser Einstel-
lung festhélt, zumal ihm auch dann Gottes Liebe nicht anders als reine
Barmherzigkeit begegnet? Ich mochte es nicht hoffen, aber ausschlieBen
kann ich es auch nicht.

Der Himmel des Gekreuzigten

Das Bohren und Zweifeln geht aber bei diesen Fragen um ,,Himmel und
Holle* sicher noch weiter; es kommt sowieso nie an ein Ende. Trotzdem
wollen wir noch eine dritte Verstehensstufe erklimmen. Von Augustinus
stammt das schone Wort: ,Wo Liebe sich freut, da ist ein Fest.“ Wir
koénnten auch etwas umformulieren: ,,Wo Liebe sich freut, da beginnt der
Himmel.* Nicht nur Liebe, sondern auch Freude, Freude an dem Spiel
der Liebe Gottes und ihrer Geschopfe gehért wesentlich zum Himmel,
den wir erhoffen.

Aber genau hier setzt das Fragen wieder ein: Wie kann echte Liebe sich
freuen, wenn zugleich andere Jeiden? Die Frage geht in zwei Richtungen:
einmal in Richtung der mit dem Himmel méglicherweise zugleich existie-
renden Holle: Konnen Menschen sich an der Liebe Gottes ungehindert
freuen, wenn andere, denen sie vielleicht sehr verbunden waren und sind,
davon nichts wissen wollen und sich so in ihr eigenes Unbheil einschlie-
Ben? Und die andere Richtung: Kénnen Menschen den Himmel als
Freude erfahren, wenn andere zugleich auf der Erdenoch so viel Leid, ge-
rade auch unschuldiges, ungerechtfertigtes Leid ertragen miissen?

+ A0, 38f.



Himmel und Holle 269

Wir wollen uns der Antwort auf diese Fragen behutsam annidhern. Bei
der ersteren sehe ich weniger groBe Schwierigkeiten. Es ist ja schon hier
in unserem irdischen Leben nicht unbedingt gut und ein Zeichen von
Liebe, wenn jemand sich in seiner Lebensfreude beeintrichtigen 146t von
Menschen, die aus teils bewuBter, teils krankhafter Bosheit heraus diese
Freude verderben wollen. Auf , Spielverderber* eingehen und sie ins
Spiel einbeziehen wollen - ja! Aber nicht sich auf Dauer von ihnen die
Freude am Spiel verderben lassen; das wire falsches Mitleid; denn es
gibt dem destruktiven Willen des Bdsen einfach nach.

Darin besteht ja gerade ein Grundzug des Bgsen: andere mithineinzu-
ziehen in seine Verneinung und Abkapselung; es méchte durch seine Ver-
weigerung triumphieren iiber die Liebe und die Freude, denen sie ihre
Grenzen zeigt: ,,Bei mir kommt ihr nicht an, ich bin stirker!* Das
schmerzt natiirlich die Liebe, auch die Liebe Gottes — um des anderen
und seiner dummen Verhirtung willen. Aber doch nicht so, daB sie sich
die Tyrannei des B6sen aufzwingen 148t, daB sie sich ihr Ja zum Leben
und Lieben vermiesen 14Bt. Genau das gehort zum Widerstand, den wir
hier und in Ewigkeit dem Bosen gegeniiber leisten miissen: dall es nicht
auf sublim-niedertrichtige Weise doch iiber das Gute siegt. Liebe, die
sich am Guten freut, ist nichts ,Lasches*; sie hat ihre eigene Stérke, die
sie demn Bosen entgegensetzen muB, um auch iAim seine Grenzen zu zei-
gen: namlich daB sein Nein, das niemand verhindern kann, dennoch das
Fest der Freude nicht vergiften kann. Nicht das Nein, sondern das Ja
bleibt das erste und letzte Wort iiber dieses Schopfung.

Ein gutes Beispiel dafiir bieten gerade die Armen in den Landern der
sogenannten Dritten Welt. In allen Erzdhlungen von Freunden und Mit-
briidern, die sich dort lingere Zeit aufhalten, wird immer wieder die fur
uns unbegreifliche Kraft der Armen bewundert, mit der sie sich in der
jahrhundertelangen Geschichte der Unterdriickung und Ungerechtigkeit
die Fihigkeit bewahrt haben, dennoch lachen und tanzen und ausgelas-
sen feiern zu konnen. Das ist ihre Weise, dem grauenvollen Bosen, das ihr
ganzes Leben stindig zu verschlingen droht, zu widerstehen und mitten
in der sie umgebenden Holle ein Gleichnis des Himmels zu setzen; eben
jenes Himmels, dessen Freude in Ewigkeit nicht von der Macht des Bo-
sen getriibt werden kann.’

So weit so gut. Gegeniiber der Bosheit mag dies durchaus moglich sein.
Aber — das wire die zweite Frage — wie sieht es mit dieser Freude des
Himmels angesichts der unermeBlichen Leiden aus, denen hier auf der

5 Vgl. A. Boesak, Schreibe dem Engel Siidafrikas. Trost und Protest in der Apokalypse des
Johannes. Stuttgart 1988, 64ff: ,Die Freude der Unterdriickten.”



Medard Kehl 270

Erde gleichzeitig so viele Geschopfe schuldlos ausgesetzt sind? Wie mir
einmal eine Mutter, kurz bevor sie an Krebs starb, sagte: ,,Wie soll ich
mich im Himmel an Gottes Liebe freuen, solange mein schwerbehinder-
tes Kind hier auf Erden noch so viel leiden muB3?* Nun, hier miissen wir
manche falschen Vorstellungen vom Himmel aufgeben.

Im Grunde spielt bei vielen von uns, wenn wir das Wort ,, Himmel* ho-
ren, eine tief heidnische Jenseitserwartung mit: DaB wir nach dem Tod
aufgenommen werden in das selige, unbeschwert-weltvergessene Ely-
sium der olympischen Gétter, fernab von dem miihsamen und leidvollen
Gewimmel auf der Erde. Aber das hat mit dem ,,Himmel“ unseres Glau-
bens herzlich wenig zu tun. Was wir mit ,,Himmel“ meinen, ist nicht das
Paradies der Selbstsiichtigen, die sich vor allem nach Belohnung und In-
Ruhe-gelassen-Werden sehnen; es ist — nach dem Gedicht von M. L.
Kaschnitz - das Spiel ,.freigewordner, niemals aufgezehrter Liebe*“. Und
der ,,Spielfithrer”, der dieses Spiel in Gang gesetzt hat und in Bewegung
halt, ist doch kein anderer als Jesus Christus, der das ganze Leid der
Schopfung an sich herankommen, in sich eindringen lieB. In seiner Auf-
erstehung aus dem Tod hat er dieses Leid, sein eigenes und das aller an-
deren Mitgeschépfe nicht einfach weggenommen, sondern mifgenommen
in das heilende, versohnende Leben Gottes hinein. Der gekreuzigte und
auferstandene Jesus ist unser ,,Himmel“, er, die fleischgewordene Sym-
pathie Gottes mit allen Leidenden dieser Welt.

Dieser Himmel nimmt uns nicht den Schmerz einer mit dem Leid der
Geschichte verbundenen Liebe hinweg. Weil es das Fest der Liebeist, das
wir erhoffen, die ,,Hochzeit des Lammes®, das in Ewigkeit die Wund-
male, die Zeichen seiner Solidaritit mit den Ieidenden tragen wird,
darum endet auch im Himmel nicht die Verwundbarkeit der Liebe und
ihr Mitleiden am Leiden anderer.

Also gibt es im Himmel doch auch Leiden? Ja, das Mit-Leiden der
Liebe. Aber in einer Weise, da3 die Freude der Liebe nicht getriibt wird.
Wie ist das zu verstehen? Ich méchte es an einer biblischen Szene erldu-
tern. Thomas, der Zweifler, will nach der Auferstehung Jesu seine Hiinde
in die Wunden Jesu legen, um glauben zu kénnen, daB} er wirklich im Le-
ben Gottes lebt. Warum dieser seltsame Wunsch? Warum nicht eine iiber-
wiltigende, alle Zweifel ausrdumende Licht-Erscheinung? Darum, weil
allein die in die Herrlichkeit Gottes mitgenommenen, von ihr ,,durch-
strahlten® und in ihr versshnten Wunden das neue Leben glaubwiirdig
machen.

In dem alten Gebet ,,Seele Christi, heilige mich* heif3t eine Bitte: ,,In
deinen Wunden berge mich.” Das ist fiir mich das treffendste Symbol des
Himmels, den ich erhoffe und auf den ich mich freue: Geborgensein in



Himmel und Holle 271

den Wunden des Auferstandenen; Versohntsein mit dem ganzen Leid der
Schopfung, dem eigenen und dem der anderen. Und zwar deswegen ver-
s6hnt sein, weil wir im auferstandenen Jesus - jetzt vielleicht nur ah-
nungsweise, einst aber unverborgen — wahrnehmen konnen, wie alles Le-
ben und Leiden von der Sympathie Gottes, von dem grenzenlosen Mit-
Leiden Gottes noch einmal unterfaBBt und aufgefangen ist, wie darum
alles ein Weg zum Heil sein kann. Das ungebrochene ,, Gott finden in allen
Dingen“, gerade auch in den Tridnen und Schmerzen unserer Erde, das
konnte der ,,Himmel*“ unserer Hoffnung sein.

Einen Vorgeschmack davon erlebe ich jedes Jahr, wenn wir mit 200 bis
300 geistig und korperlich Behinderten und ihren Freunden drei Tage
lang im Stil der ,,Arche” von Jean Vanier Pfingsten feiern. Da kommt so
viel Leid und Elend zusammen, da3 einem oft genug zum Heulen zumute
ist. Aber zugleich kenne ich keine frohlicheren Feste als dort, wenn die
Behinderten, sogar mit ihren Rollstithlen, in das Tanzen und Spielen und
Singen miteinstimmen und wir uns stundenlang einfach mit- und anein-
ander freuen. Ja, es stimmt wirklich: ,,Wo Liebe sich freut, da ist ein
Fest“, da beginnt der Himmel, das Fest der Versohnung mit dem Leid, in
»freigewordner, niemals aufgezehrter Liebe*.

¢ Vgl. M. Kehl, Eschatologie. Wiirzburg 21988, 291 f.





