Nicht begrenzt werden vom GrofBten ...

Die Wandlung des Ifigo de Loyola aus der Sicht
der NarziBmusforschung

Von Eckhard Frick, Miinchen

»Der Mensch mochte gerne in allem und iiber allem seyn, und
die Sentenz in der Grabschrift des Loyola ,non coerceri
maximo, contineri tamen a minimo* kann ebenso die alles be-
gehrende, alles unterjochende gefihrliche Seite des Menschen
als den hochsten ihm erreichbaren Zustand bezeichnen. In
welchem Sinne sie fiir jeden gelten soll, muB sein freier Wille
entscheiden.*

Friedrich Holderlin' spricht hier dichterisch vom krankhaften und vom
gesunden NarziBmus, von Gefdhrdung und Notwendigkeit unserer
Selbstwertregulation, die sich zwischen GréBen- und Kleinheitsphanta-
sien ausspannt. Nach Ifigos Wandlung vom Hofling zum Gefihrten Jesu
zu fragen, heifit nach dem Selbst fragen, das er in der ,,Mystik des Dien-
stes“ verliert, um es in der Dynamik der Exerzitien zu finden. In jiingster
Zeit wurde in dieser Zeitschrift aus historischer? und geistlicher? Sicht die
Kontinuitét der Biographie des hl. Ignatius hervorgehoben: Ignatius ent-
wertet keineswegs undifferenziert seine Lebenserfahrung vor der ,,Bekeh-
rung®, wie es ein Teil der Ignatius-Hagiographie glauben machen will.
Vielmehr ,,unterscheidet” und differenziert er sein bisheriges Leben, um
sich fiir das vor ihm liegende ,,indifferent” (EB 23) zu stimmen. In diesem
Beitrag soll nun nach einer psychoanalytischen Verstehbarkeit und Deut-
barkeit des traditionell als Bekehrung auf dem Krankenlager in Loyola
umschriebenen Wandlungsprozesses gefragt werden. Es soll hier weder
historisch noch psychologisch , festgestellt werden, welche ,, Wandlung*
Ifigo in Loyola und nach seinem Aufbruch aus dem viterlichen Schlof
durchlebte.* Vielmehr soll versucht werden, in Kiirze wichtige Ergebnisse

' Zit. in: H. Rahner, Die Grabschrift des Loyola. In: Ignatius von Loyola als Mensch und
Theologe. Freiburg/Basel/Wien 1964, 422-440.

? R. Garcia-Mateo, Ignatius von Loyola vor seiner Bekehrung. Die Bedeutung der Jugend-
zeit fir seine Spiritualitdl. In: Geist und Leben 61 (1988) 242-257.

* H. Jtrgens, ,Schwerter zu Pflugscharen“. Die Wandlung des Ignatius von Loyola. In:
Geist und Leben 63 (1990) 345-367.

* Zu den Ereignissen in Montserrat und Manresa siche den Pilgerbericht [PB] in: Ignatius
von Loyola, Geistliche Ubungen und erliuternde Texte. Ubersetzt und erliutert von P.



Nicht begrenzt werden vom Grofiten ... 273

der neueren NarziBmusforschung darzustellen und im Lichte dieser Er-
gebnisse den autobiographischen ,,Pilgerbericht” zu lesen, den Ignatius
als Generaloberer des Jesuitenordens seinem Mitbruder Gongalves da
Camara diktierte. Wir greifen damit den psychoanalytischen Ansatz
Louis Beirnaerts® auf, der die Entdeckung des eigenen Lusterlebens als
Voraussetzung der ignatianischen Unterscheidung der Geister inter-
pretiert.

Die differenzierte Entwicklung dieses geistlichen Instrumentes bleibt
freilich nicht beim einfachen affektiven Monitoring von ,,.Lust“ und ,,Un-
lust® stehen (,,hedonischer Tonus“ in der Kleinkindforschung), sondern
schreitet auf dem Weg iiber durchlebte Krisen zur Liuterung des eigenen
NarziBmus fort.

1. Normaler und pathologischer NarziBmus im Erwachsenenalter

Dies gilt in besonderer Weise fiir die Lebensphase des Erwachsenenal-
ters. In Manresa, so diirfen wir sagen, durchlebt und durchleidet Inigo
den Konflikt zwischen Generativitit (Fruchtbarwerden im Weitergeben
des Lebens) und Selbstabsorption.® Was bedeutet NarziBmus? Psycho-
analytisch ist damit im Unterschied zur Umgangssprache keineswegs nur
der Riickzug von der duBleren Welt, die Selbstbespiegelung gemeint. Viel-
mehr umfalt der Begriff ,,NarziBmus* ,,alle Bediirfnisse, Befriedigungen,
Affekte, Mechanismen usw., die bei der Selbstkonstituierung, Selbstent-
faltung und insbesondere der Regulation des Selbstwertgefiihls beteiligt
sind.“” Narzimus muB also nichts Krankhaftes sein, und es kann sogar
Ausdruck einer Pathologie der Selbst-Entwicklung sein, wenn der ge-
sunde NarziBmus nicht akzeptiert wird. Versuchen wir, am Beispiel des
mittleren Lebensalters den gesunden vom krankhaften Narzilmus abzu-
heben. In diesem Lebensalter wiederholt sich vieles von dem, was in der
Kindheit erlebt wurde, gleichsam mit vertauschten Rollen, in der Interak-
tion zwischen Eltern und Kindern. Die Weitergabe des Lebens und die
Vermittlung von Sicherheit und Vertrauen werden aktiv, aus der Position
des Erwachsenen heraus, wiedererlebt, und zugleich stellen sich alte Fra-
gen und Angste des Kindesalters neu.

Knauer. Graz/Wien/Kéln 1978 [zit. nach Ifd. Nr., Sigel ,,EB*]. Wir folgen weitgehend die-
ser Ubersetzung fiir das EB und den PB.

5 L. Beirnaert, Weitergabe von Erfahrung? Psychoanalytische Uberlegungen. In: Geist und
Leben 62 (1989) 246-260.

¢ E. H. Erikson, Identitdt und Lebenszyklus. Frankfurt am Main 1966.

7S. Mentzos, Neurotische Konfliktverarbeitung. Einfithrung in die psychoanalytische Neu-
rosenlehre unter Beriicksichtigung neuer Perspektiven. Frankfurt am Main 1984, 52.



Eckhard Frick 274

Bei normaler narziBBtischer, d.h. das Selbst unterstiitzender Befriedi-
gung durch gelungene, erfiillende Beziehungen, fruchtbare tégliche Ar-
beit usw. wird eine innere Welt der Natur, der Dinge, der Werte aufge-
baut. Wir kdnnen dieses affektive Erinnern mit einer Lichtmaschine ver-
gleichen, die unsere innere ,,Autobatterie“ aufladt, die Dynamik unseres
Selbst. Wir brauchen die Erinnerungsspuren unserer inneren Welt, um
fiir die Dinge, so wie sie nun einmal sind, dankbar zu sein und uns mit un-
seren Erfahrungen zu verstéhnen. Bei Menschen, die unter einer Identi-
tatsdiffusion leiden, muf die mangelnde Identitéitsbildung durch ein pa-
thologisches GroBen-Selbst kompensiert werden. Solchen Menschen
fehlt die innere Welt der ,,Reprasentanzen®, d. h. der Erinnerungsbilder
wichtiger Bezugspersonen (der ,,Objekte”) und des eigenen Selbst. Es
bleibt ihnen nichts anderes iibrig, als stindig ,,von der Hand in den Mund
zu leben®, ndmlich von der unstillbaren Gier nach Selbstbestiitigung:

,»Das pathologische Groen-Selbst 1ddt sozusagen die Batte-
rie der inneren Objektreprasentanzen und verinnerlichten Ob-
jektbeziehungen nicht auf. Was von auen empfangen wird,
vor allem Bewunderung, bestitigt die narziBtische Befriedi-
gung des GroBen-Selbst. Bewunderung wird ,extrahiert mit
einer unbewulten Gier, die die Quelle der Lust und Befriedi-
gung erschdpft; sobald dann die Quelle erschopft ist, wird sie
als wertlos fallengelassen. Die gleiche Extraktion nihrt auch
die Tendenz, andere Menschen verichtlich zu machen und
abzuwerten, vor allem diejenigen, die ausgeschopft wurden
und jetzt als mittelmaBig, minderwertig oder nutzlos erschei-
nen - im wesentlichen duBlere Objekte, auf die nun dissozi-
ierte oder verdringte abgewehrte Objektreprisentanzen und
abgewehrte Selbstreprisentanzen projiziert werden.*8

Die moderne Objektbeziehungstheorie verwendet das Wort ,,narziB3-
tisch* nicht wertend (etwa im Sinne von ,,egoistisch“ oder ,,autistisch®).
Sie weist aber darauf hin, wie pathologisch-narziBBtische Personlichkeiten
beruflichen Erfolg, Sexualitdt, Geld und Macht dazu instrumentalisieren,
um ,,narziltische Energie* zu extrahieren. Dabei entsteht keine innere
Welt des Selbst und seiner Objekte, sondern das Trugbild des eigenen
,Groflen-Selbst*: Phantasien von Grandiositdt im positiven Sinn (Hel-
fer-, Retter-, Genie-, Guru-, Siegerphantasien usw.) wie im negativen
(etwa als Vorstellung, der schlechteste, krinkste, minderwertigste und

8 O. F. Kernberg, Innere Welt und duflere Realitdt. Anwendungen der Objektbeziechungs-
theorie. Miinchen/Wien 1988, 154.



Nicht begrenzt werden vom Grdfiten ... 275

siindigste aller Menschen zu sein). Der normale NarziBmus 148t uns hin-
gegen alltigliche Ereignisse ebenso wie groBartige genieBen: Erlebnisse
am Arbeitsplatz konnen mit Bezugspersonen geteilt werden, so daB sich
erzihlend eine gemeinsame innere Welt aufbaut, die nicht grandios sein
muB, sondern das Alltigliche dankbar genieBen 1aBt. Aber auch die an-
ziehende Wildheit eines Berggipfels, beruflicher Erfolg oder das Lusterle-
ben des eigenen Korpers kdénnen genossen werden, ohne dal3 ruhelose
Unersittlichkeit oder mithsam unterdriickte Verzichtstrauer das gesamte
Leben bestimmen. Von Ignatius wissen wir, welchen Trost er aus dem Be-
trachten der Sterne schopfen konnte. Mit der eigenen Freude an den Tén-
zen seiner baskischen Heimat vermochte er einen niedergeschlagenen
Gefihrten tanzend aufzuheitern.

2. Die narziB3tische Krise in Manresa

2.1 Zum Begriff der ,,narzifitischen Krise*

Erikson verwendet den Begriff ,, Krise“ wertneutral. Es gehort zur norma-
len Entwicklung, daB3 wir innerhalb unseres unwiederbringlichen Lebens-
zyklus’ mehrere solcher Krisen durchlaufen und bewéltigen miissen. Am
schwersten ist moglicherweise die Krise des reifen Erwachsenenalters:
Die Endlichkeit, Einmaligkeit und Unumkehrbarkeit des eigenen Le-
benszyklus bejahen, ohne Illusionen (Reinkarnation, Unsterblichkeit
0.4.) zur , Integritdt* gelangen, anstatt in Lebensekel und in pessimisti-
sche Entwertung der eigenen Welt und Erfahrungen zu verfallen. Ihigo
spurt den Lebensekel als ddmonische Versuchung, aber er iiberwindet
ihn:,,Und wie wirst du dieses Leben siebzig Jahre aushalten, die du zu le-
ben hast?* - ,,Was ist das fiir ein Leben, das wir jetzt beginnen?“ (PB
20f.)

Pathologischer NarziBmus kann zu schweren Selbstwertkrisen fiihren,
die in latente und schlieBlich in akute Suizidalitit miinden kdénnen.’
Nach einem Wort E. Kretschmers sinkt der Pegel des Lebensstromes, so
dafB die uralten seelischen Komplexe sichtbar werden, die wie Wacker-
steine im FluBbett liegen. Das Konzept der narziBitischen Krise ist auch in
praktischer Hinsicht auBerordentlich niitzlich fiir das Verstehen und Er-
kennen suizidaler Gefihrdungen. Zwar kann die klassische Aggressions-
theorie des Suizides Motive wie Selbst- oder Fremdbestrafung, Siihne,

° H. Henseler, Psychoanalytische Theorien zur Suizidalitdt, in: Selbstmordgefihrdung. Zur
Psychodynamik und Psychotherapie. Hrsg. H. Henseler u. C. Reimer. Stuttgart-Bad Cann-
statt 1981, 113-135.



Eckhard Frick 276

Erpressung usw. verstidndlich machen, nicht aber die folgenden Motive:
Riickkehr in die Kindheit, Vereinigung mit Vater oder Mutter, Wiederge-
burt, Ekstase, Hingabe, Resignation, Friede, Schlaf, Aufgehen im Univer-
sum usw. Henseler spricht hier vom Wunsch nach einer sehr friihen Ob-
jektbeziehung, in der Selbst und Objekt als verschmolzen erlebt wurden.
Zur narzifitischen Krise kommt es, wenn ein verletzbarer Mensch den von
ihm so wahrgenommenen Zustand der Licherlichkeit, Ohnmacht, Verlas-
senheit nicht mehr aushilt, wenn aus irgendwelchen Griinden die zur
Stiitzung seines labilen Gleichgewichts nétigen Personen versagen. Denn
er selbst verfiigt iiber keinen ,,Akku* abrufbarer selbstsichernder Erfah-
rungen (s. 0.)! Die erlittene bzw. nur phantasierte Krinkung muB als nar-
ziBtische Katastrophe abgewehrt werden. Gelingt diese selbstschiitzende
Abwehr durch Verleugnung, Abwertung oder erneute Idealisierung uner-
reichbarer Objekte nicht, dann kommt es zur Regression auf die erwihn-
ten Phantasien eines behaglichen Priméirzustandes. Ziel einer psycho-
therapeutischen Behandlung wire nicht die Erhellung der krinkenden
Anldsse, sondern der zugrunde liegenden Krinkbarkeit (narziBtische
Verletzbarkeit). Die Krdnkung ist oft unbewuBt, wihrend die sogenann-
ten Anldsse sozial und fiir die suizidale Person akzeptabler sind.

2.2 Versuch einer Deutung von Iiiigos Krise (PB 24)

Inigo ist derart vom ,,Abscheu” (PB 10, 14, 20f.) iiber sein bisheriges Le-
ben betroffen, dal3 er Gott gewissermaBen durch Leistung zu einer Ant-
wort zwingen mdchte, durch die dngstliche Miihe (trabajo, angustia) sei-
ner BuBubungen (PB 22-25). Auch er selbst steht unter einem Zwang:
Gedanken, Skrupel, fromme Handlungen, die er nicht loswird, die sich
ihm aufdridngen. Bezeichnend ist, da3 sein eigenes ,,Uber-Ich“ strenger
mit ihm umgeht als die duBere Autoritit des Beichtvaters, von dem er
kaum Hilfe erfahrt. Den ,,Zwiespalt zwischen ritterlichem Ehrgefiihl und
dem beschdmenden Unterliegen an dunkle Triebe“!® versucht er durch
die je groBere Anstrengung zu iiberbriicken, was den Zwiespalt immer tie-
fer macht. Ifigo bewegt sich buchstiblich am Abgrund (PB 24). Er ist
nicht nur von der Suizidgefahr bedroht, auch sein extremes Fasten und
der Schlafentzug drohen ihn zu zerstéren. Ifigo spiirt, daB er der Heilung
bedarf, gern wiirde er einem ,,Hiindlein* nachlaufen, wenn es nur reme-
dio, Heilmittel wire (PB 23). Wir miissen uns vor dem Psychologisieren
hiiten. So viel scheint aber deutlich zu werden: Ifiigo gerit gerade an dem

'® Hugo Rahner weist dariiber hinaus auf das ,,adelige Gefiithl der verlelzten Anstindig-
keil, die typisch ignatianische ,Scham** hin: H. Rahner, Ignatius von Loyola und das ge-
schichtliche Werden seiner Frommigkeit. Graz/Salzburg/Wien 1947, 21.



Nicht begrenzt werden vom Grofiten ... 277

Punkt in eine schwere Krise, als sein bisheriges Groflen-Selbst gleichsam
von ihm abfillt. Aber auch jene kontrollierenden-versichernden Anteile
seines Gottesbildes lassen ihn im Stich, die wir als religidse Ausgestaltun-
gen dissoziierter Objektreprisentanzen auffassen diirfen, die sich verselb-
stindigen und nicht mehr integrierbar sind. Sie stehen auch nicht mehr
im Dienst einer gesunden Differenzierung (Unterscheidung der Geister).
Der quilerische bose Geist einerseits, der gute, aber schweigende Gott
andererseits klaffen auseinander. Ifiigo treibt verzweifelt der suizidalen
Katastrophe entgegen, jenem triigerischen Ausweg, der Ruhe, Verséh-
nung und Gottesndhe vorgaukelt.

Erst auf dem dramatischen Hohepunkt der Krise gewinnt er doch wie-
der Mut und Zutrauen zum eigenen Urteilsvermégen: Er emanzipiert
sich von der Autoritit seiner Beichtviter (bzw. von deren innerseelischen
Reprisentanzen) und beschlief3t, seine bisherigen Siinden kiinftig nicht
mehr zu beichten. Er gibt dem Tagtraum der Fleischvision (PB 27) nach,
ernidhrt sich wieder in verniinftiger Weise und kehrt zu einer normalen
Korperpflege zuriick. Abkehr vom asketisch-rigoristischen Ideal? Befrie-
digung von Triebwiinschen? Gewif3. Aber vor allem bricht ein gesunder
NarziBmus durch. Der Wiederanschlul3 der inneren ,,Lichtmaschine® ist
die eigentliche Geburtsstunde der Unterscheidung der Geister. Dieser
Ausweg, so schlagartig und punktuell er im PB wirken mag, bleibt er-
staunlich. In der religiésen Sprache reden wir von ,,Gnade®, und Ignatius
erzidhlt, wie Gott, der bisher mit ihm ,trdumte* (PB 7: ,Unser Herr kam
ihm zu Hilfe, indem er derartigen Gedanken andere folgen lie3*) ihm
nun wie ein ,,Schullehrer” gegeniibertritt (PB 27), der mochte, dal3 sein
Schiiler ,,wie aus einem Traum® (suefio) erwacht (PB 25). Aus einem
schlechten Traum, der ihn in die Enge getrieben und der ihm jegliche
kreative Wahlmoglichkeit geraubt hatte. Dieser géttlichen Padagogik gilt
es nachzugehen, die auseinanderdriftende, ja abgespaltene Bestandteile
des Selbst- und Gottesbildes wieder zu integrieren vermag. Was vorher
disparat und ichfremd, selbstfeindlich ins Bewuf3tsein dridngte, kann nun
durch Differenzierung — Unterscheidung, nicht Spaltung — bewaltigt wer-
den. Wie jede wirkliche Erfahrung ist dieser Weg zugleich miihselig und
begliickend.

3. Spiegel-Kommunikation: Vom Gesehenwerden zum Sehen
3.1 Wenn dir Ignatius auf dem Weg begegnet...

,Bis zum Alter von sechsundzwanzig Jahren war er den Eitelkeiten der
Welt ergeben, und hauptsichlich fand er aus einem unbindigen und eit-



Eckhard Frick 278

len Verlangen, sich Ruhm zu gewinnen, sein Gefallen in Waffeniibun-
gen.* (PB 1) Das ,eitle” Verlangen nach Ehre, die GroBenphantasien hé-
fischen Dienstes und die Idealisierung der ,Dame*“ (PB 6) wirken wie
Spuren eines stolzen, nicht nur der Herkunft nach adeligen NarziBmus.
Daf Inigo wéhrend der Verteidigung Pamplonas gegen eine franzésische
Ubermacht verwundet wird (Pfingstmontag 1521), ist nicht nur eine le-
bensgefahrliche Knochenverletzung, sondern auch eine tiefe narzifitische
Krénkung: Ein Bein wird von einem GeschoB zerfetzt, so daB er, der so
groBen Wert auf das dullere Auftreten und auf eine ritterlich-gepflegte
Erscheinung legte, fortan hinken wird. Wihrend der Rekonvaleszenz 1aBt
er eine duBerst schmerzhafte Nachoperation iiber sich ergehen, in der das
fehlerhaft zusammengewachsene Bein wieder gebrochen und ein kosme-
tisch storender Knochenvorsprung beseitigt wird. Er méchte gehen, sich
stellen und sich darstellen kdnnen, es geht um sein Kérper-Selbst, um die
duBlere und innere Schénheit, um die Angst vor kérperlicher Verunstal-
tung.

Zwei Begegnungen im Umkreis des Montserrat verdeutlichen noch
klarer die Spiegel-Kommunikation zwischen dem Selbst und den Objek-
ten. Der Kleidertausch mit dem Bettler (PB 18) driickt aus, daB in Loyola
eine ,,Bekehrung vom Typ der Vertauschung* geschehen ist'!, in der ein
(,weltliches*) Ritterideal durch ein anderes (,,geistliches*) ersetzt wird,
ohne daf} sich die Struktur bekehrt hitte. [fiigo, der Edelmann, begegnet
seinem Schatten, dem Bettler. Auch die Begegnung mit dem Mauren (PB
15) ist Spiegel-Kommunikation mit dem dunklen Ignatius. Der Maure ist
der Fremde, der Unglaubige, der die Jungfrauenschaft Marias nach der
Geburt leugnet. Ignatius bekdmpft ihn als Gegeniiber, als Feind. Zu-
gleich geh6rt der Maure nach jahrhundertelanger Geschichte wie die Ju-
den zur spanischen Kultur, er ist Mitreitender und Gesprichspartner, al-
ter ego. Ein Zen-Koran sagt: ,,Wenn dir Buddha auf dem Weg begegnet,
bring ihn um!“!2 Ignatius besteht seinen Pilgerweg nicht ohne innere und
duBere Kampfe. Der Rollentausch des adeligen Aussteigers mit dem
Schatten und der Disput mit dem Ungldubigen sind erst der Anfang einer
inneren, Gber das Gesehenwerden hinausgehenden Wandlung und Be-
gegnung. Auch wer sich als heutiger Exerzitant auf den Erfahrungsweg
des Ignatius einlassen will, muB Ignatius begegnen und ihn ,,t6ten*, d. h.
sich mit seinen dunklen und kimpferischen Seiten auseinandersetzen,

" A. Vergote, Religionspsychologie. Olten/Freiburg 1970, bes. Kap. IV.

12S. B. Kopp, Triffst du Buddha unterwegs ... Psychotherapie und Selbsterfahrung. Diissel-
dorf/Kéln 1976; J. Sanchez-Rivera, Cambios en la evolucion de la consciencia personal. In:
La transformacion del yo en la experiencia de los ejercicios. Hrsg. C. Alemany. Madrid 1991
(im Druck).



Nicht begrenzt werden vom Grofsten ... 279

mit jenen Aspekten, die ihn beriihren. Er kann die Exerzitien nicht am
Rockzipfel des Ignatius ,nachmachen®, er muB seinen eigenen Pilgerbe-
richt schreiben.

3.2 Sehen mit der Imagination

Die auffiillige Vorliebe des Exerzitienbiichleins fiir imaginative Ubungs-
weisen hat ihre Wurzeln in der Biographie des hl. Ignatius, in den oben
skizzierten narziBtischen Entwicklungslinien des Gesehenwerdens. Die
bisher beschriebenen Ereignisse wirken eher abrupt, diskontinuierlich:
Verwundung in Pamplona, Bekehrung auf dem Krankenlager in Loyola,
Nachtwache und Kleidertausch in Montserrat, BiiBerleben in Manresa
usw. Hingegen trigt das Entdecken der Tagtrdume in Manresa und die
Folge der unterschiedlichen inneren Bilder einen eher kontinuierlichen
Charakter und fiihrt zu einer tiefgreifenden Wandlung. Ifiigo wundert
sich, daB sie teils mit bleibender narziBitischer Befriedigung (,, Trost*),
teils mit Leere und Trostlosigkeit einhergehen. Als Kind seiner Zeit
schreibt er dieses Alternieren der inneren Gestimmtheit dem bdsen bzw.
dem guten Geist zu. Zunehmend wird er kritisch gegeniiber dem eigenen
Lusterleben und der eigenen Imagination, so daf3 er schlieSlich zu dem
gelangt, was in den Exerzitien Unterscheidung der Geister heilt (PB 8).
Vom eigenen Lusterleben ausgehend, d. h. von einer gesunden narzil3ti-
schen Selbst- und Fremdwahrnehmung, gewinnt er zunehmend Freiheit
und Gelassenheit gegeniiber gottlichen Tréstungen, gegeniiber der unmit-
telbaren Bestitigung und narzifitischen Gratifikation. Anders ausge-
driickt: Er beniitzt die Lektiire der Heiligenlegenden und die Phantasien
verschiedener GrofBtaten nicht mehr als ,,Batterien* zum fliichtigen ,,Auf-
laden“ seines GroBen-Selbst. In den Exerzitien werden dementsprechend
die Bilder narziBtischer Kleinheit und Niedrigkeit (Stindenbetrachtun-
gen der ersten Woche) von den mehr objektbezogenen (beziehungs- und
handlungsorientierten) Bildern des Dienstes und der Jesusnachfolge
(zweite Woche) abgeldst. Es scheint Iiiigo gelungen zu sein, den inneren
LAkku“ wieder an die ,Lichtmaschine“ anzuschliefen, an die innere
Welt der Selbst- und Objektreprisentanzen. Zu letzteren gehort auch das
Gottesbild, das nach dem Zeugnis der Autobiographie einen erstaunli-
chen Wandel durchmacht.

3.3 Wandlungen des Gottesbildes:,, Wie soll mir Jesus Christus
erscheinen?”(PB 21)

Ifigos Gottesbild scheint erst in Loyola in Bewegung zu geraten. Vorher

ist er ein noch recht mittelalterlich gepriagter Durchschnittschrist gewe-

sen, aus familidrer Tradition tonsuriert, aber auch dies eher aus formal-



Eckhard Frick 280

konventionellen Griinden als mit Konsequenzen fiir die Praxis. Doch
jetzt, auf dem Krankenbett, tritt Gott auf, als Adressat der Bitte um Hei-
lung, als derjenige, der Trostung gewihrt oder versagt, als der Unverfiig-
bare, als der (in den Wirkungen des ,,bésen Geistes*) sich Versagende,
Abwesende. Das Gottesbild, dieser fiir Ignatius entscheidende Teil der
Objektreprasentanzen, wird durch die Krise des Selbstbildes betroffen.
Leidet Ifiigo unter einer religiésen Neurose? Dafiir scheinen die Verhal-
tensmerkmale zu sprechen, von denen der PB berichtet: skrupelhaft-
griiblerische Schuldgefiihle, iibertriebene und an Masochismus gren-
zende BuBiibungen, zwanghaftes Suchen nach GewiBheit. Neurose heif3t,
daf ein Stiick der Wirklichkeit weder gelebt noch durchlitten wird, son-
dern ein Schattendasein im UnbewuBten fristet und sich durch Sym-
ptome, Einseitigkeiten, Zerrissenheit duBert. Diese Dissoziation zwischen
bewulltem und unbewuBtem Leben ist einerseits vom psychotischen
Wirklichkeitsverlust, bei dem es in Wahn, Affektstdrung o. 4. zum Aufbau
einer krankhaften Welt kommt, zu unterscheiden, andererseits von der
fruchtbaren seelischen Polaritit, die ein gesundes Leben auszeichnet. In
der religiésen Neurose wird aus dem Gottesbild ein Januskopf’; die Disso-
ziation begegnet ,,als zwanghafter GotteshaB vom UnbewuBten her, bei
bewuBtem Streben nach Gottesliebe und Gottesvereinigung®.!> Heilung
kann sich nur ereignen, wenn ich zum nichtlichen Dunkel des UnbewuB-
ten Kontakt bekomme, wo ich mit Gott ringe wie Jakob am Jabbok (Gen
32,23 ft.), wie Ignatius mit seinen Schattenseiten.

Als Gottesbild konnen wir ,,jedes die Individuation zentral weckende
und fordernde Bild“ bezeichnen:

»Unter Bild verstehe ich nur selten ein gemaltes Bild, haufiger
Anschauungen, Riten, Mythen, Wortbilder, Traumszenen (so-
genannte Traumbilder), Motivverkniipfungen aller Art, unter
der Bedingung, daB sie symbolischen, das heif}t iiber sich hin-
ausweisenden, den einzelnen innerlich ansprechenden Cha-
rakter haben. Nicht alle Bilder in diesem Sinne sind Gottesbil-
der, sondern nur jene, in denen sich unser Selbst gespiegelt
sieht.“14

*J. Rudin, Psychotherapie und Religion. Olten/Freiburg 1960, 155.

'* P. Schellenbaum, Stichwort: Gottesbild. Stuttgart/Berlin 1981, 22. Zur theologischen
Qualifizierung der hier verwendeten Spiegel-Metapher: Adam und mit ihm der stindige
Mensch spiegelt sich selbst an den Grenzen seiner narziBitisch verabsolutierten Welt (,,in-
curvatus in se adeo”, Luther, WA 56,35:356,5; vgl. Augustinus, Predigt 162 [PL 38,889, 12],
u.8.). Unsere menschliche Entwicklung verlduft zwischen den prototypischen Polen des al-
ten und des neuen Adam. Christus, der neue Adam, lebt ganz aus der Beziehung zum Va-
ter, vgl. W. Pannenbergs Figur der Selbstunterscheidung Jesu vom Vater: Systematische



Nicht begrenzt werden vom Groften ... 281

,Niemand hat Gott je gesehen.“ (Joh 1,18; vgl. 5,19; Mt 11,27) Wie
konnen wir dann vom ,,Gottesbild* sprechen? Wir kénnen es nur in der
Betrachtung der Person Jesu, der seine géttliche GroBe nicht wie eine
Beute festhielt, sondern sich vom Geringsten eingrenzen lieB, von der
Niedrigkeit eines Sklaven (Phil 2,6ff.). Wir konnen es nur in der Span-
nung von Glauben und Innewerden, von Verlieren und Finden des Selbst
(Mk 8,35). Sonst wiirde die Spiegel-Kommunikation zur Projektion gera-
ten:

,,Glauben und Innewerden sind also relationelle Begriffe: Sie
werden einzig durch die Beziehung, die sie zueinander haben,
definiert. Glauben bedeutet die Dynamik vom Ich zum Du,
dem geglaubt wird, Innewerden dagegen die Dynamik vom
Du zum Ich, dem eine neue Selbsterfahrung zuféllt. In der
Spiegel-Kommunikation erginzen sich Glauben und Inne-
werden als duBBere und innere Wahrnehmung: dulere Wahr-
nehmung eines neuen symbolischen Spiegelbildes der zentra-
len Personlichkeit, innere Wahrnehmung eben dieser zentra-
len Personlichkeit dank der lebendigen Verbindung zum Spie-
gelbild.“V

4. Ubergang von der Ersten zur Zweiten Woche: die Unterscheidung

Wihrend eines Exerzitienkurses legt Ignatius dem Exerzitanten die
Ubungen in zeitlich aufeinanderfolgenden ,,Wochen* vor: Was hier in
der duBerlichen Chronologie entfaltet wird, ist die innere Logik der exi-
stentiellen Erkenntnis'®, die auf die Lebenssituation des Ubenden eingeht
und ihn zu den biographisch anstehenden Lebensentscheidungen ermuti-
gen will, wenn er sich auf die drei ,,Wahlzeiten* einlassen kann. Beson-
ders charakteristisch fiir die ignatianische experiencia ist das Alternieren
von Trost und Trostlosigkeit, wie sie methodisch in der ,,prdludierenden

Theologie. Bd. 1. Gattingen 1988, 340, z.B. in der Zuriickweisung des Pridikats ,guter
Meister” (Mk 10,17 par). Das Vaterverhilinis Jesu konnen wir nidherhin mit einem Para-
bol-Spiegel vergleichen, dessen endlicher Brennpunkt das (empirisch beschreibbare) Ich
darstellt, ein Zentrum schépferischer psychischer Energie. Jesus lebt vom unendlichen
Brennpunkt des Spiegels her, den wir als die Transzendenz des Menschen oder (mit C. G.
Jung) als sein ,,Selbst“ bezeichnen kénnen. (nach H. Remmler)

15 Schellenbaum (s. Anm.14) 86.

16 K. Rahner, Die ignatianische Logik der existentiellen Erkenntnis. Uber einige theologi-
sche Probleme in den Wahlregeln des heiligen Ignatius. In: Ignatius von Loyola. Seine
geistliche Gestalt und sein Vermichtnis 1556-1956. Hrsg. v. F. Wulf. Wiirzburg 1956,
343-405.



Eckhard Frick 282

Einstimmung und Versetzung in eine bestimmte Situation“!’, d. h. im
., Probehandeln“!® angezielt wird. Steht keine Lebensentscheidung an
(-»Wahl“, bzw. glaubiges Wollen und Begehren der gottlichen ,, Wahl“, EB
98), dann empfiehlt Ignatius, nicht iiber Prinzip und Fundament (EB 23)
und die Erste Woche hinauszugehen. So riit er in einem Brief vom 18. 7.
1556, nur mit solchen Exerzitanten iiber die Erste Woche hinauszugehen,
die fahig sind, anderen zu helfen.'” Er selbst scheint den Ubergang zwi-
schen Erster und Zweiter Woche von den narziB3tischen Spiegelbildern zu
den objektbezogenen Bildern des Dienstes und der Jesus-Nachfolge, in
Manresa erlebt zu haben. Basis der Unterscheidungsregeln, so diirfen wir
formulieren, ist ein gesunder NarziBmus, ein dankbares Verbundensein
mit der eigenen ,,Lichtmaschine®, der inneren Welt der Selbst- und Ob-
jektrepriasentanzen (,,Geschaffensein® in EB 23). Ansonsten bleiben die
Unterscheidungsregeln leere, religios verbrimte Psychotechnik.

Die Regeln der Ersten Woche haben den Menschen vor Augen, der nur
vage mit der Gegenwart des gottlichen Pddagogen rechnet. Der Ubende
hat schon Zugang zum eigenen (imaginativ erfahrenen) Lusterleben, aber
er verfligt noch nicht iiber eine differenzierte Semantik des Begehrens.2
Die augenblicklichen Bilder deutet er vor dem Hintergrund seines inne-
ren Beicht-Spiegels als Abwesenheit Gottes bzw. Anwesenheit des basen
Geistes. Gewissensbisse und andere Unlustgefiihle deuten hingegen auf
den Beistand des ermahnenden, strafenden guten Geistes hin. Charakte-
ristisch fiir das Selbstbild sind Scham und Verwirrung des Ritters (EB 74),
dem freilich die (narziBtische) Wiirde von ,,Gaben und Gunsterweisen*
bleibt. Im Vordergrund der Ersten Woche steht das Sich-Ansehen und
Gesehenwerden (mirarse)?!, die massive Konfrontation mit dem eigenen
Korperselbst, mit Begrenztheit und siindiger Korruption: das werdende
Ich ,,wie verbannt unter unverniinftige Tiere* (EB 47).

Die Unterscheidungsregeln der Zweiten Woche zielen nun weiterfiithrend
auf Menschen, die ,,vom Guten zum je Besseren iibergehen*, von der Er-
sten Woche der Selbst- und Siindenerkenntnis zur Zweiten Woche der
Beziehungsfahigkeit, der Wahl und des Dienstes. Ihnen schenkt der gute
Geist ,,Mut und Kraft, Trostungen, Tridnen, Eingebungen und Ruhe®, der
bose hingegen ,,beiflt, stimmt traurig und legt Hindernisse* (EB 315). Die

17 K. Rahner a.a.0.

'® S. Freud [1911], Formulierungen iiber die zwei Prinzipien des psychischen Geschehens. Ge-
sammelte Werke. London 1940-52. Bd. 8,233.

1 An P. Fulvio Andruzzi, Epp. 12,141-143.

» E. Frick/M. Fihles, Imagination in den Exerzitien. In: Gottes Nihe (FS fiir Josef Sud-
brack). Hrsg. P. Imhof. Wiirzburg 1990, 129-153.

2 Sanchez-Rivera (s. Anm. 12).



Nicht begrenzt werden vom Grdofiten ... 283

fiir die Zweite Woche charakteristische Semantik des Begehrens besteht
jedoch keineswegs in einer einfachen Umkehr der affektiven Wirkungen
des basen bzw. guten Geistes auf die Seele. Vielmehr verstérkt sich eher
die Ambivalenz des Lusterlebens und der inneren Bilder sowie das Lei-
den am Schweigen des abwesenden Gottes. Entscheidend ist die ,,Ruick-
kehr zum eigenen Begehren“ (Louis Beirnaert), das allerdings nicht un-
kritisch verabsolutiert wird. Denn der Ubende soll seinem Lusterleben im
imaginativen Probehandeln, im Einiiben der Bilder des Dienstes und im
dialogischen Beten folgen. Er wird auf diese Weise bereit, Entscheidun-
gen zu revidieren und Bilder scheinbarer Tréstung als narziBtische Pro-
jektion, als vom ,,bdsen Geist“ stammend, zu erkennen (vgl. PB 19{T.).
Der verantwortlich antwortende Ritter (EB 97ff.) ist der Typos des ge-
wandelten Selbstbildes. Methodisch kniipft die mit der Zweiten Woche
einsetzende aktivische Anwendung der Sinne an ontogenetisch uralte
Sinnesleistungen des Menschen an: An die amodale Wahrnehmung, die
es bereits dem Sdugling ermdglicht, von einem Sinnesmodus (Beriithrung,
Geschmack/Geruch, Sehen, Horen) in einen anderen zu ,,libersetzen®.
Nach René Spitz nimmt der Durchschnittsmensch des Westens seine
Welt fast ausschlieBlich iiber die duBeren Sinnesorgane wahr. Wir haben
die angeborene Fihigkeit zur ganzheitlichen Tiefenwahrnehmung weit-
gehend verloren. Die ignatianische Anwendung der Sinne mochte einen
Zugang zu dieser priverbalen Weise des Wahrnehmens, Spiirens und Er-
lebens erdffnen.

Erst in dieser Zweiten Woche taucht die Formulierung ,,refletiendo en
si mismo* auf (EB 123f.), von Lepers paraphrasiert als ,,Spiegel, der ich
fiir die Personen bin, wihrend sie selbst Reflexe dessen sind, was ich bin
oder zu sein begehre®. Der Austausch wird zu einer Transformation mei-
nes Selbstbildes. Frangois Courel deutet hier und in der Betrachtung zur
Erlangung der Liebe das ,refletiendo” nicht i. S. introspektiver Selbster-
kenntnis — das wire in der Tat Thematik der Ersten Woche —, sondern in
Anlehnung an 2 Kor 3, 18:

., Wir alle spiegeln mit enthiilltem Angesicht die Herrlichkeit
des Herrn wider und werden so in sein eigenes Bild verwan-
delt, von Herrlichkeit zu Herrlichkeit, durch den Geist des
Herrn.22

2 E. Lepers, L application des sens. In: Christus Nr. 105, 27 (1980) 83-94; F. Courel, La
connaissance intérieure du Seigneur. In: Christus Nr. 27, 7 (1960) 367-379; ferner die leider
noch unverdffentlichte Arbeit von F. Meures, Symbolische Transformation. Eine Untersu-
chung zur Betrachtung vom Ruf des Kénigs in den ignatianischen Exerzitien.



Eckhard Frick 284

Ignatius weiB seit seiner eigenen Exerzitienerfahrung in Manresa (PB
19) um die Gefahr der Tauschung, die von den Bildern ausgeht; gleich-
wohl bejaht er die Imagination in seinem eigenen Leben wie in den Exer-
zitien und gelangt auf dem Weg der Bilder zur Begegnung mit dem Bild:
Hiermit meint Peter-Hans Kolvenbach?® die ,,Ikone* Jesus Christus, wel-
che auf jenen hin transparent ist, der jenseits aller Bilder ist. So bietet sich
die Imagination als bevorzugter Ort einer Transzendenzerfahrung an, in
der die betrachteten Gegenstinde nicht zerstort, sondern ,,gereinigt* und
von narzifitischen Spiegelbildern zu Bildern des Dienstes gewandelt wer-
den, in der Betrachtung der Gestalt Jesu: ,,Ich aber will in Gerechtigkeit
dein Angesicht schauen, mich sattsehen an deiner Gestalt, wenn ich erwa-
che.” (Ps 17,15)

5. ...und dennoch einbeschlossen sein vom Geringsten

Wir lesen diese Worte eines Jesuiten der Barockzeit mit unserem Vorver-
stindnis und vor dem Hintergrund unserer Erfahrungen. Pilgerbericht
und Exerzitien fithren uns bis zur Schwelle der Nichtmitteilbarkeit der Ig-
natianischen Erfahrung, der Selbsttranszendenz seiner Gottesbilder. An
dieser Stelle sind wir selbst gefragt. Manche der psychischen Exerzitien-
Wirkungen werden wir ,,entmythologisieren und nicht so unbefangen
wie Ignatius guten oder bosen Geistern zuschreiben. Dies tut aber der
Grundiiberzeugung keinen Abbruch, daB sich in den Exerzitien ein Sub-
jekt bildet, mit dem der Schépfer kommuniziert (EB 15), und das aus der
Zentriertheit auf das eigene Selbst hinausspringt. Denn das Fragen nach
den ,,Ursachen® geht fiir Ignatius viel tiefer als die — mythologische — Er-
kldrung von Seelenbewegungen und Entscheidungsabliufen durch fest-
stellbare Geistwirkungen.?* Deshalb rechnet er mit einer von Gott ausge-
henden Trostung auch dann, wenn affektive Zeichen ganz ausbleiben wie
in der ,,dritten Wahlzeit“.

Leben und Erfahrung weitergeben (Generativitit) heiBt: In Dankbar-
keit aus unserer inneren Vergangenheit leben, anstatt die eigene Ge-
schichte zu verachten wie gierig aufgebrauchte Batterien, die nichts mehr
wert sind. Im dankbaren Erinnern (reconosciendo, EB 233) kann Ignatius
sich selbst und Gott (wieder-)erkennen. Sonst wire er der von Erikson be-
schriebenen Selbst-Absorption verfallen, der verallgemeinernden Abwer-

» P.-H. Kolvenbach, Imdgenes e imaginacién en los Ejercicios Espirituales. In: CIS Nr. 54/
18 (1987) 9-24.
24 K. Rahner a.a.0., 401.



Nicht begrenzt werden vom Grofiten ... 285

tung zerschlagener Hoffnungen, ,,die zu einer pessimistischen Philoso-
phie tiber die ,Eitelkeit* allen Strebens nach Befriedigung rationalisiert®
wird.?

Ob Ignatius im biologischen Sinn Vater war sei dahingestellt. Schon
bald wurde er aber als Generaloberer der Gesellschaft Jesu so genannt,
trotz aller Vorbehalte des jungen Ordens gegeniiber religiosen Titeln und
Namensgebungen. Sein Lebenswerk — Exerzitien, Abfassung und Umset-
zung der Konstitutionen im Aufbau des ,,Leibes* der Gesellschaft Jesu
und der Familie ignatianischer Gemeinschaften — besteht in der fruchtba-
ren Dankbarkeit gegeniiber der ,,Urkirche” von Manresa. Das ,,Heraus-
springen* aus der Liebe zu sich selbst (EB 189, 233), die Generativitit,
setzt den gesunden NarziBmus voraus, der sich nicht vom Grofiten be-
grenzen ldBt, sondern sich groBherzig und frei 6ffnet (EB 5). Umgekehrt
148t sich sagen, daB ein Nicht-Wahrhaben-Wollen des eigenen Narzil3-
mus in der Selbst-Verleugnung eine subtile Form der Selbstabsorption
und der Verleugnung unserer realen, ,geringsten“ Lebensbedingungen
sein kann.

Nicht begrenzt werden vom Grofiten und dennoch einbeschlossen sein
vom Geringsten. Vielleicht liegen uns die geringen und menschlichen Sei-
ten der Biographie des Ignatius heute mehr als grandiose barocke Aus-
schmiickungen und Nekrologe. In der narzi3tischen Krise von Manresa
stiirzt Inigo aus der Grandiositit der Tagtradume des Krankenlagers in das
negative GroBen-Selbst des verzweifelten Biilers. Beides iiberwindet er
nicht durch Abwertung des bisherigen Lebens, sondern durch Dankbar-
keit, jene Offenheit gegeniiber der gottlichen Pddagogik des Begehrens,
die er ,Sich-Indifferent-Machen“ nennt. Ist es uns heute noch méglich,
Ignatius ,,Vater” zu nennen? Wenn es zutrifft, daB3 ein guter Autor ein to-
ter ist?®, weil nur er seinen Text fiir die Leser und fiir die Praxis freigibt,
dann gilt dies besonders fiir den Ignatianischen Text und das Leben, das
er gewinnt, wenn wir Ignatius ,,toten*.?” Die Exerzitien stiften eine ,,sym-
bolische Schuld®, die schon die ersten Jesuiten gegeniiber Ignatius emp-
fanden, , jenem toten Vater, der ihnen aus der Verzweiflung iiber einen
nicht antwortenden Gott einen Weg erdffnet hat“.?®

35 Kernberg (s. Anm. 8) 156.

2 P, Ricoeur, Du texte @ laction, essais d'herméneutique II. Paris 1986, 143. Im setben
Werk erldutert Ricoeur auch den fiir das Verstidndnis der Exerzitien niitzlichen Begriff der
augmentation iconique.

27 Vgl. S. B. Kopp und J. Sanchez-Rivera (s. Anm. 12).

28 Beirnaert (s. Anm. 5) 260.





