
Nicht begrenzt werden vom Größten .. 
Die Wandlung des Inigo de Loyola aus der Sicht 
der Narzißmusforschung 

Von Eckhard Frick, München 

•Der Mensch möchte gerne in allem und über allem seyn, und 
die Sentenz in der Grabschrift des Loyola ,non coerceri 
maximo, contineri tarnen a minimo' kann ebenso die alles be- 
gehrende, alles unterjochende gefährliche Seite des Menschen 
als den höchsten ihm erreichbaren Zustand bezeichnen. In 
welchem Sinne sie für jeden gelten soll, muß sein freier Wille 
entscheiden." 

Friedrich Hölderlin1 spricht hier dichterisch vom krankhaften und vom 
gesunden Narzißmus, von Gefährdung und Notwendigkeit unserer 
Selbstwertregulation, die sich zwischen Größen- und Kleinheitsphanta- 
sien ausspannt. Nach Inigos Wandlung vom Höfling zum Gefährten Jesu 
zu fragen, heißt nach dem Selbst fragen, das er in der •Mystik des Dien- 
stes" verliert, um es in der Dynamik der Exerzitien zu finden. In jüngster 
Zeit wurde in dieser Zeitschrift aus historischer2 und geistlicher3 Sicht die 
Kontinuität der Biographie des hl. Ignatius hervorgehoben: Ignatius ent- 
wertet keineswegs undifferenziert seine Lebenserfahrung vor der •Bekeh- 
rung", wie es ein Teil der Ignatius-Hagiographie glauben machen will. 
Vielmehr •unterscheidet" und differenziert er sein bisheriges Leben, um 
sich für das vor ihm liegende •indifferent" (EB 23) zu stimmen. In diesem 
Beitrag soll nun nach einer psychoanalytischen Verstehbarkeit und Deut- 
barkeit des traditionell als Bekehrung auf dem Krankenlager in Loyola 
umschriebenen Wandlungsprozesses gefragt werden. Es soll hier weder 
historisch noch psychologisch •festgestellt" werden, welche •Wandlung" 
Inigo in Loyola und nach seinem Aufbruch aus dem väterlichen Schloß 
durchlebte.4 Vielmehr soll versucht werden, in Kürze wichtige Ergebnisse 

1 Zit. in: H. Rahner, Die Grabschrift des Loyola. In: Ignatius von Loyola als Mensch und 
Theologe. Freiburg/Basel/Wien 1964, 422-440. 

2 R. Garcia-Mateo, Ignatius von Loyola vor seiner Bekehrung. Die Bedeutung der Jugend- 
zeit für seine Spiritualität. In: Geist und Leben 61 (1988) 242-257. 
3 H. Jürgens, •Schwerter zu Pflugscharen". Die Wandlung des Ignatius von Loyola. In: 
Geist und Leben 63 (1990) 345-367. 

4 Zu den Ereignissen in Montserrat und Manresa siehe den Pilgerbericht [PB] in: Ignatius 
von Loyola, Geistliche Übungen und erläuternde Texte. Übersetzt und erläutert von P. 



Nicht begrenzt werden vom Größten ... 273 

der neueren Narzißmusforschung darzustellen und im Lichte dieser Er- 
gebnisse den autobiographischen •Pilgerbericht" zu lesen, den Ignatius 
als Generaloberer des Jesuitenordens seinem Mitbruder Goncalves da 
Cämara diktierte. Wir greifen damit den psychoanalytischen Ansatz 
Louis Beirnaerts5 auf, der die Entdeckung des eigenen Lusterlebens als 
Voraussetzung der ignatianischen Unterscheidung der Geister inter- 
pretiert. 

Die differenzierte Entwicklung dieses geistlichen Instrumentes bleibt 
freilich nicht beim einfachen affektiven Monitoring von •Lust" und •Un- 
lust" stehen (•hedonischer Tonus" in der Kleinkindforschung), sondern 
schreitet auf dem Weg über durchlebte Krisen zur Läuterung des eigenen 
Narzißmus fort. 

1. Normaler und pathologischer Narzißmus im Erwachsenenalter 

Dies gilt in besonderer Weise für die Lebensphase des Erwachsenenal- 
ters. In Manresa, so dürfen wir sagen, durchlebt und durchleidet Ihigo 
den Konflikt zwischen Generativität (Fruchtbarwerden im Weitergeben 
des Lebens) und Selbstabsorption.6 Was bedeutet Narzißmus? Psycho- 
analytisch ist damit im Unterschied zur Umgangssprache keineswegs nur 
der Rückzug von der äußeren Welt, die Selbstbespiegelung gemeint. Viel- 
mehr umfaßt der Begriff •Narzißmus" •alle Bedürfnisse, Befriedigungen, 
Affekte, Mechanismen usw., die bei der Selbstkonstituierung, Selbstent- 
faltung und insbesondere der Regulation des Selbstwertgefühls beteiligt 
sind."7 Narzißmus muß also nichts Krankhaftes sein, und es kann sogar 
Ausdruck einer Pathologie der Selbst-Entwicklung sein, wenn der ge- 
sunde Narzißmus nicht akzeptiert wird. Versuchen wir, am Beispiel des 
mittleren Lebensalters den gesunden vom krankhaften Narzißmus abzu- 
heben. In diesem Lebensalter wiederholt sich vieles von dem, was in der 
Kindheit erlebt wurde, gleichsam mit vertauschten Rollen, in der Interak- 
tion zwischen Eltern und Kindern. Die Weitergabe des Lebens und die 
Vermittlung von Sicherheit und Vertrauen werden aktiv, aus der Position 
des Erwachsenen heraus, wiedererlebt, und zugleich stellen sich alte Fra- 
gen und Ängste des Kindesalters neu. 

Knauer. Graz/Wien/Köln 1978 [zit. nach lfd. Nr., Sigel •EB"]. Wir folgen weitgehend die- 
ser Übersetzung für das EB und den PB. 
5 L. Beirnaert, Weitergabe von Erfahrung?Psychoanalytische Überlegungen. In: Geist und 
Leben 62(1989)246-260. 
6 E. H. Erikson, Identität und Lebenszyklus. Frankfurt am Main 1966. 
7 S. Mentzos, Neurotische Konfliktverarbeitung. Einführung in die psychoanalytische Neu- 
rosenlehre unter Berücksichtigung neuer Perspektiven. Frankfurt am Main 1984, 52. 



Eckhard Frick 274 

Bei normaler narzißtischer, d.h. das Selbst unterstützender Befriedi- 
gung durch gelungene, erfüllende Beziehungen, fruchtbare tägliche Ar- 
beit usw. wird eine innere Welt der Natur, der Dinge, der Werte aufge- 
baut. Wir können dieses affektive Erinnern mit einer Lichtmaschine ver- 
gleichen, die unsere innere •Autobatterie" auflädt, die Dynamik unseres 
Selbst. Wir brauchen die Erinnerungsspuren unserer inneren Welt, um 
für die Dinge, so wie sie nun einmal sind, dankbar zu sein und uns mit un- 
seren Erfahrungen zu versöhnen. Bei Menschen, die unter einer Identi- 
tätsdiffusion leiden, muß die mangelnde Identitätsbildung durch ein pa- 
thologisches Größen-Selbst kompensiert werden. Solchen Menschen 
fehlt die innere Welt der •Repräsentanzen", d.h. der Erinnerungsbilder 
wichtiger Bezugspersonen (der •Objekte") und des eigenen Selbst. Es 
bleibt ihnen nichts anderes übrig, als ständig •von der Hand in den Mund 
zu leben", nämlich von der unstillbaren Gier nach Selbstbestätigung: 

•Das pathologische Größen-Selbst lädt sozusagen die Batte- 
rie der inneren Objektrepräsentanzen und verinnerlichten Ob- 
jektbeziehungen nicht auf. Was von außen empfangen wird, 
vor allem Bewunderung, bestätigt die narzißtische Befriedi- 
gung des Größen-Selbst. Bewunderung wird ,extrahiert' mit 
einer unbewußten Gier, die die Quelle der Lust und Befriedi- 
gung erschöpft; sobald dann die Quelle erschöpft ist, wird sie 
als wertlos fallengelassen. Die gleiche Extraktion nährt auch 
die Tendenz, andere Menschen verächtlich zu machen und 
abzuwerten, vor allem diejenigen, die ausgeschöpft wurden 
und jetzt als mittelmäßig, minderwertig oder nutzlos erschei- 
nen - im wesentlichen äußere Objekte, auf die nun dissozi- 
ierte oder verdrängte abgewehrte Objektrepräsentanzen und 
abgewehrte Selbstrepräsentanzen projiziert werden."8 

Die moderne Objektbeziehungstheorie verwendet das Wort •narziß- 
tisch" nicht wertend (etwa im Sinne von •egoistisch" oder •autistisch"). 
Sie weist aber daraufhin, wie pathologisch-narzißtische Persönlichkeiten 
beruflichen Erfolg, Sexualität, Geld und Macht dazu instrumentalisieren, 
um •narzißtische Energie" zu extrahieren. Dabei entsteht keine innere 
Welt des Selbst und seiner Objekte, sondern das Trugbild des eigenen 
•Größen-Selbst": Phantasien von Grandiosität im positiven Sinn (Hel- 
fer-, Retter-, Genie-, Guru-, Siegerphantasien usw.) wie im negativen 
(etwa als Vorstellung, der schlechteste, kränkste, minderwertigste und 

8 O. F. Kernberg, Innere Welt und äußere Realität. Anwendungen der Objektbeziehungs- 
theorie. München/Wien 1988, 154. 



Nicht begrenzt werden vom Größten ... 275 

sündigste aller Menschen zu sein). Der normale Narzißmus läßt uns hin- 
gegen alltägliche Ereignisse ebenso wie großartige genießen: Erlebnisse 
am Arbeitsplatz können mit Bezugspersonen geteilt werden, so daß sich 
erzählend eine gemeinsame innere Welt aufbaut, die nicht grandios sein 
muß, sondern das Alltägliche dankbar genießen läßt. Aber auch die an- 
ziehende Wildheit eines Berggipfels, beruflicher Erfolg oder das Lusterle- 
ben des eigenen Körpers können genossen werden, ohne daß ruhelose 
Unersättlichkeit oder mühsam unterdrückte Verzichtstrauer das gesamte 
Leben bestimmen. Von Ignatius wissen wir, welchen Trost er aus dem Be- 
trachten der Sterne schöpfen konnte. Mit der eigenen Freude an den Tän- 
zen seiner baskischen Heimat vermochte er einen niedergeschlagenen 
Gefährten tanzend aufzuheitern. 

2. Die narzißtische Krise in Manresa 

2.1 Zum Begriff der •narzißtischen Krise" 
Erikson verwendet den Begriff •Krise" wertneutral. Es gehört zur norma- 
len Entwicklung, daß wir innerhalb unseres unwiederbringlichen Lebens- 
zyklus' mehrere solcher Krisen durchlaufen und bewältigen müssen. Am 
schwersten ist möglicherweise die Krise des reifen Erwachsenenalters: 
Die Endlichkeit, Einmaligkeit und Unumkehrbarkeit des eigenen Le- 
benszyklus bejahen, ohne Illusionen (Reinkarnation, Unsterblichkeit 
o.a.) zur •Integrität" gelangen, anstatt in Lebensekel und in pessimisti- 
sche Entwertung der eigenen Welt und Erfahrungen zu verfallen. Inigo 
spürt den Lebensekel als dämonische Versuchung, aber er überwindet 
ihn: •Und wie wirst du dieses Leben siebzig Jahre aushalten, die du zu le- 
ben hast?" - •Was ist das für ein Leben, das wir jetzt beginnen?" (PB 
20 f.) 

Pathologischer Narzißmus kann zu schweren Selbstwertkrisen führen, 
die in latente und schließlich in akute Suizidalität münden können.9 

Nach einem Wort E. Kretschmers sinkt der Pegel des Lebensstromes, so 
daß die uralten seelischen Komplexe sichtbar werden, die wie Wacker- 
steine im Flußbett liegen. Das Konzept der narzißtischen Krise ist auch in 
praktischer Hinsicht außerordentlich nützlich für das Verstehen und Er- 
kennen suizidaler Gefährdungen. Zwar kann die klassische Aggressions- 
theorie des Suizides Motive wie Selbst- oder Fremdbestrafung, Sühne, 

" H. Henseler, Psychoanalytische Theorien zur Suizidalität, in: Selbstmordgefährdung. Zur 
Psychodynamik und Psychotherapie. Hrsg. H. Henseler u. C. Reimer. Stuttgart-Bad Cann- 
statt 1981, 113-135. 



Eckhard Frick 276 

Erpressung usw. verständlich machen, nicht aber die folgenden Motive: 
Rückkehr in die Kindheit, Vereinigung mit Vater oder Mutter, Wiederge- 
burt, Ekstase, Hingabe, Resignation, Friede, Schlaf, Aufgehen im Univer- 
sum usw. Henseler spricht hier vom Wunsch nach einer sehr frühen Ob- 
jektbeziehung, in der Selbst und Objekt als verschmolzen erlebt wurden. 
Zur narzißtischen Krise kommt es, wenn ein verletzbarer Mensch den von 
ihm so wahrgenommenen Zustand der Lächerlichkeit, Ohnmacht, Verlas- 
senheit nicht mehr aushält, wenn aus irgendwelchen Gründen die zur 
Stützung seines labilen Gleichgewichts nötigen Personen versagen. Denn 
er selbst verfügt über keinen •Akku" abrufbarer selbstsichernder Erfah- 
rungen (s. o.)! Die erlittene bzw. nur phantasierte Kränkung muß als nar- 
zißtische Katastrophe abgewehrt werden. Gelingt diese selbstschützende 
Abwehr durch Verleugnung, Abwertung oder erneute Idealisierung uner- 
reichbarer Objekte nicht, dann kommt es zur Regression auf die erwähn- 
ten Phantasien eines behaglichen Primärzustandes. Ziel einer psycho- 
therapeutischen Behandlung wäre nicht die Erhellung der kränkenden 
Anlässe, sondern der zugrunde liegenden Kränkbarkeit (narzißtische 
Verletzbarkeit). Die Kränkung ist oft unbewußt, während die sogenann- 
ten Anlässe sozial und für die suizidale Person akzeptabler sind. 

2.2 Versuch einer Deutung von Ihigos Krise (PB 24) 
Inigo ist derart vom •Abscheu" (PB 10, 14, 20 f.) über sein bisheriges Le- 
ben betroffen, daß er Gott gewissermaßen durch Leistung zu einer Ant- 
wort zwingen möchte, durch die ängstliche Mühe (trabajo, angustia) sei- 
ner Bußübungen (PB 22-25). Auch er selbst steht unter einem Zwang: 
Gedanken, Skrupel, fromme Handlungen, die er nicht loswird, die sich 
ihm aufdrängen. Bezeichnend ist, daß sein eigenes •Über-Ich" strenger 
mit ihm umgeht als die äußere Autorität des Beichtvaters, von dem er 
kaum Hilfe erfährt. Den •Zwiespalt zwischen ritterlichem Ehrgefühl und 
dem beschämenden Unterliegen an dunkle Triebe"10 versucht er durch 
die je größere Anstrengung zu überbrücken, was den Zwiespalt immer tie- 
fer macht. Inigo bewegt sich buchstäblich am Abgrund (PB 24). Er ist 
nicht nur von der Suizidgefahr bedroht, auch sein extremes Fasten und 
der Schlafentzug drohen ihn zu zerstören. Inigo spürt, daß er der Heilung 
bedarf, gern würde er einem •Hündlein" nachlaufen, wenn es nur reme- 
dio, Heilmittel wäre (PB 23). Wir müssen uns vor dem Psychologisieren 
hüten. So viel scheint aber deutlich zu werden: Inigo gerät gerade an dem 

10 Hugo Rahner weist darüber hinaus auf das •adelige Gefühl der verletzten Anständig- 
keit, die typisch ignatianische ,Scham'" hin: H. Rahner, Ignatius von Loyola und das ge- 
schichtliche Werden seiner Frömmigkeit. Graz/Salzburg/Wien 1947, 21. 



Nicht begrenzt werden vom Größten ... 277 

Punkt in eine schwere Krise, als sein bisheriges Größen-Selbst gleichsam 
von ihm abfällt. Aber auch jene kontrollierenden-versichernden Anteile 
seines Gottesbildes lassen ihn im Stich, die wir als religiöse Ausgestaltun- 
gen dissoziierter Objektrepräsentanzen auffassen dürfen, die sich verselb- 
ständigen und nicht mehr integrierbar sind. Sie stehen auch nicht mehr 
im Dienst einer gesunden Differenzierung (Unterscheidung der Geister). 
Der quälerische böse Geist einerseits, der gute, aber schweigende Gott 
andererseits klaffen auseinander. Inigo treibt verzweifelt der suizidalen 
Katastrophe entgegen, jenem trügerischen Ausweg, der Ruhe, Versöh- 
nung und Gottesnähe vorgaukelt. 

Erst auf dem dramatischen Höhepunkt der Krise gewinnt er doch wie- 
der Mut und Zutrauen zum eigenen Urteilsvermögen: Er emanzipiert 
sich von der Autorität seiner Beichtväter (bzw. von deren innerseelischen 
Repräsentanzen) und beschließt, seine bisherigen Sünden künftig nicht 
mehr zu beichten. Er gibt dem Tagtraum der Fleischvision (PB 27) nach, 
ernährt sich wieder in vernünftiger Weise und kehrt zu einer normalen 
Körperpflege zurück. Abkehr vom asketisch-rigoristischen Ideal? Befrie- 
digung von Trieb wünschen? Gewiß. Aber vor allem bricht ein gesunder 
Narzißmus durch. Der Wiederanschluß der inneren •Lichtmaschine" ist 
die eigentliche Geburtsstunde der Unterscheidung der Geister. Dieser 
Ausweg, so schlagartig und punktuell er im PB wirken mag, bleibt er- 
staunlich. In der religiösen Sprache reden wir von •Gnade", und Ignatius 
erzählt, wie Gott, der bisher mit ihm •träumte" (PB 7: •Unser Herr kam 
ihm zu Hilfe, indem er derartigen Gedanken andere folgen ließ") ihm 
nun wie ein •Schullehrer" gegenübertritt (PB 27), der möchte, daß sein 
Schüler •wie aus einem Traum" (sueno) erwacht (PB 25). Aus einem 
schlechten Traum, der ihn in die Enge getrieben und der ihm jegliche 
kreative Wahlmöglichkeit geraubt hatte. Dieser göttlichen Pädagogik gilt 
es nachzugehen, die auseinanderdriftende, ja abgespaltene Bestandteile 
des Selbst- und Gottesbildes wieder zu integrieren vermag. Was vorher 
disparat und ichfremd, selbstfeindlich ins Bewußtsein drängte, kann nun 
durch Differenzierung - Unterscheidung, nicht Spaltung - bewältigt wer- 
den. Wie jede wirkliche Erfahrung ist dieser Weg zugleich mühselig und 
beglückend. 

3. Spiegel-Kommunikation: Vom Gesehenwerden zum Sehen 

3.1   Wenn dir Ignatius auf dem Weg begegnet... 
•Bis zum Alter von sechsundzwanzig Jahren war er den Eitelkeiten der 
Welt ergeben, und hauptsächlich fand er aus einem unbändigen und eit- 



Eckhard Frick 278 

len Verlangen, sich Ruhm zu gewinnen, sein Gefallen in Waffenübun- 
gen." (PB 1) Das •eitle" Verlangen nach Ehre, die Größenphantasien hö- 
fischen Dienstes und die Idealisierung der •Dame" (PB 6) wirken wie 
Spuren eines stolzen, nicht nur der Herkunft nach adeligen Narzißmus. 
Daß Inigo während der Verteidigung Pamplonas gegen eine französische 
Übermacht verwundet wird (Pfingstmontag 1521), ist nicht nur eine le- 
bensgefährliche Knochenverletzung, sondern auch eine tiefe narzißtische 
Kränkung: Ein Bein wird von einem Geschoß zerfetzt, so daß er, der so 
großen Wert auf das äußere Auftreten und auf eine ritterlich-gepflegte 
Erscheinung legte, fortan hinken wird. Während der Rekonvaleszenz läßt 
er eine äußerst schmerzhafte Nachoperation über sich ergehen, in der das 
fehlerhaft zusammengewachsene Bein wieder gebrochen und ein kosme- 
tisch störender Knochenvorsprung beseitigt wird. Er möchte gehen, sich 
stellen und sich darstellen können, es geht um sein Körper-Selbst, um die 
äußere und innere Schönheit, um die Angst vor körperlicher Verunstal- 
tung. 

Zwei Begegnungen im Umkreis des Montserrat verdeutlichen noch 
klarer die Spiegel-Kommunikation zwischen dem Selbst und den Objek- 
ten. Der Kleidertausch mit dem Bettler (PB 18) drückt aus, daß in Loyola 
eine •Bekehrung vom Typ der Vertauschung" geschehen ist", in der ein 
(•weltliches") Ritterideal durch ein anderes (•geistliches") ersetzt wird, 
ohne daß sich die Struktur bekehrt hätte. Inigo, der Edelmann, begegnet 
seinem Schatten, dem Bettler. Auch die Begegnung mit dem Mauren (PB 
15) ist Spiegel-Kommunikation mit dem dunklen Ignatius. Der Maure ist 
der Fremde, der Ungläubige, der die Jungfrauenschaft Marias nach der 
Geburt leugnet. Ignatius bekämpft ihn als Gegenüber, als Feind. Zu- 
gleich gehört der Maure nach jahrhundertelanger Geschichte wie die Ju- 
den zur spanischen Kultur, er ist Mitreitender und Gesprächspartner, al- 
ter ego. Ein Zen-Koran sagt: •Wenn dir Buddha auf dem Weg begegnet, 
bring ihn um!"12 Ignatius besteht seinen Pilgerweg nicht ohne innere und 
äußere Kämpfe. Der Rollentausch des adeligen Aussteigers mit dem 
Schatten und der Disput mit dem Ungläubigen sind erst der Anfang einer 
inneren, über das Gesehenwerden hinausgehenden Wandlung und Be- 
gegnung. Auch wer sich als heutiger Exerzitant auf den Erfahrungsweg 
des Ignatius einlassen will, muß Ignatius begegnen und ihn •töten", d.h. 
sich mit seinen dunklen und kämpferischen Seiten auseinandersetzen, 

11 A. Vergote, Religionspsychologie. Olten/Freiburg 1970, bes. Kap. IV. 
12 S. B. Kopp, Triffst du Buddha unterwegs... Psychotherapie und Selbsterfahrung. Düssel- 
dorf/Köln 1976; J. Sänchez-Rivera, Cambios en la evoluciön de la conscienciapersonal. In: 
La transformaciön delyo en la experiencia de los ejercicios. Hrsg. C. Alemany. Madrid 1991 
(im Druck). 



Nicht begrenzt werden vom Größten ... 279 

mit jenen Aspekten, die ihn berühren. Er kann die Exerzitien nicht am 
Rockzipfel des Ignatius •nachmachen", er muß seinen eigenen Pilgerbe- 
richt schreiben. 

3.2 Sehen mit der Imagination 
Die auffällige Vorliebe des Exerzitienbüchleins für imaginative Übungs- 
weisen hat ihre Wurzeln in der Biographie des hl. Ignatius, in den oben 
skizzierten narzißtischen Entwicklungslinien des Gesehenwerdens. Die 
bisher beschriebenen Ereignisse wirken eher abrupt, diskontinuierlich: 
Verwundung in Pamplona, Bekehrung auf dem Krankenlager in Loyola, 
Nachtwache und Kleidertausch in Montserrat, Büßerleben in Manresa 
usw. Hingegen trägt das Entdecken der Tagträume in Manresa und die 
Folge der unterschiedlichen inneren Bilder einen eher kontinuierlichen 
Charakter und führt zu einer tiefgreifenden Wandlung. Inigo wundert 
sich, daß sie teils mit bleibender narzißtischer Befriedigung (•Trost"), 
teils mit Leere und Trostlosigkeit einhergehen. Als Kind seiner Zeit 
schreibt er dieses Alternieren der inneren Gestimmtheit dem bösen bzw. 
dem guten Geist zu. Zunehmend wird er kritisch gegenüber dem eigenen 
Lusterleben und der eigenen Imagination, so daß er schließlich zu dem 
gelangt, was in den Exerzitien Unterscheidung der Geister heißt (PB 8). 
Vom eigenen Lusterleben ausgehend, d. h. von einer gesunden narzißti- 
schen Selbst- und Fremdwahrnehmung, gewinnt er zunehmend Freiheit 
und Gelassenheit gegenüber göttlichen Tröstungen, gegenüber der unmit- 
telbaren Bestätigung und narzißtischen Gratifikation. Anders ausge- 
drückt: Er benützt die Lektüre der Heiligenlegenden und die Phantasien 
verschiedener Großtaten nicht mehr als •Batterien" zum flüchtigen •Auf- 
laden" seines Größen-Selbst. In den Exerzitien werden dementsprechend 
die Bilder narzißtischer Kleinheit und Niedrigkeit (Sündenbetrachtun- 
gen der ersten Woche) von den mehr objektbezogenen (beziehungs- und 
handlungsorientierten) Bildern des Dienstes und der Jesusnachfolge 
(zweite Woche) abgelöst. Es scheint Inigo gelungen zu sein, den inneren 
•Akku" wieder an die •Lichtmaschine" anzuschließen, an die innere 
Welt der Selbst- und Objektrepräsentanzen. Zu letzteren gehört auch das 
Gottesbild, das nach dem Zeugnis der Autobiographie einen erstaunli- 
chen Wandel durchmacht. 

3.3 Wandlungen des Gottesbildes: • Wie soll mir Jesus Christus 
erscheinen ?" (PB 21) 

Inigos Gottesbild scheint erst in Loyola in Bewegung zu geraten. Vorher 
ist er ein noch recht mittelalterlich geprägter Durchschnittschrist gewe- 
sen, aus familiärer Tradition tonsuriert, aber auch dies eher aus formal- 



Eckhard Frick 280 

konventionellen Gründen als mit Konsequenzen für die Praxis. Doch 
jetzt, auf dem Krankenbett, tritt Gott auf, als Adressat der Bitte um Hei- 
lung, als derjenige, der Tröstung gewährt oder versagt, als der Unverfüg- 
bare, als der (in den Wirkungen des •bösen Geistes") sich Versagende, 
Abwesende. Das Gottesbild, dieser für Ignatius entscheidende Teil der 
Objektrepräsentanzen, wird durch die Krise des Selbstbildes betroffen. 
Leidet Inigo unter einer religiösen Neurose? Dafür scheinen die Verhal- 
tensmerkmale zu sprechen, von denen der PB berichtet: skrupelhaft- 
grüblerische Schuldgefühle, übertriebene und an Masochismus gren- 
zende Bußübungen, zwanghaftes Suchen nach Gewißheit. Neurose heißt, 
daß ein Stück der Wirklichkeit weder gelebt noch durchlitten wird, son- 
dern ein Schattendasein im Unbewußten fristet und sich durch Sym- 
ptome, Einseitigkeiten, Zerrissenheit äußert. Diese Dissoziation zwischen 
bewußtem und unbewußtem Leben ist einerseits vom psychotischen 
Wirklichkeitsverlust, bei dem es in Wahn, Affektstörung o. ä. zum Aufbau 
einer krankhaften Welt kommt, zu unterscheiden, andererseits von der 
fruchtbaren seelischen Polarität, die ein gesundes Leben auszeichnet. In 
der religiösen Neurose wird aus dem Gottesbild ein Januskopf; die Disso- 
ziation begegnet •als zwanghafter Gotteshaß vom Unbewußten her, bei 
bewußtem Streben nach Gottesliebe und Gottesvereinigung".13 Heilung 
kann sich nur ereignen, wenn ich zum nächtlichen Dunkel des Unbewuß- 
ten Kontakt bekomme, wo ich mit Gott ringe wie Jakob am Jabbok (Gen 
32,23 ff.), wie Ignatius mit seinen Schattenseiten. 

Als Gottesbild können wir •jedes die Individuation zentral weckende 
und fordernde Bild" bezeichnen: 

•Unter Bild verstehe ich nur selten ein gemaltes Bild, häufiger 
Anschauungen, Riten, Mythen, Wortbilder, Traumszenen (so- 
genannte Traumbilder), Motivverknüpfungen aller Art, unter 
der Bedingung, daß sie symbolischen, das heißt über sich hin- 
ausweisenden, den einzelnen innerlich ansprechenden Cha- 
rakter haben. Nicht alle Bilder in diesem Sinne sind Gottesbil- 
der, sondern nur jene, in denen sich unser Selbst gespiegelt 
sieht."14 

13 J. Rudin, Psychotherapie und Religion. Olten/Freiburg 1960, 155. 
14 P. Schellenbaum, Stichwort: Gottesbild. Stuttgart/Berlin 1981, 22. Zur theologischen 
Qualifizierung der hier verwendeten Spiegel-Metapher: Adam und mit ihm der sündige 
Mensch spiegelt sich selbst an den Grenzen seiner narzißtisch verabsolutierten Welt (•/'«- 
curvatus in se adeo", Luther, WA 56,35:356,5; vgl. Augustinus, Predigt 162 [PL 38,889,12], 
u.ö.). Unsere menschliche Entwicklung verläuft zwischen den prototypischen Polen des al- 
ten und des neuen Adam. Christus, der neue Adam, lebt ganz aus der Beziehung zum Va- 
ter, vgl. W. Pannenbergs Figur der Selbstunterscheidung Jesu vom Vater: Systematische 



Nicht begrenzt werden vom Größten ... 281 

•Niemand hat Gott je gesehen." (Joh 1,18; vgl. 5,19; Mt 11,27) Wie 
können wir dann vom •Gottesbild" sprechen? Wir können es nur in der 
Betrachtung der Person Jesu, der seine göttliche Größe nicht wie eine 
Beute festhielt, sondern sich vom Geringsten eingrenzen ließ, von der 
Niedrigkeit eines Sklaven (Phil 2,6 ff.). Wir können es nur in der Span- 
nung von Glauben und Innewerden, von Verlieren und Finden des Selbst 
(Mk 8,35). Sonst würde die Spiegel-Kommunikation zur Projektion gera- 
ten: 

•Glauben und Innewerden sind also relationeile Begriffe: Sie 
werden einzig durch die Beziehung, die sie zueinander haben, 
definiert. Glauben bedeutet die Dynamik vom Ich zum Du, 
dem geglaubt wird, Innewerden dagegen die Dynamik vom 
Du zum Ich, dem eine neue Selbsterfahrung zufällt. In der 
Spiegel-Kommunikation ergänzen sich Glauben und Inne- 
werden als äußere und innere Wahrnehmung: äußere Wahr- 
nehmung eines neuen symbolischen Spiegelbildes der zentra- 
len Persönlichkeit, innere Wahrnehmung eben dieser zentra- 
len Persönlichkeit dank der lebendigen Verbindung zum Spie- 
gelbild."15 

4. Übergang von der Ersten zur Zweiten Woche: die Unterscheidung 

Während eines Exerzitienkurses legt Ignatius dem Exerzitanten die 
Übungen in zeitlich aufeinanderfolgenden •Wochen" vor: Was hier in 
der äußerlichen Chronologie entfaltet wird, ist die innere Logik der exi- 
stentiellen Erkenntnis'6, die auf die Lebenssituation des Übenden eingeht 
und ihn zu den biographisch anstehenden Lebensentscheidungen ermuti- 
gen will, wenn er sich auf die drei •Wahlzeiten" einlassen kann. Beson- 
ders charakteristisch für die ignatianische experiencia ist das Alternieren 
von Trost und Trostlosigkeit, wie sie methodisch in der •präludierenden 

Theologie. Bd. I. Göttingen 1988, 340, z.B. in der Zurückweisung des Prädikats •guter 
Meister" (Mk 10,17 par). Das Vaterverhältnis Jesu können wir näherhin mit einem Para- 
bol-Spiegel vergleichen, dessen endlicher Brennpunkt das (empirisch beschreibbare) Ich 
darstellt, ein Zentrum schöpferischer psychischer Energie. Jesus lebt vom unendlichen 
Brennpunkt des Spiegels her, den wir als die Transzendenz des Menschen oder (mit C. G. 
Jung) als sein •Selbst" bezeichnen können, (nach H. Remmler) 
15 Schellenbaum (s. Anm.14) 86. 
16 K. Rahner, Die ignatianische Logik der existentiellen Erkenntnis. Über einige theologi- 
sche Probleme in den Wahlregeln des heiligen Ignatius. In: Ignatius von Loyola. Seine 
geistliche Gestalt und sein Vermächtnis 1556-1956. Hrsg. v. F. Wulf. Würzburg 1956, 
343-405. 



Eckhard Frick 282 

Einstimmung und Versetzung in eine bestimmte Situation"17, d. h. im 
•Probehandeln"18 angezielt wird. Steht keine Lebensentscheidung an 
(•Wahl", bzw. gläubiges Wollen und Begehren der göttlichen •Wahl", EB 
98), dann empfiehlt Ignatius, nicht über Prinzip und Fundament (EB 23) 
und die Erste Woche hinauszugehen. So rät er in einem Brief vom 18. 7. 
1556, nur mit solchen Exerzitanten über die Erste Woche hinauszugehen, 
die fähig sind, anderen zu helfen.19 Er selbst scheint den Übergang zwi- 
schen Erster und Zweiter Woche von den narzißtischen Spiegelbildern zu 
den objektbezogenen Bildern des Dienstes und der Jesus-Nachfolge, in 
Manresa erlebt zu haben. Basis der Unterscheidungsregeln, so dürfen wir 
formulieren, ist ein gesunder Narzißmus, ein dankbares Verbundensein 
mit der eigenen •Lichtmaschine", der inneren Welt der Selbst- und Ob- 
jektrepräsentanzen (•Geschaffensein" in EB 23). Ansonsten bleiben die 
Unterscheidungsregeln leere, religiös verbrämte Psychotechnik. 

Die Regeln der Ersten Woche haben den Menschen vor Augen, der nur 
vage mit der Gegenwart des göttlichen Pädagogen rechnet. Der Übende 
hat schon Zugang zum eigenen (imaginativ erfahrenen) Lusterleben, aber 
er verfügt noch nicht über eine differenzierte Semantik des Begehrens.20 

Die augenblicklichen Bilder deutet er vor dem Hintergrund seines inne- 
ren Beicht-Spiegels als Abwesenheit Gottes bzw. Anwesenheit des bösen 
Geistes. Gewissensbisse und andere Unlustgefühle deuten hingegen auf 
den Beistand des ermahnenden, strafenden guten Geistes hin. Charakte- 
ristisch für das Selbstbild sind Scham und Verwirrung des Ritters (EB 74), 
dem freilich die (narzißtische) Würde von •Gaben und Gunsterweisen" 
bleibt. Im Vordergrund der Ersten Woche steht das Sich-Ansehen und 
Gesehenwerden (mirarse)21, die massive Konfrontation mit dem eigenen 
Körperselbst, mit Begrenztheit und sündiger Korruption: das werdende 
Ich •wie verbannt unter unvernünftige Tiere" (EB 47). 
Die Unterscheidungsregeln der Zweiten Woche zielen nun weiterführend 
auf Menschen, die •vom Guten zum je Besseren übergehen", von der Er- 
sten Woche der Selbst- und Sündenerkenntnis zur Zweiten Woche der 
Beziehungsfähigkeit, der Wahl und des Dienstes. Ihnen schenkt der gute 
Geist •Mut und Kraft, Tröstungen, Tränen, Eingebungen und Ruhe", der 
böse hingegen •beißt, stimmt traurig und legt Hindernisse" (EB 315). Die 

17 K. Rahner a.a.O. 
18 S. Freud [1911], Formulierungen über die zwei Prinzipien des psychischen Geschehens. Ge- 
sammelte Werke. London 1940-52. Bd. 8,233. 
19 An P. Fulvio Andruzzi, Epp. 12,141-143. 
20 E. Frick/M. Fühles, Imagination in den Exerzitien. In: Gottes Nähe (FS für Josef Sud- 
brack). Hrsg. P. Imhof. Würzburg 1990, 129-153. 
21 Sänchez-Rivera (s. Anm. 12). 



Nicht begrenzt werden vom Größten ... 283 

für die Zweite Woche charakteristische Semantik des Begehrens besteht 
jedoch keineswegs in einer einfachen Umkehr der affektiven Wirkungen 
des bösen bzw. guten Geistes auf die Seele. Vielmehr verstärkt sich eher 
die Ambivalenz des Lusterlebens und der inneren Bilder sowie das Lei- 
den am Schweigen des abwesenden Gottes. Entscheidend ist die •Rück- 
kehr zum eigenen Begehren" (Louis Beirnaert), das allerdings nicht un- 
kritisch verabsolutiert wird. Denn der Übende soll seinem Lusterleben im 
imaginativen Probehandeln, im Einüben der Bilder des Dienstes und im 
dialogischen Beten folgen. Er wird auf diese Weise bereit, Entscheidun- 
gen zu revidieren und Bilder scheinbarer Tröstung als narzißtische Pro- 
jektion, als vom •bösen Geist" stammend, zu erkennen (vgl. PB 19 ff.). 
Der verantwortlich antwortende Ritter (EB 97 ff.) ist der Typos des ge- 
wandelten Selbstbildes. Methodisch knüpft die mit der Zweiten Woche 
einsetzende aktivische Anwendung der Sinne an ontogenetisch uralte 
Sinnesleistungen des Menschen an: An die amodale Wahrnehmung, die 
es bereits dem Säugling ermöglicht, von einem Sinnesmodus (Berührung, 
Geschmack/Geruch, Sehen, Hören) in einen anderen zu •übersetzen". 
Nach Rene Spitz nimmt der Durchschnittsmensch des Westens seine 
Welt fast ausschließlich über die äußeren Sinnesorgane wahr. Wir haben 
die angeborene Fähigkeit zur ganzheitlichen Tiefenwahrnehmung weit- 
gehend verloren. Die ignatianische Anwendung der Sinne möchte einen 
Zugang zu dieser präverbalen Weise des Wahrnehmens, Spürens und Er- 
lebens eröffnen. 

Erst in dieser Zweiten Woche taucht die Formulierung •refletiendo en 
si mismo" auf (EB 123 f.), von Lepers paraphrasiert als •Spiegel, der ich 
für die Personen bin, während sie selbst Reflexe dessen sind, was ich bin 
oder zu sein begehre". Der Austausch wird zu einer Transformation mei- 
nes Selbstbildes. Francois Courel deutet hier und in der Betrachtung zur 
Erlangung der Liebe das •refletiendo" nicht i. S. introspektiver Selbster- 
kenntnis - das wäre in der Tat Thematik der Ersten Woche -, sondern in 
Anlehnung an 2 Kor 3,18: 

•Wir alle spiegeln mit enthülltem Angesicht die Herrlichkeit 
des Herrn wider und werden so in sein eigenes Bild verwan- 
delt, von Herrlichkeit zu Herrlichkeit, durch den Geist des 
Herrn.22 

22 E. Lepers, L'application des sens. In: Christus Nr. 105, 27 (1980) 83-94; F. Courel, La 
connaissance interieure du Seigneur. In: Christus Nr. 27, 7 (1960) 367-379; ferner die leider 
noch unveröffentlichte Arbeit von F. Meures, Symbolische Transformation. Eine Untersu- 
chung zur Betrachtung vom Ruf des Königs in den ignatianischen Exerzitien. 



Eckhard Frick 284 

Ignatius weiß seit seiner eigenen Exerzitienerfahrung in Manresa (PB 
19) um die Gefahr der Täuschung, die von den Bildern ausgeht; gleich- 
wohl bejaht er die Imagination in seinem eigenen Leben wie in den Exer- 
zitien und gelangt auf dem Weg der Bilder zur Begegnung mit dem Bild: 
Hiermit meint Peter-Hans Kolvenbach23 die •Ikone" Jesus Christus, wel- 
che auf jenen hin transparent ist, der jenseits aller Bilder ist. So bietet sich 
die Imagination als bevorzugter Ort einer Transzendenzerfahrung an, in 
der die betrachteten Gegenstände nicht zerstört, sondern •gereinigt" und 
von narzißtischen Spiegelbildern zu Bildern des Dienstes gewandelt wer- 
den, in der Betrachtung der Gestalt Jesu: •Ich aber will in Gerechtigkeit 
dein Angesicht schauen, mich sattsehen an deiner Gestalt, wenn ich erwa- 
che." (Ps 17,15) 

5. ...und dennoch einbeschlossen sein vom Geringsten 

Wir lesen diese Worte eines Jesuiten der Barockzeit mit unserem Vorver- 
ständnis und vor dem Hintergrund unserer Erfahrungen. Pilgerbericht 
und Exerzitien führen uns bis zur Schwelle der Nichtmitteilbarkeit der Ig- 
natianischen Erfahrung, der Selbsttranszendenz seiner Gottesbilder. An 
dieser Stelle sind wir selbst gefragt. Manche der psychischen Exerzitien- 
Wirkungen werden wir •entmythologisieren" und nicht so unbefangen 
wie Ignatius guten oder bösen Geistern zuschreiben. Dies tut aber der 
Grundüberzeugung keinen Abbruch, daß sich in den Exerzitien ein Sub- 
jekt bildet, mit dem der Schöpfer kommuniziert (EB 15), und das aus der 
Zentriertheit auf das eigene Selbst hinausspringt. Denn das Fragen nach 
den •Ursachen" geht für Ignatius viel tiefer als die - mythologische - Er- 
klärung von Seelenbewegungen und Entscheidungsabläufen durch fest- 
stellbare Geistwirkungen.24 Deshalb rechnet er mit einer von Gott ausge- 
henden Tröstung auch dann, wenn affektive Zeichen ganz ausbleiben wie 
in der •dritten Wahlzeit". 

Leben und Erfahrung weitergeben (Generativität) heißt: In Dankbar- 
keit aus unserer inneren Vergangenheit leben, anstatt die eigene Ge- 
schichte zu verachten wie gierig aufgebrauchte Batterien, die nichts mehr 
wert sind. Im dankbaren Erinnern (reconosciendo, EB 233) kann Ignatius 
sich selbst und Gott (wieder-)erkennen. Sonst wäre er der von Erikson be- 
schriebenen Selbst-Absorption verfallen, der verallgemeinernden Abwer- 

23 P.-H. Kolvenbach, Imageries e imagination en los Ejercicios Espirituales. In: CIS Nr 54/ 
18 (1987) 9-24. 
24 K. Rahner a.a.O., 401. 



Nicht begrenzt werden vom Größten ... 285 

tung zerschlagener Hoffnungen, •die zu einer pessimistischen Philoso- 
phie über die ,Eitelkeit' allen Strebens nach Befriedigung rationalisiert" 
wird.25 

Ob Ignatius im biologischen Sinn Vater war sei dahingestellt. Schon 
bald wurde er aber als Generaloberer der Gesellschaft Jesu so genannt, 
trotz aller Vorbehalte des jungen Ordens gegenüber religiösen Titeln und 
Namensgebungen. Sein Lebenswerk - Exerzitien, Abfassung und Umset- 
zung der Konstitutionen im Aufbau des •Leibes" der Gesellschaft Jesu 
und der Familie ignatianischer Gemeinschaften - besteht in der fruchtba- 
ren Dankbarkeit gegenüber der •Urkirche" von Manresa. Das •Heraus- 
springen" aus der Liebe zu sich selbst (EB 189, 233), die Generativität, 
setzt den gesunden Narzißmus voraus, der sich nicht vom Größten be- 
grenzen läßt, sondern sich großherzig und frei öffnet (EB 5). Umgekehrt 
läßt sich sagen, daß ein Nicht-Wahrhaben-Wollen des eigenen Narziß- 
mus in der Selbst-Verleugnung eine subtile Form der Selbstabsorption 
und der Verleugnung unserer realen, •geringsten" Lebensbedingungen 
sein kann. 

Nicht begrenzt werden vom Größten und dennoch einbeschlossen sein 
vom Geringsten. Vielleicht liegen uns die geringen und menschlichen Sei- 
ten der Biographie des Ignatius heute mehr als grandiose barocke Aus- 
schmückungen und Nekrologe. In der narzißtischen Krise von Manresa 
stürzt Inigo aus der Grandiosität der Tagträume des Krankenlagers in das 
negative Größen-Selbst des verzweifelten Büßers. Beides überwindet er 
nicht durch Abwertung des bisherigen Lebens, sondern durch Dankbar- 
keit, jene Offenheit gegenüber der göttlichen Pädagogik des Begehrens, 
die er •Sich-Indifferent-Machen" nennt. Ist es uns heute noch möglich, 
Ignatius •Vater" zu nennen? Wenn es zutrifft, daß ein guter Autor ein to- 
ter ist26, weil nur er seinen Text für die Leser und für die Praxis freigibt, 
dann gilt dies besonders für den Ignatianischen Text und das Leben, das 
er gewinnt, wenn wir Ignatius •töten".27 Die Exerzitien stiften eine •sym- 
bolische Schuld", die schon die ersten Jesuiten gegenüber Ignatius emp- 
fanden, •jenem toten Vater, der ihnen aus der Verzweiflung über einen 
nicht antwortenden Gott einen Weg eröffnet hat".28 

25 Kernberg (s. Anm. 8) 156. 
26 P. Ricoeur, Du texte ä l'action. essais d'hermeneutique II. Paris 1986, 143. Im selben 
Werk erläutert Ricoeur auch den für das Verständnis der Exerzitien nützlichen Begriff der 
augmentation iconique. 
27 Vgl. S. B. Kopp und J. Sänchez-Rivera (s. Anm. 12). 
28 Beirnaert (s. Anm. 5) 260. 




