
Dietrich Bonhoeffer und Ignatius von Loyola 
Christoph Zimmermann-Wolf, Neuwied 

Meinem Vater gewidmet 

Dietrich Bonhoeffers Werk, besonders seine Haftkorrespondenz (post- 
hum veröffentlicht mit dem Titel •Widerstand und Ergebung"1) ist eine 
Quelle spiritueller Anregungen für die Gegenwart. Von dort stammt die 
bekannte Formulierung des Christseins als •Beten und Tun des Gerech- 
ten und Warten auf Gottes Zeit" (WEN 328) und auch das Gedicht •Von 
guten Mächten" (WEN 435 f). Dieses Werk in einer Einleitung zum Exer- 
zitienbuch des Ignatius von Loyola zitiert zu finden, überrascht aber viel- 
leicht doch2. Ein Bonhoeffertext dient dem Übersetzer und Herausgeber 
dazu, den •Sinn aller Meditation" anzugeben3. Und in einer Untersu- 
chung zur Theologie der Exerzitien findet sich die Paraphrase eines wei- 
teren Textes aus der Haftzeit, der davon spricht, daß Gott •nicht alle un- 
sere Wünsche, aber alle seine Verheißungen erfüllt" (WEN 421)4. Ob 
diese Verbindung von Ignatius und Bonhoeffer mehr als bloß zufällig ist 
und was beide miteinander verbindet, dem soll im folgenden nachgespürt 
werden. 

1 Bonhoeffers Werke werden nach der jeweils neuesten Textform zitiert. Dabei gelten fol- 
gende Abkürzungen: DBW1 (SCJ: Dietrich Bonhoeffer Werke. Band 1: Sanctorum Com- 
munio. Neuausg. von J. v. Soosten. München 1986; DBW 2 (AS): Dietrich Bonhoeffer 
Werke. Band 2: Akt und Sein. Neuausg. von H.-R. Reuter. München 1988; DBW3 (SF): 
Dietrich Bonhoeffer Werke. Band 3: Schöpfung und Fall. Neuausg. von M. Rüter und I. 
Tödt. München 1989; DB W 4 (N): Dietrich Bonhoeffer Werke. Band 4: Nachfolge. Neu- 
ausg. von M. Kuske und 1. Tödt. München 1989; DBW 5 (GL): Dietrich Bonhoeffer 
Werke. Band 5: Gemeinsames Leben. Das Gebelbuch der Bibel. Neuausg. von G. L. Müller 
und A. Schönherr. München 1987; DBW 9: Dietrich Bonhoeffer Werke. Band 9: Jugend 
und Studium 1918-1927. Hg. von H. Pfeiffer, zus. mit C. Green, C.-J. Kaltenborn. Mün- 
chen 1986. EN: D. Bonhoeffer, Ethik. Neuausgabe. Zusammengestellt und hg. von E. 
Bethge. München "1981; GS I-VI: Ders., Gesammelte Schriften (Bd. 1-6). München 
1958 ff; WEN: Ders., Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichungen aus der Haft. 
Neuausgabe, hg. von E. Bethge. München 21977. 
2 Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen und erläuternde Texte. Übersetzt und erklärt von 
P. Knauer. Leipzig 1978 (im folgenden: GÜ, zitiert nach Nummern). 
3 Ebd. 7f, Zitat aus WEN 425. 
4 M. Schneider, Unterscheidung der Geister. Die ignatianischen Exerzitien in der Deutung 
von E. Przywara, K. Rahner und G. Fessard (ITS 11). Innsbruck-Wien 1983, 73. 



Bonhoeffer und Ignatius 287 

Textliche Anklänge 

Dazu sei zunächst ein Blick auf Texte von Dietrich Bonhoeffer gerichtet, 
bei denen Anklänge oder Ähnlichkeiten zu Gedanken des Ignatius zu fin- 
den sind. In einer Kampfsituation der Bekennenden Kirche formuliert 
Bonhoeffer Regeln für ein rechtes Handeln •in Zeiten der Unsicherheit 
über den kirchlichen Weg": 

,,a) Niemals soll ich aus Unsicherheit eine Entscheidung treffen; das Be- 
stehende hat ein Vorrecht gegenüber der Veränderung; es sei denn, daß ich 
die Notwendigkeit der Veränderung mit Gewißheit erkenne. 

b) Niemals soll ich allein handeln, erstens weil ich den Rat der Brüder 
brauche, zweitens weil die Brüder mich brauchen, drittens, weil es eine kirch- 
liche Ordnung gibt, die ich nicht leichtfertig mißachten darf. 

c) Niemals soll ich eine Entscheidung übereilen oder mich drängen lassen. 
Verschließt sich mir heute eine Tür, so wird Gott, wann er es will, eine an- 
dere auftun" (GS II, 594). 

Hier bemüht Bonhoeffer sich, ähnlich wie Ignatius, Regeln an die 
Hand zu geben, um eine rechte Wahl zu treffen. Und dabei betont er drei 
Dinge, die auch Ignatius selbst wichtig waren: Er fordert (a) Gewißheit 
als Kriterium, um sich für eine Änderung zu entscheiden - entsprechend 
besagt eine Regel des Ignatius: •Zur Zeit der Trostlosigkeit niemals eine 
Änderung machen, sondern fest und beständig in den Vorsätzen und dem 
Entschluß stehen, in denen man an dem solcher Trostlosigkeit vorange- 
henden Tag stand" (GÜ 318). Und wie Ignatius schätzt auch Bonhoeffer 
die Beratung (b) als einen guten Weg ein, zu einer rechten Entscheidung 
zu kommen (vgl. GÜ 362, 365). Eine solche Entscheidung soll überlegt ge- 
troffen werden (c) - und auch Ignatius lehnte die •Gunst oder Ungunst 
der Stunde" als Entscheidungsgrund ab (vgl. Memoriale 288)5. 

Die Dynamik hinter all diesen Regeln, bei Ignatius nicht weniger wie 
bei' Bonhoeffer, will dazu führen, daß jeder seine eigene, ihm und seiner 
Situation völlig entsprechende Wahl trifft. Eine solche Entscheidung von 
außen zu beeinflussen, wird von beiden abgelehnt, wie im Nebeneinan- 
der entsprechender Sätze erkennbar wird: 

•Sie (die vom Hl. Geist bestimmte Liebe, C.Z- W.) wird nicht die seelische 
Erschütterung des Andern zu bewirken suchen durch allzupersönliche, un- 
mittelbare Einwirkung, durch den unreinen Eingriff in das Leben des Ande- 
ren ..., sondern sie wird dem Aandern mit dem klaren Worte Gottes begeg- 

5 Vgl. Luis Goncalves da Cämara, Memoriale. Erinnerungen an unseren Vater Ignatius. 
Übers, von P. Knauer, Frankfurt/M 1988 (= Memoriale, zitiert nach Nummern); vgl. 
auch: GÜ 321. 



Christoph Zimmermann- Wolf 288 

nen und bereit sein, ihn mit diesem Wort lange Zeit allein zu lassen, ihn 
wieder frei zu geben, damit Christus mit ihm handle" (DB W 5 (GL) 31). 

•Der die Übungen gibt, darf nicht den, der sie empfängt, mehr zu Armut 
oder einem Versprechen als zu deren Gegenteil bewegen noch zu dem einen 
Stand oder der einen Lebensweise mehr als zu einer anderen. (... Es ist) in 
diesen geistlichen Übungen beim Suchen des göttlichen Willens angebrach- 
ter und viel besser, daß der Schöpfer und Herr selbst sich seiner frommen 
Seele mitteilt... Der die Übungen gibt, soll sich also weder zu der einen Seite 
wenden oder hinneigen noch zu der anderen, sondern ... unmittelbar den 
Schöpfer mit dem Geschöpf wirken lassen und das Geschöpf mit seinem 
Schöpfer und Herrn" (GÜ 15). 

Für andere ist die Gottesbeziehung des einzelnen Glaubenden unver- 
fügbar, wenn es darum geht, zu erkennen, wie Nachfolgen in der Einzel- 
existenz aussieht. 

Ein zentrales Stichwort verbindet Bonhoeffer mit Ignatius: Zu Beginn 
seiner Vorlesung •Schöpfung und Sünde" (WS 1932/33) wies Bonhoeffer 
darauf hin, daß zum Hören des Wortes Gottes •exercitium" gehöre, ein 
Wort, das zum Ende des Winterseminars wiederum fiel6. Und als Bon- 
hoeffer versucht, die Bergpredigt neu auszulegen - woraus später das 
Buch •Nachfolge" wurde - da schrieb er einem Studienfreund: •Ich ver- 
suche es gerade (über die Bergpredigt zu predigen, C.Z-W.) - unendlich 
schlicht und einfach, aber es geht immer um das Halten des Gebotes und 
gegen das Ausweichen. Nachfolge Christi - was das ist, möchte ich wis- 
sen - es ist nicht erschöpft in unserem Begriff des Glaubens. Ich sitze an 
einer Arbeit, die ich Exerzitien nennen möchte - nur als Vorstufe" (GS I, 
41). Welche gedankliche Verbindung gibt es hierzu den Exerzitien des Ig- 
natius? 

Geographische Nähe: Ignatius, Bonhoeffer und Barcelona 

Zunächst aber gilt es noch zu erwähnen, daß es sogar eine räumliche Be- 
ziehung zwischen beiden gibt: Bonhoeffer war nämlich 1928/29 während 
seiner Vikarszeit in der Auslandsgemeinde in Barcelona tätig. 

Auch Ignatius von Loyola war nach seiner Rückkehr aus dem Heiligen 
Land 1524-26 in Barcelona und studierte dort Latein. Und vor allem: in 
der Nähe von Barcelona liegen der Montserrat und Manresa, wo Ignatius 
seine lebensentscheidenden Erfahrungen machte und geistliche •Beglei- 
tung" durch Mönche vom Montserrat erfuhr. 

' Vgl. DBW 3 (SF) 145, dort Nachweis der einzelnen Mitschriften. 



Bonhoeffer und Ignatius 289 

In der Tat war Dietrich Bonhoeffer Ostermontag und -dienstag 1928 
auf dem Montserrat, dieser hat für ihn •etwas verzaubert Bizarres und 
Unwahrscheinliches" (GS VI, 122). Bei Bonhoeffers wachem und positi- 
vem Interesse für den Katholizismus, das er bei seinem Rombesuch zeigte 
(vgl. DBW 9, 81-135), ist ein ebensolches Interesse auch für seinen Auf- 
enthalt in Barcelona zu vermuten. Und ein Interesse an Ignatius von 
Loyola liegt zumindest nahe. Interessiert an der dortigen katholischen 
Kirche zeigte sich Bonhoeffer tatsächlich, allerdings in Form einer Ent- 
täuschung: •An den Klerus kommt man fast nicht heran ... . Ich habe 
noch nie derartig unkultivierte Geistlichkeit gesehen wie hier" (GS VI, 
141). Und in einem anderen Brief urteilt er: •der Durchschnitt (der Prie- 
ster hat) erschreckend unkultivierte, dumme, versoffene und sinnliche 
Gesichter - ein merkwürdiges Gegenbild zu Rom" (GS VI, 129). Ob er 
sich nach der - ihm unsympathischen - Gegenwart noch für die katholi- 
sche Vergangenheit interessiert hat, berichtet er nicht. 

Literarische Verbindungen: Bonhoeffers (Rest-)Bibliothek 

Unbekannt ist, ob Bonhoeffer, der während des Auslandsvikariats in Bar- 
celona Spanisch lernte, das Exerzitienbuch des Ignatius auf Spanisch 
kennengelernt hat. Trotzdem gibt es literarische Verbindungen zwischen 
beiden. 

Das Exerzitienbuch 

In Dietrich Bonhoeffers Restbibliothek befindet sich eine deutsche Aus- 
gabe der Geistlichen Übungen des Ignatius von Loyola7 in einer Ausgabe 
von 1932, und es gibt Anzeichen, daß Bonhoeffer in demselben Jahr sich 
auch mit den Exerzitien des Ignatius befaßt hat: Im Wintersemester 
1932/33 findet sich zum ersten Mal das Wort •exercitien" bei ihm. Im sel- 
ben Semester hält er •Dogmatische Übungen" ab, die sich mit theologi- 
scher Anthropologie befassen8. Am Ende des Semesters behandelt er 
•Das ,Herz' und den christlichen Charakter'" (GS V, 356): •Es gibt einen 

7 Nach dem spanischen Urtext übertragen von A. Feder S.J., Regensburg M932. 
8 Leider sind von dieser Lehrveranstaltung nur zwei Fragmente und eine Inhaltsangabe 
von der Hand Bonhoeffers überliefert, außerdem gibt es eine - lückenhafte - Mitschrift 
(GS V, 340-358). Bei den Themen dieser Übungen handelt es sich um eine Vorstufe von 
•Nachfolge" und •Gemeinsames Leben": charakteristisch schon der Doppelbegriff von 
Glaube und Gehorsam. Vgl. dazu: E. Bethge, Dietrich Bonhoeffer: Theologe - Christ - Zeit- 
genosse. München 41978, 264 f. 



Christoph Zimmermann- Wolf 290 

individuellen habitus des christlichen Charakters, der durch Übung er- 
worben wird" (ebd.). Der •christliche Charakter" wird gebildet durch fol- 
gende Übungen: •Kirchlichkeit, Frömmigkeit, Bibellesen, Askese, Gebet, 
Gehorsam als notwendige Kehrseite des Angenommenseins aus Gnade" 
(GS V, 357). Nach Bonhoeffer gibt es •kein ausdrückliches Gebot Got- 
tes" für diese Übung: •Sie stellt sich in den Dienst am anderen. Der 
Christ und der Künstler können von sich ab- und über sich hinaussehen 
und ,Gott' sagen" (ebd.). 

In Bonhoeffers Exemplar des Exerzitienbuchs sind nur bestimmte, 
aber zentrale Seiten aufgeschnitten - das Buch wurde nicht •durchge- 
übt", sondern gezielt studiert: neben dem Vorwort sind die Vorbemerkun- 
gen (GÜ 1-20) und die Texte zur ersten Woche (GÜ 21-63) aufgeschnit- 
ten, außerdem noch die Betrachtung über die drei Menschenklassen (GÜ 
149-157), die Bemerkungen über die drei Arten der Demut (GÜ 
162-259), die Ausführungen über die drei Gebetsweisen (GÜ 238-119), 
die Regeln für die Unterscheidung der Geister (für die erste Woche, GÜ 
313-327) sowie zuletzt die Regeln über die kirchliche Gesinnung (GÜ 
352-370). 

Besonders stark ist bei den aufgeschnittenen Stellen die Sündhaftigkeit 
des Menschen angesprochen, das Mit-Christus-Sein, von dem die folgen- 
den Wochen sprechen, tritt nicht so hervor. Und die Betrachtung, um 
Liebe zu erlangen, für Ignatius der Schlußpunkt der Geistlichen Übun- 
gen, ist nicht aufgeschnitten; das Interesse beim Aufschneiden wandte 
sich direkt den drei Weisen zu beten zu. 

Es könnte ein Echo dieser Lektüre vornehmlich der ersten, sündenbe- 
trachtenden Woche sein, wenn die Nachschrift von Bonhoeffers Seminar 
folgende Auswahl an christlichen Übungen nennt: 

,,a) Übungen der Kirchlichkeit: Hingehen zu Wort und Sakrament. Sich 
von sich selbst wegwenden und nach außen hin ausrichten lassen. ... Sich 
selbst zurückhalten. Zuhören und schweigen können. Stille sein. ... 

b) Übungen der Frömmigkeit und Gläubigkeit: Wiederum sich nach au- 
ßen wenden lassen: im Lesen der Bibel, in Meditation und Gebet. Hier geht 
es um das Hören des Wortes Gottes pro me. ... 

c) Übungen der Sündenerkenntnis: Erkenntnis der Verfehlungen durch 
Gewissenserforschung. Täglich sich selbst verurteilen lernen als Ausdruck 
der Wahrheit, daß wir von Gott verurteilt sind. Andererseits ... Herr des Ge- 
wissens bleiben. ... 

d) Übungen des Tuns und des Dienstes: Erstens: Übung in Askese; zwei- 
tens: in Freiheit; zusammen also Übung in Maß und in Ungebundenheit" 
(GS V, 357f). 



Bonhoeffer und Ignatius 291 

Sekundärliteratur 

Zu den geistlichen Übungen findet sich in Bonhoeffers Restbibliothek 
noch eine Arbeit von Karl Holl9. In diesem Heft gibt es mit Lineal ge- 
zeichnete Unterstreichungen und Randmarkierungen - nach Auskunft 
von E. Bethge ist dies nicht die Arbeitsweise Bonhoeffers. 
Eine weitere literarische Brücke, über die Gedanken des Ignatius von 
Loyola an Bonhoeffer gekommen sein könnten, ist die Literatur, die sich 
in seiner Restbibliothek über oder von Jesuiten findet10. Doch mit einer 
Ausnahme findet sich in ihnen keine Markierung oder sonstige Hinweise 
auf eine Lektüre durch Bonhoeffer. Lediglich in einem Band von E. Przy- 
wara über die •Religionsphilosophie katholischer Theologie" finden sich 
zahlreiche Striche und Randbemerkungen von Bonhoeffer - er arbeitete 
dieses Werk für seine Habilitationsschrift durch11. In diesem Buch Przy- 
waras findet sich unter den zahlreichen von Bonhoeffer hervorgehobenen 
Stellen auch zweifach •Ignatianisches": Zum einen (S. 49) der Satz: •We- 
der der unbedürftige Gottes-Einsame, noch das vielverknüpfte Mensch- 
heitsglied, weder der fast leiblos Geistige noch der vollkommen Leibför- 
mige, sondern der schlichte ,Mensch Gottes' (II. Tim. 3; 17) ist das Ideal 
katholischer Transzendentalität" (vgl. DBW 4 (N) 218; WEN 395 0 - zum 
anderen (S. 79), wenn Przywara von der •Urformel des Ignatianischen" 
spricht, unterstreicht Bonhoeffer die Formel •hallar Dios en todas las co- 
sas" (er konnte seit seinem Spanienvikariat 1928/29 Spanisch). 

Nach dieser Durchsicht von Bonhoeffers Bibliothek ist anzunehmen, 
daß er tatsächlich das Exerzitienbuch des Ignatius gekannt hat, wenn 
auch nur in Abschnitten und wahrscheinlich auch erst nach seiner Barce- 
lona-Zeit. 

Bonhoeffers Spiritualität - ein Mystiker? 

Nachdem sich eine Verbindung zu Ignatius über gemeinsame Orte und li- 
terarische Vermittlung andeutet, sollen - auf der Suche nach zusätzlichen 

' K. Holl, Die geistlichen Übungen des Ignatius von loyola. Eine psychologische Studie. Tü- 
bingen 21927. 
10 Dies sind: R. Fülöp-Miller, Macht und Geheimnis der Jesuiten - eine Kultur- und Geistes- 
geschichte. Berlin 1929; G. Gundlach, Zur Soziologie der katholischen Ideenwelt und des Je- 
suitenordens. Freiburg i. Br. 1927; E. Przywara, Crucis Mysterium - das christliche Heute. 
Paderborn 1939; ders., Ringen der Gegenwart. Gesammelte Aufsätze 1922-1927, Bd. 1 und 
2. Augsburg 1929; ders., Religionsphilosophie katholischer Theologie. München 1927. 
11 Vgl. DBW 2 (AS) Register zu Przywara. Einige andere Werke Przywaras, die Bonhoeffer 
ebenfalls in dieser Zeit durcharbeitete, sind nicht mehr in der Restbibliothek vorhanden. 
Aber keines beschäftigte sich direkt mit Ignatius und seinem Werk. 



Christoph Zimmermann- Wolf 292 

Hinweisen - in einem weiteren Anlauf einige Aspekte der Frömmigkeit 
Bonhoeffers kurz skizziert werden. 

Bonhoeffers religiöse Erziehung geschah in starkem Maße durch seine 
Mutter, Paula Bonhoeffer. War auch das Elternhaus nicht als •kirchlich" 
zu bezeichnen, gab es doch christliche Impulse. Riten der Hausfrömmig- 
keit (Tischgebet, Abendgebet, Weihnachtsfeier) wurden geübt und mit 
dem Anspruch verbunden, daß sie auch inhaltlich stimmig waren. Wäh- 
rend der Vater und die älteren Brüder Dietrichs unreligiös und eher kri- 
tisch, nüchtern, empiristisch eingestellt waren, hatte die Mutter einen Teil 
ihrer Jugend in Herrnhut verbracht und war von den Idealen der Brüder- 
gemeine beeinflußt. Doch traten diese Impulse innerhalb der Familie 
nicht hervor: •Sie hat niemals eine pietistisch-drängende Atmosphäre um 
sich geduldet"12. 

Von Dietrich Bonhoeffer ist eine besondere •Frömmigkeitsweise" 
überliefert: nachdem das Abendgebet gesprochen war, hatte er, wie seine 
Zwillingsschwester Sabine berichtet, mit ihr vereinbart, in der Zeit vor 
dem Einschlafen •nur an das Wort Ewigkeit zu denken und keinen ande- 
ren Gedanken einzulassen ... . An diesem selbstgewählten Exerzitium (!) 
hielten wir lange fest. Wir hingen sehr aneinander und jeder wollte der 
letzte sein, noch einmal das ,Gute Nacht' dem anderen zuzurufen, und 
ich entsinne mich, daß das endlos hin- und herging und wir uns oft müh- 
sam aus dem Schlaf rissen"13. 

Diese Meditationsweise findet sich dann später im Predigerseminar in 
Finkenwalde - das Dietrich Bonhoeffer 1935-1937 leitete - wieder. In 
•Gemeinsames Leben" beschreibt er aus dem Rückblick heraus die For- 
men dieser geistlichen Praxis: 

• Oft werden wir bei einem einzigen Satz oder gar bei einem Wort stehen- 
bleiben müssen, weil wir von ihm festgehalten werden, gestellt sind und nicht 
mehr ausweichen können. Genügt nicht oft das Wort ,Vater', ,Liebe', 
.Barmherzigkeit', ,Kreuz', .Heiligung', .Auferstehung', um unsere kurze 
Meditationszeit überreichlich auszufüllen ?" (DB W 5 (GL) 71). 

In der Zeit des Finkenwalder Predigerseminars wird ein weiterer 
Aspekt der Frömmigkeit Bonhoeffers sichtbar: seine Auseinanderset- 
zung mit der •Imitatio Christi" des Thomas von Kempen - ein Buch, das 

12 Vgl. Bethge, a.a.O. 59. 
13 S. Leibholz-Bonhoeffer, Vergangen, erlebt, überwunden. Schicksale der Familie Bonhoef- 
fer. Gütersloh "1990, 53. Vgl. dazu eine der drei Weisen zu beten, die Ignatius angibt, und 
die dem entspricht: •Und er verweile bei der Erwägung dieses Wortes soviel Zeit, als er 
Bedeutungen, Vergleiche, Geschmack und Tröstung in zu diesem Wort gehörigen Erwä- 
gungen findet" (GÜ 252). 



Bonhoeffer und Ignatius 293 

beide, Bonhoeffer wie Ignatius, sehr schätzten (vgl. GS V, 364; WEN 191 
und andererseits GÜ 100, Memoriale 97 f, 226)14. 

Die Begegnung mit der •Imitatio Christi" hat sich in Bonhoeffers Be- 
richt über das Finkenwalder Experiment, in •Gemeinsames Leben" nie- 
dergeschlagen. Dort zitiert er das Werk des Thomas von Kempen drei- 
mal15. 

Daneben gibt es weitere Stellen, wo Thomas von Kempen sinngemäß 
dahintersteht, so wenn Bonhoeffer über die Meditation schreibt: ,•Suche 
Gott, nicht Freude' - das ist die Grundregel aller Meditation. Suchst du 
Gott allein, so wirst du Freude empfangen - das ist die Verheißung aller 
Meditation" (DBW 5 (GL) 72)16. 

Es kann vermutet werden, daß die Lektüre der Imitatio Christi für Bon- 
hoeffer eine ähnliche Wirkung hatte wie das gemeinsame Singen einstim- 
miger Choräle: letzteres war ein Heilmittel gegen seine starke Persönlich- 
keit, daß sie nicht zur Selbstsucht wurde17. 

Eine besondere Bedeutung gewann die Imitatio Christi nochmals in 
der Haftzeit. Als Lektüre ließ sich Bonhoeffer damals auch seine lateini- 
sche Ausgabe ins Wehrmachts-Untersuchungsgefängnis bringen. Anders 
als in Finkenwalde ging es wohl weniger darum, der Selbstsucht zu begeg- 
nen. Vielmehr scheint er daraus Trost, Ermutigung und Bestätigung in 
der Einsamkeit gewonnen zu haben - dies legt der Kontext der Briefe 
nahe, in denen er das Werk erwähnt (WEN 191) oder zitiert (ebd. 196). 

F. Schlingensiepen hat in zwei Arbeiten auf gedankliche Parallelen 
zwischen spanischer Mystik (Teresa v. Avila, Joh. v. Kreuz) und Bonhoef- 
fer hingewiesen18. In sehr differenzierter Weise verwendet er schließlich 

14 Vgl. R. Garcia-Mateo, Ignatius von Loyola vor seiner Bekehrung. Die Bedeutung seiner 
Jugendzeit für die Spiritualität, in GuL 61 (1988) 242-257, bes. 249; de.rs., Ignatius von 
Loyola in seiner sozio-kulturellen Umwelt, in: M. Sievernich S.J. / G. Switek S.J. (Hg.), Ig- 
natianisch. Eigenart und Methode der Gesellschaft Jesu. Freiburg 1990, 19-41, bes. 34f. 
15 DBW 5 (GL) 68 zitiert er Imitatio 1,20,11 - ebd. 80: Imitatio 1,2,16f - ebd. 82: Imitatio 
11,2,12. Diese Zitate sind von D. Bonhoeffer übersetzt, der Stellennachweis sowie die 
Übersetzung der folgenden Zitate richtet sich nach der Ausgabe: Thomas von Kempen, 
Das Buch von der Nachfolge Christi. Die Übersetzung J. M. Sailers, bearbeitet von W. 
Kröber. Stuttgart 1984 - zitiert wird nach Nummern. Vermutlich schon 1928/29 markierte 
sich Bonhoeffer bei der Lektüre von Przywaras •Religionsphilosophie katholischer Reli- 
gion" (S. 30) ein Zitat aus der Imitatio: •Besser ist es, Reue zu haben als ihre Definition zu 
wissen" (1,1,3). 
16 Die dahinter stehende Stelle aus der •Imitatio" scheint eher 111,12,3 zu sein; die Neu- 
herausgeber halten die Formel •Suche Gott, nicht Freude" dagegen für eine •prägnante 
Zusammenfassung des Gedankens bei Thomas a Kempis, Imitatio Christi 11,9,11-36" 
(DBW 5 (GL) 72). 
17 Mündl. Mitteilung E. Bethges vom 11. 9. 1990. 
18 F. Schlingensiepen, Im Augenblick der Wahrheit: Glaube und Tat im Leben Dietrich Bon- 
hoeffers. München 1985; ders., Mystiker in den Umbrüchen unseres Jahrhunderts: Dietrich 



Christoph Zimmermann- Wolf 294 

für Bonhoeffer die Bezeichnung •Mystiker". Anders dagegen G. Hunte- 
mann, der in seinem Buch über Bonhoeffer ungebremst diesen Begriff 
verwendet, ja, ihn sogar zu einem Schlüsselbegriff seiner polemischen 
Bonhoefferdarstellung macht, wenn er immer wieder von dessen •Chri- 
stusmystik" spricht19. Seine entscheidende These lautet dabei: 

•Bonhoeffer war Christusmystiker. Hier liegt der Schlüssel zum Ver- 
ständnis seines Lebens und seiner Theologie. Christusmystik ist in dem 
Sinne zu verstehen, daß der Christ im Glauben, durch die Begegnung mit 
Christus im Wort, erkennt und erfährt, daß sein Leben wie das der ganzen 
Welt in die messianische Wirklichkeit Christi einbezogen ist"20. 

Die statische Begrifflichkeit, die Huntemann immer wieder verwendet, 
wenn er von Christusmystik in den Begriffen von •Teilnahme" oder von 
•Teilhabe" an der Wirklichkeit Christi spricht, ist auffallend21. Bonhoef- 
fer selbst fürchtete bei einer solchen Begrifflichkeit die Gefahr, daß die 
Gnade als Besitz des Menschen vereinnahmt wird und Christus damit 
letzlich überflüssig würde (vgl. GS V, 224)22. 

War Bonhoeffer nun ein Mystiker? Von seiner theologischen Tradition 
her steht Bonhoeffer dem Begriff des •Mystischen" wohl eher skeptisch 
gegenüber - er fürchtete, •das grundsätzliche Gegenüber von Gott und 
Mensch" werde dabei •aufgelöst" (GS III, 16; vgl. DBW 9, 448; DBW 1 
(SC)53, 113, 118, 197f;GSV, 151 f; DBW 4 (N) 234; GS III, 410; WEN 
312). Er kritisierte ein selbstgenügsames, individualistisches Ich-Du-Ver- 
hältnis zu Gott, das die Welt sich selbst überläßt23. Aber es gibt bei Bon- 
hoeffer auch ein vorsichtiges Aufnehmen des Begriffes. Von seiner Medi- 
tation des Liedes •Ich steh an deiner Krippen hier ..." berichtet er: 

Bonhoeffer. in: Ev. Bildungswerk Berlin (Hg.), D. Bonhoeffer 1986: Erinnerungen, Begeg- 
nungen, Vergegenwärtigungen. Texte zum 80. Geburtstag (hektogr.), Berlin 1986, 14-33. 
" G. Huntemann, Der andere Bonhoeffer. Die Herausforderung des Modernismus. Wupper- 
tal und Zürich 1989, 49-58; 100-106; 135-138; 146; 204; 241-249. Er setzt seinen Begriff 
der •Christusmystik" in Verbindung zu A. Schweizers •Mystik des Apostels Paulus" (ebd. 
101). 
20 Ebd. 68. 
21 Huntemann, a.a.O., 102 f. 
22 Daß die lebensgestaltende Gnade bleibend unverfügbar bleibt, wahrt Bonhoeffer, wenn 
er statt (aktivisch) von •Teilhaben" passivisch vom •Hineingezogensein" in die Gestalt 
Christi, vom •Gleichgestaltetwerden" spricht, vgl. Zimmermann-Wolf, Einander beistehen. 
Dietrich Bonhoeffers lebensbezogene Theologie für gegenwärtige Klinikseelsorge. Würzburg 
1991. 134-178, bes. 147. 
23 In diesem Zusammenhang ist auch Bonhoeffers Religionskritik zu beachten, deren 
Hauptanliegen ebenfalls gegen einen weltlosen Glauben gerichtet ist. Vgl. Ch. Zimmer- 
mann-Wolf,60-63; E. Feil, Die Theologie Dietrich Bonhoeffers. Hermeneutik, Christologie, 
Weltverständnis. München - Mainz 1971, 335-354; Bethge, a.a.O. 979-986; G. L. Müller, 
Für andere da. Christus - Kirche - Gott in Bonhoeffers Sicht der mündig gewordenen Welt. 
Paderborn 1980, 61-78. 



Bonhoeffer und Ignatius 295 

•Es ist in jedem Wort ganz außerordentlich gefüllt und schön. Ein klein 
wenig mönchisch-mystisch ist es, aber doch gerade so viel, wie es berechtigt 
ist; es gibt eben neben dem Wir doch auch ein Ich und Christus, und was das 
bedeutet, kann gar nicht besser gesagt werden als in diesem Lied; nur noch 
einige Stellen aus der Imitatio Christi... gehören hierhin" (WEN 191). 

Hier scheint der Mystikbegriff Bonhoeffers etwas erweitert: Mystik 
scheint den berechtigten Aspekt der personalen Begegnung mit Christus 
ausdrücken zu können, ohne gleich die Grenze zwischen Ich (Mensch) 
und Du (Christus) aufzuheben. Doch bleibt er scheinbar bis zuletzt reser- 
viert gegenüber dem Begriff der Mystik. 

Daher sollte mit der Bezeichnung Bonhoeffers als Mystiker vorsichtig 
umgegangen werden, um nicht Mißverständnisse zu provozieren oder 
konfessionelle Empfindlichkeiten zu verletzen. Ein Hinweis von K. Rah- 
ner kann genauer angeben, welcher Nutzen aus Bonhoeffers Aussagen zu 
ziehen wäre: 

•Es gibt.. nicht nur ein ökumenisches Gespräch auf dem Gebiet der Dog- 
matik, des Verfassungslebens und des praktischen Handelns, sondern auch 
auf dem Gebiet des geistlichen Lebens. Ja, da vor allem. Denn hier, in der 
ursprünglichen christlichen Erfahrung scheint, - über alle bloß äußeren 
Mißstände hinaus, die Anlaß zur Spaltung gaben und geben - der Sitz im 
Leben für die Trennung und auch für die Begegnung zu sein, die die Eini- 
gung der Christenheit vorbereitet. Nur wenn wir uns gegenseitig, im unmit- 
telbaren Vollzug des christlichen Daseins selbst verstehen, ist Hoffnung, daß 
die reflexen Aussagen diesen Vollzugs, die Dogmatiken, zur einenden Dek- 
kung gebracht werden"24. 

In diesem Sinne wäre Dietrich Bonhoeffer als ein Lehrer des geistli- 
chen Lebens anzusehen, der - Mystiker oder nicht - ebenso wie Ignatius 
von Loyola heute zu einem Leben in der Nachfolge anleiten kann. Beide, 
Ignatius wie Bonhoeffer, sind dabei rational geschulte Menschen mit ei- 
ner wachen Emotionalität, bei denen ihre •Mystik", ihre geistliche Exi- 
stenz, eher verdeckt - mit Bonhoeffers Begriff: im Arkanum - gelebt 
wurde. Beiden ist die gleiche Grundtendenz zu eigen, daß Christsein 
mehr ist als Doktrin, Ritual oder Lehre25. Beide helfen zu einer Nachfolge 
in entschiedener Christozentrik (vgl. DBW 5 (GL) 72 mit GÜ 48, 53, 
261-312), die das gesamte Leben in Anspruch nimmt für Christus. 

24 K. Rahner, Gerecht und Sünder zugleich, in: GuL 36 (1963) 434-443, hier: 434. 
25 Vgl. für Bonhoeffer: DBW 4 (N) 50, 241 f; für Ignatius: GÜ 2; R. Garcia-Mateo, Ökume- 
nische Gemeinsamkeit. Martin Luther - Ignatius von Loyola - Therese von Avila, in: GuL 59 
(1986) 343-358, bes. 352f; ders. Umwelt. a.a.O. 34. 



Christoph Zimmermann- Wolf 296 

•Gott in allen Dingen" 

Diese Inanspruchnahme des ganzen Lebens als Ort der Herrschaft Chri- 
sti konzentriert sich in einem ersten Gedanken, der Gott in allen Dingen 
sieht. 

Bei Ignatius drückt er sich aus in der Formel: •Gott finden/suchen in 
allen Dingen" (vgl. GÜ 235 ff, 316, 688, 739). Für ihn beschreiben •su- 
chen" wie •finden" dieselbe menschliche Haltung, die sich ganz für Got- 
tes Wirken öffnet26. Für Ignatius ist der Gottesdienst nicht •ein möglichst 
zu vergrößernder Sektor des Lebens, der nie groß genug sein kann"27. 
Ähnlich wandte sich auch Bonhoeffer dagegen, daß Glaube als •religiö- 
ser Akt", als •etwas Partielles" nur in einem Teilbereich der Wirklichkeit 
stattfindet, sondern er betonte, der Glaube •ist etwas Ganzes, ein Lebens- 
akt. Jesus ruft nicht zu einer neuen Religion, sondern zum Leben" (WEN 
396). In seinen Haftbriefen nimmt Dietrich Bonhoeffer die Formel des Ig- 
natius vom Gott finden in allen Dingen auf, wenn er schreibt: •Man soll 
Gott in dem finden und lieben, was er uns gerade gibt" (WEN 189). Viel- 
leicht ist hier ein Echo auf seine Lektüre Przywaras zu sehen, bei dem er 
den ignatianischen Ausdruck des •hallar Dios en todas las cosas" lesen 
konnte. Doch diese Lektüre liegt für ihn da schon 15 Jahre zurück. 

In der Haft selbst hat Dietrich Bonhoeffer zwar nicht Ignatius, wohl 
aber die •Imitatio Christi" des Thomas von Kempen gelesen. Und in die- 
ser Schrift - die ja auch Ignatius von Loyola schätzte - finden sich ähnli- 
che Gedanken, die ebenfalls Bonhoeffers •Gott in dem finden und lie- 
ben, was er uns gerade gibt" mit angeregt haben können28. An zwei Stel- 
len in seinen Briefen aus der Haft nimmt Bonhoeffer ausdrücklich Bezug 
auf die Imitatio: WEN 196 (hier zitiert er aus einem Anhang der lateini- 
schen Ausgabe) und WEN 191 (im Zusammenhang mit berechtigter My- 
stik, s.o.). Bei WEN 191 gibt es kein Zitat, aber vermutlich stehen dahin- 
ter Abschnitte aus der Imitatio 11,1 und 11,7 f. 

Kurz vor diesem ausdrücklichen Verweis auf die Imitatio läßt sich eine 
weitere Stelle entdecken, wo vielleicht gar eine direkte Auseinanderset- 
zung mit Thomas von Kempen dahintersteht, nämlich in WEN 189. Dort 
ist das positive Aufnehmen eines Gedankens aus der Imitatio Christi zu 
erkennen: 

26 Vgl. P. Knauer, Sich Gottes freuen, in: Canisius. Mitteilungen der Jesuiten 39 (1988) 22 f, 
hier: 22. 
27 Ebd. 23. 
28 Wenn sich wohl kaum ein direkter Beweis dafür finden läßt, daß die Lektüre Bonhoeffer 
inhaltlich beeinflußte, so ist doch im Vergleich die Eigenart und Schwerpunktsetzung bei 
Bonhoeffer prägnanter zu erkennen. 



Bonhoeffer und Ignatius 297 

• Wer von innen her zu wandeln weiß und die Dinge von außen unschwer 
zu nehmen, der fragt nicht nach besonderen Orten und wartet nicht auf be- 
sondere Zeiten, um sich in den Empfindungen der Andacht zu üben. ... Wie 
die Dinge kommen, so weiß er sich in die Dinge zu schicken. ...so müßten 
dir alle Dinge zum Guten dienen und zum Fortschritte im Guten helfen" 
(11,1, 7fi. 

Dieser Gedanke wird m. E. aufgenommen, wenn Dietrich Bonhoeffer 
WEN 189 schreibt: •Man soll Gott in dem finden und lieben, was er uns 
gerade gibt;..."29. Und zugleich folgt in diesem Zusammenhang der 
Widerspruch zur Imitatio. Steht dort: 

•Nichts befleckt und verwickelt das Herz der Menschen so sehr, als seine 
unlautere Liebe zu Geschöpfen. Wenn du den äußeren Tröstungen Abschied 
geben würdest, so könntest du himmlische Dinge schauen und oftmals ju- 
beln im Inneren " (II, 1,8); 
liest es sich wie ein kritischer Kommentar von seiten Bonhoeffers, wenn 
er WEN 189 seinen eigenen Gedanken fortführt: 

•...;wenn es Gott gefällt, uns ein überwältigendes irdisches Glück genie- 
ßen zu lassen, dann soll man nicht frömmer sein als Gott und dieses Glück 
durch übermütige Gedanken und Herausforderungen und durch eine wild- 
gewordene religiöse Phantasie, die an dem, was Gott gibt, nie genug haben 
kann, dieses Glück wurmstichig werden lassen ". 

Es läßt sich m. E. ein unterschiedlicher Schwerpunkt bei Thomas von 
Kempen einerseits und andererseits bei Dietrich Bonhoeffer wie Ignatius 
von Loyola feststellen. Die Gedanken der Imitatio vermitteln Trost, der 
durch eine gewisse Distanzierung von der Welt entsteht. Durch diese Di- 
stanzierung verlieren die unterschiedlichen Situationen des Lebens einen 
Teil ihrer Bedeutung, es droht fast so etwas wie deren partielle Entwer- 
tung. 

Anders bei Ignatius und Bonhoeffer: bei beiden wird die jeweilige Si- 
tuation ernst genommen. Gerade in diesen unterschiedlichen Situationen 
soll Glauben, christliche Existenz sich vollziehen. Statt einer Distanzie- 
rung von den •Dingen" werden gerade sie in den Dienst genommen, ge- 
schieht Inanspruchnahme der ganzen Wirklichkeit als Ort der Nachfolge. 
Diese inhaltliche Übereinstimmung, an welche Gedanken der Imitatio 
Ignatius und Bonhoeffer bei aller zeitlichen Distanz anknüpfen und an 
welche nicht, ist auffallend. 

29 Vgl. schon WEN 187: •es gibt durch jedes Ereignis, und sei es noch so ungöttlich, hin- 
durch einen Zugang zu Gott." 



Christoph Zimmermann- Wolf 298 

Indifferenz und Diesseitigkeit 

Die gedankliche Entsprechung zwischen Bonhoeffer und Ignatius in der 
Art, wie beide Gedanken der Imitatio weiterdenken, zeigt sich noch an ei- 
ner zweiten Stelle. Auch hier geht es wieder darum, die Universalität der 
Herrschaft Christi zur Geltung zu bringen. 

Dietrich Bonhoeffer will die gesamte Realität als Ort der glaubenden 
Begegnung mit Gott in Anspruch nehmen, wenn er betont: 

• daß man erst in der vollen Diesseitigkeit des Lebens glauben lernt. Wenn 
man völlig darauf verzichtet hat, aus sich selbst etwas zu machen - sei es ei- 
nen Heiligen oder einen bekehrten Sünder ... , einen Gerechten oder einen 
Ungerechten, einen Kranken oder einen Gesunden - und dies nenne ich 
Diesseitigkeit, nämlich in der Fülle der Aufgaben, Fragen, Erfolge und Miß- 
erfolge, Erfahrungen und Ratlosigkeiten leben - dann wirft man sich Gott 
ganz in die Arme, dann nimmt man nicht mehr die eigenen Leiden, sondern 
die Leiden Gottes in der Welt ernst... und ich denke, das ist Glaube, ...so 
wird man ein Mensch, ein Christ. Wie sollte man bei Erfolgen übermütig 
werden oder an Mißerfolgen irre werden, wenn man im diesseitigen Leben 
Gottes Leiden mitleidet?" (WEN 40'Iß30. 
In einem entsprechenden Gedanken sagt Ignatius von Loyola im •Prin- 
zip und Fundament" der Geistlichen Übungen, der Mensch solle die 
Welt in den Dienst der Nachfolge nehmen: 

• Deshalb ist es nötig, daß wir uns gegenüber allen geschaffenen Dingen in 
allem, was der Freiheit unserer freien Entscheidungsmacht gestattet ist und 
in ihr nicht verboten ist, indifferent machen. Wir sollen also nicht unserer- 
seits mehr wollen: Gesundheit als Krankheit, Reichtum als Armut, Ehre als 
Ehrlosigkeit, langes Leben als kurzes; und genauso folglich in allem sonst, 
indem wir allein wünschen und wählen, was uns mehr zu dem Ziel hinführt, 
zu dem wir geschaffen sind" (GÜ 23). 

Auch hier finden sich wiederum Parallelen bei Thomas von Kempen: 
• Wenn es der Mensch dahinbringt, daß er bei keinem Geschöpf mehr 

Trost erbettelt, dann ... wird ihn nichts Großes erfreuen und nichts Kleines 
niederschlagen können. Ganz und voll Zuversicht legt ersieh dann in Gottes 
Hand, der ihm alles in allem sein wird" (1,25,10); 
und noch deutlicher vielleicht in 111,17,3: 

• Gleich schnell bereit zum Leiden mußt du sein, wie zur Freude; so willig 
zur Armut und Dürftigkeit, wie zu Fülle und Reichtum." 

30 Bei E. Przywara markiert Bonhoeffer die Formulierung, nicht irgendein Vollkommen- 
heitstyp •sondern der schlichte .Mensch Gottes' (II. Tim. 3, 17) ist das Ideal katholischer 
Transzendentalität" (Religionsphilosophie, a.a.O. 49). 



Bonhoeffer und Ignatius 299 

Wieder kann beobachtet werden, daß bei der Imitatio der Schwerpunkt 
auf der Distanz zur Welt liegt. Dem entspricht ein Verhalten, das stark zu 
(resignativer) Ergebung hin tendiert. Dagegen ist sowohl bei Ignatius von 
Loyola wie bei Bonhoeffer wieder der Gedanke der Indienstnahme be- 
stimmend. Und dieser Dienst kann nicht nur in Ergebung, sondern in bei- 
dem, im Widerstehen wie auch im Sich-Ergeben, geschehen - je nach- 
dem, was die Situation erfordert. 

Situationsbezogenheit 

Der starke Situationsbezug ist eine weitere Gemeinsamkeit, die es ver- 
dient, hervorgehoben zu werden. Die Doppelformel des Ignatius vom 
•tanto - quanto" (alles so viel, wie es nützt) findet sich ebenfalls in dem 
schon zitierten •Prinzip und Fundament", wenn der Mensch •alle ge- 
schaffenen Dinge" der Welt •soweit gebrauchen soll, als sie ihm für sein 
Ziel helfen, und sich soweit von ihnen lösen, als sie ihn dafür hindern" 
(GÜ 23). Bei einer Wahl fordert Ignatius, es müsse •einer doch sehr auf 
seine eigene Art und Veranlagung achten und darauf, wie große Hilfe 
oder Hemmung er ... wird finden können" (GÜ 14, vgl. ebd. 18). 

Andererseits läßt sich diese Dialektik von Bindung und Freiheit auch 
bei Dietrich Bonhoeffer beobachten. Während er sich im Predigersemi- 
nar Finkenwalde für eine feste Meditationsordnung engagierte, schreibt 
er in einem Brief seinen ehemaligen Schülern, als sie zum Kriegsdienst 
eingezogen wurden: 

•Es ist, glaube ich, überhaupt wieder einmal an der Zeit, etwas von der 
Freiheit unseres christlichen Lebens und der Gnade Gottes zu sagen. Man- 
che von Euch ... schreiben etwas bedrückt über die Schwierigkeit, eine Ord- 
nung christlichen Lebens mit dem Euch ganz in Anspruch nehmenden tägli- 
chen Dienst zu vereinen. Zeit und Ruhe für das Lesen der Schrift, für Gebet 
und Fürbitte sind für viele einfach nicht zu finden. ... Man kann eben als 
Soldat nicht einfach die Existenz eines Pastors weiterführen, und man soll 
sich daran innerlich nicht aufreiben. ... Wir sollen uns nicht knechten lassen. 
Gott kennt Euer jetziges Leben und findet seinen Weg zu Euch auch in den 
angespanntesten und ausgefüllesten Tagen, wenn Ihr den Weg nicht mehr 
findet" (GS II, 565-568; vgl. auch WEN 263). 

In der •Nachfolge" findet sich Bonhoeffers programmatischer Satz, 
•daß eine Erkenntnis nicht getrennt werden kann von der Existenz, in der 
sie gewonnen ist" (DBW 4 (N) 38). Zur Begründung sagt er: •Nur wer in 
der Nachfolge Jesu im Verzicht auf alles, was er hatte, steht, darf sagen, 



Christoph Zimmermann- Wolf 300 

daß er allein aus Gnaden gerecht werde. ... Wer sich aber mit dieser 
Gnade von der Nachfolge dispensieren will, betrügt sich selbst" (ebd.)31. 

Die Situation zu beachten, in der von Gnade gesprochen wird, um nicht 
zu einem Mißverständnis der Gnade als •billiger Gnade" (DBW4 (N) 29 u. 
ö.), als einer Gnade ohne Nachfolge zu führen, diese Forderung findet sich 
auch bei Ignatius von Loyola in seinen Regeln •für das wahre Gespür, das 
wir in der streitenden Kirche haben müssen" (GÜ 353-354)32. Diese Re- 
geln sind auch in Bonhoeffers Exemplar der geistlichen Übungen aufge- 
schnitten und die vierzehnte und fünfzehnte Regel lauten: 

• Wiewohl es sehr wahr ist, daß niemand sich retten kann, ohne vorherbe- 
stimmt zu sein und ohne Glauben und Gnade zu haben, muß man sehr auf die 
Weiseachten, von alldem zu sprechen und mitzuteilen.... Wir dürfen nicht ge- 
wohnheitsmäßig viel von der Vorherbestimmung reden. Aber wenn man in ir- 
gendeiner Weise und zuweilen davon spricht, dann spreche man so, daß das 
einfache Volk nicht in irgendeinen Irrtum fällt, wie es manchmal zu gesche- 
hen pflegt, indem man sagt:, Ob ich heil oder verdammt sein soll, ist bereits 
bestimmt, und durch mein gutes oder schlechtes Handeln kann ich nichts an- 
deres mehr sein.' Und daraufhin werden sie träge und lassen in den Werken 
nach, die zum Heil und geistlichen Nutzen ihrer Seelen führen "(GÜ366f)33. 

Wenn Ignatius von Loyola und Bonhoeffer dazu anleiten, die jeweilige 
Situation zu beachten, geht es ihnen letztlich darum, den konkreten Wil- 
len Gottes für die einzelne Person zu finden34. Die Frage nach Gottes Wil- 
len bestimmt die geistlichen Übungen des Ignatius. Und ein entspre- 
chend starkes Bemühen um Gottes konkrete Weisung bestimmt auch 
Bonhoeffer, wenn er die Wichtigkeit des •konkreten Gebotes" in der Kir- 
che betont. 

31 In der Auseinandersetzung um das rechte Verständnis der Gnade entwickelt Bonhoeffer 
diesen Gedanken, indem er an Kierkegaard anknüpft. Die Situation zu beachten, wenn 
von der Gnade Gottes die Rede ist, fordert Bonhoeffer auch noch später, wenn er von 
Letztem und Vorletztem spricht. Für ihn ist das Wort von der Gnade nicht nur qualitativ, 
sondern auch zeitlich das Letzte. Vgl. EN 131 f; ausführlicher dazu: Zimmermann-Wolf 
a.a.O. 87-104. 
32 Vgl. W. Löser, Die Regeln des Ignatius von Loyola zur kirchlichen Gesinnung - ihre histo- 
rische Aussage und ihre aktuelle Bedeutung, in: GuL 57 (1984) 341-352. 
33 Selbst die Gefahr, die Prädestinationslehre mißzuverstehen, findet sich auch bei Bon- 
hoeffer wieder, wenn er in der •Nachfolge" - im auf das obige Zitat folgenden Abschnitt - 
den Satz Luthers zu interpretieren versucht: •Pecca fortiter, sed fortius fide et gaude in 
Christo" (WA.BR 2,372, 840- Und Bonhoeffer fragt: •Wer anders kann das ohne Gefahr 
für seinen Glauben hören, als der, der sich durch solchen Trost erneut in die Nachfolge 
Christi gerufen weiß?" (DBW 4 (N) 39). 
34 Der Grundgedanke der Exerzitien, den Menschen situationsbezogen einen Weg gehen 
lassen, ist nach E. Kunz das typisch Ignatianische (vgl. ders., .Bewegt von Gottes Liebe'. 
Theologische Aspekte der ignatianischen Exerzitien und Merkmale jesuitischer Vorgehens- 
weise, in: Sievernich/Switek, a.a.O. 75-95, hier: 84). 



Bonhoeffer und Ignatius 301 

Bonhoeffers einfältiger Gehorsam gegenüber den Gebot Gottes - ein 
Kommentar zum ignatianischen Gehorsamsverständnis? 

Wer glaubt, soll sich dem universalen Herrschaftsanspruch Christi un- 
terstellen - dies ist gemeinsames Grundanliegen bei Ignatius von Loyola 
und Dietrich Bonhoeffer. Eine wichtige Hilfe dazu ist beiden der Gehor- 
sam: der Gehorsam gegenüber dem jeweiligen Oberen (Ignatius) oder der 
•einfältige Gehorsam" gegenüber dem konkreten Gebot Gottes (Bon- 
hoeffer). 

Für Ignatius von Loyola ist Gehorsam im letzten Gehorsam gegenüber 
Christus (vgl. Satzungen 84f, 286 u. ö.)35. Er ermöglicht im Orden eine 
•Einheit der Herzen" (ebd. 424, 659) und hat die entlastende Funktion, 
die eigene Sorge von anderen getragen zu wissen, nachdem man ihnen 
das eigene Meinen und Wissen mitgeteilt hat (vgl. ebd. 292, 543, 627 u. 
ö.). Auch für das eigene Handeln ist es •sicherer, mit einer Gehorsamsan- 
ordnung (... des) Oberen zu gehen, als wenn (... man) von sich aus" ginge 
(ebd. 619). 

Während Ignatius nur in kurzen Bemerkungen erkennen läßt, warum 
ein solcher - oft mißverstandener, diffamierter oder aber auch miß- 
brauchter (z.B. im Nazismus) - Gehorsam positiv zu sehen ist, könnten 
Bonhoeffers Reflexionen über das konkrete Gebot zu einem gefüllteren 
Verständnis des Gehorsams führen. Vielleicht ist dieser Gehorsam dann 
weniger als Forderung (als quälendes •Gesetz") zu sehen, sondern eher 
als Hilfe (als wohltuendes •Evangelium"). 

Für beide ist in einem Leben der Nachfolge, das sich bemüht, der Wirk- 
lichkeit gerecht zu werden, die Grundsignatur der •Unterbrechung" zu 
erkennen. Eigene Projekte, Ziele, Vorhaben - die in der Gefahr stehen, 
sich zu verabsolutieren und zur Ideologie zu werden - sie müssen sich im- 
mer wieder neu öffnen lassen für das konkrete Anliegen der jeweiligen Si- 
tuation: 

•Die Sorge um den Zeitverlust, den eine ... geringe und äußerliche Hilfe- 
leistung mit sich bringt, nimmt meist die eigene Arbeit zu wichtig. Wir müs- 
sen bereit werden, uns von Gott unterbrechen zu lassen. Gott wird unsere 
Wege und Pläne immer wieder, ja täglich durchkreuzen, indem er uns Men- 
schen mit ihren Ansprüchen und Bitten über den Weg schickt. ... Im Kloster 
nimmt das Gehorsamsgelübde gegen den Abt dem Mönch das Verfügungs- 
recht über seine Zeit. Im evangelischen Gemeinschaftsleben tritt der freie 
Dienst am Bruder an die Stelle des Gelübdes" (DBW5 (GL) 84). 

35 Ignatius von Loyola, Satzungen der Gesellschaft Jesu. Übers, von P. Knauer. Frank- 
furt/M M980 (= Satzungen, zitiert nach Nummern). 



Christoph Zimmermann- Wolf 302 

Und auch Ignatius betont dieses Sich-Unterbrechen lassen: 
• Wir sollen also in allen Dingen, auf die sich mit der Liebe der Gehorsam 

erstrecken kann, bereit für dessen (des Oberen, C.Z-W.J Stimme sein, wie 
wenn sie von Christus unserem Herrn ausginge ... ; dabei sollen wir jeden 
Buchstaben oder was wir an Eigenem begonnen haben, unbeendet liegenlas- 
sen" (Satzungen 547; vgl. ebd. 435; Memoriale 337). 

Die Hochschätzung des Gehorsams hat eine lange Tradition, die sich 
ebenfalls wieder bei dem von beiden gelesenen Thomas von Kempen wie- 
derfindet. In der Imitatio Christi ist die Hochachtung des Gehorsams ver- 
bunden mit Skepsis gegenüber der - sich leicht absolut setzenden - eige- 
nen Vernunft: •Traue in keiner Sache zuviel auf deine Einsicht, sondern 
höre gern, was andere Leute davon denken" (1,9,2). Die Gewißheit, die 
das Handeln im eigenen Denken findet, bleibt brüchig - sie muß auch of- 
fen bleiben, um sich immer neu an der Realität zu orientieren. 

Vermitteln soll der Gehorsam eine Geborgenheit im Handeln: •Etwas 
Großes ist es, im Gehorsam zu stehen, unter einem Oberen zu leben und 
nicht sein eigner Herr zu sein" (1,9,1). Und ähnlich steht wenig später: 
•Die Gerechten wollen in ihren Vorsätzen lieber unter dem Regiment der 
Gnade als unter dem Einflüsse ihrer eigenen Weisheit stehen" (1,19,2)36. 

Ähnliche Gedanken finden sich auch in Bonhoeffers Überlegungen 
zum konkreten Gebot wieder. Mit Referaten und Ansprachen, die im 
Kontext der ökumenischen Bewegung entstanden, wollte Bonhoeffer der 
Kirche helfen, ihre Position angesichts der Herausforderungen der Ge- 
genwart einzunehmen. Ihm war dabei besonders wichtig, daß die kirchli- 
che Verkündigung situationsbezogen geschieht: 

•Die Kirche muß hier und jetzt aus der Kenntnis der Sache heraus in kon- 
kretester Weise das Wort Gottes ... sagen können .... Die Kirche darf also 
keine Prinzipien verkündigen, die immer wahr sind, sondern nur Gebote, die 
heute wahr sind. Denn was jmmer' wahr ist, ist gerade ,heute' nicht wahr. 
Gott ist uns jmmer' gerade ,heute' Gott" (GS I, 145; vgl. EN 294)37. 

Um eine konkrete und nicht nur prinzipielle Aussage zu machen, muß 
die Kirche bei ihrer Verkündigung detaillierte Sachkenntnis besitzen. 
Doch Sachurteile sind mit einem Unsicherheitsfaktor verbunden; damit 
bleibt jede Verkündigung des konkreten Gebotes ein Wagnis (vgl. GS I, 
151; EN93). 

36 In einer Zeit, als Bonhoeffer die •Imitatio Christi" las - äußert er einen ähnlichen Ge- 
danken: •Ich möchte nicht durch menschliche Manipulationen in Ungewißheit geraten. 
Wir können nur in der Gewißheit und im Glauben leben" (WEN 196). 
37 Dies charakterisiert auch das Vorgehen des Ignatius: •Gerade die Exerzitien wollen hel- 
fen, daß der Exerzitiant den konkreten Willen Gottes für sich, in seiner Situation erkennt. 
Dieser Wille Gottes ist nicht einfach eine Anwendung allgemeiner Gebote und Normen, 
sondern berücksichtigt die Einmaligkeit einer jeden Person" (Kunz, a.a.O. 94). 



Bonhoeffer und Ignatius 303 

Im Wagnis, ein konkretes Gebot zu verkünden, werden keine allgemei- 
nen Prinzipien verkündet. Diese führen nach Bonhoeffer nur zu falscher 
Selbstgewißheit: •Habe ich meine Prinzipien, so glaube ich mich gesi- 
chert sub specie aeternitatis, so verfüge ich gewissermaßen über die Be- 
ziehung zu Gott" (GS V, 164). Stattdessen geht es Bonhoeffer um Kennt- 
nis der Sachfragen. Dieses demütige Sich-Mühen um die Sache läßt aber 
nicht Sachargumente das letzte Wort über die Glaubensgewißheit eines 
Handelns sprechen, sondern übernimmt selbst die Verantwortung für die 
eigene Entscheidung. So bedeutet •Wagnis" eigentlich nicht Willkür, 
sondern den Verzicht auf jede Selbst-Rechtfertigung. 

Entscheidend ist nicht die Lösung des Konflikts, koste es was es wolle. 
Das zeigt sich daran, daß es für Bonhoeffer auch die - ebenfalls manch- 
mal situationsangemessene - Möglichkeit gibt, sich für ein •qualifiziertes 
Schweigen" (GS I, 146) zu entscheiden. Bestimmend ist nicht eine dezi- 
sionistische Auflösung des Konfliktes, sondern die Bereitschaft, sich 
glaubend auf Gottes Führung zu verlassen38. Dies ist darin begründet, 
daß nicht die scheinbar richtige Lösung, sondern der Glaube der Ur- 
sprung guten Handelns ist. 

In dem jeweils neuen, einen Gebot geht es nach Bonhoeffer um das 
Eine, Entscheidende: die Gemeinschaft mit Gott. In dieses neue Leben in 
Christus ruft das Gebot hinein •in seiner das menschliche Leben umfas- 
senden Einheit, in seiner ungeteilten Inanspruchnahme des Menschen 
und der Welt durch die versöhnende Liebe Gottes" (EN 303). 

Die tätige Liebe, zu der hier gerufen wird, ist in Christus schon wirklich 
geworden. Darin unterscheiden sich für Bonhoeffer die Gebote 
• von allen Ideologien, daß sie in Jesus Christus mitten in der Geschichte er- 
füllt sind und dies in dem Wirklich werden der Liebe Gottes in der Welt. Los- 
gelöst von ihrer Erfüllung zerschmettern sie die Menschen und die Welt 
als in Christus erfüllt tragen und erhalten sie Menschen und Welt in der 
göttlichen Liebe" (GS III, 467; vgl. 470; DBW 4 (N) 119; EN 313f. 

So verstanden, bedeutet das konkrete Gebot Geborgenheit in akuter 
Bedrohung. In einer Entscheidung fordernden Situation ist der Mensch 
dann •nicht der ewig um die rechte Entscheidung Ringende .... Vielmehr 
darf der Mensch vor Gottes Gebot nun einmal schon wirklich auf dem 
Wege sein..., er darf den Anfang schon gemacht haben und sich auf dem 
Wege von Geboten wie von einem guten Engel leiten, begleiten und be- 
wahren lassen" (EN 300 f)39. 

38 Bonhoeffer wie Ignatius sind für ein gründliches Entscheiden aus Gründen heraus und 
gegen ein Entscheiden aufgrund von günstigen oder ungünstigen Gelegenheiten (s. o.). 
'" Ein entsprechendes theologisches Verständnis des menschlichen Handelns findet sich 
auch bei Ignatius von Loyola (vgl. Kunz, a.a.O. 77). 



Christoph Zimmermann- Wolf 304 

Bonhoeffer kommt zu einem ganz konkreten Verständnis von Gottes 
Führung: Indem ich in meinem Handeln, in Bedrohung und Fragen, die- 
ses schon gesetzten Anfangs neu gewiß gemacht werde - durch das Hören 
des konkreten Gebotes - geschieht Führung durch Gott. •Das Gebot als 
Element des Lebens bedeutet Freiheit der Bewegung und des Handelns, 
Freiheit von der Angst vor der Entscheidung, vor der Tat, es bedeutet Ge- 
wißheit, Ruhe, Zuversicht, Gleichmaß, Friede" (EN 297)40. Wer glaubt, 
erhält durch Gottes Gebot immer neu seine •persönliche Führung" und 
innere Ganzheit. Dieses Gebot begegnet ihm •in der Gestalt alltäglicher, 
scheinbar kleiner, bedeutungsloser Worte, Sätze, Winke, Hilfe" (EN 301), 
die es ihm erlauben, gewiß und zuversichtlich zu leben. Deshalb definiert 
Dietrich Bonhoeffer: •Das Gebot Gottes ist Erlaubnis?1 (EN 298). 

Diese Erlaubnis zum konkreten Leben, die das konkrete Gebot bedeu- 
tet, gewinnt ihre Kraft gerade angesichts der Undurchschaubarkeit 
menschlichen Handelns (vgl. EN 300; GS IV, 520). In der Entzogenheit 
der Handlungsgründe ist das konkrete Gebot die Zusage, daß ein be- 
stimmtes Handeln von Gott in Anspruch genommen wird, daß sich Chri- 
stus durchsetzt. Doch ist dieses Gebot nicht immer gegeben, vielmehr er- 
geben sich immer wieder Situationen, in denen •sich uns das offenbare 
Gebot Gottes verdunkelt, so daß wir aus dem Wort Gottes nicht mehr er- 
kennen, was wir tun sollen" und nach Bonhoeffer ist •das... eine schwere 
Anfechtung" (GS IV, 539). 

Das Schlimme der Anfechtung liegt für Bonhoeffer dabei nicht in der 
Verborgenheit (und Unverfügbarkeit) Gottes, sondern in der Ungebor- 
genheit des eigenen Handelns. Die •Unzulänglichkeit, Unangebracht- 
heit, Unangemessenheit der Verkündigung allgemeiner moralischer 
Grundsätze" (EN 280; vgl. 93) wird in dieser Anfechtung deutlich. Bon- 
hoeffer geht es aber um die Gewißheit, mit der mir die Geborgenheit in 
Gottes Gebot zugesagt wird. In der Haftzeit notiert er, das Gewissen sei 
•die Stimme des Allgemeinen und Notwendigen. Aber die Zustimmung, 
der Auftrag, d. Anerkennung durch einen anderen Menschen ist überzeu- 
gender als das gute Gewissen" (WEN 376). 

In der Frage nach dem konkreten Gebot stellt sich die Frage, wer die 
ungewiß gewordene Geborgenheit neu zusagen kann, wer dazu ermäch- 
tigt ist, das konkrete Gebot Gottes neu zu verkünden. Konkreter gefragt: 
An welchem Ort ist das Gebot zu hören? Bonhoeffer verweist auf die Kir- 
che, genauerhin auf das Amt: 

40 In dieser Beschreibung scheint Bonhoeffer dieselbe Erfahrung zu meinen, die Ignatius 
von Loyola beschreibt als den Trost, der sich bei Gleichförmigkeit mit dem Ruf Christi in 
der Nachfolge mit der getroffenen Entscheidung einstellt (vgl. GÜ 377). 



Bonhoeffer und Ignatius 305 

•In zweierlei Weise begegnet uns Gottes Gebot in der Kirche: in der Pre- 
digt und in der Beichte, bzw. der Kirchenzucht" (EN 309). 

Konkret wird das Gebot in der personalen Begegnung von dem Men- 
schen, der das Gebot sagt und dem anderen, der es hört. Wie diese Kon- 
kretisierung des Willens Gottes geschieht, macht Dietrich Bonhoeffer mit 
einem sakramentalen Denkmodell deutlich: 

•Das Evangelium wird konkret durch das Sakrament, das Gebot durch 
die Wirklichkeit. Das ohne Sakrament gesprochene Wort bedarf der Kon- 
kretion durch die Wirklichkeit. So erst wird es zum Gebot" (GS V, 290). 

An diesem Zitat, bei dem die Wirklichkeit •sakramentale" Funktion 
übernimmt, ist erkennbar: Das Besondere beim Sakrament ist nicht der 
Inhalt (der auch im Wort der Verkündigung gegeben ist), sondern es ist 
die konkrete Vermittlung. Aus der Begegnung zweier Personen gewinnen 
das Sakrament wie auch das konkrete Gebot ihre Gewißheit. Bonhoeffers 
Satz: •Das ohne Sakrament gesprochene Wort bedarf der Konkretion 
durch die Wirklichkeit" (GS V, 290) läßt sich folgendermaßen paraphra- 
sieren: •Das ohne Sakrament gesprochene Wort bedarf der konkreten 
Begegnung zweier Personen"41. 
In der Verkündigung des konkreten Gebots wird das Handeln der Glau- 
benden erkennbar als in diesem Gebot und in der Gemeinschaft Gottes 
und der Menschen geborgen. Die Frage nach dem konkreten Gebot ent- 
steht, wenn die Geborgenheit des Lebens im Gestaltwerden Christi frag- 
lich wird. Dann wird eine neue Vergewisserung durch das Wort eines 
Menschen gesucht, der dazu ermächtigt ist. Weil diese Vergewisserung 
nicht selbst herzustellen ist, gehören zum konkreten Gebieten zwei Men- 
schen: jemand, der nach Gewißheit fragt und jemand anderes, der sie zu- 
sagen kann. Gehorsam in der konkreten Begegnung zwischen Personen 
kann helfen, den Willen Gottes zu finden. Daraus ergibt sich der Gehor- 
sam, der als Gehorsam gegen das konkrete Gebot stets Gehorsam gegen- 
über Gott ist. 

Dem konkreten Willen Gottes für mein persönliches Leben gehorsam 
zu sein, ist das gemeinsame Ziel von Dietrich Bonhoeffer und Ignatius 
von Loyola. Ihre grundlegende Übereinstimmung in diesem Punkt liegt 
im Zentrum des Christseins, im konkreten Ruf in die Nachfolge: Die im 
Glauben geschenkte Gemeinschaft mit Christus will im Hier und Jetzt 
wirksam werden als Ermutigung zu einem sachbezogenen und in Gott ge- 
borgenen Handeln. 

41 Zur ausführlichen Begründung dieser Interpretation sei hier verwiesen auf Zimmer- 
mann-Wolf, a.a.O. 190-207. 




