Dietrich Bonhoeffer und Ignatius von Loyola

Christoph Zimmermann-Wolf, Neuwied

Meinem Vater gewidmer

Dietrich Bonhoeffers Werk, besonders seine Haftkorrespondenz (post-
hum veréffentlicht mit dem Titel ,,Widerstand und Ergebung*“?) ist eine
Quelle spiritueller Anregungen fiir die Gegenwart. Von dort stammt die
bekannte Formulierung des Christseins als ,,Beten und Tun des Gerech-
ten und Warten auf Gottes Zeit“ (WEN 328) und auch das Gedicht ,,Von
guten Méchten* (WEN 435f). Dieses Werk in einer Einleitung zum Exer-
zitienbuch des Ignatius von Loyola zitiert zu finden, iiberrascht aber viel-
leicht doch?. Ein Bonhoeffertext dient dem Ubersetzer und Herausgeber
dazu, den ,,Sinn aller Meditation* anzugeben®. Und in einer Untersu-
chung zur Theologie der Exerzitien findet sich die Paraphrase eines wei-
teren Textes aus der Haftzeit, der davon spricht, da Gott ,,nicht alle un-
sere Wiinsche, aber alle seine Verheiflungen erfiillt (WEN 421)*. Ob
diese Verbindung von Ignatius und Bonhoeffer mehr als bloB zufillig ist
und was beide miteinander verbindet, dem soll im folgenden nachgespiirt
werden.

' Bonhoeffers Werke werden nach der jeweils neuesten Textform zitiert. Dabei gelten fol-
gende Abkiirzungen: DBW I (SC): Dietrich Bonhoeffer Werke. Band 1: Sanctorum Com-
munio. Neuausg. von J. v. Soosten. Miinchen 1986, DBW 2 (4S): Dietrich Bonhoeffer
Werke. Band 2: Akt und Sein. Nevausg. von H.-R. Reuter. Miinchen 1988; DBW 3 (SF):
Dietrich Bonhoeffer Werke. Band 3: Schépfung und Fall. Neuausg. von M. Riiter und I.
Todt. Miinchen 1989; DBW 4 (N): Dietrich Bonhoeffer Werke. Band 4: Nachfolge. Neu-
ausg. von M. Kuske und 1. Todt. Miinchen 1989; DBW 5 (GL): Dietrich Bonhoeffer
Werke. Band 5: Gemeinsames Leben. Das Gebetbuch der Bibel. Neuausg. von G. L. Miiller
und A. Schonherr. Miinchen 1987; DBW 9: Dietrich Bonhoeffer Werke. Band 9: Jugend
und Studium 1918-1927. Hg. von H. Pfeiffer, zus. mit C. Green, C.-J. Kaltenborn. Miin-
chen 1986. EN: D. Bonhoeffer, Ethik. Nenausgabe. Zusammengestellt und hg. von E.
Bethge. Miinchen °1981; GS I-VI: Ders., Gesammelte Schriften (Bd. 1-6). Miinchen
1958 {f; WEN: Ders., Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichungen aus der Hafl.
Neuausgabe, hg. von E. Bethge. Miinchen 21977.

2 Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen und erlduternde Texte. Ubersetzt und erklirt von
P. Knauer. Leipzig 1978 (im folgenden: GU, zitiert nach Nummern).

3 Ebd. 7f, Zitat aus WEN 425,

* M. Schneider, Unterscheidung der Geister. Die ignatianischen Exerzitien in der Deutung
von E. Przywara, K. Rahner und G. Fessard (1TS 11). Innsbruck-Wien 1983, 73.



Bonhoeffer und Ignatius 287

Textliche Anklange

Dazu sei zunichst ein Blick auf Texte von Dietrich Bonhoeffer gerichtet,
bei denen Anklinge oder Ahnlichkeiten zu Gedanken des Ignatius zu fin-
den sind. In einer Kampfsituation der Bekennenden Kirche formuliert
Bonhoeffer Regeln fiir ein rechtes Handeln ,,in Zeiten der Unsicherheit
iber den kirchlichen Weg*:

,a) Niemals soll ich aus Unsicherheit eine Entscheidung treffen; das Be-
stehende hat ein Vorrecht gegeniiber der Verdnderung; es sei denn, daf} ich
die Notwendigkeit der Verdnderung mit Gewifsheit erkenne.

b) Niemals soll ich allein handein, erstens weil ich den Rat der Briider
brauche, zweitens weil die Briider mich brauchen, drittens, weil es eine kirch-
liche Ordnung gibt, die ich nicht leichtfertig mifiachten darf.

¢) Niemals soll ich eine Entscheidung iibereilen oder mich dringen lassen.
Verschlief3t sich mir heute eine Tiir, so wird Gott, wann er es will, eine an-
dere auftun” (GS 11, 594).

Hier bemiiht Bonhoeffer sich, dhnlich wie Ignatius, Regeln an die
Hand zu geben, um eine rechte Wahl zu treffen. Und dabei betont er drei
Dinge, die auch Ignatius selbst wichtig waren: Er fordert (a) GewiBheit
als Kriterium, um sich fiir eine Anderung zu entscheiden — entsprechend
besagt eine Regel des Ignatius: ,,Zur Zeit der Trostlosigkeit niemals eine
Anderung machen, sondern fest und bestéindig in den Vorsitzen und dem
EntschluB stehen, in denen man an dem solcher Trostlosigkeit vorange-
henden Tag stand“ (GU 318). Und wie Ignatius schiitzt auch Bonhoeffer
die Beratung (b) als einen guten Weg ein, zu einer rechten Entscheidung
zu kommen (vgl. GU 362, 365). Eine solche Entscheidung soll iiberlegt ge-
troffen werden (¢) — und auch Ignatius lehnte die ,,Gunst oder Ungunst
der Stunde“ als Entscheidungsgrund ab (vgl. Memoriale 288)°.

Die Dynamik hinter all diesen Regeln, bei Ignatius nicht weniger wie
bei Bonhoeffer, will dazu fithren, daB3 jeder seine eigene, ihm und seiner
Situation vollig entsprechende Wabhl trifft. Eine solche Entscheidung von
auBen zu beeinflussen, wird von beiden abgelehnt, wie im Nebeneinan-
der entsprechender Sitze erkennbar wird:

. Sie (die vom HI. Geist bestimmte Liebe, C.Z-W.) wird nicht die seelische
Erschiitterung des Andern zu bewirken suchen durch allzupersionliche, un-
mittelbare Einwirkung, durch den unreinen Eingriff in das Leben des Ande-
ren ..., sondern sie wird dem Aandern mit dem klaren Worte Gottes begeg-

* Vgl. Luis Gongalves da Camara, Memoriale. Erinnerungen an unseren Vater Ignatius.
Ubers. von P. Knauer, Frankfurt/M 1988 (= Memoriale, zitiert nach Nummern); vgl.
auch: GU 321.



Christoph Zimmermann-Wolf 288

nen und bereit sein, ihn mit diesem Wort lange Zeit allein zu lassen, ihn
wieder frei zu geben, damit Christus mit ihm handle“ (DBW 5 (GL) 31).

. Der die Ubungen gibt, darf nicht den, der sie empfiingt, mehr zu Armut
oder einem Versprechen als zu deren Gegenteil bewegen noch zu dem einen
Stand oder der einen Lebensweise mehr als zu einer anderen. (... Es ist) in
diesen geistlichen Ubungen beim Suchen des gottlichen Willens angebrach-
ter und viel besser, daf3 der Schipfer und Herr selbst sich seiner frommen
Seele mitteilt ... Der die Ubungen gibt, soll sich also weder zu der einen Seite
wenden oder hinneigen noch zu der anderen, sondern ... unmittelbar den
Schopfer mit dem Geschopf wirken lassen und das Geschopf mit seinem
Schéipfer und Herrn* (GU 15).

Fiir andere ist die Gottesbeziehung des einzelnen Glaubenden unver-
fligbar, wenn es darum geht, zu erkennen, wie Nachfolgen in der Einzel-
existenz aussieht.

Ein zentrales Stichwort verbindet Bonhoeffer mit Ignatius: Zu Beginn
seiner Vorlesung ,,Schépfung und Siinde* (WS 1932/33) wies Bonhoeffer
darauf hin, daBB zum Horen des Wortes Gottes ,.exercitium“ gehdre, ein
Wort, das zum Ende des Winterseminars wiederum fiel. Und als Bon-
hoeffer versucht, die Bergpredigt neu auszulegen - woraus spiter das
Buch ,,Nachfolge” wurde - da schrieb er einem Studienfreund: ,,Ich ver-
suche es gerade (iiber die Bergpredigt zu predigen, C.Z-W.) — unendlich
schlicht und einfach, aber es geht immer um das Halten des Gebotes und
gegen das Ausweichen. Nachfolge Christi — was das ist, mochte ich wis-
sen — es ist nicht erschopft in unserem Begriff des Glaubens. Ich sitze an
einer Arbeit, die ich Exerzitien nennen méchte - nur als Vorstufe* (GS 1,
41). Welche gedankliche Verbindung gibt es hier zu den Exerzitien des Ig-
natius?

Geographische Nihe: Ignatius, Bonhoeffer und Barcelona

Zunichst aber gilt es noch zu erwidhnen, daB es sogar eine rdumliche Be-
zichung zwischen beiden gibt: Bonhoeffer war ndmlich 1928/29 wihrend
seiner Vikarszeit in der Auslandsgemeinde in Barcelona titig.

Auch Ignatius von Loyola war nach seiner Riickkehr aus dem Heiligen
Land 1524-26 in Barcelona und studierte dort Latein. Und vor allem: in
der Néhe von Barcelona liegen der Montserrat und Manresa, wo Ignatius
seine lebensentscheidenden Erfahrungen machte und geistliche ,,Beglei-
tung® durch Mdnche vom Montserrat erfuhr.

°Vgl. DBW 3 (SF) 145, dort Nachweis der einzelnen Mitschriften.



Bonhoeffer und Ignatius 289

In der Tat war Dietrich Bonhoeffer Ostermontag und -dienstag 1928
auf dem Montserrat, dieser hat fiir ihn ,,etwas verzaubert Bizarres und
Unwabhrscheinliches* (GS VI, 122). Bei Bonhoeffers wachem und positi-
vem Interesse fiir den Katholizismus, das er bei seinem Rombesuch zeigte
(vgl. DBW 9, 81-135), ist ein ebensolches Interesse auch fiir seinen Auf-
enthalt in Barcelona zu vermuten. Und ein Interesse an Ignatius von
Loyola liegt zumindest nahe. Interessiert an der dortigen katholischen
Kirche zeigte sich Bonhoeffer tatsdchlich, allerdings in Form einer Ent-
tiuschung: ,,An den Klerus kommt man fast nicht heran ... . Ich habe
noch nie derartig unkultivierte Geistlichkeit gesehen wie hier* (GS VI,
141). Und in einem anderen Brief urteilt er: ,,der Durchschnitt (der Prie-
ster hat) erschreckend unkultivierte, dumme, versoffene und sinnliche
Gesichter — ein merkwiirdiges Gegenbild zu Rom* (GS VI, 129). Ob er
sich nach der — ihm unsympathischen - Gegenwart noch fiir die katholi-
sche Vergangenheit interessiert hat, berichtet er nicht.

Literarische Verbindungen: Bonhoeffers (Rest-)Bibliothek

Unbekannt ist, ob Bonhoeffer, der wihrend des Auslandsvikariats in Bar-
celona Spanisch lernte, das Exerzitienbuch des Ignatius auf Spanisch
kennengelernt hat. Trotzdem gibt es literarische Verbindungen zwischen
beiden.

Das Exerzitienbuch

In Dietrich Bonhoeffers Restbibliothek befindet sich eine deutsche Aus-
gabe der Geistlichen Ubungen des Ignatius von Loyola’ in einer Ausgabe
von 1932, und es gibt Anzeichen, daBl Bonhoeffer in demselben Jahr sich
auch mit den Exerzitien des Ignatius befaB3t hat: Im Wintersemester
1932/33 findet sich zum ersten Mal das Wort ,,exercitien® bei ihm. Im sel-
ben Semester hilt er ,,Dogmatische Ubungen“ ab, die sich mit theologi-
scher Anthropologie befassen®. Am Ende des Semesters behandelt er
,,Das ,Herz‘ und den ,christlichen Charakter* (GS V, 356): ,,Es gibt einen

7 Nach dem spanischen Urtext iibertragen von A. Feder S.J., Regensburg 1932.

8 Leider sind von dieser Lehrveranstaitung nur zwei Fragmente und eine Inhaltsangabe
von der Hand Bonhoeffers iiberliefert, auBerdem gibt es eine - liickenhafie - Mitschrift
(GS V, 340-358). Bei den Themen dieser Ubungen handelt es sich um eine Vorstufe von
.Nachfolge* und ,,Gemeinsames Leben*: charakteristisch schon der Doppelbegriff von
Glaube und Gehorsam. Vgl. dazu: E. Bethge, Dietrich Bonhoeffer: Theologe — Christ — Zeit-
genosse. Miinchen *1978, 264f.



Christoph Zimmermann-Wolf 290

individuellen habitus des christlichen Charakters, der durch Ubung er-
worben wird*“ (ebd.). Der ,,christliche Charakter* wird gebildet durch fol-
gende Ubungen: »Kirchlichkeit, Frémmigkeit, Bibellesen, Askese, Gebet,
Gehorsam als notwendige Kehrseite des Angenommenseins aus Gnade“
(GS V, 357). Nach Bonhoeffer gibt es , kein ausdriickliches Gebot Got-
tes* fir diese Ubung: ,»die stellt sich in den Dienst am anderen. Der
Christ und der Kiinstler kénnen von sich ab- und iiber sich hinaussehen
und ,Gott‘ sagen” (ebd.).

In Bonhoeffers Exemplar des Exerzitienbuchs sind nur bestimmte,
aber zentrale Seiten aufgeschnitten ~ das Buch wurde nicht ,,durchge-
ibt“, sondern gezielt studiert: neben dem Vorwort sind die Vorbemerkun-
gen (GU 1-20) und die Texte zur ersten Woche (GU 21-63) aufgeschnit-
ten, auBBerdem noch die Betrachtung iiber die drei Menschenklassen (GU
149-157), die Bemerkungen iiber die drei Arten der Demut (GU
162-259), die Ausfiihrungen iiber die drei Gebetsweisen (GU 238-119),
die Regeln fiir die Unterscheidung der Geister (fiir die erste Woche, GU
313-327) sowie zuletzt die Regeln iiber die kirchliche Gesinnung (GU
352-370).

Besonders stark ist bei den aufgeschnittenen Stellen die Siindhaftigkeit
des Menschen angesprochen, das Mit-Christus-Sein, von dem die folgen-
den Wochen sprechen, tritt nicht so hervor. Und die Betrachtung, um
Liebe zu erlangen, fiir Ignatius der SchluBpunkt der Geistlichen Ubun-
gen, ist nicht aufgeschnitten; das Interesse beim Aufschneiden wandte
sich direkt den drei Weisen zu beten zu.

Es konnte ein Echo dieser Lektiire vornehmlich der ersten, siindenbe-
trachtenden Woche sein, wenn die Nachschrift von Bonhoeffers Seminar
folgende Auswahl an christlichen Ubungen nennt:

»a) Ubungen der Kirchlichkeit: Hingehen zu Wort und Sakrament. Sich
von sich selbst wegwenden und nach aufsen hin ausrichten lassen. ... Sich
selbst zuriickhalten. Zuhdoren und schweigen konnen. Stille sein. ...

b) Ubungen der Frommigkeit und Gliubigkeit: Wiederum sich nach au-
Jden wenden lassen:im Lesen der Bibel, in Meditation und Gebet. Hier geht
es um das Horen des Wortes Gottes pro me. ...

¢) Ubungen der Siindenerkenntnis: Erkenntnis der Verfehlungen durch
Gewissenserforschung. Tdglich sich selbst verurteilen lernen als Ausdruck
der Wahrheit, daf3 wir von Gott verurteilt sind. Andererseits ... Herr des Ge-
wissens bleiben. ...

d) Ubungen des Tuns und des Dienstes: Erstens: Ubung in Askese; zwei-
tens: in Freiheit; zusammen also Ubung in Maf3 und in Ungebundenheit*
(GS V, 3571).



Bonhoeffer und Ignatius 291

Sekunddrliteratur

Zu den geistlichen Ubungen findet sich in Bonhoeffers Restbibliothek
noch eine Arbeit von Karl Holl°. In diesem Heft gibt es mit Lineal ge-
zeichnete Unterstreichungen und Randmarkierungen - nach Auskunft
von E. Bethge ist dies nicht die Arbeitsweise Bonhoeffers.

Eine weitere literarische Briicke, iiber die Gedanken des Ignatius von
Loyola an Bonhoeffer gekommen sein konnten, ist die Literatur, die sich
in seiner Restbibliothek {iber oder von Jesuiten findet'®. Doch mit einer
Ausnahme findet sich in ihnen keine Markierung oder sonstige Hinweise
auf eine Lektiire durch Bonhoeffer. Lediglich in einem Band von E. Przy-
wara iiber die ,,Religionsphilosophie katholischer Theologie* finden sich
zahlreiche Striche und Randbemerkungen von Bonhoeffer - er arbeitete
dieses Werk fiir seine Habilitationsschrift durch!'. In diesem Buch Przy-
waras findet sich unter den zahlreichen von Bonhoeffer hervorgehobenen
Stellen auch zweifach ,, Ignatianisches“: Zum einen (S. 49) der Satz: ,,We-
der der unbediirftige Gottes-Einsame, noch das vielverkniipfte Mensch-
heitsglied, weder der fast leiblos Geistige noch der vollkommen Leibf6r-
mige, sondern der schlichte ,Mensch Gottes® (II. Tim. 3; 17) ist das Ideal
katholischer Transzendentalitit® (vgl. DBW 4 (N) 218; WEN 395f) - zum
anderen (S. 79), wenn Przywara von der ,,Urformel des Ignatianischen®
spricht, unterstreicht Bonhoeffer die Formel ,,hallar Dios en todas las co-
sas* (er konnte seit seinem Spanienvikariat 1928/29 Spanisch).

Nach dieser Durchsicht von Bonhoeffers Bibliothek ist anzunehmen,
daB er tatsichlich das Exerzitienbuch des Ignatius gekannt hat, wenn
auch nur in Abschnitten und wahrscheinlich auch erst nach seiner Barce-
lona-Zeit.

Bonhoeffers Spiritualitit — ein Mystiker?

Nachdem sich eine Verbindung zu Ignatius iiber gemeinsame Orte und li-
terarische Vermittlung andeutet, sollen — auf der Suche nach zusétzlichen

° K. Holl, Die geistlichen Ubungen des Ignatius von Loyola. Eine psychologische Studie. Tii-
bingen 21927.

10 Dies sind: R. Fiuldp-Miller, Macht und Geheimnis der Jesuiten — eine Kultur- und Geistes-
geschichte. Berlin 1929; G. Gundlach, Zur Soziologie der katholischen Ideenwelt und des Je-
suitenordens. Freiburg i. Br. 1927; E. Przywara, Crucis Mysterium — das christliche Heute.
Paderborn 1939; ders., Ringen der Gegenwart. Gesammelte Aufsdrze 1922-1927, Bd. 1 und
2. Augsburg 1929; ders., Religionsphilosophie katholischer Theologie. Miinchen 1927.

11 Vgl. DBW 2 (AS) Register zu Przywara. Einige andere Werke Przywaras, die Bonhoeffer
ebenfalls in dieser Zeit durcharbeitete, sind nicht mehr in der Restbibliothek vorhanden.
Aber keines beschiiftigte sich direkt mit lgnatius und seinem Werk.



Christoph Zimmermann-Wolf 292

Hinweisen - in einem weiteren Anlauf einige Aspekte der Frommigkeit
Bonhoeffers kurz skizziert werden.

Bonhoeffers religidse Erziehung geschah in starkem MaBe durch seine
Mutter, Paula Bonhoeffer. War auch das Elternhaus nicht als , kirchlich*
zu bezeichnen, gab es doch christliche Impulse. Riten der Hausfrommig-
keit (Tischgebet, Abendgebet, Weihnachtsfeier) wurden geiibt und mit
dem Anspruch verbunden, daf3 sie auch inhaltlich stimmig waren. Wih-
rend der Vater und die dlteren Briider Dietrichs unreligiés und eher kri-
tisch, niichtern, empiristisch eingestellt waren, hatte die Mutter einen Teil
ihrer Jugend in Herrnhut verbracht und war von den Idealen der Briider-
gemeine beeinflufit. Doch traten diese Impulse innerhalb der Familie
nicht hervor: ,,Sie hat niemals eine pietistisch-dringende Atmosphire um
sich geduldet*'2,

Von Dietrich Bonhoeffer ist eine besondere ,,Frommigkeitsweise®
Uberliefert: nachdem das Abendgebet gesprochen war, hatte er, wie seine
Zwillingsschwester Sabine berichtet, mit ihr vereinbart, in der Zeit vor
dem Einschlafen ,,nur an das Wort Ewigkeit zu denken und keinen ande-
ren Gedanken einzulassen ... . An diesem selbstgewéhiten Exerzitium (!)
hielten wir lange fest. Wir hingen sehr aneinander und jeder wollte der
letzte sein, noch einmal das ,Gute Nacht‘ dem anderen zuzurufen, und
ich entsinne mich, dal das endlos hin- und herging und wir uns oft miih-
sam aus dem Schiaf rissen“!3,

Diese Meditationsweise findet sich dann spéter im Predigerseminar in
Finkenwalde - das Dietrich Bonhoeffer 1935-1937 leitete — wieder. In
»Gemeinsames Leben“ beschreibt er aus dem Riickblick heraus die For-
men dieser geistlichen Praxis:

. Oft werden wir bei einem einzigen Satz oder gar bei einem Wort stehen-
bleiben miissen, weil wir von ihm festgehalten werden, gestellt sind und nicht
mehr ausweichen konnen. Geniigt nicht oft das Wort ,Vater, ,Liebe
,Barmherzigkeit', ,Kreuz', ,Heiligung', ,Auferstehung’, um unsere kurze
Meditationszeit iiberreichlich auszufiillen?* (DBW 5 (GL) 71).

In der Zeit des Finkenwalder Predigerseminars wird ein weiterer
Aspekt der Frommigkeit Bonhoeffers sichtbar: seine Auseinanderset-
zung mit der ,,Imitatio Christi“ des Thomas von Kempen - ein Buch, das

12 Vgl. Bethge, a.a.0. 59.

> S. Leibholz-Bonhoeffer, Vergangen, erlebt, iiberwunden. Schicksale der Familie Bonhoef-
Jer. Giitersloh €1990, 53. Vgl. dazu eine der drei Weisen zu beten, die Ignatius angibt, und
die dem entspricht: ,,Und er verweile bei der Erwigung dieses Wortes soviel Zeil, als er
Bedeutungen, Vergleiche, Geschmack und Tréstung in zu diesem Wort gehorigen Erwi-
gungen findet* (GU 252).



Bonhoeffer und Ignatius 293

beide, Bonhoeffer wie Ignatius, sehr schitzten (vgl. GS 'V, 364; WEN 191
und andererseits GU 100, Memoriale 97 f, 226)'4.

Die Begegnung mit der ,, Imitatio Christi* hat sich in Bonhoeffers Be-
richt iiber das Finkenwalder Experiment, in ,,Gemeinsames Leben* nie-
dergeschlagen. Dort zitiert er das Werk des Thomas von Kempen drei-
mal®s.

Daneben gibt es weitere Stellen, wo Thomas von Kempen sinngemaf
dahintersteht, so wenn Bonhoeffer iiber die Meditation schreibt: ,,,Suche
Gott, nicht Freude‘ - das ist die Grundregel aller Meditation. Suchst du
Gott allein, so wirst du Freude empfangen - das ist die VerheilBung aller
Meditation“ (DBW 5 (GL) 72)t¢.

Es kann vermutet werden, daB3 die Lektiire der Imitatio Christi fiir Bon-
hoeffer eine dhnliche Wirkung hatte wie das gemeinsame Singen einstim-
miger Chorile: letzteres war ein Heilmittel gegen seine starke Personlich-
keit, dal} sie nicht zur Selbstsucht wurde!’.

Eine besondere Bedeutung gewann die Imitatio Christi nochmals in
der Haftzeit. Als Lektiire lieB sich Bonhoeffer damals auch seine lateini-
sche Ausgabe ins Wehrmachts-Untersuchungsgefingnis bringen. Anders
als in Finkenwalde ging es wohl weniger darum, der Selbstsucht zu begeg-
nen. Vielmehr scheint er daraus Trost, Ermutigung und Bestatigung in
der Einsamkeit gewonnen zu haben - dies legt der Kontext der Briefe
nahe, in denen er das Werk erwdhnt (WEN 191) oder zitiert (ebd. 196).

F. Schlingensiepen hat in zwei Arbeiten auf gedankliche Parallelen
zwischen spanischer Mystik (Teresa v. Avila, Joh. v. Kreuz) und Bonhoef-
fer hingewiesen'®. In sehr differenzierter Weise verwendet er schlie§lich

4 Vgl. R. Garcia-Mateo, Ignatius von Loyola vor seiner Bekehrung. Die Bedeutung seiner
Jugendzeit fiir die Spiritualitdt, in GuL 61 (1988) 242-257, bes. 249; ders., Ignatius von
Loyola in seiner sozio-kulturellen Umwelt, in: M. Sievernich S.J. / G. Switek S.J. (Hg.), Ig-
natianisch. Eigenart und Methode der Gesellschaft Jesu. Freiburg 1990, 19-41, bes. 34f.

15 DBW 5 (GL) 68 zitiert er Imitatio 1,20,11 - ebd. 80: Imitatio 1,2,16f - ebd. 82: Imitatio
11,2,12. Diese Zitate sind von D. Bonhoeffer {ibersetzt, der Stellennachweis sowie die
Ubersetzung der folgenden Zitate richtet sich nach der Ausgabe: Thomas von Kempen,
Das Buch von der Nachfolge Christi. Die Ubersetzung J. M. Sailers, bearbeitet von W.
Krober. Stuttgart 1984 — zitiert wird nach Nummern. Vermutlich schon 1928/29 markierte
sich Bonhoeffer bei der Lektiire von Przywaras ,,Religionsphilosophie katholischer Reli-
gion“ (S. 30) ein Zitat aus der Imitatio: ,,Besser ist es, Reue zu haben als ihre Definition zu
wissen® (1,1,3).

16 Die dahinter stehende Stelle aus der ,,Imitatio“ scheint eher 111,12,3 zu sein; die Neu-
herausgeber halten die Formel ,,Suche Gott, nicht Freude* dagegen fiir eine ,,pragnante
Zusammenfassung des Gedankens bei Thomas a Kempis, Imitatio Christi 11,9,11-36%
(DBW 5 (GL) 72).

1” Miindl. Mitteilung E. Bethges vom 11. 9. 1990.

'8 F. Schlingensiepen, Im Augenblick der Wahrheit: Glaube und Tat im Leben Dietrich Bon-
hoeffers. Miinchen 1985; ders., Mystiker in den Umbriichen unseres Jahrhunderts: Dietrich



Christoph Zimmermann-Wolf 294

fir Bonhoeffer die Bezeichnung ,,Mystiker*. Anders dagegen G. Hunte-
mann, der in seinem Buch iiber Bonhoeffer ungebremst diesen Begriff
verwendet, ja, ihn sogar zu einem Schliisselbegriff seiner polemischen
Bonhoefferdarstellung macht, wenn er immer wieder von dessen ,,Chri-
stusmystik* spricht'®. Seine entscheidende These lautet dabei:

~Bonhoeffer war Christusmystiker. Hier liegt der Schliissel zum Ver-
standnis seines Lebens und seiner Theologie. Christusmystik ist in dem
Sinne zu verstehen, daf3 der Christ im Glauben, durch die Begegnung mit
Christus im Wort, erkennt und erféihrt, daf3 sein Leben wie das der ganzen
Welt in die messianische Wirklichkeit Christi einbezogen ist“*.

Die statische Begrifflichkeit, die Huntemann immer wieder verwendet,
wenn er von Christusmystik in den Begriffen von ,, Teilnahme* oder von
.» Teilhabe* an der Wirklichkeit Christi spricht, ist auffallend?!. Bonhoef-
fer selbst fiirchtete bei einer solchen Begrifflichkeit die Gefahr, daf} die
Gnade als Besitz des Menschen vereinnahmt wird und Christus damit
letzlich iiberflussig wiirde (vgl. GS V, 224)22,

War Bonhoeffer nun ein Mystiker? Von seiner theologischen Tradition
her steht Bonhoeffer dem Begriff des ,,Mystischen* wohl eher skeptisch
gegeniiber — er fiirchtete, ,,das grundsitzliche Gegeniiber von Gott und
Mensch* werde dabei ,,aufgelost” (GS 11, 16; vgl. DBW 9, 448; DBW 1
(SC) 53, 113, 118, 197f; GS V, 151 f; DBW 4 (N) 234; GS 111, 410; WEN
312). Er kritisierte ein selbstgeniigsames, individualistisches Ich-Du-Ver-
hiltnis zu Gott, das die Welt sich selbst iiberld3t23. Aber es gibt bei Bon-
hoeffer auch ein vorsichtiges Aufnehmen des Begriffes. Von seiner Medi-
tation des Liedes ,,Ich steh an deiner Krippen hier ... berichtet er:

Bonhoeffer, in: Ev. Bildungswerk Berlin (Hg.), D. Bonhoeffer 1986: Erinnerungen, Begeg-
nungen, Vergegenwirtigungen. Texte zum 80. Geburtstag (hektogr.), Berlin 1986, 14-33.
'* G. Huntemann, Der andere Bonhoeffer. Die Herausforderung des Modernismus. Wupper-
tal und Ziirich 1989, 49-58; 100-106; 135-138; 146; 204; 241-249. Er setzt seinen Begriff
der ,,Christusmystik* in Verbindung zu A. Schweizers ,,Mystik des Apostels Paulus* (ebd.
101).

20 Ebd. 68.

2! Huntemann, a.a.Q., 102f.

22 Dal} die lebensgestaltende Gnade bleibend unverfiigbar bleibt, wahrt Bonhoeffer, wenn
er statt (aktivisch) von , Teilhaben“ passivisch vom ,Hineingezogensein* in die Gestalt
Christi, vom ,,Gleichgestaltetwerden* spricht, vgl. Zimmermann-Wolf, Einander beistehen.
Dietrich Bonhoeffers lebensbezogene Theologie fiir gegenwdrtige Klinikseelsorge. Wiirzburg
1991. 134-178, bes. 147.

ZIn diesem Zusammenhang ist auch Bonhoeffers Religionskritik zu beachten, deren
Hauptanliegen ebenfalls gegen einen weltlosen Glauben gerichiet ist. Vgl. Ch. Zimmer-
mann-Wolf,60-63; E. Feil, Die Theologie Dietrich Bonhoeffers. Hermeneutik, Christologie,
Weltverstindnis. Miinchen - Mainz 1971, 335-354; Bethge, a.a.0. 979-986; G. L. Miiller,
Fiir andere da. Christus - Kirche — Gott in Bonhoeffers Sicht der miindig gewordenen Welr.
Paderborn 1980, 61-78.



Bonhoeffer und Ignatius 295

, Es ist in jedem Wort ganz auferordentlich gefiillt und schén. Ein klein
wenig monchisch-mystisch ist es, aber doch gerade so viel, wie es berechtigt
ist; es gibt eben neben dem Wir doch auch ein Ich und Christus, und was das
bedeutet, kann gar nicht besser gesagt werden als in diesem Lied; nur noch
einige Stellen aus der Imitatio Christi ... gehdoren hierhin® (WEN 191).

Hier scheint der Mystikbegriff Bonhoeffers etwas erweitert: Mystik
scheint den berechtigten Aspekt der personalen Begegnung mit Christus
ausdriicken zu kénnen, ohne gleich die Grenze zwischen Ich (Mensch)
und Du (Christus) aufzuheben. Doch bleibt er scheinbar bis zuletzt reser-
viert gegeniiber dem Begriff der Mystik.

Dabher sollte mit der Bezeichnung Bonhoeffers als Mystiker vorsichtig
umgegangen werden, um nicht Mifiverstindnisse zu provozieren oder
konfessionelle Empfindlichkeiten zu verletzen. Ein Hinweis von K. Rah-
ner kann genauer angeben, welcher Nutzen aus Bonhoeffers Aussagen zu
ziehen wire:

. Es gibt .. nicht nur ein 6kumenisches Gesprdch auf dem Gebiet der Dog-
matik, des Verfassungslebens und des praktischen Handelns, sondern auch
auf dem Gebiet des geistlichen Lebens. Ja, da vor allem. Denn hier, in der
urspriinglichen christlichen Erfahrung scheint, — iiber alle blof dufieren
Mipstinde hinaus, die Anla zur Spaltung gaben und geben — der Sitz im
Leben fiir die Trennung und auch fiir die Begegnung zu sein, die die Eini-
gung der Christenheit vorbereitet. Nur wenn wir uns gegenseitig, im unmit-
telbaren Vollzug des christlichen Daseins selbst verstehen, ist Hoffnung, daf3
die reflexen Aussagen diesen Vollzugs, die Dogmatiken, zur einenden Dek-
kung gebracht werden .

In diesem Sinne wire Dietrich Bonhoeffer als ein Lehrer des geistli-
chen Lebens anzusehen, der — Mystiker oder nicht - ebenso wie Ignatius
von Loyola heute zu einem Leben in der Nachfolge anleiten kann. Beide,
Ignatius wie Bonhoeffer, sind dabei rational geschulte Menschen mit ei-
ner wachen Emotionalitit, bei denen ihre ,,Mystik*, ihre geistliche Exi-
stenz, eher verdeckt — mit Bonhoeffers Begriff: im Arkanum - gelebt
wurde. Beiden ist die gleiche Grundtendenz zu eigen, daf3 Christsein
mehr ist als Doktrin, Ritual oder Lehre?’. Beide helfen zu einer Nachfolge
in entschiedener Christozentrik (vgl. DBW 5 (GL) 72 mit GU 48, 53,
261-312), die das gesamte Leben in Anspruch nimmt fir Christus.

24 K. Rahner, Gerecht und Siinder zugleich, in: GuL 36 (1963) 434-443, hier: 434.

25 Vgt. fiir Bonhoeffer: DBW 4 (N) 50, 241 f; fiir Ignatius: GU 2; R. Garcia-Mateo, Okume-
nische Gemeinsamkeit. Martin Luther - Ignatius von Loyola — Therese von Avila, in: GuL 59
(1986) 343-358, bes. 352f; ders. Umwelt, a.a.0. 34.



Christoph Zimmermann-Wolf 296

»Qott in allen Dingen*

Diese Inanspruchnahme des ganzen Lebens als Ort der Herrschaft Chri-
sti konzentriert sich in einem ersten Gedanken, der Gott in allen Dingen
sieht.

Bei Ignatius driickt er sich aus in der Formel: ,,Gott finden/suchen in
allen Dingen* (vgl. GU 235ff, 316, 688, 739). Fiir ihn beschreiben ,,su-
chen® wie ,,finden” dieselbe menschliche Haltung, die sich ganz fiir Got-
tes Wirken offnet?. Fiir Ignatius ist der Gottesdienst nicht ,,ein moglichst
zu vergroBernder Sektor des Lebens, der nie groB genug sein kann*“?’.
Ahnlich wandte sich auch Bonhoeffer dagegen, daB3 Glaube als »religio-
ser Akt“, als ,,etwas Partielles“ nur in einem Teilbereich der Wirklichkeit
stattfindet, sondern er betonte, der Glaube ,,ist etwas Ganzes, ein Lebens-
akt. Jesus ruft nicht zu einer neuen Religion, sondern zum Leben“ (WEN
396). In seinen Haftbriefen nimmt Dietrich Bonhoeffer die Formel des Ig-
natius vom Gott finden in allen Dingen auf, wenn er schreibt: ,,Man soll
Gott in dem finden und lieben, was er uns gerade gibt* (WEN 189). Viel-
leicht ist hier ein Echo auf seine Lektiire Przywaras zu sehen, bei dem er
den ignatianischen Ausdruck des , hallar Dios en todas las cosas* lesen
konnte. Doch diese Lektiire liegt fiir ihn da schon 15 Jahre zuriick.

In der Haft selbst hat Dietrich Bonhoeffer zwar nicht Ignatius, wohl
aber die ,, Imitatio Christi“ des Thomas von Kempen gelesen. Und in die-
ser Schrift — die ja auch Ignatius von Loyola schitzte — finden sich dhnli-
che Gedanken, die ebenfalls Bonhoeffers ,,Gott in dem finden und lie-
ben, was er uns gerade gibt“ mit angeregt haben konnen. An zwei Stel-
len in seinen Briefen aus der Haft nimmt Bonhoeffer ausdriicklich Bezug
auf die Imitatio: WEN 196 (hier zitiert er aus einem Anhang der lateini-
schen Ausgabe) und WEN 191 (im Zusammenhang mit berechtigter My-
stik, s.0.). Bei WEN 191 gibt es kein Zitat, aber vermutlich stehen dahin-
ter Abschnitte aus der Imitatio II,1 und I1,7f.

Kurz vor diesem ausdriicklichen Verweis auf die Imitatio 148t sich eine
weitere Stelle entdecken, wo vielleicht gar eine direkte Auseinanderset-
zung mit Thomas von Kempen dahintersteht, nimlich in WEN 189. Dort
ist das positive Aufnehmen eines Gedankens aus der Imitatio Christi zu
erkennen:

? Vgl. P. Knauer, Sich Gottes freuen, in: Canisius. Mitteilungen der Jesuiten 39 (1988) 221,
hier: 22.

27 Ebd. 23.

28 Wenn sich wohl kaum ein direkter Beweis dafiir finden 146t, daB die Lektiire Bonhoeffer
inhaltlich beeinfluBte, so ist doch im Vergleich die Eigenart und Schwerpunkisetzung bei
Bonhoeffer prignanter zu erkennen.



Bonhoeffer und Ignatius 297

. Wer von innen her zu wandeln weif3 und die Dinge von aufien unschwer
zu nehmen, der fragt nicht nach besonderen Orten und wartet nicht auf be-
sondere Zeiten, um sich in den Empfindungen der Andacht zu iiben. ... Wie
die Dinge kommen, so weif er sich in die Dinge zu schicken. ... so miiflten
dir alle Dinge zum Guten dienen und zum Fortschritte im Guten helfen”
(1L 1, 7f).

Dieser Gedanke wird m. E. aufgenommen, wenn Dietrich Bonhoeffer
WEN 189 schreibt: ,,Man soll Gott in dem finden und lieben, was er uns
gerade gibt;..“?. Und zugleich folgt in diesem Zusammenhang der
Widerspruch zur Imitatio. Steht dort:

., Nichts befleckt und verwickelt das Herz der Menschen so sehr, als seine
unlautere Liebe zu Geschipfen. Wenn du den duferen Trostungen Abschied
geben wiirdest, so kénntest du himmlische Dinge schauen und oftmals ju-
beln im Inneren” (11,1, 8);
liest es sich wie ein kritischer Kommentar von seiten Bonhoeffers, wenn
er WEN 189 seinen eigenen Gedanken fortfiihrt:

....;wenn es Gott gefiillt, uns ein iiberwdltigendes irdisches Gliick genie-
Jfien zu lassen, dann soll man nicht frommer sein als Gott und dieses Gliick
durch iibermiitige Gedanken und Herausforderungen und durch eine wild-
gewordene religiise Phantasie, die an dem, was Gott gibt, nie genug haben
kann, dieses Gliick wurmstichig werden lassen*.

Es 148t sich m. E. ein unterschiedlicher Schwerpunkt bei Thomas von
Kempen einerseits und andererseits bei Dietrich Bonhoeffer wie Ignatius
von Loyola feststellen. Die Gedanken der Imitatio vermitteln Trost, der
durch eine gewisse Distanzierung von der Welt entsteht. Durch diese Di-
stanzierung verlieren die unterschiedlichen Situationen des Lebens einen
Teil ihrer Bedeutung, es droht fast so etwas wie deren partielle Entwer-
tung.

Anders bei Ignatius und Bonhoeffer: bei beiden wird die jeweilige Si-
tuation ernst genommen. Gerade in diesen unterschiedlichen Situationen
soll Glauben, christliche Existenz sich vollziehen. Statt einer Distanzie-
rung von den ,,Dingen* werden gerade sie in den Dienst genommen, ge-
schieht Inanspruchnahme der ganzen Wirklichkeit als Ort der Nachfolge.
Diese inhaltliche Ubereinstimmung, an welche Gedanken der Imitatio
Ignatius und Bonhoeffer bei aller zeitlichen Distanz ankniipfen und an
welche nicht, ist auffallend.

2 Vgl. schon WEN 187: ,.es gibt durch jedes Ereignis, und sei es noch so ungéttlich, hin-
durch einen Zugang zu Gott.”



Christoph Zimmermann- Wolf 298

Indifferenz und Diesseitigkeit

Die gedankliche Entsprechung zwischen Bonhoeffer und Ignatius in der
Art, wie beide Gedanken der Imitatio weiterdenken, zeigt sich noch an ei-
ner zweiten Stelle. Auch hier geht es wieder darum, die Universalitit der
Herrschaft Christi zur Geltung zu bringen.

Dietrich Bonhoeffer will die gesamte Realitiit als Ort der glaubenden
Begegnung mit Gott in Anspruch nehmen, wenn er betont:

~daf3 man erst in der vollen Diesseitigkeit des Lebens glauben lernt. Wenn
man vollig darauf verzichtet hat, aus sich selbst etwas zu machen — sei es ei-
nen Heiligen oder einen bekehrten Siinder ... , einen Gerechten oder einen
Ungerechten, einen Kranken oder einen Gesunden — und dies nenne ich
Diesseitigkeit, ndmlich in der Fiille der Aufgaben, Fragen, Erfolge und Mif3-
erfolge, Erfahrungen und Ratlosigkeiten leben — dann wirft man sich Gott
ganz in die Arme, dann nimmt man nicht mehr die eigenen Leiden, sondern
die Leiden Gottes in der Welt ernst ... und ich denke, das ist Glaube, ... so
wird man ein Mensch, ein Christ. Wie sollte man bei Erfolgen iibermiitig
werden oder an Mifserfolgen irre werden, wenn man im diesseitigen Leben
Gottes Leiden mitleidet? (WEN 401 f)%.

In einem entsprechenden Gedanken sagt Ignatius von Loyola im ,,Prin-
zip und Fundament® der Geistlichen Ubungen, der Mensch solle die
Welt in den Dienst der Nachfolge nehmen:

.~ Deshalb ist es nétig, daf3 wir uns gegeniiber allen geschaffenen Dingen in
allem, was der Freiheit unserer freien Entscheidungsmacht gestattet ist und
in ihr nicht verboten ist, indifferent machen. Wir sollen also nicht unserer-
seits mehr wollen: Gesundheit als Krankheit, Reichtum als Armut, Ehre als
Ehrlosigkeit, langes Leben als kurzes; und genauso folglich in allem sonst,
indem wir allein wiinschen und wéhlen, was uns mehr zu dem Ziel hinfiihrt,
zu dem wir geschaffen sind*“ (GU 23).

Auch hier finden sich wiederum Parallelen bei Thomas von Kempen:

»Wenn es der Mensch dahinbringt, daf3 er bei keinem Geschopf mehr
Trost erbettelt, dann ... wird ihn nichts Grofles erfreuen und nichts Kleines
niederschlagen konnen. Ganz und voll Zuversicht legt er sich dann in Gottes
Hand, der ihm alles in allem sein wird“ (1,25, 10);
und noch deutlicher vielleicht in 111,17, 3:

» Gleich schnell bereit zum Leiden mufit du sein, wie zur Freude;: so willig
zur Armut und Diirftigkeit, wie zu Fiille und Reichtum.*

3 Bei E. Przywara markiert Bonhoeffer die Formulierung, nicht irgendein Vollkommen-
heitstyp ,,sondern der schlichte ,Mensch Gottes* (I1. Tim. 3, 17) ist das Ideal katholischer
Transzendentalitdt (Religionsphilosophie, a.a.0. 49).



Bonhoeffer und Ignatius 299

Wieder kann beobachtet werden, daB bei der Imitatio der Schwerpunkt
auf der Distanz zur Welt liegt. Dem entspricht ein Verhalten, das stark zu
(resignativer) Ergebung hin tendiert. Dagegen ist sowohl bei Ignatius von
Loyola wie bei Bonhoeffer wieder der Gedanke der Indienstnahme be-
stimmend. Und dieser Dienst kann nicht nur in Ergebung, sondern in bei-
dem, im Widerstehen wie auch im Sich-Ergeben, geschehen — je nach-
dem, was die Situation erfordert.

Situationsbezogenheit

Der starke Situationsbezug ist eine weitere Gemeinsamkeit, die es ver-
dient, hervorgehoben zu werden. Die Doppelformel des Ignatius vom
,tanto — quanto* (alles so viel, wie es niitzt) findet sich ebenfalls in dem
schon zitierten ,,Prinzip und Fundament®, wenn der Mensch ,,alle ge-
schaffenen Dinge*“ der Welt ,,soweit gebrauchen soll, als sie ihm fiir sein
Ziel helfen, und sich soweit von ihnen 16sen, als sie ihn dafiir hindern*
(GU 23). Bei einer Wahl fordert Ignatius, es miisse ,.einer doch sehr auf
seine eigene Art und Veranlagung achten und darauf, wie grofie Hilfe
oder Hemmung er ... wird finden konnen“ (GU 14, vgl. ebd. 18).

Andererseits 148t sich diese Dialektik von Bindung und Freiheit auch
bei Dietrich Bonhoeffer beobachten. Wihrend er sich im Predigersemi-
nar Finkenwalde fiir eine feste Meditationsordnung engagierte, schreibt
er in einem Brief seinen ehemaligen Schiilern, als sie zum Kriegsdienst
eingezogen wurden:

. Es ist, glaube ich, iiberhaupt wieder einmal an der Zeit, etwas von der
Freiheit unseres christlichen Lebens und der Gnade Gottes zu sagen. Man-
che von Euch ... schreiben etwas bedriickt iiber die Schwierigkeit, eine Ord-
nung christlichen Lebens mit dem Euch ganz in Anspruch nehmenden tdgli-
chen Dienst zu vereinen. Zeit und Ruhe fiir das Lesen der Schrift, fiir Gebet
und Fiirbitte sind fiir viele einfach nicht zu finden. ... Man kann eben als
Soldat nicht einfach die Existenz eines Pastors weiterfiihren, und man soll
sich daran innerlich nicht aufreiben. ... Wir sollen uns nicht knechten lassen.
Gott kennt Euer jetziges Leben und findet seinen Weg zu Euch auch in den
angespanntesten und ausgefiillesten Tagen, wenn Ihr den Weg nicht mehr
findet” (GS 11, 565-568; vgl. auch WEN 263).

In der ,,Nachfolge“ findet sich Bonhoeffers programmatischer Satz,
,,daB eine Erkenntnis nicht getrennt werden kann von der Existenz, in der
sie gewonnen ist* (DBW 4 (N) 38). Zur Begriindung sagt er: ,,Nur wer in
der Nachfolge Jesu im Verzicht auf alles, was er hatte, steht, darf sagen,



Christoph Zimmermann-Wolf 300

daB er allein aus Gnaden gerecht werde. ... Wer sich aber mit dieser
Gnade von der Nachfolge dispensieren will, betriigt sich selbst“ (ebd.)*.

Die Situation zu beachten, in der von Gnade gesprochen wird, um nicht
zu einem MiBverstindnis der Gnade als ,,billiger Gnade“ (DBW4 (N) 29 u.
0.), als einer Gnade ohne Nachfolge zu fithren, diese Forderung findet sich
auch bei Ignatius von Loyola in seinen Regeln ,,fiir das wahre Gespiir, das
wir in der streitenden Kirche haben miissen® (GU 353-354)%2. Diese Re-
geln sind auch in Bonhoeffers Exemplar der geistlichen Ubungen aufge-
schnitten und die vierzehnte und fiinfzehnte Regel lauten:

. Wiewohl es sehr wahr ist, dafs niemand sich retten kann, ohne vorherbe-
stimmi zu sein und ohne Glauben und Gnade zu haben, muf8 man sehr auf die
Weise achten, von alldem zu sprechen und mitzuteilen. ... Wir diirfen nicht ge-
wohnheitsmdfsig viel von der Vorherbestimmung reden. Aber wenn man in ir-
gendeiner Weise und zuweilen davon spricht, dann spreche man so, daf das
einfache Volk nicht in irgendeinen Irrtum fillt, wie es manchmal zu gesche-
hen pflegt, indem man sagt: ,0b ich heil oder verdammt sein soll, ist bereits
bestimmt, und durch mein gutes oder schlechtes Handeln kann ich nichts an-
deres mehr sein.* Und daraufhin werden sie trige und lassen in den Werken
nach, die zum Heil und geistlichen Nutzen ihrer Seelen fiihren“(GU 366 f)**.

Wenn Ignatius von Loyola und Bonhoeffer dazu anleiten, die jeweilige
Situation zu beachten, geht es ihnen letztlich darum, den konkreten Wil-
len Gottes fiir die einzelne Person zu finden3*. Die Frage nach Gottes Wil-
len bestimmt die geistlichen Ubungen des Ignatius. Und ein entspre-
chend starkes Bemiihen um Gottes konkrete Weisung bestimmt auch
Bonhoeffer, wenn er die Wichtigkeit des , konkreten Gebotes* in der Kir-
che betont.

*!' In der Auseinandersetzung um das rechte Verstindnis der Gnade entwickelt Bonhoeffer
diesen Gedanken, indem er an Kierkegaard ankniipft. Die Situation zu beachten, wenn
von der Gnade Gottes die Rede ist, fordert Bonhoeffer auch noch spiter, wenn er von
Letztem und Vorletztem spricht. Fiir ihn ist das Wort von der Gnade nicht nur qualitativ,
sondern auch zeitlich das Letzte. Vgl. EN 131f; ausfihrlicher dazu: Zimmermann-Wolf,
a.a.0. 87-104.

2 Vgl. W. Loser, Die Regeln des Ignatius von Loyola zur kirchlichen Gesinnung — ihre histo-
rische Aussage und ihre aktuelle Bedeutung, in: GuL 57 (1984) 34]1-352.

3 Selbst die Gefahr, die Priddestinationslehre miBzuverstehen, findet sich auch bei Bon-
hoeffer wieder, wenn er in der ,,Nachfolge* - im auf das obige Zitat folgenden Abschnitt —
den Satz Luthers zu interpretieren versucht: , Pecca fortiter, sed fortius fide et gaude in
Christo* (WA.BR 2,372, 84f). Und Bonhoeffer fragt: ,,Wer anders kann das ohne Gefahr
fiir seinen Glauben héren, als der, der sich durch solchen Trost erneut in die Nachfolge
Christi gerufen wei3?“ (DBW 4 (N) 39).

’* Der Grundgedanke der Exerzitien, den Menschen situationsbezogen einen Weg gehen
lassen, ist nach E. Kunz das typisch Ignatianische (vgl. ders., ,Bewegt von Gottes Liebe".
Theologische Aspekte der ignatianischen Exerzitien und Merkmale jesuitischer Vorgehens-
weise, in: Sievernich/Switek, a.a.0. 75-95, hier: 84).



Bonhoeffer und Ignatius 301

Bonhoeffers einfiltiger Gehorsam gegeniiber den Gebot Gottes — ein
Kommentar zum ignatianischen Gehorsamsverstdndnis?

Wer glaubt, soll sich dem universalen Herrschaftsanspruch Christi un-
terstellen — dies ist gemeinsames Grundanliegen bei Ignatius von Loyola
und Dietrich Bonhoeffer. Eine wichtige Hilfe dazu ist beiden der Gehor-
sam: der Gehorsam gegeniiber dem jeweiligen Oberen (Ignatius) oder der
,einfiltige Gehorsam* gegeniiber dem konkreten Gebot Gottes (Bon-
hoefter).

Fiir Ignatius von Loyola ist Gehorsam im letzten Gehorsam gegeniiber
Christus (vgl. Satzungen 84f, 286 u. 6.)*. Er ermoglicht im Orden eine
,,Einheit der Herzen“ (ebd. 424, 659) und hat die entlastende Funktion,
die eigene Sorge von anderen getragen zu wissen, nachdem man ihnen
das eigene Meinen und Wissen mitgeteilt hat (vgl. ebd. 292, 543, 627 u.
0.). Auch fiir das eigene Handeln ist es ,,sicherer, mit einer Gehorsamsan-
ordnung (... des) Oberen zu gehen, als wenn (... man) von sich aus* ginge
(ebd. 619).

Wihrend Ignatius nur in kurzen Bemerkungen erkennen 148t, warum
ein solcher — oft miBverstandener, diffamierter oder aber auch miB3-
brauchter (z.B. im Nazismus) — Gehorsam positiv zu sehen ist, konnten
Bonhoeffers Reflexionen iiber das konkrete Gebot zu einem gefiillteren
Verstindnis des Gehorsams fiithren. Vielleicht ist dieser Gehorsam dann
weniger als Forderung (als quilendes ,,Gesetz*) zu sehen, sondern eher
als Hilfe (als wohltuendes ,,Evangelium®).

Fiir beide ist in einem Leben der Nachfolge, das sich bemiiht, der Wirk-
lichkeit gerecht zu werden, die Grundsignatur der ,,Unterbrechung* zu
erkennen. Eigene Projekte, Ziele, Vorhaben - die in der Gefahr stehen,
sich zu verabsolutieren und zur Ideologie zu werden — sie miissen sich im-
mer wieder neu 6ffnen lassen fiir das konkrete Anliegen der jeweiligen Si-
tuation:

. Die Sorge um den Zeitverlust, den eine ... geringe und dufSerliche Hilfe-
leistung mit sich bringt, nimmt meist die eigene Arbeit zu wichtig. Wir miis-
sen bereit werden, uns von Gott unterbrechen zu lassen. Gott wird unsere
Wege und Pline immer wieder, ja tdglich durchkreuzen, indem er uns Men-
schen mit ihren Anspriichen und Bitten iiber den Weg schickt. ... Im Kloster
nimmt das Gehorsamsgeliibde gegen den Abt dem Mdnch das Verfiigungs-
recht iiber seine Zeit. Im evangelischen Gemeinschafisleben tritt der freie
Dienst am Bruder an die Stelle des Geliibdes” (DBW 5 (GL) 84).

3 Ignatius von Loyola, Sarzungen der Gesellschafi Jesu. Ubers. von P. Knauer. Frank-
furt/M *1980 (= Satzungen, zitiert nach Nummern).



Christoph Zimmermann-Wolf 302

Und auch Ignatius betont dieses Sich-Unterbrechen lassen:

. Wir sollen also in allen Dingen, auf die sich mit der Liebe der Gehorsam
erstrecken kann, bereit fiir dessen (des Oberen, C.Z-W.) Stimme sein, wie
wenn sie von Christus unserem Herrn ausginge ... ; dabei sollen wir jeden
Buchstaben oder was wir an Eigenem begonnen haben, unbeendet liegenlas-
sen” (Satzungen 547; vgl. ebd. 435; Memoriale 337).

Die Hochschitzung des Gehorsams hat eine lange Tradition, die sich
ebenfalls wieder bei dem von beiden gelesenen Thomas von Kempen wie-
derfindet. In der Imitatio Christi ist die Hochachtung des Gehorsams ver-
bunden mit Skepsis gegeniiber der - sich leicht absolut setzenden - eige-
nen Vernunft: ,, Traue in keiner Sache zuviel auf deine Einsicht, sondern
hore gern, was andere Leute davon denken (1,9,2). Die GewiBheit, die
das Handeln im eigenen Denken findet, bleibt briichig — sie muB3 auch of-
fen bleiben, um sich immer neu an der Realitit zu orientieren.

Vermitteln soll der Gehorsam eine Geborgenheit im Handeln: ,,Etwas
Grol3es ist es, im Gehorsam zu stehen, unter einem Oberen zu leben und
nicht sein eigner Herr zu sein® (1,9,1). Und &hnlich steht wenig spiter:
.»Die Gerechten wollen in ihren Vorsitzen lieber unter dem Regiment der
Gnade als unter dem Einflusse ihrer eigenen Weisheit stehen* (1,19, 2)%.

Ahnliche Gedanken finden sich auch in Bonhoeffers Uberlegungen
zum konkreten Gebot wieder. Mit Referaten und Ansprachen, die im
Kontext der 6kumenischen Bewegung entstanden, wolite Bonhoeffer der
Kirche helfen, ihre Position angesichts der Herausforderungen der Ge-
genwart einzunehmen. Thm war dabei besonders wichtig, daB die kirchli-
che Verkiindigung situationsbezogen geschieht:

»Die Kirche muf3 hier und jetzt aus der Kenntnis der Sache heraus in kon-
kretester Weise das Wort Gottes ... sagen konnen ... . Die Kirche darf also
keine Prinzipien verkiindigen, die immer wahr sind, sondern nur Gebote, die
heute wahr sind. Denn was ,immer’ wahr ist, ist gerade ,heute’ nicht wahr.
Gott ist uns ,immer’ gerade ,heute’ Gott” (GS I, 145; vgl. EN 294)%.

Um eine konkrete und nicht nur prinzipielle Aussage zu machen, mufl
die Kirche bei ihrer Verkiindigung detaillierte Sachkenntnis besitzen.
Doch Sachurteile sind mit einem Unsicherheitsfaktor verbunden; damit
bleibt jede Verkiindigung des konkreten Gebotes ein Wagnis (vgl. GS 1,
151; EN 93).

% In einer Zeit, als Bonhoeffer die ., Imitatio Christi* las - duBlert er einen dhnlichen Ge-
danken: ,.Ich méchte nicht durch menschliche Manipulationen in UngewiBheit geraten.
Wir kénnen nur in der GewiBheit und im Glauben leben* (WEN 196).

37 Dies charakterisiert auch das Vorgehen des Ignatius: ,,Gerade die Exerzitien wollen hel-
fen, daB der Exerzitiant den konkreten Willen Gottes fiir sich, in seiner Situation erkennt.
Dieser Wille Gottes ist nicht einfach eine Anwendung allgemeiner Gebote und Normen,
sondern beriicksichtigt die Einmaligkeit einer jeden Person“ (Kunz, a.a.0. 94).



Bonhoeffer und Ignatius 303

Im Wagnis, ein konkretes Gebot zu verkiinden, werden keine allgemei-
nen Prinzipien verkiindet. Diese fiihren nach Bonhoeffer nur zu falscher
SelbstgewiBheit: ,,Habe ich meine Prinzipien, so glaube ich mich gesi-
chert sub specie aeternitatis, so verfiige ich gewissermallen iiber die Be-
ziehung zu Gott“ (GS V, 164). Stattdessen geht es Bonhoeffer um Kennt-
nis der Sachfragen. Dieses demiitige Sich-Miihen um die Sache 148t aber
nicht Sachargumente das letzte Wort iiber die Glaubensgewillheit eines
Handelns sprechen, sondern iibernimmt selbst die Verantwortung fiir die
eigene Entscheidung. So bedeutet ,,Wagnis* eigentlich nicht Willkiir,
sondern den Verzicht auf jede Selbst-Rechtfertigung.

Entscheidend ist nicht die Losung des Konflikts, koste es was es wolle.
Das zeigt sich daran, daB es fiir Bonhoeffer auch die - ebenfalls manch-
mal situationsangemessene — Moglichkeit gibt, sich fiir ein ,,qualifiziertes
Schweigen* (GS 1, 146) zu entscheiden. Bestimmend ist nicht eine dezi-
sionistische Auflésung des Konfliktes, sondern die Bereitschaft, sich
glaubend auf Gottes Fithrung zu verlassen’®. Dies ist darin begriindet,
daB3 nicht die scheinbar richtige Losung, sondern der Glaube der Ur-
sprung guten Handelns ist.

In dem jeweils neuen, einen Gebot geht es nach Bonhoeffer um das
Eine, Entscheidende: die Gemeinschaft mit Gott. In dieses neue Leben in
Christus ruft das Gebot hinein ,,in seiner das menschliche Leben umfas-
senden Einheit, in seiner ungeteilten Inanspruchnahme des Menschen
und der Welt durch die versohnende Liebe Gottes” (EN 303).

Die tatige Liebe, zu der hier gerufen wird, ist in Christus schon wirklich
geworden. Darin unterscheiden sich fiir Bonhoeffer die Gebote
.von allen Ideologien, dafs sie in Jesus Christus mitten in der Geschichte er-
Siillt sind und dies in dem Wirklichwerden der Liebe Gottes in der Welt. Los-
gelost von ihrer Erfiillung zerschmettern sie die Menschen und die Welt ... ,
als in Christus erfiillt tragen und erhalten sie Menschen und Welt in der
gottlichen Liebe” (GS 111, 467, vgl. 470; DBW 4 (N) 119; EN 313f).

So verstanden, bedeutet das konkrete Gebot Geborgenheit in akuter
Bedrohung. In einer Entscheidung fordernden Situation ist der Mensch
dann ,,nicht der ewig um die rechte Entscheidung Ringende ... . Vielmehr
darf der Mensch vor Gottes Gebot nun einmal schon wirklich auf dem
Wege sein..., er darf den Anfang schon gemacht haben und sich auf dem
Wege von Geboten wie von einem guten Engel leiten, begleiten und be-
wahren lassen* (EN 300f)%.

3% Bonhoeffer wie Ignatius sind fiir ein griindliches Entscheiden aus Griinden heraus und
gegen ein Entscheiden aufgrund von glinstigen oder ungiinstigen Gelegenheiten (s. 0.).

39 Ein entsprechendes theologisches Verstindnis des menschlichen Handelns findet sich
auch bei Ignatius von Loyola (vgl. Kunz, a.a.O. 77).



Christoph Zimmermann- Wolf 304

Bonhoeffer kommt zu einem ganz konkreten Verstindnis von Gottes
Fiithrung: Indem ich in meinem Handeln, in Bedrohung und Fragen, die-
ses schon gesetzten Anfangs neu gewill gemacht werde - durch das Horen
des konkreten Gebotes — geschieht Fiihrung durch Gott. ,,Das Gebot als
Element des Lebens bedeutet Freiheit der Bewegung und des Handelns,
Freiheit von der Angst vor der Entscheidung, vor der Tat, es bedeutet Ge-
wiBheit, Ruhe, Zuversicht, GleichmaB, Friede“ (EN 297)%. Wer glaubt,
erhilt durch Gottes Gebot immer neu seine ,,personliche Fithrung* und
innere Ganzheit. Dieses Gebot begegnet ihm ,,in der Gestalt alltaglicher,
scheinbar kleiner, bedeutungsloser Worte, Sitze, Winke, Hilfe* (EN 301),
die es ihm erlauben, gewifl und zuversichtlich zu leben. Deshalb definiert
Dietrich Bonhoeffer: ,,Das Gebot Gottes ist Erlaubnis* (EN 298).

Diese Erlaubnis zum konkreten Leben, die das konkrete Gebot bedeu-
tet, gewinnt ihre Kraft gerade angesichts der Undurchschaubarkeit
menschlichen Handelns (vgl. EN 300; GS 1V, 520). In der Entzogenheit
der Handlungsgriinde ist das konkrete Gebot die Zusage, daB ein be-
stimmtes Handeln von Gott in Anspruch genommen wird, daB sich Chri-
stus durchsetzt. Doch ist dieses Gebot nicht immer gegeben, vielmehr er-
geben sich immer wieder Situationen, in denen ,,sich uns das offenbare
Gebot Gottes verdunkelt, so dal3 wir aus dem Wort Gottes nicht mehr er-
kennen, was wir tun sollen“ und nach Bonhoeffer ist ,,das ... eine schwere
Anfechtung® (GS 1V, 539).

Das Schlimme der Anfechtung liegt fiir Bonhoeffer dabei nicht in der
Verborgenheit (und Unverfiigbarkeit) Gottes, sondern in der Ungebor-
genheit des eigenen Handelns. Die ,,Unzuldnglichkeit, Unangebracht-
heit, Unangemessenheit der Verkiindigung allgemeiner moralischer
Grundsitze” (EN 280; vgl. 93) wird in dieser Anfechtung deutlich. Bon-
hoeffer geht es aber um die GewiBheit, mit der mir die Geborgenheit in
Gottes Gebot zugesagt wird. In der Haftzeit notiert er, das Gewissen sei
»die Stimme des Allgemeinen und Notwendigen. Aber die Zustimmung,
der Auftrag, d. Anerkennung durch einen anderen Menschen ist iiberzeu-
gender als das gute Gewissen“ (WEN 376).

In der Frage nach dem konkreten Gebot stellt sich die Frage, wer die
ungewil} gewordene Geborgenheit neu zusagen kann, wer dazu ermich-
tigt ist, das konkrete Gebot Gottes neu zu verkiinden. Konkreter gefragt:
An welchem Ort ist das Gebot zu héren? Bonhoeffer verweist auf die Kir-
che, genauerhin auf das Amt:

* In dieser Beschreibung scheint Bonhoeffer dieselbe Erfahrung zu meinen, die Ignatius
von Loyola beschreibt als den Trost, der sich bei Gleichférmigkeit mit dem Ruf Christi in
der Nachfolge mit der getroffenen Entscheidung einstellt (vgl. GU 377).



Bonhoeffer und Ignatius 305

. In zweierlei Weise begegnet uns Gottes Gebot in der Kirche: in der Pre-
digt und in der Beichte, bzw. der Kirchenzucht” (EN 309).

Konkret wird das Gebot in der personalen Begegnung von dem Men-
schen, der das Gebot sagt und dem anderen, der es hort. Wie diese Kon-
kretisierung des Willens Gottes geschieht, macht Dietrich Bonhoeffer mit
einem sakramentalen Denkmodell deutlich:

. Das Evangelium wird konkret durch das Sakrament, das Gebot durch
die Wirklichkeit. Das ohne Sakrament gesprochene Wort bedarf der Kon-
kretion durch die Wirklichkeit. So erst wird es zum Gebot“ (GS V, 290).

An diesem Zitat, bei dem die Wirklichkeit ,,sakramentale* Funktion

{ibernimmt, ist erkennbar: Das Besondere beim Sakrament ist nicht der
Inhalt (der auch im Wort der Verkiindigung gegeben ist), sondern es ist
die konkrete Vermittlung. Aus der Begegnung zweier Personen gewinnen
das Sakrament wie auch das konkrete Gebot ihre GewiBheit. Bonhoeffers
Satz: ,,Das ohne Sakrament gesprochene Wort bedarf der Konkretion
durch die Wirklichkeit* (GS V, 290) 148t sich folgendermaf3en paraphra-
sieren: ,,Das ohne Sakrament gesprochene Wort bedarf der konkreten
Begegnung zweier Personen®4!.
In der Verkiindigung des konkreten Gebots wird das Handeln der Glau-
benden erkennbar als in diesem Gebot und in der Gemeinschaft Gottes
und der Menschen geborgen. Die Frage nach dem konkreten Gebot ent-
steht, wenn die Geborgenheit des Lebens im Gestaltwerden Christi frag-
lich wird. Dann wird eine neue Vergewisserung durch das Wort eines
Menschen gesucht, der dazu ermichtigt ist. Weil diese Vergewisserung
nicht selbst herzustellen ist, gehdren zum konkreten Gebieten zwei Men-
schen: jemand, der nach GewiBheit fragt und jemand anderes, der sie zu-
sagen kann. Gehorsam in der konkreten Begegnung zwischen Personen
kann helfen, den Willen Gottes zu finden. Daraus ergibt sich der Gehor-
sam, der als Gehorsam gegen das konkrete Gebot stets Gehorsam gegen-
iber Gott ist.

Dem konkreten Willen Gottes fiir mein persénliches Leben gehorsam
zu sein, ist das gemeinsame Ziel von Dietrich Bonhoeffer und Ignatius
von Loyola. Ihre grundlegende Ubereinstimmung in diesem Punkt liegt
im Zentrum des Christseins, im konkreten Ruf in die Nachfolge: Die im
Glauben geschenkte Gemeinschaft mit Christus will im Hier und Jetzt
wirksam werden als Ermutigung zu einem sachbezogenen und in Gott ge-
borgenen Handeln.

41 Zur ausfithrlichen Begriindung dieser Interpretation sei hier verwiesen auf Zimmer-
mann-Wolf, a.a.0. 190-207.





