
Aus dem Leben der Kirche 313 

äußerst feinfühliger und hilfreicher Regeln, auch wenn man eigentlich den Ein- 
druck des zu sehr •Taktischen" (Jesuitischen?) haben mag. Die Gefahr, daß die 
reflexe Einübung solcher Regeln unsere Spontaneität beeinträchtigt oder gar zur 
Skrupelhaftigkeit (Ängstlichkeit) verführt, dürfte gebannt sein, wenn man nicht 
so sehr die Buchstaben, sondern den Geist beachtet. Im übrigen schließt auch ein 
ausgezeichnetes Kommunikations- Verhalten nicht aus, daß sich jemand dem Ge- 
spräch verweigert. Ignatius ist in seinen Erwartungen im Grund recht bescheiden. 
Er sagt nur, •daß man beim Gespräch und Umgang mit den Leuten mit Gottes 
Hilfe viel für ihr Seelenheil und ihren geistlichen Fortschritt erreichen kann und 
daß umgekehrt aber auch durch uns bei solcher Unterhaltung viel verdorben wer- 
den könne, wenn wir nicht wachsam sind, und ohne den Beistand unseres 
Herrn".8 Letztlich ist es die Liebe, die alles regeln muß, und sie allein gibt auch 
die Kraft, die zahlreichen Enttäuschungen im Alltag zu überwinden. 

Franz-Josef Steinmetz SJ, Rom 

8 Ignatius von Loyola, Trost und Weisung. Geistliche Briefe. Hrsg. von H. Rahner, neu be- 
arb. von P. Imhof. Zürich 21989, 89. Wesentliche Anregungen zu dieserrrBeitrag verdanke 
ich einem Vortrag, den P. Willi Lambert SJ vor einigen Jahren im Collegium Germanicum 
et Hungaricum gehalten hat. 

AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Christus in Afrika 
Ein Gespräch mit Anne Nasimiyu-Wasike, Nairobi* 

Sr. Anne, anläßlich des diesjährigen Weltgebetstags der Frauen, den inhaltlich we- 
sentlich Kenia mitvorbereitet hatte, konnten Sie erstmalig Ansätze einer afrikani- 
schen Befreiungstheologie in der Erzdiözese München vorstellen. Ihr zentrales Anlie- 
gen besteht darin, systematische Theologie und Inkulturationsprobleme fruchtbrin- 
gend zu verbinden. Warum führte Ihrer Ansicht nach das Aufeinandertreffen von 
afrikanischer Tradition und christlichem Glauben zu Schwierigkeiten? 

Ich denke, die Inkulturationsprobleme bildeten sich in zwei Stadien heraus. Er- 
stens durch die Mission im 19. Jahrhundert, als die Missionare die afrikanische 
religiöse Tradition völlig diskreditierten, die Schwarzen abqualifizierten und sich 
einfach zu wenig für die afrikanische Identität engagierten. Zweitens mußten 

* Sr. Anne lehrt als einzige Frau in Kenia systematische Theologie an der Kenyatta-Uni- 
versität, Nairobi, und gehört der Kongregation •Little Sisters of St. Francis" an, einer nur 
in Ostafrika tätigen franziskanischen Gemeinschaft. Sie studierte und promovierte in 
Theologie, Philosophie und afrikanischer Tradition in Boston und Philadelphia, USA. 

Die Redaktion 



Aus dem Leben der Kirche 314 

schließlich konvertierte Afrikaner ein neues Identitätsgefühl entwickeln. Die 
Afrikaner haßten sich selbst, weil alles, was mit der eigenen Kultur zusammen- 
hing, als schlecht galt. Es war nicht einmal erlaubt, sich auf das Abenteuer einzu- 
lassen, theoretisch wie praktisch eine Synthese zu versuchen. Ein totales Mißver- 
ständnis herrschte gegenüber der afrikanischen Religiosität - aber sie kennt eben 
nicht nur böse Geister. Die heutige liturgische Anpassung bei sakramentalen 
Handlungen äußert sich in dem Nebeneinander von römisch-katholischem und 
traditionell afrikanischem Ritus, z. B. bei Taufe und Hochzeit: so existieren im 
Kopf getrennt zwei Seelen, zwei Identitäten. 

Die Sorge um die rechte Vermittlung der Glaubenswahrheiten war immer ein be- 
stimmender Faktor in der Kirchengeschichte. Wie steht es denn mit der Angst vor 
synkretistischen Tendenzen ? 

Wir müssen kritisch die abendländische Tradition der Kirche anschauen, in die 
so viele Strömungen einflössen, angefangen bei so Äußerem wie dem Christbaum 
bis hin zur hellenistischen Philosophie. Für das Zusammenbringen von Traditio- 
nen ist zwar eine gute systematische Theologie sehr wichtig, unsere afrikanische 
Theologie aber folgt der Erfahrung. Sie ist eine Reflexion auf die erlebte Erfah- 
rung. 

Was bedeutet diese Erfahrung näherhin für die Glaubenspraxis, für die Spirituali- 
tät, und vor allem sucht Erfahrung zuvorderst nach einer überlieferten Wortgestalt, 
nach Glaubenswissen? 

Sehen wir die unabhängigen kirchlichen Bewegungen an. Da sind Menschen 
und nicht nur dort, die hungrig nach einem spirituell ausgerichteten Leben sind, 
das ihnen fehlt. Die Bewegungen sind Antwort auf die Bedürfnisse der Leute. 
Diese Bewegungen haben keine Theologie, ihre Theologie ist eine praktische, sie 
ist keine irgendwie konzipierte und schriftlich fixierte systematische Theologie. 
Diese Menschen nehmen einfach die Bibel und fangen an, darin zu lesen. Das ist 
der Anfang. Hinzu kommt allmählich tradiertes Wissen aus christlicher Überlie- 
ferung, liturgische Formen und Elemente afrikanischer Tradition. So geschieht 
eine Mischung. 

Welches sind spezielle Elemente afrikanischer Tradition, gibt es besondere Gottes- 
vorstellungen, was sagt der Alltagssprachgebrauch? 

Christologisch bedeutsam ist die Wertschätzung von Jesus als •Heiler", 
mehr noch als der •Befreier". Afrikaner glauben ganzheitlich, sie denken, es gibt 
keine Krankheit, die einen einfach so befällt, sie muß irgendwie mit der jeweili- 
gen Lebensbewältigung zu tun haben, weil man z. B. geistlich, spirituell nicht ge- 
nügend tut. Der Heilsgedanke ist ganzheitlich verstanden, meint physisches wie 
spirituelles. Deshalb ist der Heilige Geist sehr bedeutsam. Der Heilige Geist ist 
derjenige, der Gott offenbart, ist die Stimme Gottes in der Communio, in der Ge- 
meinschaft der Menschen, in der er durch einige Mitglieder spricht. Die Aufgabe 
des Priesters ist nun, zu hören, was der Heilige Geist durch das Mitglied sagt. 
Gott kommt in das reale Leben, ist spürbar in der Gemeinschaft. Wichtig ist auch, 



Aus dem Leben der Kirche ->15 

daß es in den afrikanischen Sprachen viele Namen für Gott gibt, die nicht ge- 
schlechtsgebunden, sexistisch sind. Gott heißt in Suaheli mungu, das bedeutet 
Bruder und Schwester, Gott ist Bruder (ndugu) und Schwester (dada) zugleich. 
Gott ist auch Mutter, weiblich, weil Gott der Schöpfer der Natur ist, und dies 
wird traditionell mit dem Mutterbegriff verbunden. Gott meint sprachlich immer 
Vater- und Muttersein in der afrikanischen Tradition. Andererseits gibt es noch 
den Glauben an die vielen Mächte, die überall um den Menschen herum sind, 
böse Augen, schwarze Magie. Und da glauben die Menschen, daß Jesus (ndugu- 
= Bruder) von diesen Dingen, Mächten befreit. Christus befähigt sie, Frieden mit 
diesen Geistern zu bekommen. Zugleich fühlen sie sich befreit vom Übel, krank 
zu werden. Manche Elemente afrikanischer Tradition stammen von unabhängi- 
gen kirchlichen Gruppen. Ich denke, wir können jene, besonders den Hei- 
lungs(healing)aspekt in die Kirche einbringen. Es gibt zwar das Bußsakrament, 
das Sakrament der Versöhnung, aber es vermittelt zu wenig das afrikanische Ver- 
ständnis von Heilung, die ekklesiologisch verankert ist. Afrikaner sind heil in der 
Kirche. Im religiösen Bereich gab es auch keine Diskriminierung zwischen Mann 
und Frau im Gegensatz zum gesellschaftlichen Kontext. Charismatische Berufun- 
gen gab es in Afrika für Männer und Frauen gleichermaßen. 

Sr. Anne, Sie sind Mitglied eines Kreises von Theologinnen, dem • Circle of Con- 
cerned African Women Theologians", der sich für die Ausbildung von Theologinnen 
engagiert, gegen die traditionelle Beschneidungspraxis ankämpft und die Christolo- 
gie in die Lebenswelt der leidenden armen Frauen stellt. Welche christologischen 
Vorstellungen stützen die Reflexion der Frauen ? 

Zunächst einmal das eschatologische Modell: Christi Leiden und Tod folgte 
seiner Auferstehungsankündigung. In seinem Leiden übernimmt Jesus die Le- 
bensbedingungen der afrikanischen Frauen, z. B. ihre harte physische Arbeit, und 
in Jesu Auferstehung ist die Afrikanerin gerufen, an der Wiederherstellung von 
Harmonie, Gleichheit und Einvernehmen in allen menschlichen Beziehungen in 
der Familie, Gesellschaft und Kirche teilzuhaben. Anthropologisch gesehen be- 
deutet es die Anerkenntnis der Frauen durch Jesus als verantwortliche Person mit 
eigenen Rechten. Jesus sah in der Frau nicht nur eine Kindergebärerin, sondern 
führte mit ihr auch theologische Diskurse. Dabei übernimmt er Qualitäten der 
Mutter als •Ernährerin" des Lebens, vor allem der Schwachen. Als drittes Mo- 
dell, auf das sich die Reflexion der Frauen bezieht, ist das von Christus als der Be- 
freier. Jesus fordert die afrikanische Frau auf, nicht ihr schweres Los und ihre 
Schmerzen zu akzeptieren, sondern daran zu arbeiten, die Leiden aus der Welt zu 
schaffen und Befreiung für alle Menschen, ein besseres Leben zu erwirken. Ne- 
ben seiner Funktion als Erlöser der Welt ist schließlich das Modell •Christus, der 
Heiler (healer)" der afrikanischen Realität am nächsten. Die Menschen bei uns 
sind hungrig nach spiritueller Erfahrung und werden jedem folgen, der jeweils ihr 
oder ihm die Kraft gibt, wieder •ganz" zu werden. Jesus stellt die, die zerbrochen 
sind, wieder her und schenkt Hoffnung, Kraft zum Teilen, zur Unterstützung der 
Armen und Schwachen in der Gemeinschaft. 




