325

Geistliche Theologie

Reinhard Korner, Birkenwerder/Berlin

Wiederholt ist seit einiger Zeit unter Studenten und Lehrenden der Theo-
logischen Fakultiten und der kirchlichen Ausbildungsstétten Deutsch-
lands der Mangel an Lehrstiihlen fiir ,,Geistliche Theologie®“ ins Ge-
sprich gekommen. Dem korrespondiert ein - trotz und wohl auch gerade
wegen der gegenwirtigen nationalen und globalen gesellschaftlichen und
kirchlichen Ereignisse zunehmendes - Interesse an Fragen des geistli-
chen Lebens bei nicht wenigen im Lande. Es scheint mir daher an der
Zeit, daB wir uns verstirkt dariiber Klarheit verschaffen, was ,,Geistliche
Theologie* eigentlich ist, mehr aber noch, warum wir - dies sei hier schon
vorweg genommen — in Zukunft nicht auf sie verzichten kdnnen und wie
sich ihre theologisch-wissenschaftliche Reflexion zu gestalten hatte.

Die ,,Geistliche Theologie“ und die geistliche(re) Theologie

Aller Theologie, will sie christlich sein, muf} eine spirituelle, geistliche Di-
mension eignen. Darauf haben die Theologen selbst, von den Vitern bis
zu den Befreiungstheologen, immer wieder einander aufmerksam ge-
macht. Bereits der so einfluBBreich gewordene Areopagit (um 500) beginnt
seine Reflexionen mit dem Hinweis, es sei ,,vor jeder Sache, und beson-
ders vor der Theologie nétig, mit dem Gebet zu beginnen*!, denn: Die
,unwandelbaren Mysterien der Theologie ... werden nur dem Dunkel des
geheimnisvoll-mystischen Schweigens offenbar“2. ,,Ich will nicht verste-
hen, um zu glauben, sondern ich glaube, um zu verstehen. Denn ich bin
sicher, wenn ich nicht glaube, verstinde ich auch nicht“, bekennt Anselm
von Canterbury (1033/34-1109)%, mit ,,glauben* mehr meinend als blofle
Zustimmung. Und G. Gutiérrez (geb. 1928), der renomierte Vertreter der
lateinamerikanischen Befreiungstheologie, schreibt: ,,Die Stirke und die
Ausstrahlung einer Theologie bestehen in der geistig-geistlichen Erfah-
rung, von der her sie motiviert wird. Diese ist jedoch vor allem eine tief-
greifende Begegnung mit dem Herrn und mit dem, was er von uns will*;
aufs neue mochte Gutiérrez ,,hervorheben, daB jede echte Theologie in

v Uber die Géttlichen Namen, 111/1.
2 Die Mystische Theologie, Prol.
3 Proslogion, Kap. 1.



Reinhard Korner 326

Kontemplation und Praxis wurzelt”, will sie mehr sein als - wenn auch
noch so fachminnischer - Umgang mit theologischen Gedanken und
Konzepten anderer.* ,,Unsere Methodologie ist, um die Wahrheit zu sa-
gen, unsere Spiritualitit®s, sagt er seinen zeitgendssischen Kollegen und
betont: ,Alles Spekulieren, das einem nicht dabei hilft, nach dem Geist
zu leben, ist keine christliche Theologie.“¢ — Das heute nicht selten zu ver-
nehmende Klagen, die Theologie miisse wieder ,,geistlicher” werden, war
wohl ebenfalls allen Jahrhunderten vertraut. Man denke nur an die ersten
Kapitel der ,,Nachfolge Christi“; mit einem deutlichen Seitenhieb auf
»alle Lehrer*” heiit es da vorwurfsvoll: ,,Oh, wenn sie sich so viel Miihe
geben wiirden, hier Laster auszurotten, dort Tugenden zu pflanzen, wie
sie sich miihen, immer wieder neue Fragen aufzuwerfen: ich glaube, es
wiirde nicht so viel Argernis im Volke, nicht so viel Zuchtlosigkeit in den
Klostern geben ...

Es mag sein, dafl auch wir eine ,,geistliche(re)“ Theologie notig haben
und uns mehr um die Uberwindung jener alteingefahrenen Diastase von
Spiritualitdt und Wissenschaft bemiihen miissen, die sich nach H. U. v.
Balthasar wie eine ,,Bruchlinie“® durch die Geschichte zieht und vor al-
lem im 14. Jahrhundert - es ist die Zeit der Griindung der Universititen —
ein ,,unversdhnliches Gegeniiber von (scholastischer) Theologie und Spi-
ritualitdt entstehen 146t“!°. Doch die ,,Geistliche Theologie*, um die es
hier gehen soll, stellt uns vor andere, damit zwar verbundene, aber auch
davon differenziert zu betrachtende Fragen.

,»Geistliche Theologie® — man sollte sie fortan durch GroBschreibung
von dem Thema , geistliche(re) Theologie“ unterscheiden - ist eine eigene
Wissenschaft im Ficherkanon der theologischen Disziplinen. Der Sache
nach natiirlich von den urchristlichen Autoren an praktiziert, taucht sie
im akademischen Lehrbetrieb erst im 20. Jahrhundert auf:

1919 wird an der Pépstlichen Universitit Gregoriana ein Lehrstuhl fiir
»mystisch-aszetische Theologie* errichtet.!’ Nachdem in der Folge bereits
die pipstliche Studienkongregation in einem Schreiben an den italieni-
schen und deutschen Episkopat die Bedeutung dieser Disziplin fiir die

* Aus der eigenen Quelle trinken. Spiritualitdt der Befreiung, Miinchen-Mainz 1986, 45f.
5 Ebd. 150.

¢ Ebd. 46.

” Kap. 3,2.

8 Kap. 3,5.

® Herrlichkeit. Eine Theologische Asthetik, Bd. I1/1, Einsiedeln 1969, 13.

0 Einfaltungen. Auf Wegen christlicher Einigung, Leipzig 1980, 23.

"' Vgl. die diesen Beginn lobenden Worte Benedikts XV., in: Acta Apostolica Sedis 12
(1920) 29-31.



Geistliche Theologie 327

Priesterausbildung ausdriicklich hervorgehoben hatte'?, sah Pius XI. in
der Apostolischen Konstitution ,Deus scientiarum Dominus“ vom
24. 5. 1931 fiir die theologische Studienordnung die ,,Ascetica“ als ,,disci-
plina auxiliaris“!? und die ,,Theologia mystica“ als ,,disciplina specialis*!*
vor. Das am 28. 10. 1965 verabschiedete Priesterausbildungsdekret des
Zweiten Vatikanums fiithrt zwar eine ,, Theologia spiritualis“ nicht eigens
an, betont aber die spirituelle Dimension der gesamten Ausbildung, vor al-
lem des Theologiestudiums.!s Im offiziellen Kommentar zu den drei Jahre
spiter von der Kongregation fiir das Katholische Bildungswesen erlasse-
nen ,, Normen zur Revision der Apostolischen Konstitution Deus scientia-
rum Dominus* wird die ,,theologia spiritualis* als eigene Disziplin neben
den anderen Fichern der Theologie aufgefiihrt und in ihrer Aufgabe be-
schrieben (s.u.).!s Die ,,Ratio fundamentalis* zum Priesterausbildungsde-
kret, die Paul VI. am 6. 1. 1970 approbiert, sieht die ,,Theologia Spiritua-
lis“ schlieBlich als eine Disziplin, in der sich die ,,doctrina moralis* vollen-
det (,,completur).!” — K. Rahner schrieb 1938, auf die Apostolische Kon-
stitution Pius XI. bezugnehmend: ,,Im Studiengang der heutigen katholi-
schen Theologie bilden seit der letzten papstlichen Studienreform die As-
zese und die Mystik ein eigenes Lehrfach. In der Absicht der Kirche soll
die geistliche Lehre nicht bloB Sache der praktischen Erfahrung und des
begeisterten Herzens, sondern auch durchdrungen sein von jener kriti-
schen Reflexion, die wir Wissenschaft nennen.“!® Einige Monate zuvor
hatte er sich - wie in den dreiBiger Jahren viele - darangemacht, selbst ei-
nen ersten, diesem Anliegen entsprechenden Beitrag (nach der Vorlage des
Franzosen M. Viller) zu liefern: eine theologiegeschichtliche Zusammen-
schau der Aszese und Mystik in der Viterzeit."

Die Frage, was ,,Theologia spiritualis“ denn sei, welchen Platz sie im
Gesamt der Theologie einnehme und worin sie ihr spezifisches, gegen-
tiber den anderen Disziplinen abgrenzbares Arbeitsfeld habe, wurde -
vor allem im deutschen Sprachraum — noch lange diskutiert. J. Sudbrack
hat bereits in einer Verdffentlichung von 1969 einen Uberblick iiber die

12 Vgl. Enchiridion Clericorum. Dokumenta Ecclesiae sacrorum alumnis instituendis, Rom
1938, n. 1110 u. n. 1135.

13 Nachkonziliare Dokumentation, Bd. 25: Priesterausbildung und Theologiestudium, 484.

14 Ebd. 515.

15 Vgl. Optatam totius, n. 4; 8; 16.

16 Vgl. Nachkonziliare Dokumentation, Bd. 25, 377.

17 Vgl. ebd. 224f.

18 M. Viller/K. Rahner, Aszese und Mystik in der Viterzeit. Ein Abril} der friithchristlichen
Spiritualitit, unverinderte Neuausgabe mit einem Vorwort v. K. H. Neufeld. Freiburg-Ba-
sel-Wien 1989, 17.

s, Anm. 18.



Reinhard Korner 328

wichtigsten dazu vorgetragenen Theorien gegeben?, in jiingeren Arbeiten
finden sich kurz gefaBte, aber hinreichend informative Darstellungen
auch bei J. Weismayer?' und A. Rotzetter?>. — Ob man die ,, Theologia spi-
ritualis” nun als ,,subjektive Seite der Dogmatik* (H. U. v. Balthasar??)
betrachtet oder ihr einen Platz in der ,,Theologischen Anthropologie des
Erl6sten* (K. Rahner?*) zuweist, ob man sie — wie es die o.g. ,,Ratio fun-
damentalis“ nahelegt — als Ergdnzung und Aufgipfelung der Moraltheo-
logie versteht oder ihr Verhiltnis zu den anderen Disziplinen mit ,,Quer-
schnittswissenschaft“ (J. Sudbrack?’) umschreibt — in einem sind sich die
Autoren doch allesamt einig: Sie ist Erfahrungswissenschaft und hat das
»geistliche Leben* des Christen zu ihrem Gegenstand.

Weniger definierend, mehr beschreibend 146t sich sagen: »Geistliche
Theologie* reflektiert iiber die evangelium-gemiBe Orthopraxie des
Glaubens; nicht Glaubensinhalte ,,geistlich ansprechend* darzustellen,
sondern den Glaubensvollzug (fides qua creditur) zum Thema zu ma-
chen, ist ihre Absicht. Dabei richtet sich ihr Interesse vor allem auf die
»Innenseite” des Glaubenslebens, sie reflektiert, wie sich Gottes heilsge-
schichtliche Zuwendung im Menschen auswirkt und was in ihm vorgeht,
wenn er Gott antwortet; sie fragt, ob und wie Glaube im ., Hier und
Heute* existentiell wird, d.h. die persénliche und gemeinschaftliche Exi-
stenz betrifft. Sie hat die Aufgabe, die psychologische und soziale Wirk-
lichkeit des Christen der Gegenwart auf das Wirken des Geistes Gottes
hin zu befragen und durchsichtig zu machen und ihm von der Heiligen
Schrift, der Glaubenstradition der Kirche und dem geistlichen Erfah-
rungsschatz der Geschichte her Orientierung zu vermitteln. , Theologie
der Spiritualitit® soll — so formuliert der o. g. romische Kommentar - ,,er-
kldren ..., wie die Heilsgeschichte im aszetisch-mystischen Leben der
Gldubigen, die nach christlicher Vollkommenheit streben, wirksam und
offenbar wird“2¢,

Zu Rechtist gefragt worden, ob ein solches Anliegen nicht auch von den
einzelnen theologischen Disziplinen abgedeckt werden kann, ob es also

0 Moglichkeiten einer Theologie des Geistlichen Lebens, in: Trierer Theologische Zeitschrift
78 (1969) 49-59, vgl. bes. 50-52.

! Leben in Fiille. Zur Geschichte und Theologie christlicher Spiritualitit. Innsbruck-Wien
1983, 17f.

*2 Theologie und Spiritualitdr, in: Geist wird Leib (Seminar Spiritualitit 1). Einsiedeln 1979
(19-39) bes. 19-30.

3 Spiritualitit, in: Geist und Leben 31 (1958) 340-352, 341.

24 Uber den Versuch eines Aufrisses einer Dogmatik, in: Schriften zur Theologie, Bd. 1. Ein-
siedeln 1967 (9-47) 44f.

¥ Mdglichkeiten einer Theologie des Geistlichen Lebens, aa0Q. 55.

26 Nachkonziliare Dokumentation, Bd. 25, 377.



Geistliche Theologie 329

nicht doch geniigt, daB die Theologie ,,geistlich(er)“ wird. Theologie des
geistlichen Lebens konnte freilich auch in der Moraltheologie gelehrt
werden, Teilbereiche finden etwa im Gnadentraktat der Dogmatik ihren
Platz, die Exegese konnte iiber Nachfolge und Berufungsfindung oder
iiber die Geistesgaben reflektieren, selbst Fachbereiche wie Kirchenge-
schichte und Kirchenrecht hiitten Materie genug, um dem geistlichen Le-
ben heute Nahrung und Orientierung anzubieten.

Die Niitzlichkeit, ja die Notwendigkeit der Spezialisierung in einer ei-
genen Disziplin ergibt sich nicht aus system-theoretischen Uberlegungen,
sie wird plausibel aus der Frage nach dem Warum einer ,,Geistlichen
Theologie®.

Theologie des geistlichen Lebens — warum?

Wo immer man ,,Geistliche Theologie*” im Gesamt der Glaubenswissen-
schaft einzuordnen hat, wie immer man sie material und formal definiert
und abgrenzt — sie legitimiert sich als ein eigener Zweig der Theologie al-
lein schon dadurch, daB sie einen wesentlichen Bereich des Christseins,
das, was wir im engeren und weiteren Sinne ,,geistliches Leben* nennen,
einen Bereich, in dem so viele aktuelle Fragen unaufgearbeitet und unge-
niigend reflektiert sind, beherzt und gezielt aufzugreifen hat.

I. In den vergangenen Jahrzehnten ist viel Glaubensinformation ver-
mittelt worden. Dogmatik und Exegese — gleiches gilt fiir die {ibrigen
Lehr- und Forschungsdisziplinen der Theologie und der angrenzenden
Humanwissenschaften - sind auf der Hohe der Zeit und halten eine Fiille
von Gedankengut bereit, das in Seelsorge und Verkiindigung eingebracht
werden kann. Was den Christen aller (!) ,,Stdnde* aber weithin fehlt, ist
gediegene Anleitung und Begleitung in den existentiellen, ,,inneren* Fra-
gen ihres Lebens.

Wenn ich in Exerzitien und Besinnungsvortrigen orientiert am Erfah-
rungsschatz der geistlichen Tradition iiber inneres Beten spreche, iiber
die Verkniipfung von ,,Aktion“ und , Kontemplation“ im Alltag, iiber
Trockenheits- und Dunkelheitserfahrungen der Seele, tiber den Umgang
mit dem Zweifel oder iiber gemeinschaftliche und personliche ,,Gotteser-
fahrung®, dann hore ich immer wieder: ,,Warum hat mir/uns denn das
noch keiner gesagt?!* Und wenn ich mit Theologiestudenten, Priestern
oder Ordensieuten in den Texten und Lebenszeugnissen der Mystiker
z. B. einer positiven Sinngebung des ehelosen Lebens nachspiire, die iber
das verhdngnisvoll verzweckte ,,Verfiigbarkeits“-Motiv hinausgeht, fra-
gen viele: ,Warum haben wir das so noch nie gehdrt?!«



Reinhard Korner 330

Woran die Kirche heute allenthalben krankt, ist der Mangel an fundier-
ter Sachkenntnis in den Belangen des geistlichen Lebens, in dem Bereich,
den H. U. v. Balthasar den ,,Ernstfall“ des Glaubens nannte.

2. Viele Problemfelder heutiger Christen in Ordensstand, Klerus und
Gemeinde bediirfen nicht nur informativer Abklidrung, sie miissen auch
unter dem Formalaspekt des geistlichen Lebens angegangen werden, also
im Hinblick auf die Frage: Wie soll ich deuten, was in mir vorgeht? Und
wie verwirkliche ich von innen her, was Evangelium und Glaubenslehre
mir zu tun nahelegen oder auftragen? - Hochst aktuelle Themen wiiren:
Wie finde ich einen persénlichen, innerlichen Zugang zur konkreten Eu-
charistiefeier der Gemeinde? Wie finde ich (wieder) ein Verhiltnis zum
BulBlsakrament? Was ist ,,Beten“ in der beruflichen und familiiren All-
tagswirklichkeit? Wie gehe ich personlich, in meinem Gemiit, mit den
,»Krisen der Kirche* um? ... - Ein reicher Schatz an Erfahrungsreflexion
wire zu solchen Fragen bereits da?’, er miifite nur ,,gehoben* werden!

3. Aberglaube und unchristliche ,,Religiositat“? gedeihen nirgends so
gut wie unter dem Mantel der Frommigkeit — Augustinus, die ,,Nachfolge
Christi“, Johannes vom Kreuz, Franz von Sales und viele andere haben
schon in je ihrer Zeit engagiert darauf aufmerksam gemacht; gleiches gilt
- im Verhiltnis zum Néchsten und zur Schépfung — von den subtilen
Spielformen des religiésen und kirchlichen MachtmiBbrauchs. Vieles,
was sich heute ,,geistlich“ nennt, ist in Wirklichkeit krankmachende Ideo-
logie, die ihre Wurzeln in unerkannt daherschleichenden Dualismen und
Gnostizismen oder auch in unreflektierten Fehlhaltungen und Fixierun-
gen derer hat, die (geistliche!) Fithrungsdienste in der Kirche ausiiben.?
Von einer nicht wenig verbreiteten unchristlichen Leidens- und Kreuzes-
»Mystik“, gerade auch unter Klerikern und Religiosen, bis hin zu einem
magisch-naiven (Bitt-)Gebetsverstindnis, von der ,falschen Demut* bis

¥ Ich denke hier an die Werke der ,,geistlichen Klassiker”, aber auch an die umfangreiche
Gegenwartsliteratur zu Themen des inneren Lebens.

28 Der Begriff steht hier fiir Denk- und Verhaltensweisen in der Beziehung zu Gott, im
Blick auf welche D. Bonhoeffer ein ,,religionsloses Christentum* einforderte.

2% Hierzu lieBlen sich wertvolle Erkenntnisse z.B. in den Werken des hl. Johannes vom
Kreuz finden. Ein moderner Interpret des ,,Aufstiegs zum Berg Karmel“ und der ,,Dunk-
len Nacht* schreibt: , Johannes vom Kreuz stellt eine Diagnose der Krankheiten des Gei-
stes auf und entlarvt die verborgenen Wurzeln, welche die Saat des Evangeliums wie Un-
kraut ersticken konnen. Es sind tiefliegende Laster, die bei ,religidsen Personlichkeiten
mil groem Einfluf} im sozialen Bereich der Kirche und Schliisselfunktionen in ihrer Insti-
tution auf raffinierte Weise verborgen werden kénnen.“ - Das kénne auch ,,Geist und Stil
ganzer religiéser und apostolischer Bewegungen beeinflussen, so daf3 ihnen (rotz groBer
Ausbreitung und groBen Erfolges in der Aktion ein Handeln eigen ist, das von der Wurzel
her entstellt ist, da es nichl mehr um den Geist des Evangeliums geht, sondern um ,Macht
und Ehre* dieser Well.” (F. Urbina, Die dunkle Nacht — Weg in die Freiheir. Johannes vom
Kreuz und sein Denken. Salzburg 1986, 47f).



Geistliche Theologie 331

zu den unbiblischen Auffassungen und Praktiken etwa in der Gehor-
sams- und Armutsfrage reicht die Palette der ,kryptogamen Hiresien®
in der Praxis des geistlichen Lebens. Hier ist prophetisch-kritische Ana-
lyse und helfende, kirchebauende Wegweisung notig! Kriterien zur ,,Un-
terscheidung der Geister* und positive Lebenszeugnisse wiren auch dies-
beziiglich in reichem MaBe da: in den Schriften der Kirchenlehrer, in den
Viten der Heiligen und nicht zuletzt auch in Theologie und Humanwis-
senschaften der Gegenwart. Die ,,Geistliche Theologie“ hat hier ein um-
fangreiches, wichtiges Arbeitsfeld.

4. Nicht alle Bereiche des personlichen und gemeinschaftlichen Glau-
bensvollzugs sind in der ,,geistlichen Tradition® kritisch genug beleuchtet
worden, auch die GroBen der Spiritualitit waren und sind immer Kinder
ihrer Zeit ... Im Blick auf das , Hier und Heute® ist daher auch die Ver-
gangenheit — bei allem geschuldeten Respekt vor den Ordensgriindern
und charismatischen Gestalten geistlicher Richtungen und Schulen - kri-
tisch anzufragen. Das ist freilich eine Aufgabe, die jede theologische Dis-
ziplin fiir ihren Arbeitsbereich zu leisten hat. Doch da es dabei nicht nur
um eine akademische Liebhaberbeschiftigung geht, sondern eine ,,Ent-
sorgung der Altlasten*“3® im Blick auf die Kirche der Gegenwart ansteht,
kann man sich eine eigene, gezielt arbeitende Forschungs- und Lehrdiszi-
plin nur dringendst wiinschen.

5. Die Menschheit und mit ihr die Kirche ist in einer tiefgreifenden
,,Umbruchssituation®. Nicht alles, was in fritheren Zeiten im Bereich der
praktischen Frommigkeit ,,ging* und recht und billig war, 148t sich unbe-
sehen auf das Heute iibertragen. Will die Kirche ihrem Traditionsprinzip
treu bleiben, darf sie sich nicht nur der Fihrung des Heiligen Geistes
durch die Jahrhunderte erinnern, sie mul} sein Wirken und In-die-Wahr-
heit-Fiihren auch in den Wechselfillen der Gegenwart, in den ,,Zeichen
der Zeit* zu erspiiren und zu deuten suchen. Zu recht stellt man heute
fest’!, daB christliche Frommigkeit iiber Jahrhunderte hin sehr stark vom
Ordensleben, vom ,,Stand der Vollkommenheit* her ihre normative und
faktische Prigung erfuhr. Will sie nicht als ,esoterisch unter Esoteri-

30 H. Dickerhoff, Daf wir Zdrtlichkeit nicht gottlos nennen. Zur Versdhnung von Christen-
tum und Sexualitil. Wiirzburg 1989, 15: , Theologie als bewuBte Ver-Antwortung des
Glaubens ist verpflichtet, die ,Entsorgung‘ dieser Altlasten nicht nur der Psychotherapie
oder gar den selbsternannten ,Volksaufkldrern® in unserer Offentlichkeit zu iiberlassen,
sondern Schiden wiedergutzumachen, die im Namen der Kirche verursacht wurden, und
Wunden zu heilen, die im Namen Gottes geschlagen wurden.*

31 Vgl. C. Leonardi, Yon der ,monastischen* zur ,politischen” Heiligkeit, in: Concilium 15
(1979) 590-596; G. Gutiérrez, Aus der eigenen Quelle trinken. Spiritualitat der Befreiung,
Miinchen/Mainz 1986, 19-24; D. Seeber, Ungleichzeitigkeit, in: Herderkorrespondenz 43
(1989) 241-244.



Reinhard Korner 332

schem®3? erscheinen, muf3 sie sich den inzwischen stark aufgebrochenen
Fragen der ,Laienspiritualitit® und der ,,Weltfrommigkeit“ stellen.
Wenn Frau ,,Philothea“ - die ,,in der Welt“ lebende Suchende aus dem
Kreis um Franz von Sales und die von heute — mit der regelmiBigen Ver-
richtung des Morgen- und Abendgebetes nicht zurechtkommt, weil es in
ihrem Berufs- und Familienleben fiir diese RegelmiBigkeit nur schwer
Raum gibt, wenn ein Gemeindepfarrer Not hat, die als Gebetsliturgie der
Religiosen und der geistlichen Gemeinschaften konzipierten Brevierho-
ren sinnvoll und so, dal er dabei betet und nicht nur seine ,,Standes-
pflicht* erfiillt, im Seelsorgealltag seiner GroBstadtpfarrei unterzubrin-
gen, wenn ... — dann ist das doch zuallererst ein Zeichen dafiir, daB die
Betreffenden noch nicht zu einer ihnen eigenen und damit ,,echten From-
migkeit“3* gefunden haben - oder richtiger gesagt: noch nicht finden
konnten, weil ihnen Worte wie die des Bischofs von Genf noch nie oder
mit zu wenig Klarheit und ,,Vollmacht“ gesagt worden sind: ,,Es gibt
nicht nur eine beschauliche und eine klosterliche Frommigkeit. Es gibt so
viele Frommigkeiten, als es Berufe gibt. Sie bilden eine Einheit mit jedem
Berufe.*3* Geleitet durch die Aussagen des Zweiten Vatikanums iiber die
»allgemeine Berufung zur Heiligkeit in der Kirche*?s ergibt sich auch hier
ein reiches Arbeitsfeld fir die Theologie, das die gezielte Aufmerksam-
keit einer spezialisierten Fachrichtung, wie sie in einem gewissen Sinn die
Geistliche Theologie ist, mehr als legitimiert.

6. Wir leben in der Zeit der Begegnung mit den groBen Weltreligionen.
Das Miteinander zu suchen und andererseits sich des »spezifisch Christli-
chen® bewuBt zu bleiben oder zu werden, ist eine vordringliche Aufgabe.
Sie wird sich nicht zuletzt iiber den Bereich des ,,Geistlichen* vollziehen
miissen. Denn tiber die Unterschiede und das Trennende der Lehren hin-
weg wird man die Gemeinsamkeit in der Erfahrung und in der objektiven
Schoépfungswirklichkeit des Menschen suchen. Wenn wir nicht ausdriick-
lich und reflexiv unsere Erfahrungen einholen, und zwar die tiefsten, die
besten der Christenheit, dann werden wir nicht viel zu sagen haben. Die
Religionen fragen uns danach. Sie studieren nicht unsere Dogmatiken
und Morallehren, sondern die Schriften von Meister Eckhart, von Johan-
nes vom Kreuz, von Teilhard de Chardin und Thomas Merton ... DaB3 der
Dialog aufs Ganze gesehen bisher recht oberflichlich gefithrt worden ist,

32 D. Seeber, aaO. 244.

3 Philothea I, 1: ,Es gibt nur eine echte Frommigkeit; falsche und tdrichte hingegen gibt
es viele.”

3 Ebd. I, 3.

3 8. Lumen Gentium 39-42 (5. Kapitel).



Geistliche Theologie 333

liegt sicher auch am Fehlen einer ,,Geistlichen Theologie* des Christen-
tums.’® Und wenn andererseits viele wache Christen, Priester und Or-
densleute eingeschlossen, iiber Zen und Yoga ihre ,Mitte* suchen und
dabei die eigene geistliche Tradition kaum oder nur in ,frommer* Ver-
brimung kennen, wenn immer mehr Européer ,,Religion als Erfahrung*
in Praktiken und Lehren finden, die sich heute als ,,New Age* darstellen,
dann ist das Fehlen einer guten ,,Geistlichen Theologie* nicht unschuldig
daran.

Theologie des geistlichen Lebens — wie?

Mit dem Warum muB auch die Frage nach dem Wie gestellt werden: nach
der Methodik dieser Disziplin — aber auch nach der konkreten Ermogli-
chung einer solchen theologischen Arbeit an unseren Fakultiten.

J. Sudbrack hat von ,,drei Grundtypen*?” der ,,Geistlichen Theologie®
gesprochen, die einander so bedingen und ergéinzen, dall wir sie die Me-
thoden oder Arbeitswege dieser Wissenschaft nennen kénnen. Gemein-
sam ist ihnen, daB sie alles Reflektieren in den Dienst des geistlichen Le-
bens hier und heute stellen; der ,,Blick auf die Realitdt“ ist - so Sudbrack
— das ,,unaufgebbare Grundgesetz“ dieser Disziplin.’® — Ein erster Weg
»geht von der Offenbarungsurkunde aus und liest sie auf den modernen
Menschen hin“; der zweite Weg ,,hat den modernen Menschen als Aus-
gangspunkt, mit seinen Anliegen, mit seinen Potenzen und Gefahren, und
versucht sein fragendes Bemiithen weiterzufiihren bis zu der Antwort, die
Gott in Jesus Christus gegeben hat“; der dritte will beide Pole gelebten
Christentums — ,,Jesus Christus und den modernen Menschen, der ,ich
selbst bin“ — im Blick behalten und zeichnet an den groBen Gestalten der
Spiritualitit oder im ideengeschichtlichen Durchblick nach, wie sich ,,das
Zwischen“ dieser existentiellen Spannung von Gott her verwirklicht und
vom Menschen her mitvollzogen werden kann.’® In der Verbindung die-
ser drei Wege wird ,,der Raum und der suchende Blick freigegeben fiir die
Forderungen der Gegenwart, die sich nicht deduzieren, sondern nur er-
blicken und erarbeiten lassen4.

36 So auch J. Sudbrack, Kann man Spiritualitit lehren? Eine 1heologische Reflexion, in:
Geist und Leben 53 (1980) 446-447.

3 Moglichkeiten einer Theologie des Geistlichen Lebens, aaO. 57.

% Ebd. 59.

39 Ebd. 57f.

40 Ebd. 58.



Reinhard Korner 334

Unter mehr funktionalem Aspekt gliedert A. Rotzetter die »Theologie
der Spiritualitdt“#! in eine , Theologie des Subjekts*, die die psychologi-
schen und sozialen Gegebenheiten des Menschen in der Nachfolge Chri-
sti, aber auch das Gottes- und Christusbild der Offenbarung — also wie-
derum beide Pole christlicher Spiritualitit — reflektiert;*? in eine ,,Phidno-
menologie der christlichen Lebensweise®, die die geschichtlichen Doku-
mente studiert und vermittelt, in denen Christen ihre geistliche Erfahrung
deuten und bezeugen, ebenso die Regeln und Satzungen geistlicher Ge-
meinschaften, die iiberlieferten Gebetspraktiken und Meditationsweisen,
die Kontemplations- und Wegtheorien;* und schlieBlich in eine ,,Didak-
tik der Spiritualitat”, der es um die zentrale praxisbezogene Frage geht,
wie geistliches Leben eingeiibt und wie dazu hingefiihrt werden kann.**
Auch nach Rotzetter muB sich ,,Geistliche Theologie* dabei von vornher-
ein ,,in einem aktuellen Bezugsrahmen bewegen* 45

Eine Theologie des geistlichen Lebens in Deutschland wird also die
spezifische, vielschichtige Alltagswirklichkeit unserer Mitmenschen zum
Ausgangs- und zum Zielpunkt ihrer Arbeit machen miissen. Wir miissen
»aus der eigenen Quelle trinken* (Bernhard von Clairvaux). ,,Geistliche
Theologie* muB3 bodenstandig und situationsbezogen sein, will sie frucht-
bar werden. Dabei wird sie auf pastorale Analysen und philosophisch-
weltanschauliche Reflexionen zuriickgreifen kénnen, wird aber den bis-
her noch weithin vernachlassigten ,,Innenbereich“ des personalen Glau-
bensvollzugs zu einem Schwerpunkt ihrer Arbeit machen miissen.

Viele Antworten und Wegweisungen aus dem geistlichen Erfahrungs-
schatz der Kirche werden freilich fiir uns genauso giiltig sein wie etwa fiir
die Christen in Lateinamerika, vieles ebenso aktuell wie in der »3pani-
schen Mystik* (Ignatius von Loyola, Teresa von Avila, Johannes vom
Kreuz u.a.) oder in der ,,Franzgsischen Schule* (Kardinal Bérulle, Franz
von Sales, Louis Lallemant, Madame Guyon u.a.). Und doch wird uns
die Aufgabe der Ubersetzung in unsere eigene Situation hinein bleiben!
Wir werden mit den Mitteln theologischer und humanwissenschaftlicher
Reflexion dem Anliegen dienen miissen, das einer unserer Bischéfe in ei-

4 Fiir ,,Geistliche Theologie* werden in der einschlédgigen Literatur neben »Theologie der
Spiritualitd(* auch die Begriffe ,, Theologie des geistlichen Lebens“ und ,,Spirituelle Theo-
logie* gebraucht; vgl. dazu und zur Untergliederung der ,,Geistlichen Theologie* in ihre
Teilbereiche: R. Kérner, Mystik — Quell der Vernunft. Die ratio auf dem Weg der Vereini-
gung mit Gott bei Johannes vom Kreuz (Erfurter Theologische Schriften 60). Leipzig 1990,
10f.

42 Theologie und Spiritualitdr, aaQ. 30.

43 Ebd. 31-36.

4 Ebd. 36-39.

4 Ebd. 33.



Geistliche Theologie 335

nem Wort an die Gemeinden so formuliert: ,,Zugegeben: Morgengebet
und Fastenpraxis, Beichte und MeB3besuch bleiben fiir den katholischen
Christen in allen Jahrhunderten in gleicher Weise wichtig. Aber es gibt
mit Recht heutzutage neue Akzente und Méglichkeiten fiir die Gestalt
und Ausprigung einer privaten und gemeinschaftlichen Frommigkeit,
iiber die wir uns austauschen sollten. Ist die Gestalt unseres Glaubens
von nostalgischen Erinnerungen an frithere Ausdrucksformen des religio-
sen Lebens geprigt — oder entwickeln wir Phantasie und Kraft, auch neue
Lebens-, Wohn- und Arbeitsverhiltnisse vom Glauben her zu durchdrin-
gen 7446

Gewil3, unser Problem ist zuniichst einmal, daB derzeit noch zu wenige
zur Verfiigung stehen, die mit ausreichender fachlicher Kompetenz eine
Theologie des geistlichen Lebens lehren und auf unsere spezifische Situa-
tion hin reflektieren und vermitteln kénnten. Doch liegt nicht vielleicht in
diesem Mangel unsere Chance? Wir haben zwar kaum ,,Experten*, wohl
aber Kleriker und Laien aus dem Welt- und aus dem Ordensstand, die mit
Teilbereichen der geistlichen Tradition gut und sehr gut vertraut sind
oder von ihrer theologischen und humanwissenschaftlichen Qualifika-
tion her zu Einzelfragen des geistlichen Lebens Wesentliches zu sagen
hitten. Y. Congar hat erst jiingst von einer ,,Demokratisierung der Ta-
lente“ in der Theologie gesprochen.*’” Ob wir nicht in der Zusammenar-
beit einzelner ,, Talente“ unseren Weg finden konnten? K. Rahner pro-
phezeite einmal: ,,Ich vermute ..., dal in der Spiritualitdt der Zukunft als
solcher das Element einer briiderlich-spirituellen Gemeinschaft, einer ge-
meinsam gelebten Spiritualitét eine groBBere Rolle spielen kann und lang-
sam, aber mutig zu gewinnen und zu entwickeln sei“*® — warum nicht
auch in der wissenschaftlichen Reflexion dariiber? Bereits da und dort
praktizierte Ansdtze dazu lassen doch hoffen!

46 Bischof Dr. Joachim Wanke (Erfurt), Gott im Alltag finden. Ein ,,Tonbandbrief*, ver6f-
fentlicht im St. Hedwigsblatt Nr. 17/1989 und im TAG DES HERRN Nr. 17 u. 18/1989.

47 Im Vorwort zu: Th. Franke/M. Knapp/J. Schmid (Hg.), Creatio ex amore. Beitrige zu
einer Theologie der Liebe (Festschrift fiir A. Ganoczy zum 60. Geburtstag). Wiirzburg
1988, 10.

48 Elemente der Spiritualitit in der Kirche der Zukunft, in: Schriften zur Theologie, Bd. X1V.
Ziirich-Einsiedeln-Ko6in 1980 (368-381) 379.





