
325 

Geistliche Theologie 
Reinhard Körner, Birkenwerder/Berlin 

Wiederholt ist seit einiger Zeit unter Studenten und Lehrenden der Theo- 
logischen Fakultäten und der kirchlichen Ausbildungsstätten Deutsch- 
lands der Mangel an Lehrstühlen für •Geistliche Theologie" ins Ge- 
spräch gekommen. Dem korrespondiert ein - trotz und wohl auch gerade 
wegen der gegenwärtigen nationalen und globalen gesellschaftlichen und 
kirchlichen Ereignisse zunehmendes - Interesse an Fragen des geistli- 
chen Lebens bei nicht wenigen im Lande. Es scheint mir daher an der 
Zeit, daß wir uns verstärkt darüber Klarheit verschaffen, was •Geistliche 
Theologie" eigentlich ist, mehr aber noch, warum wir - dies sei hier schon 
vorweg genommen - in Zukunft nicht auf sie verzichten können und wie 
sich ihre theologisch-wissenschaftliche Reflexion zu gestalten hätte. 

Die •Geistliche Theologie" und die geistliche(re) Theologie 

Aller Theologie, will sie christlich sein, muß eine spirituelle, geistliche Di- 
mension eignen. Darauf haben die Theologen selbst, von den Vätern bis 
zu den Befreiungstheologen, immer wieder einander aufmerksam ge- 
macht. Bereits der so einflußreich gewordene Areopagit (um 500) beginnt 
seine Reflexionen mit dem Hinweis, es sei •vor jeder Sache, und beson- 
ders vor der Theologie nötig, mit dem Gebet zu beginnen"1, denn: Die 
•unwandelbaren Mysterien der Theologie ... werden nur dem Dunkel des 
geheimnisvoll-mystischen Schweigens offenbar"2. •Ich will nicht verste- 
hen, um zu glauben, sondern ich glaube, um zu verstehen. Denn ich bin 
sicher, wenn ich nicht glaube, verstände ich auch nicht", bekennt Anselm 
von Canterbury (1033/34-1109)3, mit •glauben" mehr meinend als bloße 
Zustimmung. Und G. Gutierrez (geb. 1928), der renomierte Vertreter der 
lateinamerikanischen Befreiungstheologie, schreibt: •Die Stärke und die 
Ausstrahlung einer Theologie bestehen in der geistig-geistlichen Erfah- 
rung, von der her sie motiviert wird. Diese ist jedoch vor allem eine tief- 
greifende Begegnung mit dem Herrn und mit dem, was er von uns will"; 
aufs neue möchte Gutierrez •hervorheben, daß jede echte Theologie in 

Über die Göttlichen Namen, III/l. 
Die Mystische Theologie, Prol. 
Proslogion, Kap. 1. 



Reinhard Körner 326 

Kontemplation und Praxis wurzelt", will sie mehr sein als - wenn auch 
noch so fachmännischer - Umgang mit theologischen Gedanken und 
Konzepten anderer.4 •Unsere Methodologie ist, um die Wahrheit zu sa- 
gen, unsere Spiritualität"5, sagt er seinen zeitgenössischen Kollegen und 
betont: •Alles Spekulieren, das einem nicht dabei hilft, nach dem Geist 
zu leben, ist keine christliche Theologie."6 - Das heute nicht selten zu ver- 
nehmende Klagen, die Theologie müsse wieder •geistlicher" werden, war 
wohl ebenfalls allen Jahrhunderten vertraut. Man denke nur an die ersten 
Kapitel der •Nachfolge Christi"; mit einem deutlichen Seitenhieb auf 
•alle Lehrer"7 heißt es da vorwurfsvoll: •Oh, wenn sie sich so viel Mühe 
geben würden, hier Laster auszurotten, dort Tugenden zu pflanzen, wie 
sie sich mühen, immer wieder neue Fragen aufzuwerfen: ich glaube, es 
würde nicht so viel Ärgernis im Volke, nicht so viel Zuchtlosigkeit in den 
Klöstern geben ..."8 

Es mag sein, daß auch wir eine •geistliche(re)" Theologie nötig haben 
und uns mehr um die Überwindung jener alteingefahrenen Diastase von 
Spiritualität und Wissenschaft bemühen müssen, die sich nach H. U. v. 
Balthasar wie eine •Bruchlinie"9 durch die Geschichte zieht und vor al- 
lem im 14. Jahrhundert - es ist die Zeit der Gründung der Universitäten - 
ein •unversöhnliches Gegenüber von (scholastischer) Theologie und Spi- 
ritualität entstehen läßt"10. Doch die •Geistliche Theologie", um die es 
hier gehen soll, stellt uns vor andere, damit zwar verbundene, aber auch 
davon differenziert zu betrachtende Fragen. 

•Geistliche Theologie" - man sollte sie fortan durch Großschreibung 
von dem Thema •geistliche(re) Theologie" unterscheiden - ist eine eigene 
Wissenschaft im Fächerkanon der theologischen Disziplinen. Der Sache 
nach natürlich von den urchristlichen Autoren an praktiziert, taucht sie 
im akademischen Lehrbetrieb erst im 20. Jahrhundert auf: 

1919 wird an der Päpstlichen Universität Gregoriana ein Lehrstuhl für 
•mystisch-aszetische Theologie" errichtet.11 Nachdem in der Folge bereits 
die päpstliche Studienkongregation in einem Schreiben an den italieni- 
schen und deutschen Episkopat die Bedeutung dieser Disziplin für die 

4 Aus der eigenen Quelle trinken. Spiritualität der Befreiung, München-Mainz 1986, 45 f. 
5 Ebd. 150. 
6 Ebd. 46. 
7 Kap. 3,2. 
8 Kap. 3,5. 
9 Herrlichkeit. Eine Theologische Ästhetik, Bd. U/1, Einsiedeln 1969, 13. 
10 Einfaltungen. Auf Wegen christlicher Einigung, Leipzig 1980, 23. 
"Vgl. die diesen Beginn lobenden Worte Benedikts XV., in: Acta Apostolica Sedis 12 
(1920) 29-31. 



Geistliche Theologie 327 

Priesterausbildung ausdrücklich hervorgehoben hatte12, sah Pius XI. in 
der Apostolischen Konstitution •Deus scientiarum Dominus" vom 
24. 5. 1931 für die theologische Studienordnung die •Ascetica" als •disci- 
plina auxiliaris"13 und die •Theologia mystica" als •disciplina specialis"14 

vor. Das am 28. 10. 1965 verabschiedete Priesterausbildungsdekret des 
Zweiten Vatikanums führt zwar eine •Theologia spiritualis" nicht eigens 
an, betont aber die spirituelle Dimension der gesamten Ausbildung, vor al- 
lem des Theologiestudiums.15 Im offiziellen Kommentar zu den drei Jahre 
später von der Kongregation für das Katholische Bildungswesen erlasse- 
nen •Normen zur Revision der Apostolischen Konstitution Deus scientia- 
rum Dominus" wird die •theologia spiritualis" als eigene Disziplin neben 
den anderen Fächern der Theologie aufgeführt und in ihrer Aufgabe be- 
schrieben (s.u.).16 Die •Ratio fundamentalis" zum Priesterausbildungsde- 
kret, die Paul VI. am 6. 1. 1970 approbiert, sieht die •Theologia Spiritua- 
lis" schließlich als eine Disziplin, in der sich die •doctrina moralis" vollen- 
det (•completur").17 - K. Rahner schrieb 1938, auf die Apostolische Kon- 
stitution Pius XI. bezugnehmend: •Im Studiengang der heutigen katholi- 
schen Theologie bilden seit der letzten päpstlichen Studienreform die As- 
zese und die Mystik ein eigenes Lehrfach. In der Absicht der Kirche soll 
die geistliche Lehre nicht bloß Sache der praktischen Erfahrung und des 
begeisterten Herzens, sondern auch durchdrungen sein von jener kriti- 
schen Reflexion, die wir Wissenschaft nennen."18 Einige Monate zuvor 
hatte er sich - wie in den dreißiger Jahren viele - darangemacht, selbst ei- 
nen ersten, diesem Anliegen entsprechenden Beitrag (nach der Vorlage des 
Franzosen M. Viller) zu liefern: eine theologiegeschichtliche Zusammen- 
schau der Aszese und Mystik in der Väterzeit.19 

Die Frage, was •Theologia spiritualis" denn sei, welchen Platz sie im 
Gesamt der Theologie einnehme und worin sie ihr spezifisches, gegen- 
über den anderen Disziplinen abgrenzbares Arbeitsfeld habe, wurde - 
vor allem im deutschen Sprachraum - noch lange diskutiert. J. Sudbrack 
hat bereits in einer Veröffentlichung von 1969 einen Überblick über die 

12 Vgl. Enchiridion Clericorum. Dokumenta Ecclesiae sacrorum alumnis instituendis, Rom 
1938, n. 1110 u. n. 1135. 
13 Nachkonziliare Dokumentation, Bd. 25: Priesterausbildung und Theologiestudium, 484. 
14 Ebd. 515. 
15 Vgl. Optatam totius, n. 4; 8; 16. 
16 Vgl. Nachkonziliare Dokumentation, Bd. 25, 377. 
17 Vgl. ebd. 224f. 
18 M. Viller/K. Rahner, Aszese und Mystik in der Väterzeit. Ein Abriß der frühchristlichen 
Spiritualität, unveränderte Neuausgabe mit einem Vorwort v. K. H. Neufeld. Freiburg-Ba- 
sel-Wien 1989, 17. 
19 s. Anm. 18. 



Reinhard Körner 328 

wichtigsten dazu vorgetragenen Theorien gegeben20, in jüngeren Arbeiten 
finden sich kurz gefaßte, aber hinreichend informative Darstellungen 
auch bei J. Weismayer21 und A. Rotzetter22. - Ob man die •Theologia spi- 
ritualis" nun als •subjektive Seite der Dogmatik" (H. U. v. Balthasar23) 
betrachtet oder ihr einen Platz in der •Theologischen Anthropologie des 
Erlösten" (K. Rahner24) zuweist, ob man sie - wie es die o.g. •Ratio fun- 
damental" nahelegt - als Ergänzung und Aufgipfelung der Moraltheo- 
logie versteht oder ihr Verhältnis zu den anderen Disziplinen mit •Quer- 
schnittswissenschaft" (J. Sudbrack25) umschreibt - in einem sind sich die 
Autoren doch allesamt einig: Sie ist Erfahrungswissenschaft und hat das 
•geistliche Leben" des Christen zu ihrem Gegenstand. 

Weniger definierend, mehr beschreibend läßt sich sagen: »Geistliche 
Theologie" reflektiert über die evangelium-gemäße Orthopraxie des 
Glaubens; nicht Glaubensinhalte •geistlich ansprechend" darzustellen, 
sondern den Glaubensvollzug (fides qua creditur) zum Thema zu ma- 
chen, ist ihre Absicht. Dabei richtet sich ihr Interesse vor allem auf die 
•Innenseite" des Glaubenslebens, sie reflektiert, wie sich Gottes heilsge- 
schichtliche Zuwendung im Menschen auswirkt und was in ihm vorgeht, 
wenn er Gott antwortet; sie fragt, ob und wie Glaube im •Hier und 
Heute" existentiell wird, d.h. die persönliche und gemeinschaftliche Exi- 
stenz betrifft. Sie hat die Aufgabe, die psychologische und soziale Wirk- 
lichkeit des Christen der Gegenwart auf das Wirken des Geistes Gottes 
hin zu befragen und durchsichtig zu machen und ihm von der Heiligen 
Schrift, der Glaubenstradition der Kirche und dem geistlichen Erfah- 
rungsschatz der Geschichte her Orientierung zu vermitteln. •Theologie 
der Spiritualität" soll - so formuliert der o. g. römische Kommentar - •er- 
klären ..., wie die Heilsgeschichte im aszetisch-mystischen Leben der 
Gläubigen, die nach christlicher Vollkommenheit streben, wirksam und 
offenbar wird"26. 

Zu Recht ist gefragt worden, ob ein solches Anliegen nicht auch von den 
einzelnen theologischen Disziplinen abgedeckt werden kann, ob es also 

20 Möglichkeiten einer Theologie des Geistlichen Lebens, in: Trierer Tfieologische Zeitschrift 
78 (1969) 49-59, vgl. bes. 50-52. 
21 Leben in Fülle. Zur Geschichte und Theologie christlicher Spiritualität. Innsbruck-Wien 
1983, 17f. 
22 Theologie und Spiritualität, in: Geist wird Leib (Seminar Spiritualität 1). Einsiedeln 1979 
(19-39) bes. 19-30. 
23 Spiritualität, in: Geist und Leben 31 (1958) 340-352, 341. 
24 Über den Versuch eines Aufrisses einer Dogmatik, in: Schriften zur Theologie Bd  1   Ein- 
siedeln 1967 (9-47) 44 f. 
25 Möglichkeiten einer Theologie des Geistlichen Lebens, aaO. 55. 
26 Nachkonziliare Dokumentation, Bd. 25, 377. 



Geistliche Theologie 329 

nicht doch genügt, daß die Theologie •geistlich(er)" wird. Theologie des 
geistlichen Lebens könnte freilich auch in der Moraltheologie gelehrt 
werden, Teilbereiche fänden etwa im Gnadentraktat der Dogmatik ihren 
Platz, die Exegese könnte über Nachfolge und Berufungsfindung oder 
über die Geistesgaben reflektieren, selbst Fachbereiche wie Kirchenge- 
schichte und Kirchenrecht hätten Materie genug, um dem geistlichen Le- 
ben heute Nahrung und Orientierung anzubieten. 

Die Nützlichkeit, ja die Notwendigkeit der Spezialisierung in einer ei- 
genen Disziplin ergibt sich nicht aus system-theoretischen Überlegungen, 
sie wird plausibel aus der Frage nach dem Warum einer •Geistlichen 
Theologie". 

Theologie des geistlichen Lebens - warum? 

Wo immer man •Geistliche Theologie" im Gesamt der Glaubenswissen- 
schaft einzuordnen hat, wie immer man sie material und formal definiert 
und abgrenzt - sie legitimiert sich als ein eigener Zweig der Theologie al- 
lein schon dadurch, daß sie einen wesentlichen Bereich des Christseins, 
das, was wir im engeren und weiteren Sinne •geistliches Leben" nennen, 
einen Bereich, in dem so viele aktuelle Fragen unaufgearbeitet und unge- 
nügend reflektiert sind, beherzt und gezielt aufzugreifen hat. 

1. In den vergangenen Jahrzehnten ist viel Glaubensinformation ver- 
mittelt worden. Dogmatik und Exegese - gleiches gilt für die übrigen 
Lehr- und Forschungsdisziplinen der Theologie und der angrenzenden 
Humanwissenschaften - sind auf der Höhe der Zeit und halten eine Fülle 
von Gedankengut bereit, das in Seelsorge und Verkündigung eingebracht 
werden kann. Was den Christen aller (!) •Stände" aber weithin fehlt, ist 
gediegene Anleitung und Begleitung in den existentiellen, •inneren" Fra- 
gen ihres Lebens. 

Wenn ich in Exerzitien und Besinnungsvorträgen orientiert am Erfah- 
rungsschatz der geistlichen Tradition über inneres Beten spreche, über 
die Verknüpfung von •Aktion" und •Kontemplation" im Alltag, über 
Trockenheits- und Dunkelheitserfahrungen der Seele, über den Umgang 
mit dem Zweifel oder über gemeinschaftliche und persönliche •Gotteser- 
fahrung", dann höre ich immer wieder: •Warum hat mir/uns denn das 
noch keiner gesagt?!" Und wenn ich mit Theologiestudenten, Priestern 
oder Ordensleuten in den Texten und Lebenszeugnissen der Mystiker 
z. B. einer positiven Sinngebung des ehelosen Lebens nachspüre, die über 
das verhängnisvoll verzweckte •Verfügbarkeits"-Motiv hinausgeht, fra- 
gen viele: •Warum haben wir das so noch nie gehört?!« 



Reinhard Körner 330 

Woran die Kirche heute allenthalben krankt, ist der Mangel an fundier- 
ter Sachkenntnis in den Belangen des geistlichen Lebens, in dem Bereich, 
den H. U. v. Balthasar den •Ernstfall" des Glaubens nannte. 

2. Viele Problemfelder heutiger Christen in Ordensstand, Klerus und 
Gemeinde bedürfen nicht nur informativer Abklärung, sie müssen auch 
unter dem Formalaspekt des geistlichen Lebens angegangen werden, also 
im Hinblick auf die Frage: Wie soll ich deuten, was in mir vorgeht? Und 
wie verwirkliche ich von innen her, was Evangelium und Glaubenslehre 
mir zu tun nahelegen oder auftragen? - Höchst aktuelle Themen wären: 
Wie finde ich einen persönlichen, innerlichen Zugang zur konkreten Eu- 
charistiefeier der Gemeinde? Wie finde ich (wieder) ein Verhältnis zum 
Bußsakrament? Was ist •Beten" in der beruflichen und familiären All- 
tagswirklichkeit? Wie gehe ich persönlich, in meinem Gemüt, mit den 
•Krisen der Kirche" um? ... - Ein reicher Schatz an Erfahrungsreflexion 
wäre zu solchen Fragen bereits da27, er müßte nur •gehoben" werden! 

3. Aberglaube und unchristliche •Religiosität"28 gedeihen nirgends so 
gut wie unter dem Mantel der Frömmigkeit - Augustinus, die •Nachfolge 
Christi", Johannes vom Kreuz, Franz von Sales und viele andere haben 
schon in je ihrer Zeit engagiert darauf aufmerksam gemacht; gleiches gilt 
- im Verhältnis zum Nächsten und zur Schöpfung - von den subtilen 
Spielformen des religiösen und kirchlichen Machtmißbrauchs. Vieles, 
was sich heute •geistlich" nennt, ist in Wirklichkeit krankmachende Ideo- 
logie, die ihre Wurzeln in unerkannt daherschleichenden Dualismen und 
Gnostizismen oder auch in unreflektierten Fehlhaltungen und Fixierun- 
gen derer hat, die (geistliche!) Führungsdienste in der Kirche ausüben.29 

Von einer nicht wenig verbreiteten unchristlichen Leidens- und Kreuzes- 
•Mystik", gerade auch unter Klerikern und Religiösen, bis hin zu einem 
magisch-naiven (Bitt-)Gebetsverständnis, von der •falschen Demut" bis 

27 Ich denke hier an die Werke der •geistlichen Klassiker", aber auch an die umfangreiche 
Gegenwartsliteratur zu Themen des inneren Lebens. 
28 Der Begriff steht hier für Denk- und Verhaltensweisen in der Beziehung zu Gott, im 
Blick auf welche D. Bonhoeffer ein •religionsloses Christentum" einforderte. 
29 Hierzu ließen sich wertvolle Erkenntnisse z. B. in den Werken des hl. Johannes vom 
Kreuz finden. Ein moderner Interpret des •Aufstiegs zum Berg Karmel" und der •Dunk- 
len Nacht" schreibt: •Johannes vom Kreuz stellt eine Diagnose der Krankheiten des Gei- 
stes auf und entlarvt die verborgenen Wurzeln, welche die Saat des Evangeliums wie Un- 
kraut ersticken können. Es sind tiefliegende Laster, die bei ,religiösen Persönlichkeiten' 
mit großem Einfluß im sozialen Bereich der Kirche und Schlüsselfunktionen in ihrer Insti- 
tution auf raffinierte Weise verborgen werden können." - Das könne auch •Geist und Stil 
ganzer religiöser und apostolischer Bewegungen beeinflussen, so daß ihnen trotz großer 
Ausbreitung und großen Erfolges in der Aktion ein Handeln eigen ist, das von der Wurzel 
her entstellt ist, da es nicht mehr um den Geist des Evangeliums geht, sondern um ,Macht 
und Ehre' dieser Welt." (F. Urbina, Die dunkle Nacht - Weg in die Freiheit. Johannes vom 
Kreuz und sein Denken. Salzburg 1986, 47 f)- 



Geistliche Theologie 331 

zu den unbiblischen Auffassungen und Praktiken etwa in der Gehor- 
sams- und Armutsfrage reicht die Palette der •kryptogamen Häresien" 
in der Praxis des geistlichen Lebens. Hier ist prophetisch-kritische Ana- 
lyse und helfende, kirchebauende Wegweisung nötig! Kriterien zur •Un- 
terscheidung der Geister" und positive Lebenszeugnisse wären auch dies- 
bezüglich in reichem Maße da: in den Schriften der Kirchenlehrer, in den 
Viten der Heiligen und nicht zuletzt auch in Theologie und Humanwis- 
senschaften der Gegenwart. Die •Geistliche Theologie" hat hier ein um- 
fangreiches, wichtiges Arbeitsfeld. 

4. Nicht alle Bereiche des persönlichen und gemeinschaftlichen Glau- 
bensvollzugs sind in der •geistlichen Tradition" kritisch genug beleuchtet 
worden, auch die Großen der Spiritualität waren und sind immer Kinder 
ihrer Zeit... Im Blick auf das •Hier und Heute" ist daher auch die Ver- 
gangenheit - bei allem geschuldeten Respekt vor den Ordensgründern 
und charismatischen Gestalten geistlicher Richtungen und Schulen - kri- 
tisch anzufragen. Das ist freilich eine Aufgabe, die jede theologische Dis- 
ziplin für ihren Arbeitsbereich zu leisten hat. Doch da es dabei nicht nur 
um eine akademische Liebhaberbeschäftigung geht, sondern eine •Ent- 
sorgung der Altlasten"30 im Blick auf die Kirche der Gegenwart ansteht, 
kann man sich eine eigene, gezielt arbeitende Forschungs- und Lehrdiszi- 
plin nur dringendst wünschen. 

5. Die Menschheit und mit ihr die Kirche ist in einer tiefgreifenden 
•Umbruchssituation". Nicht alles, was in früheren Zeiten im Bereich der 
praktischen Frömmigkeit •ging" und recht und billig war, läßt sich unbe- 
sehen auf das Heute übertragen. Will die Kirche ihrem Traditionsprinzip 
treu bleiben, darf sie sich nicht nur der Führung des Heiligen Geistes 
durch die Jahrhunderte erinnern, sie muß sein Wirken und In-die-Wahr- 
heit-Führen auch in den Wechselfällen der Gegenwart, in den •Zeichen 
der Zeit" zu erspüren und zu deuten suchen. Zu recht stellt man heute 
fest31, daß christliche Frömmigkeit über Jahrhunderte hin sehr stark vom 
Ordensleben, vom •Stand der Vollkommenheit" her ihre normative und 
faktische Prägung erfuhr. Will sie nicht als •esoterisch unter Esoteri- 

50 H. Dickerhoff, Daß wir Zärtlichkeit nicht gottlos nennen. Zur Versöhnung von Christen- 
tum und Sexualität. Würzburg 1989, 15: •Theologie als bewußte Ver-Antwortung des 
Glaubens ist verpflichtet, die .Entsorgung' dieser Altlasten nicht nur der Psychotherapie 
oder gar den selbsternannten .Volksaufklärern' in unserer Öffentlichkeit zu überlassen, 
sondern Schäden wiedergutzumachen, die im Namen der Kirche verursacht wurden, und 
Wunden zu heilen, die im Namen Gottes geschlagen wurden." 
31 Vgl. C. Leonardi, Von der •monastischen" zur •politischen" Heiligkeit, in: Concilium 15 
(1979) 590-596; G. Gutierrez, Aus der eigenen Quelle trinken. Spiritualität der Befreiung, 
München/Mainz 1986, 19-24; D. Seeber, Ungleichzeitigkeit. in: Herderkorrespondenz 43 
(1989) 241-244. 



Reinhard Körner 332 

schem"32 erscheinen, muß sie sich den inzwischen stark aufgebrochenen 
Fragen der •Laienspiritualität" und der •Weltfrömmigkeit" stellen. 
Wenn Frau •Philothea" - die •in der Welt" lebende Suchende aus dem 
Kreis um Franz von Sales und die von heute - mit der regelmäßigen Ver- 
richtung des Morgen- und Abendgebetes nicht zurechtkommt, weil es in 
ihrem Berufs- und Familienleben für diese Regelmäßigkeit nur schwer 
Raum gibt, wenn ein Gemeindepfarrer Not hat, die als Gebetsliturgie der 
Religiösen und der geistlichen Gemeinschaften konzipierten Brevierho- 
ren sinnvoll und so, daß er dabei betet und nicht nur seine •Standes- 
pflicht" erfüllt, im Seelsorgealltag seiner Großstadtpfarrei unterzubrin- 
gen, wenn ... - dann ist das doch zuallererst ein Zeichen dafür, daß die 
Betreffenden noch nicht zu einer ihnen eigenen und damit •echten Fröm- 
migkeit"33 gefunden haben - oder richtiger gesagt: noch nicht finden 
konnten, weil ihnen Worte wie die des Bischofs von Genf noch nie oder 
mit zu wenig Klarheit und •Vollmacht" gesagt worden sind: •Es gibt 
nicht nur eine beschauliche und eine klösterliche Frömmigkeit. Es gibt so 
viele Frömmigkeiten, als es Berufe gibt. Sie bilden eine Einheit mit jedem 
Berufe."34 Geleitet durch die Aussagen des Zweiten Vatikanums über die 
•allgemeine Berufung zur Heiligkeit in der Kirche"35 ergibt sich auch hier 
ein reiches Arbeitsfeld für die Theologie, das die gezielte Aufmerksam- 
keit einer spezialisierten Fachrichtung, wie sie in einem gewissen Sinn die 
Geistliche Theologie ist, mehr als legitimiert. 

6. Wir leben in der Zeit der Begegnung mit den großen Weltreligionen. 
Das Miteinander zu suchen und andererseits sich des •spezifisch Christli- 
chen" bewußt zu bleiben oder zu werden, ist eine vordringliche Aufgabe. 
Sie wird sich nicht zuletzt über den Bereich des •Geistlichen" vollziehen 
müssen. Denn über die Unterschiede und das Trennende der Lehren hin- 
weg wird man die Gemeinsamkeit in der Erfahrung und in der objektiven 
Schöpfungswirklichkeit des Menschen suchen. Wenn wir nicht ausdrück- 
lich und reflexiv unsere Erfahrungen einholen, und zwar die tiefsten, die 
besten der Christenheit, dann werden wir nicht viel zu sagen haben. Die 
Religionen fragen uns danach. Sie studieren nicht unsere Dogmatiken 
und Morallehren, sondern die Schriften von Meister Eckhart, von Johan- 
nes vom Kreuz, von Teilhard de Chardin und Thomas Merton ... Daß der 
Dialog aufs Ganze gesehen bisher recht oberflächlich geführt worden ist, 

32 D. Seeber, aaO. 244. 
33 Philothea I, 1: •Es gibt nur eine echte Frömmigkeit; falsche und törichte hingegen gibt 
es viele." 
34 Ebd. I, 3. 
35 S. Lumen Gentium 39-42 (5. Kapitel). 



Geistliche Theologie 333 

liegt sicher auch am Fehlen einer •Geistlichen Theologie" des Christen- 
tums.36 Und wenn andererseits viele wache Christen, Priester und Or- 
densleute eingeschlossen, über Zen und Yoga ihre •Mitte" suchen und 
dabei die eigene geistliche Tradition kaum oder nur in •frommer" Ver- 
brämung kennen, wenn immer mehr Europäer •Religion als Erfahrung" 
in Praktiken und Lehren finden, die sich heute als •New Age" darstellen, 
dann ist das Fehlen einer guten •Geistlichen Theologie" nicht unschuldig 
daran. 

Theologie des geistlichen Lebens - wie? 

Mit dem Warum muß auch die Frage nach dem Wie gestellt werden: nach 
der Methodik dieser Disziplin - aber auch nach der konkreten Ermögli- 
chung einer solchen theologischen Arbeit an unseren Fakultäten. 

J. Sudbrack hat von •drei Grundtypen"37 der •Geistlichen Theologie" 
gesprochen, die einander so bedingen und ergänzen, daß wir sie die Me- 
thoden oder Arbeitswege dieser Wissenschaft nennen können. Gemein- 
sam ist ihnen, daß sie alles Reflektieren in den Dienst des geistlichen Le- 
bens hier und heute stellen; der •Blick auf die Realität" ist - so Sudbrack 
- das •unaufgebbare Grundgesetz" dieser Disziplin.38 - Ein erster Weg 
•geht von der Offenbarungsurkunde aus und liest sie auf den modernen 
Menschen hin"; der zweite Weg •hat den modernen Menschen als Aus- 
gangspunkt, mit seinen Anliegen, mit seinen Potenzen und Gefahren, und 
versucht sein fragendes Bemühen weiterzuführen bis zu der Antwort, die 
Gott in Jesus Christus gegeben hat"; der dritte will beide Pole gelebten 
Christentums •Jesus Christus und den modernen Menschen, der ,ich' 
selbst bin" - im Blick behalten und zeichnet an den großen Gestalten der 
Spiritualität oder im ideengeschichtlichen Durchblick nach, wie sich •das 
Zwischen" dieser existentiellen Spannung von Gott her verwirklicht und 
vom Menschen her mitvollzogen werden kann.39 In der Verbindung die- 
ser drei Wege wird •der Raum und der suchende Blick freigegeben für die 
Forderungen der Gegenwart, die sich nicht deduzieren, sondern nur er- 
blicken und erarbeiten lassen"40. 

"So auch J. Sudbrack, Kann man Spiritualität lehren? Eine theologische Reflexion, in: 
Geist und Leben 53 (1980) 446-447. 
37 Möglichkeiten einer Theologie des Geistlichen Lebens, aaO. 57. 
38 Ebd. 59. 
3' Ebd. 57 f. 
40 Ebd. 58. 



Reinhard Körner 334 

Unter mehr funktionalem Aspekt gliedert A. Rotzetter die •Theologie 
der Spiritualität"41 in eine •Theologie des Subjekts", die die psychologi- 
schen und sozialen Gegebenheiten des Menschen in der Nachfolge Chri- 
sti, aber auch das Gottes- und Christusbild der Offenbarung - also wie- 
derum beide Pole christlicher Spiritualität - reflektiert;42 in eine •Phäno- 
menologie der christlichen Lebensweise", die die geschichtlichen Doku- 
mente studiert und vermittelt, in denen Christen ihre geistliche Erfahrung 
deuten und bezeugen, ebenso die Regeln und Satzungen geistlicher Ge- 
meinschaften, die überlieferten Gebetspraktiken und Meditationsweisen, 
die Kontemplations- und Wegtheorien;43 und schließlich in eine •Didak- 
tik der Spiritualität", der es um die zentrale praxisbezogene Frage geht, 
wie geistliches Leben eingeübt und wie dazu hingeführt werden kann.44 

Auch nach Rotzetter muß sich •Geistliche Theologie" dabei von vornher- 
ein •in einem aktuellen Bezugsrahmen bewegen".45 

Eine Theologie des geistlichen Lebens in Deutschland wird also die 
spezifische, vielschichtige Alltagswirklichkeit unserer Mitmenschen zum 
Ausgangs- und zum Zielpunkt ihrer Arbeit machen müssen. Wir müssen 
•aus der eigenen Quelle trinken" (Bernhard von Clairvaux). •Geistliche 
Theologie" muß bodenständig und situationsbezogen sein, will sie frucht- 
bar werden. Dabei wird sie auf pastorale Analysen und philosophisch- 
weltanschauliche Reflexionen zurückgreifen können, wird aber den bis- 
her noch weithin vernachlässigten •Innenbereich" des personalen Glau- 
bensvollzugs zu einem Schwerpunkt ihrer Arbeit machen müssen. 

Viele Antworten und Wegweisungen aus dem geistlichen Erfahrungs- 
schatz der Kirche werden freilich für uns genauso gültig sein wie etwa für 
die Christen in Lateinamerika, vieles ebenso aktuell wie in der •Spani- 
schen Mystik" (Ignatius von Loyola, Teresa von Avila, Johannes vom 
Kreuz u.a.) oder in der •Französischen Schule" (Kardinal Berulle, Franz 
von Sales, Louis Lallemant, Madame Guyon u. a.). Und doch wird uns 
die Aufgabe der Übersetzung in unsere eigene Situation hinein bleiben! 
Wir werden mit den Mitteln theologischer und humanwissenschaftlicher 
Reflexion dem Anliegen dienen müssen, das einer unserer Bischöfe in ei- 

41 Für •Geistliche Theologie" werden in der einschlägigen Literatur neben •Theologie der 
Spiritualität" auch die Begriffe •Theologie des geistlichen Lebens" und •Spirituelle Theo- 
logie" gebraucht; vgl. dazu und zur Untergliederung der •Geistlichen Theologie" in ihre 
Teilbereiche: R. Körner, Mystik- Quell der Vernunft. Die ratio auf dem Weg der Vereini- 
gung mit Gott bei Johannes vom Kreuz (Erfurter Theologische Schriften 60). Leipzig 1990, 
lOf. 
42 Theologie und Spiritualität, aaO. 30. 
"Ebd. 31-36. 
44 Ebd. 36-39. 
45 Ebd. 33. 



Geistliche Theologie 335 

nem Wort an die Gemeinden so formuliert: •Zugegeben: Morgengebet 
und Fastenpraxis, Beichte und Meßbesuch bleiben für den katholischen 
Christen in allen Jahrhunderten in gleicher Weise wichtig. Aber es gibt 
mit Recht heutzutage neue Akzente und Möglichkeiten für die Gestalt 
und Ausprägung einer privaten und gemeinschaftlichen Frömmigkeit, 
über die wir uns austauschen sollten. Ist die Gestalt unseres Glaubens 
von nostalgischen Erinnerungen an frühere Ausdrucksformen des religiö- 
sen Lebens geprägt - oder entwickeln wir Phantasie und Kraft, auch neue 
Lebens-, Wohn- und Arbeitsverhältnisse vom Glauben her zu durchdrin- 
gen?"46 

Gewiß, unser Problem ist zunächst einmal, daß derzeit noch zu wenige 
zur Verfügung stehen, die mit ausreichender fachlicher Kompetenz eine 
Theologie des geistlichen Lebens lehren und auf unsere spezifische Situa- 
tion hin reflektieren und vermitteln könnten. Doch liegt nicht vielleicht in 
diesem Mangel unsere Chance? Wir haben zwar kaum •Experten", wohl 
aber Kleriker und Laien aus dem Welt- und aus dem Ordensstand, die mit 
Teilbereichen der geistlichen Tradition gut und sehr gut vertraut sind 
oder von ihrer theologischen und humanwissenschaftlichen Qualifika- 
tion her zu Einzelfragen des geistlichen Lebens Wesentliches zu sagen 
hätten. Y. Congar hat erst jüngst von einer •Demokratisierung der Ta- 
lente" in der Theologie gesprochen.47 Ob wir nicht in der Zusammenar- 
beit einzelner •Talente" unseren Weg finden könnten? K. Rahner pro- 
phezeite einmal: •Ich vermute ..., daß in der Spiritualität der Zukunft als 
solcher das Element einer brüderlich-spirituellen Gemeinschaft, einer ge- 
meinsam gelebten Spiritualität eine größere Rolle spielen kann und lang- 
sam, aber mutig zu gewinnen und zu entwickeln sei"48 - warum nicht 
auch in der wissenschaftlichen Reflexion darüber? Bereits da und dort 
praktizierte Ansätze dazu lassen doch hoffen! 

46 Bischof Dr. Joachim Wanke (Erfurt), Gott im Alltag finden. Ein •Tonbandbrief", veröf- 
fentlicht im St. Hedwigsblatt Nr. 17/1989 und im TAG DES HERRN Nr. 17 u. 18/1989. 
47 Im Vorwort zu: Th. Franke/M. Knapp/J. Schmid (Hg.), Creatio ex amore. Beiträge zu 
einer Theologie der Liebe (Festschrift für A. Ganoczy zum 60. Geburtstag). Würzburg 
1988, 10. 
48 Elemente der Spiritualität in der Kirche der Zukunft, in: Schriften zur Theologie, Bd. XIV. 
Zürich-Einsiedeln-Köln 1980 (368-381) 379. 




