
336 

Zur Spiritualität des Theologiestudiums 
Eberhard Schockenhoff, Regensburg 

Der Ausdruck •Spiritualität des Theologiestudiums" wird für manche 
überraschend klingen, ja fast einem hölzernen Eisen ähnlich erscheinen, 
weil er Unvereinbares zu verbinden sucht. Für andere spricht er von ei- 
nem längst angemeldeten Desiderat, dem Wunsch nach einer Rückfüh- 
rung des Theologiestudiums zu seinen geistlichen Quellen, der noch im- 
mer uneingelöst ist. Die Aufgabe, die wissenschaftliche Arbeit der Theo- 
logie als Lernender oder Lehrender mit der eigenen Glaubenserfahrung 
in Einklang zu bringen, ist zunächst die persönliche Aufgabe jedes einzel- 
nen. Sie kann aber durch das Selbstverständnis der Theologie und durch 
die Art und Weise, wie sie an unseren Universitäten organisiert ist, er- 
schwert oder erleichtert werden. Trotz vieler Versuche, das Erfahrungs- 
fundament der Theologie und ihre Lebensrelevanz zurückzugewinnen, 
werden die meisten heute das Erschwernis noch immer stark empfinden. 
Schon 1948 beklagte Hans Urs von Balthasar in seinem Aufsatz über 
•Theologie und Heiligkeit" das Auseinandertreten zweier wesentlicher 
Funktionen des christlichen Glaubens: seiner wissenschaftlichen Refle- 
xion in Form der Theologie und seiner persönlichen Bezeugung durch 
das Streben nach •Heiligkeit", das wir heute Spiritualität nennen. 

Diese Diastase läßt sich zunächst an den betroffenen Personen festma- 
chen. Während die großen Theologen der alten Kirche meist zugleich Bi- 
schöfe und Heilige sind, gibt es seit der Hochscholastik zwar gelegentlich 
noch Bischöfe, die auch Theologen sind oder Theologen, die - nicht im- 
mer zum Vorteil ihres Amtes - später Bischöfe werden, aber kaum noch 
heilige Theologen, Frauen und Männer also, die in der Ausübung ihres 
theologischen Berufs heilig gelebt haben. Von der anderen Seite her, aus 
der Perspektive der Heiligen betrachtet, zeigt sich das gleiche Bild. Wäh- 
rend viele der frühchristlichen Heiligen zugleich auch große Theologen 
sind, und zwar dergestalt, daß •sie in ihrem Leben die Fülle der kirchli- 
chen Lehre, in ihrer Lehre die Fülle des kirchlichen Lebens darstellten"1, 
findet sich unter den Heiligen der Neuzeit, selbst unter denen, die wie Jo- 
hannes vom Kreuz, Petrus Canisius, Robert Bellarmin, Alfons von Liguori 
oder Teresa von Avila zu Kirchenlehrern erhoben wurden, keiner der die 
Mitte seiner geistlichen Lebendigkeit im Inhalt der Theologie oder in sei- 
ner theologischen Arbeit hatte. 

Verbum caro, Skizzen zur Theologie I. Einsiedeln 1960, 195. 



Theologiestudium 337 

Selbst aus dem Umkreis des Jesuitenordens, aus dem entscheidende 
Impulse zur wissenschaftlichen Erneuerung der Theologie kamen, ging 
kein Versuch hervor, die geistliche Erfahrung der Exerzitien, also das spi- 
rituelle Urerlebnis des Ignatius, zum Strukturprinzip einer systemati- 
schen Theologie zu machen.2 Sowohl die großen Theologen wie auch die 
großen Heiligen der Folgezeit litten unter der •Last der Gezweiung", die 
sich eine Stufe unterhalb, bei ihren Epigonen und im täglichen Lehrbe- 
trieb der Hochschulen, zu einer völligen Entzweiung steigerte. Die über 
Jahrhunderte hinweg gültige Diagnose, wonach die Theologie ihre geist- 
liche Dimension und das geistliche Leben seine theologische Substanz 
verloren haben, ist unbestreitbar noch immer aktuell. •Auf der einen 
Seite die Knochen ohne Fleisch: die überlieferte Dogmatik, auf der ande- 
ren Seite das Fleisch ohne Knochen: jene ganz fromme Literatur, die aus 
Aszetik, Spiritualität, Mystik und Rhetorik eine auf die Dauer unverdau- 
liche, weil substanzlose Kost vermittelt"3. Überwunden werden kann das 
Schisma von Theologie und Spiritualität nur dadurch, daß die Theologie 
ihre geistliche Dimension wiederentdeckt und so auch dem geistlichen 
Leben seine theologischen Fundamente zurückgibt. Das ist zunächst eine 
Frage des Inhalts und des Stils der Theologie selbst, zugleich aber auch 
ein Anspruch an alle, die als Studierende an ihr teilhaben. Das eigene Be- 
mühen darum, das Theologiestudium als Teil des eigenen Ringens um 
eine persönliche Glaubensgestalt zu verstehen, ist ein kleiner Beitrag, den 
jeder einzelne zur Wiedergewinnung der verlorenen Einheit beitragen 
kann. 

Die Aufgabe, Gott als Geheimnis des Menschen zu denken 

Spiritualität ist, wie immer man ihren Begriff oder die Typologie ihrer un- 
terschiedlichen Gestaltungen verstehen mag, auf das Leben bezogen; sie 
ist der konkrete Ausdruck eines bestimmten, von einem glaubensmäßigen 
Schwerpunkt, einem besonderen kirchlichen Auftrag oder einer gruppen- 
spezifischen Zugehörigkeit geprägten christlichen Lebensstils. Als eine 
durch die jeweiligen Lebensumstände gefärbte Variation des Christseins 
ist sie einer architektonischen Bauform oder einem bestimmten Kunststil 
vergleichbar4. 

2 Vgl. dazu Michael Schneider, • Unterscheidung der Geister". Die ignatianischen Exerzitien 
in der Deutung von E. Przywara, K. Rahner und G. Fessard. Innsbruck, Wien 1983. 
3 H. U. von Balthasar, aaO., S. 208. 
4 Vgl. dazu vor allem B. Fraling, Überlegungen zum Begriff der Spiritualität, in: ZkTh 92 
(1970) 183-198, bes. 189. 



Eberhard Schockenhoff 338 

Was aber hat das Theologiestudium mit dem Leben zu tun? Die Frage 
zielt nicht nur auf die oft beklagte Lebensferne theologischer Spitzfindig- 
keiten, sondern darauf, ob die Theologie selbst ein Lebensinhalt sein 
kann. Wenn es eine Spiritualität des Theologiestudiums geben soll, dann 
lautet die Antwort: Theologie kann nicht nur, sie muß gelebt werden, und 
zwar so, daß einer die Theologie zur wichtigsten Sache seines Lebens, 
oder, wenn sie für ihn nicht Lebensaufgabe, sondern Vorbereitung auf ei- 
nen anderen Dienst ist, zur wichtigsten Sache eines bestimmten Lebens- 
abschnittes macht. Die Theologie zur wichtigsten Sache eines Lebensab- 
schnittes zu machen, heißt aber nicht nur, daß ich während der Studien- 
jahre mich vorrangig mit ihr beschäftige, sondern mehr noch: daß ich 
mich ihr stelle und mich ihr aussetze. Theologie studieren, also den eige- 
nen Glauben vor dem Denken verantworten und durch das Denken in 
Frage stellen zu lassen, setzt die Bereitschaft voraus, darüber ein anderer 
Mensch zu werden. 

Spiritualität hat es mit dem Leben, die Theologie hat es mit dem Den- 
ken zu tun. Kann aber das Denken fromm sein? Auch diese Frage scheint 
verbinden zu wollen, was zum beiderseitigen Nutzen besser getrennt 
bleibt. Doch zielt sie nicht auf die •fromme Denkungsart", in der das 
Denken sich selbst verrät und das Pathos religiöser Ergriffenheit den dis- 
ziplinierten Logos der wissenschaftlichen Arbeit verdrängt. Frömmigkeit 
des Denkens meint ein Denken, das als Denken fromm, d. h. von seiner 
eigenen Sache ergriffen bleibt. Das schließt auch einen bestimmten Stil 
des Denkens, eine ihm angemessene geistige Grundhaltung ein. Das Stu- 
dium zu einer Sache des eigenen geistlichen Lebens machen heißt, es in 
Offenheit und intellektueller Redlichkeit betreiben. Dazu gehört nicht 
nur die Aufgabe, Antworten zu suchen, sondern vor allem sich so den Fra- 
gen zu stellen, daß richtige Antworten gefunden werden können. Das Fra- 
gen ist die Frömmigkeit des Denkens, so hat Martin Heideggereinmal ge- 
sagt. Gerade das theologische Denken ist dann fromm, wenn es bereit ist, 
sich im Wagnis des eigenen Fragens aufzuhalten. Wo sie wirklich Theolo- 
gie bleibt und Gott nicht begreifen, sondern als Geheimnis denken 
möchte, da muß sie damit rechnen, daß ihre Fragen, je weiter sie ihrem ei- 
gentlichen Grund entgegendenkt, nicht geringer, sondern größer werden. 
Der Weg des Theologiestudiums, die Aufgabe, Gott zu denken, bietet 
dem, der sich ihr rückhaltlos stellt, die Chance einer wirklichen Gotteser- 
fahrung, in der er auf dem Weg des Denkens dem •größeren" Gott begeg- 
net, indem er seine Unbegreiflichkeit verstehen lernt5. 

5 Vgl. dazu K. Rahner, Über den Begriff des Geheimnisses in der katholischen Theologie, in: 
Schriften zur Theologie IV, 51-99; ders., Über die Unbegreiflichkeit Gottes bei Thomas von 



Theologiestudium 339 

Die Aufgabe, Wissenschaft als geistliches Wagnis zu leben 

Der Weg, den eine Spiritualität des Theologiestudiums zu suchen hat, 
wird ihr so von ihrer grundlegenden Aufgabenstellung zugewiesen, Gott 
als Geheimnis des Menschen zu denken. Er läßt sich aber auch vom Cha- 
rakter der Theologie als Wissenschaft her erschließen. Als Glaubenswis- 
senschaft und als kirchliche Wissenschaft hat die Theologie eine ihr als 
Wissenschaft zueigene geistliche Dimension, die von ihrem Wissen- 
schaftscharakter als solchem wohl unterscheidbar, aber nicht von ihm ab- 
lösbar ist. 

Theologie als Glaubenswissenschaft 

Theologie ist ihrem eigenen Selbstverständnis nach Glaubenswissen- 
schaft, die denkerische Selbstvergewisserung des christlichen Glaubens. 
Sie hat nicht nur das Geheimnis Gottes zum Gegenstand, sondern sie 
gründet auch in einer konkreten Glaubenserfahrung. Das theologische 
Denken erweist sich nicht nur darin als spiritueller Akt, daß es sich zum 
Geheimnis Gottes vortastet und daß es sich daran herandenkt, sondern 
auch darin, daß es Gott nur in einer engagierten und - sit venia verbo - 
existentiell betroffenen Weise denken kann. Die große Theologie von 
Origenes über Augustinus, von den Denkern des Mittelalters bis hin zu 
Hans Urs von Balthasarund Karl Rahner war deshalb immer von Gott be- 
troffene Theologie; sie war, wie Hans Urs von Balthasar in seinem bereits 
genannten Aufsatz einmal sagt, •knieende" Theologie, bevor sie •sit- 
zende" Theologie wurde. Sie wurzelt in einer existentiellen Erfahrung, 
deren Ort das Gebet ist. •Theologie ist gerade als Wissenschaft nur mög- 
lich aufgrund eines schon vorausgesetzten lebendigen Verhältnisses zu 
Gott. Sie ist nur möglich als die Theo-Logie des betenden Glaubens"6. In 
seinem •Pilgerbuch der Seele zu Gott" lädt Bonaventura seine Leser 
darum vor jedem wichtigen Gedanken zum Gebet ein, •damit man nicht 
etwa glaube, man könne bei der Lesung absehen von der Ergriffenheit 
des Geistes und eine abstrakte Spekulation ohne Hingerissenheit treiben, 
Forschung ohne Verwunderung, Aufmerksamkeit ohne Jubel, wissen- 
schaftlichen Eifer ohne Betroffenheit durch Gott, Wissenschaft ohne 

Aquin, in: L. Oeing-Hanhoff, Thomas von Aquin 1274/1974. München 1974, 33-45; G. 
Ebeling, Profanität und Geheimnis, in: ZthK 65 (1968) 70-92; E. Jüngel, Gott als Geheimnis 
der Welt. Tübingen 1977, 340-347 und W. Kasper, Offenbarung und Geheimnis. Vom christ- 
lichen Gottesverständnis, in: ders., Theologie und Kirche. Mainz 1987, 137-148. 
6 H. Ott, Theologie als Gebet und Wissenschaft, in: Theologische Zeitschrift 14 (1958) 122. 



Eberhard Schockenhoff 340 

Liebe, Erkenntnis ohne Demut, Studium ohne göttliche Gnade, Denken 
ohne das göttliche Geschenk der Weisheit"7. In einem Brief an Antonius 
von Padua, dem ersten Theologen seiner Bewegung, unterstellt Franz von 
Assisi&xt Theologie der gleichen Bedingung, indem er sie an die conditio 
sine qua non knüpft: •dummodo inter huius Studium orationis et devotionis 
spiritum non extinguas" - •daß du also während deines Studiums den 
Geist des Gebets und der Frömmigkeit nicht auslöscht"8. Dieses Selbst- 
verständnis, wonach sie betendes Denken und gedachter Glaube in ei- 
nem ist, gilt aber auch für den anderen, den rationaleren Strom der mittel- 
alterlichen Theologie. Anselm von Canterbury, der das scholastische Pro- 
gramm der Suche nach den rationes necessariae unseres Glaubens am 
weitesten vorantrieb, beginnt und endet den Gedankengang seines Pros- 
logions, in dem er nicht weniger als die strikte Denknotwendigkeit Gottes 
erweisen möchte, jeweils mit einem langen Gebet, das für ihn, wie Karl 
Barth gezeigt hat, keinesfalls nur ornamentale Funktion besitzt.9 

Das Gebet ist also der ursprüngliche, existentielle Ort der Theologie. 
Zur Spiritualität des Theologiestudiums gehört deshalb auch das persönli- 
che Gebet, und dies sowohl in der Form des eigenen Betens als auch 
durch das Kennenlernen der großen Gebetsliteratur der Kirche. In unse- 
ren Tagen etwa hat Karl Rahner viele theologische Gebete verfaßt, die 
von der Ergriffenheit seines theologischen Denkens Zeugnis ablegen und 
auch den zu ihr führen können, der sie meditierend mitbetet und nachbe- 
tet. Aber auch die klassischen Gebete, wie etwa die Pfingsthymnen oder 
der eucharistische Hymnus des Thomas von Aquin verbinden eine erfah- 
rungsgesättigte Spiritualität mit einer anspruchsvollen Theologie, so daß 
sie zugleich Anlaß zum Nach-Denken und Nach-Beten geben. 

7 Prolog 4,48; zitiert nach der Übersetzung von A. Rotzetter, in: Seminar Spiritualität Bd. 
1. Geist wird Leib, Theologische und anthropologische Voraussetzungen des geistlichen 
Lebens, Zürich 1979, 25. 
8 Opuscula. Herausgegeben von K. Esser. 1976, 153. 
9 Vgl. K. Barth, Fides quaerens intellectum. Anselms Beweis der Existenz Gottes. Darmstadt 
21958, 36-38. Allerdings setzt Barth die rechte Einordnung des Gebets in den theologischen 
Denkweg Anselms wieder aufs Spiel, wenn er sie als Indiz dafür versteht, daß Anselm seinem 
•sola ratione" keine rationale Beweiskraft für den Gottesgedanken als solchen, sondern nur 
bezüglich der Stellung einzelner Glaubensartikel innerhalb des zuvor auf die Offenbarungs- 
autorität des Gotteswortes hin angenommenen Gesamtcredos zuerkennt (aaO., 51-52). Vgl. 
zum Verhältnis von Glauben und Denken im •Proslogion" vor allem K. Kienzier, Glauben 
und Denken bei Anselm von Canterbury. Freiburg 1981, 303-325. 



Theologiestudium 341 

Theologie als kirchliche Wissenschaft 

Als Glaubenswissenschaft ist Theologie zugleich kirchliche Wissenschaft. 
Sie ist dies nicht nur durch einen ihr äußerlichen Zusammenhang, weil 
man etwa an einer deutschen Universität einen theologischen Lehrstuhl 
nur mit Zustimmung des zuständigen Ortsbischofs erlangen kann. Sie ist 
dies auch nicht nur, weil die Theologietreibenden ihre Verbundenheit mit 
der Kirche als subjektive Voraussetzung in ihre theologische Arbeit ein- 
bringen. Die Theologie ist kirchliche Wissenschaft, weil sie ein Lebens- 
vollzug der Kirche, eine Dimension ihres geistlichen Lebens ist10. Auch 
darin besteht im letzten kein Unterschied zwischen den Lehrenden und 
den Lernenden der Theologie. - Als Professor bin ich froh um die großzü- 
gigen Arbeitsmöglichkeiten und die persönliche Unabhängigkeit, die mir 
ein Lehrstuhl an einer staatlichen Universität bietet. Dennoch kann ich 
mir meine theologische Arbeit anders als im Raum der Kirche nicht den- 
ken. Ich sehe darin zwar eine eigenständige, nicht allein durch Delega- 
tion von Seiten des Lehramtes übernommene Aufgabe, aber doch unbe- 
dingt einen Auftrag, den ich für die Kirche wahrnehme und der außer- 
halb ihres Lebenskontextes •ortlos" und sinnlos wäre. 

Ebenso studiere keiner für sich allein Theologie, so sehr das Studium 
persönlich eine Vertiefung der eigenen Glaubenserfahrung sein möchte. 
Bereits das Studium, nicht erst die spätere seelsorgerliche Aufgabe lebt 
im Raum der Kirche. Dies zu entdecken ist eine entscheidende Aufgabe 
der Spiritualität des Theologiestudiums. Dazu gehört zuerst, die Men- 
schen im Auge zu behalten, für die ich studiere, nicht ihre Gesichter, die 
ich noch nicht kenne, aber ihre Fragen und Probleme, ihre Zweifel und 
ihre Orientierungslosigkeit, die ich sehr wohl kenne. Gerade für den, dem 
das Studium nicht leicht fällt, weil es ihm keine Freude bereitet, weil er 
nicht von einer unbändigen Lust an der Erkenntnis über seine mühsame 
und langweilige Arbeit hinweggetragen wird, kann darin eine wichtige 
Motivation liegen. Ich studiere für die Menschen, für die ich später als 
Priester oder Religionslehrer, als Katechetin oder Pastoralreferentin Ver- 
antwortung trage. Die Zeit des Studiums ist eine Zeit des Fragens, eine 
Zeit der Weggenossenschaft mit den Fragen, die die Menschen heute be- 
wegen, gerade auch dann, wenn die Kirche als ganze sich diesen Fragen 
eher verschließt als öffnet. Das Programm des Konzils, gaudium et spes, 
Freude und Hoffnung, angus et luctor, Angst und Not der Menschen zu 
teilen, ist nicht nur ein Vermächtnis an die Kirche als ganze, sondern 
auch eine sehr konkrete Einweisung in eine Spiritualität des Theologie- 

10 Vgl. dazu vor allem M. Seckler, Theologie als Glaubenswissenschaft, in: Handbuch der 
Fundamentaltheologie, Bd. 4. Freiburg 1988, 180-241, bes. 215-225. 



Eberhard Schockenhoff 342 

Studiums. Solche geistige Weggenossenschaft mit den Menschen nimmt 
die gelebte Solidarität mit ihnen vorweg, die später die eigene Aufgabe 
prägen wird. Sie ist deshalb die wichtigste Art und Weise, wie Studie- 
rende schon jetzt die kirchliche Berufung der Theologie leben können. 

Zu dieser mehr in die Zukunft gerichteten geistlichen Dimension des 
Studiums tritt noch ein weiteres hinzu: die Solidarität mit der konkreten 
Kirche. Sie meint nicht den Verzicht auf Kritik und schon gar nicht fanati- 
schen Gehorsam. Wo denn sonst, wenn nicht an der Universität, soll der 
Ort offener und freimütiger Kritik sein? Wir brauchen auch keine Angst 
davor zu haben, daß innerhalb der Kirche unterschiedliche Positionen 
hervortreten, ja so etwas wie eine mutige, im Geist der christlichen Näch- 
stenliebe geschulte •Streitkultur" täte uns bitter not. Wohl aber meint So- 
lidarität mit der Kirche, daß auch im kritischen Wort und im öffentlichen 
Protest noch die gemeinsame Sorge um die Kirche mitschwingt. Die Kir- 
che ist keine Matratze, auf die man nach Belieben eindreschen kann, so- 
lange man nur erklärt, der eigene Zorn und die eigene Wut sei die ohn- 
mächtige Gestalt der Liebe zur Kirche. Liebe zur Kirche zeigt sich nicht 
im Verzicht auf Kritik, wohl aber in ihrer Sprache, in ihrer Wortwahl und 
in dem Ton, der auch in diesem Fall die Musik macht. 

Die Aufgabe, sich der eigenen Tradition zu stellen 

Zur geistlichen Dimension des Theologiestudiums gehört schließlich das 
Kennenlernen der eigenen Tradition und der achtungsvolle Umgang mit 
ihr. Ein traditionsvergessenes Christentum ist noch lange kein zukunfts- 
fähiges Christentum. Daß die Zukunft nicht meistern kann, wer seine ei- 
gene Gegenwart und Vergangenheit nicht kennt, das gilt für den christli- 
chen Glauben in noch stärkerem Maß als für alle anderen Lebensberei- 
che. Das Fundament, auf das sich unser Glaube stützt, gelangt nur durch 
Überlieferung zu uns. •Denn vor allem habe ich euch überliefert, was 
auch ich empfangen habe..." (1 Kor 15,3) -beschreibt Paulus den leben- 
digen Traditionsprozeß, in dem der Glaube weitergegeben wird11. Die 
Tradition vermittelt dem Glauben aber nicht nur seine geschichtliche 
Identität, sie ist zugleich ein Paradigma für die Herausforderungen, die er 
in der Gegenwart zu bestehen hat. Die Geschichte der christlichen Fröm- 

11 Vgl. zum theologischen Verständnis der Überlieferung des Glaubens vor allem W. Kas- 
per, Die Weitergabe des Glaubens. Schwierigkeit und Notwendigkeit einer zeitgemäßen 
Glaubensvermittlung, in: Ders., Theologie und Kirche. Mainz 1987, 117-134 und Ders., 
Tradierung und Vermittlung als systematisch-theologisches Problem, in: E. Feifei/W. Kas- 
per (Hrsg.), Tradierungskrise des Glaubens. München 1987, 30-52. 



Theologiestudium 343 

migkeit zeigt modellhaft Antwortversuche auf analoge Herausforderun- 
gen, deren Kenntnis uns heute helfen kann, die für unsere Zeit richtige 
Antwort zu finden. Über diese exemplarische Bedeutung hinaus hat das 
Studium der geistlichen Tradition der Kirche schließlich eine weitere Be- 
deutung: sie ist Provokation für die Gegenwart. Im Spiegel der Tradition 
erkennt die Gegenwart ihre eigenen Verkürzungen und Verharmlosun- 
gen, ihre Einseitigkeiten und Seinsplausibilitäten. Zu allen Zeiten stand 
der christliche Glaube in Gefahr, sich dem herrschenden Lebensgefühl 
und den gesellschaftlichen Stimmungen anzugleichen. Trotz ihres kriti- 
schen und alternativen Pathos ist gerade unsere heutige kirchliche Situa- 
tion dadurch gekennzeichnet, daß die Lebensformen des Glaubens auf 
das reduziert werden, was eingängig und plausibel ist, was jedermann 
•vernünftig" erscheint und möglichst wenig Konfliktstoff oder Grund 
zum Anstoß in sich birgt. 

Aus diesem heimlich-unheimlichen Anpassungsdruck kann die Be- 
schäftigung mit der Tradition und dem Reichtum ihrer Formen befreien, 
gerade auch dort, wo ihre Frömmigkeitsbilder uns ärgerlich, absonder- 
lich und verrückt erscheinen. Das Verrückte, das also, was an einem frem- 
den Platz steht, kann gerade dadurch zu denken geben, daß es unsere 
harmlosen Erwartungen durchkreuzt. Ein Beispiel für die heilsame und 
•gefährliche" Provokation durch eine zunächst befremdliche Tradition 
stellt unser heutiges Franziskusbild dar. Es ist weithin von den Zügen be- 
herscht, die sich nahtlos in die Plausibilitäten unseres gegenwärtigen Be- 
wußtseins einfügen: Franziskus der Freund der Armen, Franziskus der 
Bruder der Geschöpfe, Franziskus der Bürgerschreck, Franziskus der 
zärtliche Bewahrer der Natur. Die •Torheit" in seinem Leben, die Ver- 
nachlässigung seiner Gesundheit, die harten Bußübungen, das Verlan- 
gen, dem gekreuzigten Christus gleichförmig zu werden, der Empfang der 
Wundmale, die naive Anhänglichkeit an das kirchliche Amt, all das wird 
ausgeblendet. Aber geht nicht ein solches halbiertes Franziskus-Bild an 
der heilsamen Provokation vorbei, die dieser Heilige für uns heute sein 
könnte? Gewiß gibt es Frömmigkeitsformen, die nur in ihrer eigenen Zeit 
plausibel waren oder die schon damals ein Zerrbild des Glaubens dar- 
stellten. Aber umgekehrt müssen wir damit rechnen, daß unser heutiges 
Glaubensleben so eindimensional und verengt worden ist, daß es für die 
Verrücktheiten und Torheiten, die wesentlich zum Glauben gehören, 
blind geworden ist. Wer dagegen dem Befremdlichen und Anstößigen der 
eigenen spirituellen Tradition mit Wahrheit und Aufmerksamkeit begeg- 
net, der findet darin zugleich einen Schutz gegen Engführungen seines ei- 
genen Glaubens. Spiritualität des Theologiestudiums kann nicht darin 
bestehen, sich an der Schönheit der eigenen Tradition zu berauschen und 



Eberhard Schockenhoff 344 

ihre Formen allesamt zu übernehmen; wohl aber kann das kritische Maß- 
nehmen an der Tradition uns gegenüber der eigenen Blindheit freima- 
chen, weil sich ihr Atem als länger erweist als das kurzfristige Wehen des 
Zeitgeistes12. 

Die Aufgabe, eine geistliche Einstellung zum Studium zu finden 

Nach diesen eher grundsätzlichen Erwägungen sollen einige konkrete 
Hinweise zur spirituellen Gestaltung des Studiums noch etwas weiterfüh- 
ren. Sie orientieren sich an den Anregungen, die Thomas von Aquin einem 
jungen Mitbruder namens Johannes zu Beginn seines Studiums geschrie- 
ben hat13. Sein erster Grundsatz lautet: •Wähle den Weg über die Bäche, 
und stürze dich nicht in das Meer." Damit ist nicht nur gemeint, daß man 
mit den einfacheren Fragen beginnen und sich erst nach und nach 
schwierigeren Zusammenhängen zuwenden soll. Der Weg zum theologi- 
schen Verstehen führt immer über einzelne •Bäche", wir beschäftigen uns 
zunächst mit der Auslegung einer bestimmten Bibelstelle, mit einem kon- 
kreten Autor, der Vorgeschichte einer dogmatischen Formulierung, mit 
bestimmten Urkunden und Textzeugnissen, mit empirischen Daten hu- 
manwissenschaftlicher Einzeldisziplinen, ohne daß uns der Sinn dieser 
mühsamen Detailarbeit für ein Verständnis des Ganzen schon bewußt ist. 
Daß alles einmal zu einer synthetischen Gesamtschau zusammenwächst, 
bleibt anfangs eine vage Hoffnung, die sich während des Theologiestu- 
diums selbst niemals ganz erfüllt. Mit dem Stückwerk leben zu können, 
sich auch an die Einzelheiten hinzugeben, so als seien sie im Augenblick 
das allein Wichtigste, das ist nicht nur eine Forderung des methodisch 
disziplinierten wissenschaftlichen Arbeitens. Dahinter steht auch eine 
spirituelle Grundhaltung, eine Art Askese des Denkens, die der Versu- 
chung standhält, sich Hals über Kopf in das Meer zu stürzen und sofort 
bei den großen •Entwürfen" und einer faszinierenden •Gesamtschau" 
Zuflucht zu suchen. 

Mit der Geduld zum Fragmentarischen, ohne die ein wirkliches Stu- 
dium nicht denkbar ist, hängt ein weiterer Rat zusammen, den Thomas 
seinem Schüler gibt: cellam frequenter diligas - •liebe häufig deine Zelle". 
Auch wenn es Formen der gemeinsamen Einübung und des kommunika- 

12 Vgl. zum provokativen Charakter der Auseinandersetzung mit der eigenen Tradition vor 
allem G. Greshake, Typen christlicher Frömmigkeit. Theologische und methodische Einfüh- 
rung (Würzburger Fernstudium). Würzburg 1983, 16-23. 
13 Epistola exhortatoria de modo studendi an fratrem loannem, in: Opuscula theologica I. 
De re dogmatica et morali. Rom 1954, 451. 



Theologiestudium 345 

tiven Studierens gibt, so bleibt doch die Fähigkeit zum Alleinsein bzw. 
die Fähigkeit, das Alleinsein zum Raum der konzentrierten Hinwendung 
zur Sache, die ich gerade studiere, zu machen, eine entscheidende Vor- 
aussetzung für das Studium. Der horror cellae, vor dem die alten Mönchs- 
regeln als einer Einflüsterung des bösen Geistes warnten, ist wohl in den 
meisten von uns eine innere Erschwernis des Studiums, das zu überwin- 
den eine spirituelle Ausgabe darstellt. 

Ein dritter Ratschlag, den Thomas dem Studienanfänger Johannes 
gibt, betrifft mehr die innere Haltung des Studierens: •Achte nicht dar- 
auf, von wem du etwas hörst, sondern vertraue deinem Gedächtnis an, 
was immer an Gutem gesagt wird". Dieser Grundsatz verrät eine große 
geistige Weite; er warnt vor jeder Abschottung des Denkens und vor aller 
Berührungsangst gegenüber Andersdenkenden. Thomas überträgt die 
Aufforderung des Paulus: •Was ihr an Gutem findet, das behaltet" auf 
das Gebiet der Theologie. Die anderen - zur Zeit des Thomas vor allem 
Philosophen, für uns heute darüberhinaus auch die Vertreter der moder- 
nen Wissenschaft - sind für die Theologie nicht zuerst adversarii, also 
Gegner, die es zu bekämpfen gilt, sondern Weggefährten des Denkens, die 
mit uns unterwegs zur Wahrheit sind. Gerade der Theologe darf sich ih- 
nen anvertrauen und mit ihnen das Wagnis des Denkens teilen, weil er 
weiß, daß die Wahrheit seines Glaubens nicht vom Erfolg seines Den- 
kens abhängt. In einem gewissen Sinn hat die Theologie auch etwas Spie- 
lerisches an sich. Sie verlangt Ernst und Leidenschaftlichkeit, Akribie 
und Geduld, aber auch Gelassenheit und Heiterkeit. Insofern ist es 
durchaus angebracht, daß die neue Instruktion der Glaubenskongrega- 
tion über die kirchliche Berufung der Theologie von der Demut und Be- 
scheidenheit des Theologen spricht. Seine Aufgabe ist ein unverzichtba- 
rer Beitrag dazu, das Haus der Kirche - nach einem Wort des englichen 
Religionsphilosophen Friedrich von Hügel• - ästhetisch, religiös und in- 
tellektuell bewohnbar zu machen, aber sie begründet den Glauben nicht. 
Deshalb kann sie diesen Dienst in Unbekümmertheit und Gelassenheit 
vollziehen - das gilt für den, dem sie zur Lebensaufgabe geworden ist 
ebenso wie für all diejenigen, die sie während der Jahre ihres Studiums 
zur wichtigsten Sache ihres Lebens machen. 

14 Zit. nach A. Auer, Umweltethik. Ein theologischer Beitrag zur ökologischen Diskussion. 
Düsseldorf 1984, 311. 




