336

Zur Spiritualitit des Theologiestudiums

Eberhard Schockenhoff, Regensburg

Der Ausdruck ,Spiritualitit des Theologiestudiums* wird fiir manche
iiberraschend klingen, ja fast einem holzernen Eisen dhnlich erscheinen,
weil er Unvereinbares zu verbinden sucht. Fiir andere spricht er von ei-
nem ldngst angemeldeten Desiderat, dem Wunsch nach einer Riickfiih-
rung des Theologiestudiums zu seinen geistlichen Quellen, der noch im-
mer uneingelost ist. Die Aufgabe, die wissenschaftliche Arbeit der Theo-
logie als Lernender oder Lehrender mit der eigenen Glaubenserfahrung
in Einklang zu bringen, ist zunichst die persénliche Aufgabe jedes einzel-
nen. Sie kann aber durch das Selbstverstindnis der Theologie und durch
die Art und Weise, wie sie an unseren Universititen organisiert ist, er-
schwert oder erleichtert werden. Trotz vieler Versuche, das Erfahrungs-
fundament der Theologie und ihre Lebensrelevanz zuriickzugewinnen,
werden die meisten heute das Erschwernis noch immer stark empfinden.
Schon 1948 beklagte Hans Urs von Balthasar in seinem Aufsatz iiber
»Theologie und Heiligkeit“ das Auseinandertreten zweier wesentlicher
Funktionen des christlichen Glaubens: seiner wissenschaftlichen Refle-
xion in Form der Theologie und seiner persénlichen Bezeugung durch
das Streben nach ,,Heiligkeit”, das wir heute Spiritualitit nennen.

Diese Diastase 148t sich zundchst an den betroffenen Personen festma-
chen. Wihrend die gro3en Theologen der alten Kirche meist zugleich Bi-
schofe und Heilige sind, gibt es seit der Hochscholastik zwar gelegentlich
noch Bischofe, die auch Theologen sind oder Theologen, die - nicht im-
mer zum Vorteil ihres Amtes - spiter Bischéfe werden, aber kaum noch
heilige Theologen, Frauen und Minner also, die in der Ausiibung ihres
theologischen Berufs heilig gelebt haben. Von der anderen Seite her, aus
der Perspektive der Heiligen betrachtet, zeigt sich das gleiche Bild. Wih-
rend viele der frithchristlichen Heiligen zugleich auch groBe Theologen
sind, und zwar dergestalt, daB} ,,sie in ihrem Leben die Fiille der kirchli-
chen Lehre, in ihrer Lehre die Fiille des kirchlichen Lebens darstellten!,
findet sich unter den Heiligen der Neuzeit, selbst unter denen, die wie Jo-
hannes vom Kreuz, Petrus Canisius, Robert Bellarmin, Alfons von Liguori
oder Teresa von Avila zu Kirchenlehrern erhoben wurden, keiner der die
Mitte seiner geistlichen Lebendigkeit im Inhalt der Theologie oder in sei-
ner theologischen Arbeit hatte.

! Verbum caro, Skizzen zur Theologie I. Einsiedeln 1960, 195.



Theologiestudium 337

Selbst aus dem Umkreis des Jesuitenordens, aus dem entscheidende
Impulse zur wissenschaftlichen Erneuerung der Theologie kamen, ging
kein Versuch hervor, die geistliche Erfahrung der Exerzitien, also das spi-
rituelle Urerlebnis des Ignatius, zum Strukturprinzip einer systemati-
schen Theologie zu machen.? Sowohl die groen Theologen wie auch die
groBBen Heiligen der Folgezeit litten unter der ,,Last der Gezweiung®, die
sich eine Stufe unterhalb, bei ihren Epigonen und im téglichen Lehrbe-
trieb der Hochschulen, zu einer volligen Entzweiung steigerte. Die liber
Jahrhunderte hinweg giiltige Diagnose, wonach die Theologie ihre geist-
liche Dimension und das geistliche Leben seine theologische Substanz
verloren haben, ist unbestreitbar noch immer aktuell. ,,Auf der einen
Seite die Knochen ohne Fleisch: die tiberlieferte Dogmatik, auf der ande-
ren Seite das Fleisch ohne Knochen: jene ganz fromme Literatur, die aus
Aszetik, Spiritualitidt, Mystik und Rhetorik eine auf die Dauer unverdau-
liche, weil substanzlose Kost vermittelt“?. Uberwunden werden kann das
Schisma von Theologie und Spiritualitit nur dadurch, da3 die Theologie
ihre geistliche Dimension wiederentdeckt und so auch dem geistlichen
Leben seine theologischen Fundamente zuriickgibt. Das ist zunéchst eine
Frage des Inhalts und des Stils der Theologie selbst, zugleich aber auch
ein Anspruch an alle, die als Studierende an ihr teilhaben. Das eigene Be-
mithen darum, das Theologiestudium als Teil des eigenen Ringens um
eine personliche Glaubensgestalt zu verstehen, ist ein kieiner Beitrag, den
jeder einzelne zur Wiedergewinnung der verlorenen Einheit beitragen
kann.

Die Aufgabe, Gott als Geheimnis des Menschen zu denken

Spiritualitit ist, wie immer man ihren Begriff oder die Typologie ihrer un-
terschiedlichen Gestaltungen verstehen mag, auf das Leben bezogen; sie
ist der konkrete Ausdruck eines bestimmten, von einem glaubensmiBigen
Schwerpunkt, einem besonderen kirchlichen Auftrag oder einer gruppen-
spezifischen Zugehorigkeit geprigten christlichen Lebensstils. Als eine
durch die jeweiligen Lebensumstinde gefiarbte Variation des Christseins
ist sie einer architektonischen Bauform oder einem bestimmten Kunststil
vergleichbar®.

? Vgl. dazu Michael Schneider, ,, Unterscheidung der Geister*. Die ignatianischen Exerzitien
in der Deutung von E. Przywara, K. Rahner und G. Fessard. Innsbruck, Wien 1983.

3 H. U. von Balthasar, aaO., S. 208.

4+ Vgl. dazu vor allem B. Fraling, Uberlegungen zum Begriff der Spiritualitdt, in: ZkTh 92
(1970) 183-198, bes. 189.



Eberhard Schockenhoff 338

Was aber hat das Theologiestudium mit dem Leben zu tun? Die Frage
zielt nicht nur auf die oft beklagte Lebensferne theologischer Spitzfindig-
keiten, sondern darauf, ob die Theologie selbst ein Lebensinhalt sein
kann. Wenn es eine Spiritualitédt des Theologiestudiums geben soll, dann
lautet die Antwort: Theologie kann nicht nur, sie muB3 gelebt werden, und
zwar so, dal} einer die Theologie zur wichtigsten Sache seines Lebens,
oder, wenn sie fiir ihn nicht Lebensaufgabe, sondern Vorbereitung auf ei-
nen anderen Dienst ist, zur wichtigsten Sache eines bestimmten Lebens-
abschnittes macht. Die Theologie zur wichtigsten Sache eines Lebensab-
schnittes zu machen, heifit aber nicht nur, daB ich wihrend der Studien-
jahre mich vorrangig mit ihr beschiftige, sondern mehr noch: daB ich
mich ihr stelle und mich ihr aussetze. Theologie studieren, also den eige-
nen Glauben vor dem Denken verantworten und durch das Denken in
Frage stellen zu lassen, setzt die Bereitschaft voraus, dariiber ein anderer
Mensch zu werden.

Spiritualitdt hat es mit dem Leben, die Theologie hat es mit dem Den-
ken zu tun. Kann aber das Denken fromm sein? Auch diese Frage scheint
verbinden zu wollen, was zum beiderseitigen Nutzen besser getrennt
bleibt. Doch zielt sie nicht auf die ,fromme Denkungsart”, in der das
Denken sich selbst verrdt und das Pathos religioser Ergriffenheit den dis-
ziplinierten Logos der wissenschaftlichen Arbeit verdriangt. Frommigkeit
des Denkens meint ein Denken, das als Denken fromm, d.h. von seiner
eigenen Sache ergriffen bleibt. Das schliefit auch einen bestimmten Stil
des Denkens, eine ihm angemessene geistige Grundhaltung ein. Das Stu-
dium zu einer Sache des eigenen geistlichen Lebens machen heiB3t, es in
Offenheit und intellektueller Redlichkeit betreiben. Dazu gehért nicht
nur die Aufgabe, Antworten zu suchen, sondern vor allem sich so den Fra-
genzu stellen, daB richtige Antworten gefunden werden kénnen. Das Fra-
gen ist die Frommigkeit des Denkens, so hat Martin Heidegger einmal ge-
sagt. Gerade das theologische Denken ist dann fromm, wenn es bereit ist,
sich im Wagnis des eigenen Fragens aufzuhalten. Wo sie wirklich Theolo-
gie bleibt und Gott nicht begreifen, sondern als Geheimnis denken
mdchte, da muB sie damit rechnen, daf} ihre Fragen, je weiter sie ihrem ei-
gentlichen Grund entgegendenkt, nicht geringer, sondern groBBer werden.
Der Weg des Theologiestudiums, die Aufgabe, Gott zu denken, bietet
dem, der sich ihr riickhaltlos stellt, die Chance einer wirklichen Gotteser-
fahrung, in der er auf dem Weg des Denkens dem ,,gr6Beren” Gott begeg-
net, indem er seine Unbegreiflichkeit verstehen lernt?.

5 Vgl. dazu K. Rahner, Uber den Begriff des Geheimnisses in der katholischen Theologie, in:
Schriften zur Theologie 1V, 51-99; ders., Uber die Unbegreiflichkeit Gottes bei Thomas von



Theologiestudium 339

Die Aufgabe, Wissenschaft als geistliches Wagnis zu leben

Der Weg, den eine Spiritualitit des Theologiestudiums zu suchen hat,
wird ihr so von ihrer grundlegenden Aufgabenstellung zugewiesen, Gott
als Geheimnis des Menschen zu denken. Er 148t sich aber auch vom Cha-
rakter der Theologie als Wissenschaft her erschlieffen. Als Glaubenswis-
senschaft und als kirchliche Wissenschaft hat die Theologie eine ihr als
Wissenschaft zueigene geistliche Dimension, die von ihrem Wissen-
schaftscharakter als solchem wohl unterscheidbar, aber nicht von ihm ab-
l6sbar ist.

Theologie als Glaubenswissenschaft

Theologie ist ihrem eigenen Selbstverstindnis nach Glaubenswissen-
schaft, die denkerische Selbstvergewisserung des christlichen Glaubeuns.
Sie hat nicht nur das Geheimnis Gottes zum Gegenstand, sondern sie
griindet auch in einer konkreten Glaubenserfahrung. Das theologische
Denken erweist sich nicht nur darin als spiritueller Akt, daB3 es sich zum
Geheimnis Gottes vortastet und daB es sich daran herandenkt, sondern
auch darin, daB es Gott nur in einer engagierten und - sit venia verbo -
existentiell betroffenen Weise denken kann. Die groBe Theologie von
Origenes iiber Augustinus, von den Denkern des Mittelalters bis hin zu
Hans Urs von Balthasarund Karl Rahner war deshalb immer von Gott be-
troffene Theologie; sie war, wie Hans Urs von Balthasarin seinem bereits
genannten Aufsatz einmal sagt, , knieende* Theologie, bevor sie ,,sit-
zende* Theologie wurde. Sie wurzelt in einer existentiellen Erfahrung,
deren Ort das Gebetist. ,,Theologie ist gerade als Wissenschaft nur még-
lich aufgrund eines schon vorausgesetzten lebendigen Verhiltnisses zu
Gott. Sie ist nur moéglich als die Theo-Logie des betenden Glaubens“®. In
seinem ,,Pilgerbuch der Seele zu Gott“ 1adt Bonaventura seine Leser
darum vor jedem wichtigen Gedanken zum Gebet ein, ,,damit man nicht
etwa glaube, man kénne bei der Lesung absehen von der Ergriffenheit
des Geistes und eine abstrakte Spekulation ohne Hingerissenheit treiben,
Forschung ohne Verwunderung, Aufmerksamkeit ohne Jubel, wissen-
schaftlichen Eifer ohne Betroffenheit durch Gott, Wissenschaft ohne

Aquin, in: L. Oeing-Hanhoff, Thomas von Aquin 1274/1974. Miinchen 1974, 33-45; G.
Ebeling, Profanitdt und Geheimnis, in: ZthK 65 (1968) 70-92; E. Jingel, Gott als Geheimnis
der Welt. Tubingen 1977, 340-347 und W. Kasper, Offenbarung und Geheimnis. Vom christ-
lichen Gottesverstindnis, in: ders., Theologie und Kirche. Mainz 1987, 137-148.

¢ H. Ott, Theologie als Gebet und Wissenschaft, in: Theologische Zeitschrift 14 (1958) 122.



Eberhard Schockenhoff 340

Liebe, Erkenntnis ohne Demut, Studium ohne gottliche Gnade, Denken
ohne das gottliche Geschenk der Weisheit*’. In einem Brief an Antonius
von Padua, dem ersten Theologen seiner Bewegung, unterstellt Franz von
Assisi die Theologie der gleichen Bedingung, indem er sie an die conditio
sine qua non kniipft: ,, dummodo inter huius studium orationis et devotionis
spiritum non extinguas“ - ,,dal3 du also wahrend deines Studiums den
Geist des Gebets und der Frommigkeit nicht ausléscht“s. Dieses Selbst-
verstdndnis, wonach sie betendes Denken und gedachter Glaube in ei-
nem ist, gilt aber auch fiir den anderen, den rationaleren Strom der mittel-
alterlichen Theologie. Anselm von Canterbury, der das scholastische Pro-
gramm der Suche nach den rationes necessariae unseres Glaubens am
weitesten vorantrieb, beginnt und endet den Gedankengang seines Pros-
logions, in dem er nicht weniger als die strikte Denknotwendigkeit Gottes
erweisen mdochte, jeweils mit einem langen Gebet, das fiir thn, wie Kar/
Barth gezeigt hat, keinesfalls nur ornamentale Funktion besitzt.®

Das Gebet ist also der urspriingliche, existentielle Ort der Theologie.
Zur Spiritualitit des Theologiestudiums gehért deshalb auch das personli-
che Gebet, und dies sowohl in der Form des eigenen Betens als auch
durch das Kennenlernen der grofien Gebetsliteratur der Kirche. In unse-
ren Tagen etwa hat Karl Rahner viele theologische Gebete verfaBt, die
von der Ergriffenheit seines theologischen Denkens Zeugnis ablegen und
auch den zu ihr fithren kénnen, der sie meditierend mitbetet und nachbe-
tet. Aber auch die klassischen Gebete, wie etwa die Pfingsthymnen oder
der eucharistische Hymnus des Thomas von Aquin verbinden eine erfah-
rungsgesittigte Spiritualitdt mit einer anspruchsvollen Theologie, so da3
sie zugleich Anlal zum Nach-Denken und Nach-Beten geben.

7 Prolog 4,48; zitiert nach der Ubersetzung von A. Rotzetter, in: Seminar Spiritualitit Bd.
1. Geist wird Leib, Theologische und anthropologische Voraussetzungen des geistlichen
Lebens, Ziirich 1979, 25.

& Opuscula. Herausgegeben von K. Esser. 1976, 153.

° Vgl. K. Barth, Fides quaerens intellectum. Anselms Beweis der Existenz Gottes. Darmstadl
21958, 36-38. Allerdings setzt Barth die rechte Einordnung des Gebels in den theologischen
Denkweg Anselms wieder aufs Spiel, wenn er sie als Indiz dafiir versteht, daBl Anselm seinem
»s50la ratione” keine rationale Beweiskraft fiir den Gotlesgedanken als solchen, sondern nur
beziiglich der Stellung einzelner Glaubensartikel innerhalb des zuvor auf die Offenbarungs-
auloritdt des Gotteswortes hin angenommenen Gesamtcredos zuerkennt (aa0., 51-52). Vgl.
zum Verhiltnis von Glauben und Denken im ,,Proslogion* vor allem K. Kienzler, Glauben
und Denken bei Anselm von Canterbury. Freiburg 1981, 303-325.



Theologiestudium 341

Theologie als kirchliche Wissenschaft

Als Glaubenswissenschaft ist Theologie zugleich kirchliche Wissenschaft.
Sie ist dies nicht nur durch einen ihr duBerlichen Zusammenhang, weil
man etwa an einer deutschen Universitit einen theologischen Lehrstuhl
nur mit Zustimmung des zustindigen Ortsbischofs erlangen kann. Sie ist
dies auch nicht nur, weil die Theologietreibenden ihre Verbundenheit mit
der Kirche als subjektive Voraussetzung in ihre theologische Arbeit ein-
bringen. Die Theologie ist kirchliche Wissenschaft, weil sie ein Lebens-
vollzug der Kirche, eine Dimension ihres geistlichen Lebens ist!%. Auch
darin besteht im letzten kein Unterschied zwischen den Lehrenden und
den Lernenden der Theologie. - Als Professor bin ich froh um die groBzii-
gigen Arbeitsmoglichkeiten und die persénliche Unabhingigkeit, die mir
ein Lehrstuhl an einer staatlichen Universitit bietet. Dennoch kann ich
mir meine theologische Arbeit anders als im Raum der Kirche nicht den-
ken. Ich sehe darin zwar eine eigenstdndige, nicht allein durch Delega-
tion von seiten des Lehramtes {ibernommene Aufgabe, aber doch unbe-
dingt einen Auftrag, den ich fiir die Kirche wahrnehme und der aufier-
halb ihres Lebenskontextes ,,ortlos“ und sinnlos wére.

Ebenso studiere keiner fir sich allein Theologie, so sehr das Studium
personlich eine Vertiefung der eigenen Glaubenserfahrung sein méchte.
Bereits das Studium, nicht erst die spitere seelsorgerliche Aufgabe lebt
im Raum der Kirche. Dies zu entdecken ist eine entscheidende Aufgabe
der Spiritualitit des Theologiestudiums. Dazu gehért zuerst, die Men-
schen im Auge zu behalten, fiir die ich studiere, nicht ihre Gesichter, die
ich noch nicht kenne, aber ihre Fragen und Probleme, ihre Zweifel und
ihre Orientierungslosigkeit, die ich sehr wohl kenne. Gerade fiir den, dem
das Studium nicht leicht fillt, weil es ihm keine Freude bereitet, weil er
nicht von einer unbindigen Lust an der Erkenntnis iiber seine mithsame
und langweilige Arbeit hinweggetragen wird, kann darin eine wichtige
Motivation liegen. Ich studiere fiir die Menschen, fiir die ich spéter als
Priester oder Religionslehrer, als Katechetin oder Pastoralreferentin Ver-
antwortung trage. Die Zeit des Studiums ist eine Zeit des Fragens, eine
Zeit der Weggenossenschaft mit den Fragen, die die Menschen heute be-
wegen, gerade auch dann, wenn die Kirche als ganze sich diesen Fragen
eher verschlieBt als 6ffnet. Das Programm des Konzils, gaudium et spes,
Freude und Hoffnung, angus et luctor, Angst und Not der Menschen zu
teilen, ist nicht nur ein Verméachtnis an die Kirche als ganze, sondern
auch eine sehr konkrete Einweisung in eine Spiritualitdt des Theologie-

10 Vgl. dazu vor allem M. Seckler, Theologie als Glaubenswissenschaft, in: Handbuch der
Fundamentaltheologie, Bd. 4. Freiburg 1988, 180-241, bes. 215-225.



Eberhard Schockenhoff 342

studiums. Solche geistige Weggenossenschaft mit den Menschen nimmt
die gelebte Solidaritdt mit ihnen vorweg, die spiter die eigene Aufgabe
pragen wird. Sie ist deshalb die wichtigste Art und Weise, wie Studie-
rende schon jetzt die kirchliche Berufung der Theologie leben kénnen.

Zu dieser mehr in die Zukunft gerichteten geistlichen Dimension des
Studiums tritt noch ein weiteres hinzu: die Solidaritit mit der konkreten
Kirche. Sie meint nicht den Verzicht auf Kritik und schon gar nicht fanati-
schen Gehorsam. Wo denn sonst, wenn nicht an der Universitit, soll der
Ort offener und freimiitiger Kritik sein? Wir brauchen auch keine Angst
davor zu haben, dal} innerhalb der Kirche unterschiedliche Positionen
hervortreten, ja so etwas wie eine mutige, im Geist der christlichen Néch-
stenliebe geschulte ,,Streitkultur tite uns bitter not. Wohl aber meint So-
lidaritat mit der Kirche, daB auch im kritischen Wort und im 6ffentlichen
Protest noch die gemeinsame Sorge um die Kirche mitschwingt. Die Kir-
che ist keine Matratze, auf die man nach Belieben eindreschen kann, so-
lange man nur erklirt, der eigene Zorn und die eigene Wut sei die ohn-
michtige Gestalt der Liebe zur Kirche. Liebe zur Kirche zeigt sich nicht
im Verzicht auf Kritik, wohl aber in ihrer Sprache, in ihrer Wortwahl und
in dem Ton, der auch in diesem Fall die Musik macht.

Die Aufgabe, sich der eigenen Tradition zu stellen

Zur geistlichen Dimension des Theologiestudiums gehért schlieBlich das
Kennenlernen der eigenen Tradition und der achtungsvolle Umgang mit
ihr. Ein traditionsvergessenes Christentum ist noch lange kein zukunfts-
fahiges Christentum. DaB3 die Zukunft nicht meistern kann, wer seine ei-
gene Gegenwart und Vergangenheit nicht kennt, das gilt fiir den christli-
chen Glauben in noch stirkerem MaB als fiir alle anderen Lebensberei-
che. Das Fundament, auf das sich unser Glaube stiitzt, gelangt nur durch
Uberlieferung zu uns. ,,Denn vor allem habe ich euch {iberliefert, was
auch ich empfangen habe...“ (1 Kor 15,3) — beschreibt Paulus den leben-
digen TraditionsprozeB3, in dem der Glaube weitergegeben wird!!. Die
Tradition vermittelt dem Glauben aber nicht nur seine geschichtliche
Identitit, sie ist zugleich ein Paradigma fiir die Herausforderungen, die er
in der Gegenwart zu bestehen hat. Die Geschichte der christlichen From-

1 Vgl. zum theologischen Verstindnis der Uberlieferung des Glaubens vor allem W. Kas-
per, Die Weitergabe des Glaubens. Schwierigkeit und Notwendigkeit einer zeitgemiBen
Glaubensvermittlung, in: Ders., Theologie und Kirche. Mainz 1987, 117-134 und Ders.,
Tradierung und Vermittlung als systematisch-theologisches Problem, in: E. Feifel/W. Kas-
per (Hrsg.), Tradierungskrise des Glaubens. Miinchen 1987, 30-52.



Theologiestudium 343

migkeit zeigt modellhaft Antwortversuche auf analoge Herausforderun-
gen, deren Kenntnis uns heute helfen kann, die fiir unsere Zeit richtige
Antwort zu finden. Uber diese exemplarische Bedeutung hinaus hat das
Studium der geistlichen Tradition der Kirche schlieBlich eine weitere Be-
deutung: sie ist Provokation fiir die Gegenwart. Im Spiegel der Tradition
erkennt die Gegenwart ihre eigenen Verkiirzungen und Verharmlosun-
gen, ihre Einseitigkeiten und Seinsplausibilititen. Zu allen Zeiten stand
der christliche Glaube in Gefahr, sich dem herrschenden Lebensgefiihl
und den gesellschaftlichen Stimmungen anzugleichen. Trotz ihres kriti-
schen und alternativen Pathos ist gerade unsere heutige kirchliche Situa-
tion dadurch gekennzeichnet, daBl die Lebensformen des Glaubens auf
das reduziert werden, was eingingig und plausibel ist, was jedermann
,verniinftig® erscheint und moglichst wenig Konfliktstoff oder Grund
zum Anstof} in sich birgt.

Aus diesem heimlich-unheimlichen Anpassungsdruck kann die Be-
schiftigung mit der Tradition und dem Reichtum ihrer Formen befreien,
gerade auch dort, wo ihre Frommigkeitsbilder uns &drgerlich, absonder-
lich und verriickt erscheinen. Das Verriickte, das also, was an einem frem-
den Platz steht, kann gerade dadurch zu denken geben, dal3 es unsere
harmlosen Erwartungen durchkreuzt. Ein Beispiel fiir die heilsame und
»gefihrliche“ Provokation durch eine zunichst befremdliche Tradition
stellt unser heutiges Franziskusbild dar. Es ist weithin von den Ziigen be-
herscht, die sich nahtlos in die Plausibilititen unseres gegenwartigen Be-
wuBtseins einfiigen: Franziskus der Freund der Armen, Franziskus der
Bruder der Geschépfe, Franziskus der Biirgerschreck, Franziskus der
zirtliche Bewahrer der Natur. Die ,, Torheit“ in seinem Leben, die Ver-
nachlissigung seiner Gesundheit, die harten BuBliibungen, das Verlan-
gen, dem gekreuzigten Christus gleichférmig zu werden, der Empfang der
Wundmale, die naive Anhiinglichkeit an das kirchliche Amt, all das wird
ausgeblendet. Aber geht nicht ein solches halbiertes Franziskus-Bild an
der heilsamen Provokation vorbei, die dieser Heilige flir uns heute sein
konnte? Gewif3 gibt es Frommigkeitsformen, die nur in ihrer eigenen Zeit
plausibel waren oder die schon damals ein Zerrbild des Glaubens dar-
stellten. Aber umgekehrt miissen wir damit rechnen, daB3 unser heutiges
Glaubensleben so eindimensional und verengt worden ist, da} es fiir die
Verriicktheiten und Torheiten, die wesentlich zum Glauben gehdren,
blind geworden ist. Wer dagegen dem Befremdlichen und AnstéBigen der
eigenen spirituellen Tradition mit Wahrheit und Aufmerksamkeit begeg-
net, der findet darin zugleich einen Schutz gegen Engfiihrungen seines ei-
genen Glaubens. Spiritualitit des Theologiestudiums kann nicht darin
bestehen, sich an der Schonheit der eigenen Tradition zu berauschen und



Eberhard Schockenhoff 344

ihre Formen allesamt zu iibernechmen: wohl aber kann das kritische MaB-
nehmen an der Tradition uns gegeniiber der eigenen Blindheit freima-
chen, weil sich ihr Atem als ldnger erweist als das kurzfristige Wehen des
Zeitgeistes!?.

Die Aufgabe, eine geistliche Einstellung zum Studium zu finden

Nach diesen eher grundsitzlichen Erwigungen sollen einige konkrete
Hinweise zur spirituellen Gestaltung des Studiums noch etwas weiterfiih-
ren. Sie orientieren sich an den Anregungen, die Thomas von Aquin einem
jungen Mitbruder namens Johannes zu Beginn seines Studiums geschrie-
ben hat'. Sein erster Grundsatz lautet: ,, Wihle den Weg iiber die Biche,
und stiirze dich nicht in das Meer.“ Damit ist nicht nur gemeint, da3 man
mit den einfacheren Fragen beginnen und sich erst nach und nach
schwierigeren Zusammenhingen zuwenden soll. Der Weg zum theologi-
schen Verstehen fiithrt immer iiber einzelne ,,Biche*, wir beschiftigen uns
zunichst mit der Auslegung einer bestimmten Bibelstelle, mit einem kon-
kreten Autor, der Vorgeschichte einer dogmatischen Formulierung, mit
bestimmten Urkunden und Textzeugnissen, mit empirischen Daten hu-
manwissenschaftlicher Einzeldisziplinen, ohne daB uns der Sinn dieser
mithsamen Detailarbeit fiir ein Verstdndnis des Ganzen schon bewuBt ist.
DaB alles einmal zu einer synthetischen Gesamtschau zusammenwichst,
bleibt anfangs eine vage Hoffnung, die sich wihrend des Theologiestu-
diums selbst niemals ganz erfiillt. Mit dem Stiickwerk leben zu kdnnen,
sich auch an die Einzelheiten hinzugeben, so als seien sie im Augenblick
das allein Wichtigste, das ist nicht nur eine Forderung des methodisch
disziplinierten wissenschaftlichen Arbeitens. Dahinter steht auch eine
spirituelle Grundhaltung, eine Art Askese des Denkens, die der Versu-
chung standhalt, sich Hals iiber Kopf in das Meer zu stiirzen und sofort
bei den groBen ,Entwiirfen* und einer faszinierenden ,,Gesamtschau*
Zuflucht zu suchen.

Mit der Geduld zum Fragmentarischen, ohne die ein wirkliches Stu-
dium nicht denkbar ist, hingt ein weiterer Rat zusammen, den Thomas
seinem Schiiler gibt: cellam frequenter diligas - ,liebe hiufig deine Zelle“.
Auch wenn es Formen der gemeinsamen Einiibung und des kommunika-

'? Vgl. zum provokativen Charakter der Auseinandersetzung mit der eigenen Tradition vor
allem G. Greshake, Typen christlicher Frommigkeit. Theologische und methodische Einfiih-
rung (Wiirzburger Fernstudium). Wiirzburg 1983, 16-23.

'3 Epistola exhortatoria de modo studendi an fratrem loannem, in: Opuscula theologica I.
De re dogmatica et morali. Rom 1954, 451.



Theologiestudium 345

tiven Studierens gibt, so bleibt doch die Fahigkeit zum Alleinsein bzw.
die Fihigkeit, das Alleinsein zum Raum der konzentrierten Hinwendung
zur Sache, die ich gerade studiere, zu machen, eine entscheidende Vor-
aussetzung fir das Studium. Der horror cellae, vor dem die alten Mdnchs-
regeln als einer Einfliisterung des bosen Geistes warnten, ist wohl in den
meisten von uns eine innere Erschwernis des Studiums, das zu {iberwin-
den eine spirituelle Ausgabe darstellt.

Ein dritter Ratschlag, den Thomas dem Studienanfinger Johannes
gibt, betrifft mehr die innere Haltung des Studierens: ,,Achte nicht dar-
auf, von wem du etwas hérst, sondern vertraue deinem Gedichtnis an,
was immer an Gutem gesagt wird“. Dieser Grundsatz verrét eine grofle
geistige Weite; er warnt vor jeder Abschottung des Denkens und vor aller
Berithrungsangst gegeniiber Andersdenkenden. Thomas ubertriagt die
Aufforderung des Paulus: ,,Was ihr an Gutem findet, das behaltet” auf
das Gebiet der Theologie. Die anderen - zur Zeit des Thomas vor allem
Philosophen, fiir uns heute dariiberhinaus auch die Vertreter der moder-
nen Wissenschaft - sind fiir die Theologie nicht zuerst adversarii, also
Gegner, die es zu bekdmpfen gilt, sondern Weggefihrten des Denkens, die
mit uns unterwegs zur Wahrheit sind. Gerade der Theologe darf sich ih-
nen anvertrauen und mit ihnen das Wagnis des Denkens teilen, weil er
weiB, daB die Wahrheit seines Glaubens nicht vom Erfolg seines Den-
kens abhingt. In einem gewissen Sinn hat die Theologie auch etwas Spie-
lerisches an sich. Sie verlangt Ernst und Leidenschaftlichkeit, Akribie
und Geduld, aber auch Gelassenheit und Heiterkeit. Insofern ist es
durchaus angebracht, dal die neue Instruktion der Glaubenskongrega-
tion iiber die kirchliche Berufung der Theologie von der Demut und Be-
scheidenheit des Theologen spricht. Seine Aufgabe ist ein unverzichtba-
rer Beitrag dazu, das Haus der Kirche — nach einem Wort des englichen
Religionsphilosophen Friedrich von Hiigel'* — dsthetisch, religios und in-
tellektuell bewohnbar zu machen, aber sie begriindet den Glauben nicht.
Deshalb kann sie diesen Dienst in Unbekiimmertheit und Gelassenheit
vollziehen — das gilt fiir den, dem sie zur Lebensaufgabe geworden ist
ebenso wie fir all diejenigen, die sie wihrend der Jahre ihres Studiums
zur wichtigsten Sache ihres Lebens machen.

14 Zit. nach A. Auer, Umweltethik. Ein theologischer Beitrag zur 6kologischen Diskussion.
Diisseldorf 1984, 311.





