
346 

Christlicher Yoga? 
Überlegungen zur Verwendung des Yoga 
im Rahmen christlicher Spiritualität1 

Friedrich Huber, Erlangen 

•Ich sage, wem ich kann: Studieren Sie den Yoga. Sie werden unendlich 
viel daraus lernen, aber wenden Sie ihn nicht an."2 Diesen Rat gab im 
Jahr 1936 Carl Gustav Jung den Europäern, die sich in ihrer •Wegelosig- 
keit"3 - wie Jung sich ausdrückte, d. h. wohl: in ihrer geistlichen Verunsi- 
cherung und Ratlosigkeit - dem Yoga zuwenden wollten. 

Rückblickend kann man sagen, daß gerade das Gegenteil dessen ge- 
schehen ist, was Carl Gustav Jung wollte: Der Yoga wird bei uns in viel- 
fältiger Weise angewendet, aber er wird kaum studiert. In vielen Städten 
- nicht nur den größeren - gibt es Yoga-Schulen. Die meisten Volkshoch- 
schulen bieten Yoga-Kurse an. Eine Fülle von Yoga-Büchern für die ver- 
schiedensten Bedürfnisse ist auf dem Markt. Ich nenne nur einige Titel: 
•Sex und Yoga"4, •Schön und schlank durch Yoga" (das ist der Titel von 
gleich zwei Büchern verschiedener Autoren)5, •Jung und gesund durch 
Yoga"6, •Mit Yoga zur sanften Geburt"7 •Sport und Yoga"8 (letzteres ist 
vielleicht das erfolgreichste in Europa erschienene Yoga-Buch; von Sel- 
varajan Yesudian und Elisabeth Haich, 1984 in der 29. Auflage). Es ist 
nicht nötig, die Liste zu verlängern. Es sollte nur veranschaulicht werden, 
daß Yoga bei uns in verschiedenster Weise angewendet wird. 

Studiert hingegen wird der Yoga - soweit ich sehe - selten. Das mag 
unter anderem daran liegen, daß die indischen Texte, die sich theoretisch 

1 Text eines Vortrages, der am 16. 5. 1990 an der Kirchlichen Hochschule Wuppertal und 
am 29. 6. 1990 an der Universität Bern gehalten wurde. Auf Grund der Anregungen, die 
ich in den Diskussionen erhielt, die diesen beiden Vorträgen folgten, wurde der Text an ei- 
nigen Punkten geringfügig geändert. 
2 Jung, CG., Yoga und der Westen, in: Gesammelte Werke, Bd. 11: Zur Psychologie westli- 
cher und östlicher Religion. Zürich-Stuttgartl963, 571-589; Zitat auf S. 576. Der Aufsatz 
•Yoga und der Westen " erschien im Jahr 1936. 
3 Jung, CG., Yoga und der Westen. 574. 
4 Phelan, N./Volin, M., Sex und Yoga. München 1973. 
5 Phelan, N./Volin, M., Schön und schlank durch Yoga. München 1977; Zebroff, K., Schön 
und schlank durch Yoga. Das 14-Tage-Yoga-und-Diätprogramm. Frankfurt/Main. 
6 Waldemar, C.H., Jung und gesund durch Yoga. München 1972 (9. Aufl.). 
7 Schandler, N. und M., Mit Yoga zur sanften Geburt. Weilheim 1981. 
8 Yesudian, S. / Haich, E., Sport und Yoga. München - Engelberg/Schweiz 1984 (29. 
Aufl.). 



Christlicher Yoga? 347 

mit dem Yoga beschäftigen, keine faszinierende Lektüre bieten. Viele von 
ihnen liegen zwar in englischer - manche auch in deutscher - Überset- 
zung vor, aber für den ungeübten Leser sind sie oft geradezu unverständ- 
lich. Man macht sich meist auch nicht klar, wie weit das, was bei uns 
•Yoga" genannt wird, von dem entfernt ist, was man in Indien unter 
Yoga versteht. Wer Yoga z. B. nach dem Buch •Yoga-Praxis"9 von Anne- 
liese Harf, der vor kurzem verstorbenen Leiterin einer Yoga-Schule in 
München, geübt hat, der dürfte sehr erstaunt sein, wenn er in einem mehr 
in hinduistischer Tradition stehenden Yoga-Buch, wie dem von Swami 
Vishnudevananda folgende Reinigungsübung empfohlen findet: 

•Nimm ein feines Stück Musselin-Stoff, drei inches breit und 15 Fuß 
lang... Tauche es in lauwarmes Salzwasser. Presse das Wasser aus und 
schlucke ein Ende [des Stoffes] Stück für Stück. Am ersten Tag schlucke 
nur ein Fuß, laß den Stoff ein paar Sekunden lang dort und zieh ihn dann 
langsam wieder heraus. Am nächsten Tag verschlucke ein bißchen mehr, 
laß den Stoff ein paar Minuten [in der Speiseröhre] und zieh ihn dann 
langsam wieder heraus. So kannst du nach und nach die gesamte Länge 
verschlucken; halte aber das Ende gut mit der Hand fest. Laß den Stoff 
ungefähr 2 Minuten; dann entferne ihn wieder. Sei nicht hastig. Verletze 
deine Kehle nicht durch grobe Behandlung. Nach der Übung trinke eine 
Tasse Milch."10 

Was bisher vom Yoga allgemein gesagt wurde - daß er vielfältig ange- 
wendet, aber nur wenig studiert wird - gilt nun auch für die Yoga-Praxis 
im Rahmen der christlichen Spiritualität. In einem Aufsatz aus dem Jahr 
1987 stellt Albrecht Strebel meines Erachtens zu Recht fest: 

•Verglichen mit der ziemlich breiten Literatur über christlichen Zen', 
die allerdings ausnahmslos aus dem katholischen Bereich stammt, nimmt 
sich die Auseinandersetzung mit dem christlichen Yoga' bescheiden 
aus."11 

Damit soll nicht behauptet werden, daß es überhaupt keine Arbeiten 
gibt, die sich mit der Frage einer christlichen Verwendung des Yoga be- 
fassen. Meines Erachtens ist es jedoch nötig, die Auseinandersetzung er- 
heblich differenzierter zu führen. 

Dies soll im folgenden - wenigstens ansatzweise - versucht werden. Ich 
gehe in drei Schritten vor. Ein erster Teil (I) wird das Verständnis von 

9 Harf, A., Yoga-Praxis. Freiburg/Br., Basel, Wien 1980 (2. Aufl.). 
10 Swami Vishnudevananda: The Complete Illustrated Book of Yoga. New York 1972 (1. 
Aufl. I960), 16 (Übersetzung von mir). 
11 Strebel, A., Meditation: Grenzen und Gefahren, in: Meditation, Informationspapier Nr. 
64-65. Herausgegeben von der Deutschen Evangelischen Arbeitsgemeinschaft für Erwach- 
senenbildung, Schillerstr. 58, 7500 Karlsruhe 1, Karlsruhe 1987, S. 63-70, Zitat auf S. 70. 



Friedrich Huber 348 

Yoga darstellen, wie es in einem klassischen Yoga-Text zum Ausdruck 
kommt, nämlich im 1. Kapitel der Yoga-Sutren (im folgenden mit YS be- 
zeichnet) des Patanjali. Der zweite Teil (II) macht auf einige Differenzen 
zwischen Yoga und christlicher Spiritualität aufmerksam. Im letzten Teil 
(III) schließlich soll die Frage nach einer Verwendung des Yoga im Rah- 
men christlicher Spiritualität gestellt werden. 

Dieser Beitrag behandelt also nur einen kleinen Ausschnitt einer viel 
umfassenderen Fragestellung und er bedarf zumindest in zweifacher Hin- 
sicht der Ergänzung: Erstens müßten andere Ausprägungen des Yoga in 
die Diskussion einbezogen werden; zweitens müßte die Vielfalt der Ver- 
wendung des Yoga im Westen - auch außerhalb der christlichen Spiritua- 
lität - bedacht werden (Entspannung, Selbsterfahrung, Medizin, Erzie- 
hung und Pädagogik etc). Zu dem zuletzt genannten Thema kann jetzt auf 
das Buch •Yoga in Deutschland" von Christian Fuchs verwiesen werden. 
Es beschränkt sich allerdings auf die Verhältnisse in der Bundesrepublik 
Deutschland (mit gelegentlichen Seitenblicken auf die Schweiz).12 

I Das Verständnis von Yoga in YS I 

1. Auf den ersten Blick könnte es befremdlich erscheinen, daß die Frage 
nach dem Verständnis von Yoga so speziell gestellt wird, bezogen auf ei- 
nen eng begrenzten Text. Wäre es nicht besser, umfassend zu fragen, 
etwa: •Was ist Yoga?" So wird ja nicht selten gefragt13, und häufig wird 
auf diese Frage auch eine klare und eindeutige Antwort gegeben. Aber 
diese Antworten täuschen eine Eindeutigkeit vor, die in Wirklichkeit 
nicht existiert. Es gibt nicht •den Yoga", sondern eine Vielzahl verschie- 
dener Ausprägungen von Yoga, die sich mehr oder weniger voneinander 
unterscheiden. Fragt man einen Inder, wie viele Formen von Yoga es 
gebe, so ist die Standard-Antwort: Es gibt so viele Yogas wie es Yoga- 
Lehrende gibt. Das ist nun gewiß eine Übertreibung. Aber sie weist dar- 
auf hin, daß es das übergreifende Verständnis von Yoga nicht gibt. 

Auch die Etymologie hilft hier nicht weiter. •Yoga" kommt von der 
Wurzel yuj-, die mit unserem •Joch" bzw. mit dem Englischen •yoke" 
verwandt ist. Als Grundbedeutung von yuj- geben die Wörterbücher •Jo- 
chen, anschirren" an. Aber was ergibt sich daraus für das Verständnis von 
•Yoga"? Ist Yoga also die Verbindung, so wie zwei Zugtiere durch ein 

12 Fuchs, Ch.,  Yoga in Deutschland. Rezeption, Organisation, Typologie. Stuttgart, Berlin 
Köln 1990. 
13 Vgl. z. B. Aagaard, J., Was ist Yoga wirklich?Herausgegeben vom Arbeitskreis •Rel. Ge- 
meinschaften" der VELKD, Hannover 1981. 



Christlicher Yoga? 349 

Joch miteinander verbunden werden? Darf man - mit einigen Überset- 
zern von Sanskrit-Texten - noch weiter gehen und Yoga als •Verbindung 
des Menschen mit Gott" verstehen? Möglich wäre freilich auch, das Joch 
als ein Instrument zu verstehen, mit dem der Mensch Tiere seinem Willen 
unterwirft und sie beherrscht. Daraus könnte man für •Yoga" die Bedeu- 
tungen •Beherrschung, Disziplin, Unterdrückung" oder ähnlich ableiten. 

Damit ist die Bedeutungsbreite des Wortes yoga bei weitem nicht er- 
schöpft, wie ein Blick in alte hinduistische Texte zeigt. In den Anmerkun- 
gen der Übersetzer begegnen oft Klagen wie die von Klaus Mylius: 

•Das Wort Yoga ist nur schwer zu übersetzen."14 

In dieser Lage halten es manche Übersetzer für geraten, das Wort un- 
übersetzt zu lassen; damit bleibt es freilich auch uninterpretiert. 

Angesichts dieser Vielfalt, vor die das Wort yoga stellt, scheint es be- 
rechtigt, auf einen klassischen Text - eben die Yoga-Sutren - zurückzu- 
greifen, die tatsächlich mit einer Definition von Yoga beginnen. Auch 
westliche Autoren beziehen sich häufig auf die dort gegebene Definition 
von Yoga.15 Bevor ich auf diese eingehe, muß der Text der Yoga-Sutren 
kurz vorgestellt werden. 

Die YS sind eine Sammlung von 195 kurzen Sätzen. Sowohl die Samm- 
lung als ganze, als auch die einzelnen Sätze werden •sütram" genannt. 
Das Wort sütram bedeutet •Faden, Schnur" u.a., hat dann aber auch die 
Bedeutung •Lehrsatz" angenommen. Man vergleiche etwa unser deut- 
sches Wort •Leitfaden" als Bezeichnung für ein Lehrbuch. Die Yoga-Su- 
tren werden einem Verfasser namens Patanjali zugeschrieben, der zwi- 
schen dem 2. Jahrhundert v. Chr. und dem 4. Jahrhundert n. Chr. gelebt 
haben dürfte.16 

Eine genaue Datierung ist weder möglich, noch wichtig, denn es ist un- 
umstritten, daß Patanjali nicht der Begründer des Yoga ist. Yoga wurde 
lange vor seiner Zeit praktiziert.17 Sutren, die es für alle möglichen Wis- 

14 Mylius, K., Die Bhagavad Gita. Wiesbaden o. J., 106, Anm. 61 (zu BG 2,50). 
15 Vgl. z. B. Brück, M. von, Einheit der Wirklichkeit. Gott, Gotteserfahrung und Meditation 
im hinduistisch-christlichen Dialog. München 1987 (2. Aufl.), 281: •Patanjali, dessen Yoga- 
sütra der klassische Text für alle Yoga-Systeme war und ist, gibt im ersten (gemeint ist 
wohl das zweite) sütra eine lapidare Definition: ,Yoga ist das Zur-Ruhe-Bringen des Flus- 
ses des Geistes (citta/." 
16 Eine Streitfrage ist, ob Patanjali, der Verfasser der Yoga-Sutren, mit dem Grammatiker 
Patanjali identisch ist, der etwa ins 2. vorchristliche Jahrhundert zu datieren ist. Vgl. dazu: 
Eliade, M, Yoga. Unsterblichkeit und Freiheit. Frankfurt/M. 1985 (1. Aufl. 1960), 377-378; 
Tola, F. / Dragonetti, C, The Yogasutras of Patanjali. On Concentration of Mind. Delhi, 
Varanasi, Patna, Madras 1987, X-XI. Dort ist weitere Literatur genannt. 
17 Wann die Praxis des Yoga entstanden ist, ist allerdings umstritten. Fraglich ist vor allem, 
ob ein Siegel aus Mohenjo Daro, das einen mit übereinandergeschlagenen Beinen dasit- 
zenden Gott zeigt, darauf hindeutet, daß der Yoga schon in der vorarischen Epoche indi- 



Friedrich Hub er 350 

sensgebiete gibt - Grammatik, Politik, Philosophie, Ethik, die Kunst der 
Liebe etc. - wollen nie etwas eigentlich Neues bieten, sondern sie fassen 
eine lange Tradition zusammen. Dabei bedienen sie sich eines Stils äu- 
ßerster Knappheit. Alles Überflüssige wird weggelassen, so daß sie ohne 
spezielle Hintergrundkenntnisse oft völlig unverständlich sind. Die größ- 
ten - bis heute bewunderten - Leistungen, hat dieser auf größtmögliche 
Kürze bedachte Sutrenstil auf dem Gebiet der Grammatik erreicht. Für 
die altindischen Grammatiker galt angeblich, daß sie sich über einen ein- 
gesparten Buchstaben mehr freuten, als über die Geburt eines Sohnes. 
Diese sprachliche Gedrängtheit war möglich, weil die Sutren nicht etwa 
zum Selbststudium gedacht waren. Sie setzen vielmehr den mündlichen 
Unterricht voraus, in dem ein Lehrender18 einem Schüler Unterweisung 
gab. Die Sutren halten den Unterrichtsstoff in stichwortartig zusammen- 
gefaßten Merksätzen fest. Sie wollen nicht ein Wissensgebiet erschöp- 
fend und umfassend darstellen, sondern sie bieten ein Gerüst, das dem 
Schüler dabei hilft, das im mündlichen Unterricht Erlernte dem Gedächt- 
nis einzuprägen. Das alles gilt nun auch für die Yoga-Sutren. 

Sie setzen - in YS 1,2.3 - mit einer Definition des Yoga ein: 
1,2: Yoga ist das Zum-Stillstand-Bringen (nirodha) der Bewegungen des 

Geistes. 
1,3: Dann steht der Sehende in seiner eigenen Gestalt fest. 

Die beiden Sutren benennen ein doppeltes Ziel des Yoga: Das Zum- 
Stillstand-Kommen der Bewegungen des Geistes und das Feststehen des 
Sehenden in seiner eigenen Gestalt. Dabei setzt das zweite Ziel offenbar 
das Erreichen des ersten voraus und resultiert aus diesem, wie aus dem 
einleitenden •dann" hervorgeht: •Dann steht der Sehende in seiner eige- 
nen Gestalt fest." Das im ersten Sutram genannte Ziel ist zugleich der 
Weg, der zu diesem Ziel führt: •Zum Stillstand bringen" ist beides, der 
Vorgang und das in diesem Vorgang angestrebte Ziel. Dies entspricht der 
Bedeutung des Wortes yoga, das tatsächlich diese beiden Elemente um- 
faßt: den Weg und das Ziel, zu dem der Weg führen soll. 

Wie aber ist diese Definition von Yoga zu verstehen? Sie wird nur ver- 
ständlich, wenn man sich einige Aspekte des philosophischen Systems 
vergegenwärtigt,  das  hinter den  YS  steht;  das  ist  die  sogenannte 

scher Kultur praktiziert wurde. Kritisch zu dieser Hypothese äußert sich z. B. Staal, F., Ex- 
ploring Mysticism. Harmondsworth (Middlesex, England) 1975, 81-83. Man wird Staal zu- 
stimmen können, wenn er sagt: •Sitting cross-legged... proves nothing." (82). 
18 Noch heute sind in Indien unter den Yoga-Übenden und erst recht unter den Yoga Leh- 
renden die Männer in der Überzahl. Dagegen sind in der Bundesrepublik ca. 80% der Leh- 
renden und ebenso der Übenden Frauen. Vgl. Fuchs, Ch., Yoga in Deutschland, (s. Anm. 
12)229, 237, 258 f. 



Christlicher Yoga? 351 

Samkhya-Philosophie. Sie geht davon aus, daß alles Seiende auf zwei 
Grundprinzipien zurückgeht: Natur {prakrti; wörtlich: das Hervorbrin- 
gende) und Selbst (puru$a), wobei das Selbst in einer Vielzahl von •Selb- 
sten" besteht. Aus der prakrti ist im Verlaufeines Evolutionsprozesses al- 
les entstanden, was in der Welt ist, auch das, was wir •Geist" nennen. Die 
prakrti entläßt aus sich heraus die Vernunft, das Ich-Bewußtsein, die 5 
Sinnesorgane des Erkennens (buddhindriyäni), die 5 Sinnesorgane des 
Handelns (karmendriyäni), das Denken (manas), die fünf feinstofflichen 
Elemente (tanmäträni), aus denen schließlich die 5 grobstofflichen Ele- 
mente hervorgehen und damit alles, was aus den Elementen besteht, also 
die ganze uns bekannte Welt. Es ist im vorliegenden Zusammenhang 
nicht nötig, im einzelnen auf diese Evolutionsvorstellung einzugehen. 
Wichtig scheint mir zu sein, daß das, was wir in Geist und Natur unter- 
scheiden, hier zusammengenommen ist: Das alles ist prakrti, Natur. Sie 
ist in ständiger Bewegung, in Werden und Vergehen. Das Selbst hat mit 
alledem eigentlich nichts zu tun. Es ist unveränderlich und deshalb auch 
unvergänglich, reines Erkennen. Das Selbst sieht der brodelnden Bewe- 
gung der Natur zu, ohne in sie verwickelt zu sein; es ist •der Sehende", 
von dem YS 1,3 spricht. 

Aber nun geschieht aus einem unerfindlichen Grund das Unglück: Das 
Selbst, das sich im Geist wie in einem Spiegel betrachtet, wird irritiert 
durch die Bewegung in der Natur, verfällt in den Irrtum, daß es damit et- 
was zu tun hat und selbst hineingezogen ist in diese Bewegung.19 Damit 
ist die Situation und auch das Ziel des Menschen beschrieben: Unser un- 
vergängliches, unveränderliches Selbst ist in dem Irrtum befangen, daß es 
in die Natur verwickelt ist. Das Ziel ist die Lösung aus dem Irrtum der 
Verwicklung in die Natur. 

Damit sind wir beim Yoga: Der Yoga ist der Weg, der dem Selbst zur 
Erkenntnis verhelfen soll, daß es nichts zu tun hat mit den Bewegungen 
der prakrti. Der Weg zu diesem Ziel besteht darin, daß die Bewegungen 
des Geistes zum Stillstand gebracht werden. Dann ist der Geist wie ein 
unbewegtes, klares Wasser, in dem sich das Selbst in seiner völligen Un- 
terschiedenheit von der Natur wie in einem Spiegel erkennt. Das aber be- 
deutet Erlösung. Denn wenn das Selbst seine Getrenntheit von der Natur 
erkannt hat, dann wendet es sich von ihr ab und der Kreislauf der Wie- 
dergeburten hat ein Ende. 

" Bei dieser etwas unscharfen Darstellung ist das schwerwiegende philosophische Pro- 
blem außer acht gelassen, das sich für die indische Philosophie hier stellt: Wie kann das 
unveränderliche Selbst mit der prakrti in Kontakt treten und in einen Zustand der Befrei- 
ungsbedürftigkeit geraten? Vgl. dazu Dasgupta, Surendranath, Yoga as Philosophy and Re- 
ligion. New Delhi 1987 (Nachdruck der 1. Aufl. von 1924), 13 ff. 



Friedrich Huber 352 

Auf diesem Hintergrund wird nun die Definition des Yoga verständlich, 
die in YS 1,2.3 gegeben wird: 

1,2: Yoga ist das Zum-Stillstand-Bringen (nirodha) der Bewegungen des 
Geistes. 

1,3: Dann steht der Sehende in seiner eigenen Gestalt fest. 

Ziel des Yoga - so wie ihn YS I versteht - ist also das völlige Zum-Still- 
stand-Bringen aller Bewegungen des Geistes, die das Selbst verwirren 
und irreleiten. Es scheint mir deshalb zumindest mißverständlich zu sein, 
wenn man - wie es oft geschieht - in der Übersetzung des ersten der bei- 
den oben genannten Sutren (YS 1,2) von einem •Zur-Ruhe-Bringen"20, 
•Zur-Ruhe-Kommen"21 oder ähnlich spricht. Dies erweckt den Eindruck, 
als solle der Geist aus Hektik und Zerstreutheit heraus zur Ruhe und 
Konzentriertheit klaren und gesammelten Denkens geführt werden. 
Nicht wenige Menschen, die bei uns Yoga betreiben, mögen dieses 
schöne Ziel anstreben und möglicherweise auch erreichen - das soll in 
keiner Weise bestritten werden. Nur - auf die klassische Yoga-Definition 
in YS 1,2.3 kann man sich dabei nicht berufen. Der Yoga von YS I ist viel 
radikaler. Ruhiges und gesammeltes Denken, das subjektiv wohltuend ist 
und der Meisterung des Lebens in der Welt dient, ist genaugenommen für 
den Yoga von YS I höchstens ein vorläufiges Ziel. Ihm geht es nicht um 
Meisterung des Lebens in der Welt, sondern um Erlösung. Und zu dieser 
führt nur radikales Zum-Stillstand-Bringen der Bewegungen des Geistes. 

Daß das in YS 1,2 verwendete Sanskrit-Wort nirodha tatsächlich ein 
völliges Zum-Stillstand-Bringen bezeichnet, läßt sich an Hand einiger Be- 
lege für dieses Wort aufzeigen: 

In Svetasvatara-Upanisad 3,21 sagt ein upanisadischer Seher, er habe 
die Erkenntnis des Höchsten erlangt, wodurch janma-nirodha •Zum- 
Stillstand-Kommen der Geburt", d. h. Beendigung des Kreislaufes der 
Wiedergeburten22, erreicht werden könne. Daß nirodha hier eine Beendi- 
gung, nicht aber ein ruhiges Weitergehen meint, dürfte unbestritten sein. 

Im großen indischen Epos Mahabharata wird auch das Ende des Hel- 
den Krishna erzählt. Da er nicht nur ein Held, sondern auch ein Weiser 

20 So z. B. Brück, M. von, Einheit der Wirklichkeit (vgl. Anm. 15), 281: •Yoga ist das Zur- 
Ruhe-Bringen des Flusses des Geistes (citta)." 
21 So z.B. Bäumer, B., Die Wurzeln des Yoga. Die klassischen Lehrsprüche des Patanjali, die 
Grundlage aller Yoga-Systeme. Bern - München - Wien 1979 (3. Aufl.), 21: •Yoga ist jener 
Zustand, in dem die seelisch-geistigen Vorgänge zur Ruhe kommen." 
22 Rau, W., Versuch einer deutschen Übersetzung der Svetasvatara-Upanisad. In: Asiatische 
Studien XVII (1964), 25-46, übersetzt •Aufhebung der [Wieder-]Geburt". (Zitat auf S. 35). 



Christlicher Yoga? 353 

ist23, bestimmt er den Augenblick seines Todes selber und führt ihn her- 
bei, indem er die Lebensfunktionen seines Körpers zum Stillstand bringt. 
In diesem Sinne heißt es von Krishna in MBh 16,5,18: 

•Dann hielt er die Zeit seines Abscheidens (für gekommen), und er ließ 
die Tätigkeit der Sinne aufhören (indriya-sawnirodham). "24 

Auch hier ist nicht an Beruhigung der Sinne gedacht, sondern an deren 
Zum-Stillstand-Bringen, denn es geht ja um die Herbeiführung des To- 
des. 

Diese Bedeutung von nirodha findet sich auch in buddhistischen Tex- 
ten. In der vielleicht berühmtesten buddhistischen Lehre, den sogenann- 
ten •vier edlen Wahrheiten" wird zunächst festgestellt, daß das ganze Le- 
ben Leiden sei25, und dann wird nach der Entstehung des Leidens, seiner 
Aufhebung und dem zur Aufhebung führenden Weg gefragt. Das Wort 
nirodha begegnet in der dritten •edlen Wahrheit", wo der Buddha fragt: 
•Was ist die Aufhebung des Leidens (duhkhanirodha26)T Wieder liegt 
auf der Hand, daß nirodha hier nicht ein ruhiges Weitergehen, sondern 
ein völliges Aufhören meint. 

Einen Weg zum völligen Aufhören der Bewegungen des Geistes will 
das 1. Kapitel der Yoga-Sutren aufzeigen. Das Kapitel ist meines Erach- 
tens keine ursprüngliche literarische Einheit. Deutlich jedoch ist, daß 
sich der letzte Vers dieses Kapitels auf die in YS 1,2 gegebene Definition 
zurückbezieht und das dort benannte Ziel des Yoga als erreicht konsta- 
tiert. In YS 1,51 heißt es nämlich, daß nach dem Durchlaufen des im Vor- 
hergehenden beschriebenen Weges die höchste Stufe der Versenkung er- 
reicht sei 

•auf Grund der Tatsache, daß alles zum Stillstand gebracht ist {sarva- 
nirodhät)." 

Auf den zu diesem Ziel führenden Weg, zu dessen Beschreibung im er- 
sten Kapitel der Yoga-Sutren verschiedene Traditionen - nicht immer 
nahtlos - miteinander verbunden werden, soll hier nur noch kurz einge- 
gangen werden. Es ist ein Weg der Übung und der Entsagung (YS 1,12), 
wobei unter Entsagung die Unempfänglichkeit und Gleichgültigkeit ge- 
gen äußere Sinneseindrücke und innere geistige Erregungen gemeint ist 

23 In manchen Abschnitten des Mahabharata (z. B. in der Bhagavad-Gita) ist Krishna der 
höchste Gott. 
24 cakära-indriya-samnirodham. Zu Übersetzung und Auslegung vgl. Schreiner, P., Yoga - 
Lebenshilfe oder Sterbetechnik, in: Umwelt und Gesundheit. Zeitschrift für Unterrichtspraxis 
und außerschulische Bildung 1988, Heft 3/4, 12-18; zu MBh 16,5,18 vgl. S.14. 
25 Das sagt auch YS 11,15: •Alles ist Leiden für den Weisen" (duhkham eva sarvam). 
(Übersetzung nach Eliade, M., Yoga. Unsterblichkeit und Freiheit (s. Anm. 16), 19. 
26 In Pali: dukkhanirodho; vgl. Mahavagga 1,6,21 und dazu: Frau wallner, E., Geschichte 
der indischen Philosophie, 1. Band. Salzburg 1953, 182 ff. 



Friedrich Huber 354 

(YS I,15).27 Der Weg führt in eine immer tiefere Versenkung (samädhi) 
hinein. Man konzentriert sich zunächst so ausschließlich auf einen Ge- 
genstand, daß Geist und Gegenstand geradezu zusammenfallen (sam- 
äpatti; vgl. YS 1,41 ff.), der Gegenstand den Geist völlig durchdringt. 
Diese Konzentration geschieht zunächst als bewußte rationale Tätigkeit, 
dann aber ohne rationale Betätigung. Man fragt sich vielleicht, wie denn 
eine solche von jedem rationalen Akt freie Konzentration auf einen Ge- 
genstand geschehen kann. Die Yoga-Sutren erklären dies mit einem sehr 
eindrücklichen Bild: Wenn man ein Kristall auf einen farbigen Gegen- 
stand legt, so nimmt das Kristallstück die Farbe des Gegenstandes an, 
wird von dieser Farbe gleichsam durchdrungen, ohne doch in irgendeiner 
Weise tätig zu sein (YS 1,41). So handelt es sich auch beim Yoga auf die- 
ser Stufe um eine Konzentration, in der •lediglich das Objekt aufleuch- 
tet" (YS 1,43). Aber auch bei dieser Konzentration bleibt noch ein Ein- 
druck im Geist des Menschen zurück, der ihm anhaftet, und der wie ein 
Same oder Keim irgendwann einmal aufgeht. Zwar vernichtet dieser in 
der Konzentration entstandene Keim alle anderen Keime, die in den 
Geist eingelegt wurden. Aber auch er wirkt sich aus, bringt Frucht und 
hält so den Menschen im Leben fest. Die Yoga-Sutren sprechen von •ei- 
ner mit einem Keim [verbundenen] Versenkung (sabijafi samädhih)" (YS 
1,46). Um zur tiefsten Versenkung zu gelangen, muß auch dieser Keim 
noch ausgeschaltet werden. Davon spricht YS 1,51: 

•Wenn auch dieser [Keim] zum Stillstand gebracht ist, dann entsteht 
die keimlose Versenkung, weil alles zum Stillstand gebracht ist." 

Dann aber - so muß man wohl ergänzen - tritt ein, was YS 1,3 als Folge 
von 1,2 beschreibt: •Dann steht der Sehende in seiner eigenen Gestalt 
fest." Das Selbst ist sozusagen zu sich selbst gekommen und von der Un- 
ruhe der Welt frei geworden. 

Allerdings war zum Erreichen dieses Zieles ein hoher Preis zu zahlen: 
Der Geist des Menschen, meist als seine ihn auszeichnende Ausstattung 
verstanden, mußte völlig ausgeschaltet werden, völlig zum Stillstand ge- 
bracht werden. Es scheint mir eine Schwäche westlicher Yoga-Anhänger 
zu sein, daß sie zwar oft die Definition von YS 1,2.3 zitieren, aber die Ra- 
dikalität dieses Gedankens verschweigen oder verschleiern. Anders der 
vielleicht größte Kenner indischer Philosophiegeschichte unseres Jahr- 
hunderts, Surendranath Dasgupta (1885-1952), der langjährige Prinzipal 
des Sanskrit-College's in Calcutta. Er sagt vom Yoga wie ihn Patanjali 
versteht: •Das Ideal von Patanjalis Yoga ist äußerst extrem; es besteht im 

27 Zum Verständnis von YS 1,12-16 vgl. Tola, F. / Dragonetti, C, The Yogasutras of Patan- 
jali (s. Anm. 16), 38-50. 



Christlicher Yoga? 355 

absoluten Zum-Stillstand-Bringen der Funktionen des Körpers und des 
Geistes (absolute stoppage of all functions of body and mind)."28 

II Differenzen zwischen Yoga und christlichem Glauben 

Die bisherigen Ausführungen dürften gezeigt haben, daß der Yoga von 
YS I nichts zu tun hat mit körperlicher Fitneß, mit geistiger Beruhigung in 
unserem Sinn, mit Selbstfindung und Selbsterfahrung in der uns geläufi- 
gen Form. Yoga ist nicht Lebens-Hilfe. Nach dem ersten Kapitel der 
Yoga-Sutren ist Yoga das Zum-Stillstand-Bringen der geistigen Tätigkeit 
mit dem Ziel, den •unendlichen qualitativen Unterschied" aufleuchten 
zu lassen, in dem das unvergängliche Selbst zu allem Körperlich-Geisti- 
gen steht und der jede Verbindung des Selbst mit der irdischen Wirklich- 
keit des Menschen unmöglich macht. 

Ist für diesen Yoga ein Platz in der christlichen Spiritualität? Einer 
pauschalen Übernahme stehen meines Erachtens gravierende Differen- 
zen zwischen dem Yoga von YS I und dem christlichen Glauben im 
Wege. Darauf soll in diesem Teil eingegangen werden. 

Differenzen in Anthropologie und Erlösungsvorstellung 

Anthropologie und Erlösungsvorstellung des bisher dargestellten Yoga 
sind dem christlichen Glauben fremd. 

Der christliche Glaube kennt kein unvergängliches Selbst des Men- 
schen, das sich um seiner Erlösung willen seiner totalen Geschiedenheit 
von Leib und Geist bewußt werden müßte. Das gilt auch, wenn man - wie 
in der lehramtlichen katholischen Theologie - an der Vorstellung einer 
unsterblichen Seele festhält.29 So versichert die Pastoralkonstitution über 
die Kirche in der Welt von heute (Gaudium et spes)30, der Mensch werde 
•nicht zum Opfer einer trügerischen Einbildung", wenn er •die Geistig- 
keit und Unsterblichkeit seiner Seele" bejahe. Aber das Konzilsdoku- 
ment unterstreicht doch, daß der Mensch •corpore et anima unus" (•in 
Leib und Seele einer") sei. Das Selbst der Yoga-Philosophie hat also 

28 Dasgupta, S., A History of Indian Philosophy, vol. II. Delhi - Varanasi - Patna 1975 
(Nachdruck der 1. Aufl. von 1922), 447. 
29 Vgl. dazu: Schöpsdau, W., Auferstehung der Toten. Probleme der Eschatologie in der 
neueren ökumenischen Diskussion, in: Materialdienst des Konfessionskundlichen Instituts 
Bensheim 1988, 67-71. 
30 Vgl. Gaudium et spes 14 und den Kommentar von Joseph Ratzinger (Lexikon für Theolo- 
gie und Kirche, Bd. 14, 325). 



Friedrich Huber 356 

keine Parallele in der Vorstellung einer unsterblichen Seele. In der pro- 
testantischen Theologie wird die Zusammengehörigkeit von Leib und 
Seele meist noch stärker betont. 

Man sollte allerdings nicht verschweigen, daß hinsichtlich der Vorstel- 
lung der Seele und ihres Verhältnisses zum Körper innerhalb des christli- 
chen Denkens große Meinungsunterschiede bestehen. Symptomatisch 
dafür ist der Titel eines Buches mit Vorträgen katholischer Theologen: 
•Seele - Problembegriff christlicher Eschatologie"31. 

Der relationale Grundzug christlicher Spiritualität 

Erreicht der Yoga des 1. Kapitels der Yoga-Sutren sein Ziel im Zum-Still- 
stand-Bringen der Bewegungen des Geistes und damit im Ausschluß je- 
der störenden Einwirkung von außen und von innen, so bleibt christliche 
Spiritualität bezogen auf eine Instanz außerhalb meiner selbst. Dies ist 
gemeint, wenn hier vom •relationalen Grundzug christlicher Spirituali- 
tät" gesprochen wird. 

Eine ausführliche Diskussion des Begriffes •Spiritualität" ist an dieser 
Stelle nicht möglich.32 Gelegentlich wird Spiritualität sehr umfassend ver- 
standen, z.B. von Schwester Kyrilla Schweitzer (CCR): •Christliche Le- 
bensgestaltung aus dem Glauben in der Kraft des Heiligen Geistes."33 

Das ist sicher sachgemäß, wenn man von der Grundbedeutung des Wor- 
tes ausgeht, die auf das vom Heiligen Geist gewirkte Leben in seiner Ge- 
samtheit weist. Im Verlauf der Kirchengeschichte hat sich aber ein enge- 
rer Sprachgebrauch herausgebildet, der sich in Wendungen wie •bene- 
diktinische" oder •franziskanische Spiritualität" spiegelt. Auch die Her- 
ausgeber der drei Bände, die im Rahmen des vielbändigen Werkes 
•World Spirituality" der Darstellung der christlichen Spiritualität gewid- 
met sind, haben sich diesem engeren Sprachgebrauch angeschlossen. Sie 

31 Breuning, W. (Hrsg.), Seele - Problembegriff christlicher Eschatologie. Quaestiones dispu- 
tatae 106. Freiburg - Basel - Wien 1986. 
32 Zur Schwierigkeit einer begrifflichen Klärung des Wortes •Spiritualität" vgl. z.B. Mil- 
denberger, M., Spiritualität als Alternative, in: ÖR 26 (1977), 129-145, besonders 129-130. 
McGinn, B., Einleitung zu dem Band Christian Spirituality. Origins to the Twelfth Cen- 
tury. London 1989, XV, stellt fest: •The usefulness of the term .spirituality'... is coupled 
with a singular resistance to easy definition or universal agreement." 
33 Schweitzer, K. CCR: Ökumenische Spiritualität, in: Materialdienst der Ökumenischen 
Centrale in Frankfurt/Main, 1988 / I, Nr. 3, 13. Ähnlich umfassend verwendet W. Bühl- 
mann, den Begriff. Spiritualität •meint... die Beziehungen des Menschen zu Gott", wobei 
Bühlmann besonders betont, daß Spiritualität im biblischen Sinn das weltzugewandte 
Handeln impliziert. Vgl. Bühlmann, W., Spiritualität, in: Müller, K. / Sundermeier, Th. 
(Hrsg.): Lexikon missionstheologischer Grundbegriffe, Berlin 1987, S. 444-447; Zitat auf S. 
444. 



Christlicher Yoga? 357 

unterscheiden Spiritualität von Lehre einerseits und von Ethik anderer- 
seits: Im Unterschied zu Lehre beziehe sich Spiritualität auf die •Reak- 
tion, die der Glaube im religiösen Bewußtsein und Handeln hervorruft". 
Von der Ethik lasse sich Spiritualität dadurch abgrenzen, •daß sie nicht 
von allen menschlichen Handlungen in ihrem Verhältnis zu Gott handle, 
sondern von den Akten, in denen das Verhältnis zu Gott unmittelbar und 
ausdrücklich (immediate and explicit) ist."34 Im Anschluß daran wird 
Spiritualität in dieser Arbeit verstanden als das in bewußter Zuwendung 
zu Gott geschehende menschliche Tun, wie Gottesdienst, Gebet, Schrift- 
lesung und -Studium und Meditation. 

Der relationale, auf eine Instanz außerhalb meiner selbst bezogene 
Charakter von Gottesdienst, Gebet und Schriftstudium bedarf wohl kei- 
ner Begründung. Fraglich könnte er bei der Meditation erscheinen, da 
diese oft als ein •Nach-innen-Gehen", •Sich-in-sich-selbst-Vertiefen" 
und ähnlich verstanden wird. Dies entspricht freilich nicht dem her- 
kömmlichen christlichen Verständnis von Meditation.35 

Wenn in der Ordensregel des Benedikt (Kap.8) gesagt wird, die Mön- 
che, die den Psalter und die Lektionen noch nicht auswendig beherrsch- 
ten, sollten •die nach den Nachtwachen übriggebliebene freie Zeit zum 
,Meditieren' verwenden"36, so ist natürlich gemeint, sie sollten diese 
Stücke in dieser Zeit einüben und auswendig lernen. Das Wort meditari 
wird hier von Benedikt so verwendet, wie es auch in der römischen Mili- 
tärsprache gebraucht wurde, wo es etwa in einem Handbuch für Militär- 
angelegenheiten heißt, die Soldaten sollten das Werfen von Steinen eines 
bestimmten Gewichtes •meditieren".37 Dem entspricht, daß man in der 
alten und mittelalterlichen Kirche von der Meditation bildhaft als von ei- 

34 McGinn, B. (s. Anm. 32) XVI. 
35 Die folgenden Ausführungen zur christlichen Meditation gehen weithin auf Anregungen 
zurück, die ich von meinem Erlanger Kollegen Dr. Martin Nicol in einem gemeinsam ver- 
anstalteten Seminar (im WS 1989/90) erhalten habe. Vgl. auch Nicol, M., Meditation bei 
Luther, Göttingen 1984; Severus, E. von, Das Wort •Meditari" im Sprachgebrauch der Hei- 
ligen Schrift, in: Geist und Leben 26(1953), 365-375; Severus, E. von, Meditation, ein Ele- 
ment geistlichen Lebens in Gespräch und Diskussion, in: Erbe und Auftrag 48 (1972), 
331-338; Bacht, H., .Meditatio' in den ältesten Mönchsquellen, in: Bacht, H., Das Ver- 
mächtnis des Ursprungs. Würzburg 1972, 244-264; Ruppert, F., Meditatio - Ruminatio. Zu 
einem Grundbegriff der Meditation, in: Erbe und Auftrag 53 (1977), 83-93; Viebig, J., Nicht 
zeitlos, nicht kopflos, nicht manipulierbar. Grundsätze evangelischer Meditation, in: Nach- 
richten der Evangelisch-Lutherischen Kirche in Bayern 39 (1984), 241-245; Korvin-Krasin- 
ski, C. von, Meditation, nicht Betrachtung. Ein existentiell-anthropologisches Anliegen, in: 
Korvin-Krasinski, C. von, Trina Mundi Machina. Die Signatur des alten Eurasiern. Mainz 
1986, 416-434. 
36 Korvin-Krasinski, C. von, Meditation, nicht Betrachtung^. Anm. 35), 416. 
37 Ebd. 418. Korvin-Krasinski zitiert (S. 418, Anm. 5) Flavius Vegetius: Epitoma rei milita- 
ris II, 23, wo es heißt: •Sed et manu sola omnes milites meditabantur libralia saxa iactare." 



Friedrich Huber 358 

nem •Wiederkäuen" (ruminatio) sprach38 und Lev 11,3 allegorisch auf die 
Meditation bezog: •Alles, was gespaltene Klauen hat... und wiederkäut 
unter den Tieren, das dürft ihr essen." So z. B. auch Martin Luther39: 

•Am Abend mußt du auf jeden Fall eine Stelle aus der Heiligen Schrift 
im Gedächtnis zu Bette mit dir nehmen, womit du wiederkäuend wie ein 
reines Tier sanft einschlafen magst." 

Ansonsten sollte das meditierende Einüben des Bibelwortes von Hand- 
arbeit begleitet sein, etwa dem meditativen Schälen von Kartoffeln.40 Mit 
diesen kurzen Hinweisen sollte gezeigt werden, daß in der christlichen 
Tradition die Meditation kein Weg nach innen war, sondern daß sie auf 
eine Instanz außerhalb des Meditierenden - meist ein Bibelwort - bezo- 
gen war. Das hing wohl damit zusammen, daß der Mensch überhaupt als 
bezogen auf eine Instanz außerhalb seiner selbst verstanden wurde, deren 
Anrede er braucht, weshalb z.B. Luther in seiner Hebräerbriefvorlesung 
die Ohren als die eigentlich •christlichen Sinne" bezeichnete: •Ideo solae 
aures sunt organa Christiani hominis..."41 

Ist die Beziehung nach außen und die Aufnahme von etwas, das von 
außen zum Menschen kommt42, für die christliche Meditation konstitutiv, 
so steht dies in einem kaum vermittelbaren Gegensatz zum Ziel des Yoga 
von YS I, nämlich dem Zum-Stillstand-Bringen aller Bewegungen des 
Geistes. Es zeigt sich also, daß sich der Yoga von YS I in vollem Umfang 
nicht mit christlicher Spiritualität verbinden läßt. Möglicherweise enthält 
er freilich Elemente, die für christliche Spiritualität bereichernd sind. 
Dem soll im folgenden nachgegangen werden. 

III Verwendung des Yoga im Rahmen christlicher Spiritualität 

Unhaltbarkeit einer pauschalen Ablehnung des Yoga 

Gelegentlich wird jede Möglichkeit, den Yoga im Rahmen christlicher 
Spiritualität zu verwenden, kategorisch bestritten. Als Hauptargument 
wird angeführt, Yoga und andere östliche Meditationsformen ließen sich 
nicht vom Hinduismus bzw. Buddhismus ablösen. Gelegentlich treten 

38 Vgl. Ruppert, F., Meditatio - Ruminatio (s. Anm. 35). 
39 Zitiert bei Ruppert, F., Meditatio - Ruminatio (s. Anm. 35), 90. 
40 Vgl. Korvin-Krasinski, C. von, Meditation, nicht Betrachtung (s. Anm. 35), 419 ff. 
41 WA 57 H, 222, 7 ff; zitiert bei Joest, W., Ontotogie der Person bei Luther. Göttingen 1967 
222, Anm.78. 
42 Dabei kann es sich natürlich auch um etwas handeln, das im Gedächtnis aufbewahrt 
wurde. 



Christlicher Yoga? 359 

dazu weitere Argumente. Am schärfsten hat sich wohl Johannes Aagaard 
gegen den Yoga ausgesprochen. In der kleinen Schrift •Was ist Yoga 
wirklich?" teilt er einige isolierte Einzelheiten aus sehr späten Yoga-Tex- 
ten (etwa 12. bis 15. Jh. n. Chr.) mit und unterzieht sie einer eigenwilligen 
Interpretation: Yoga ist - so Aagaard - 

•eine Art Todeskunst, die ursprünglich entstanden ist, um älteren 
indischen Männern über die Todesfurcht in den letzten, schwierigen Le- 
bensjahren hinwegzuhelfen."43 

Der Yoga sei nicht von seinem hinduistischen Kontext ablösbar, wes- 
wegen •weitaus die meisten" Menschen, die sich mit ihm beschäftigten, 
ungewollt •hinduisiert" würden.44 Ähnlich kritisch haben sich z.B. Friso 
Melzer45 und Hans Urs von Balthasar46 geäußert, obwohl sich bei diesen 
beiden Autoren auch wesentlich differenziertere Urteile finden. 

Die Unhaltbarkeit derartiger pauschaler Urteile zeigt sich, wenn man 
fragt, worin denn der genuin hinduistische bzw. buddhistische Charakter 
des Yoga bestehe, der sich angeblich nicht abstreifen läßt. Wenn ich von 
Balthasar recht verstehe, so sieht er die alle Formen des Hinduismus und 
Buddhismus umgreifende •östliche Religiosität" dadurch charakterisiert, 
daß in ihr erstens der Mensch selbst einen Weg zu Gott finden müsse, und 
daß zweitens die Kreatürlichkeit abgewertet werde. Beides trifft - um nur 
zwei Beispiele zu nennen - weder für bestimmte Formen der hinduisti- 
schen Bhakti-Frömmigkeit, noch für den japanischen Amida-Buddhis- 
mus (besonders Jodo-shinshu) zu. 

43 Aagaard, J., Was ist Yoga wirklich?(s. Anm. 13) 12. 
44 Aagaard, J., Was ist Yoga wirklich?(s. Anm. 13) 12. 
45 Melzer, F., Der Stellenwert östlicher Methoden im Christentum, in: Ruhbach, G. (Hrsg.), 
Meditation. Versuche, Wege, Erfahrungen. Göttingen - Regensburg 1975, 72-77: •... eine 
Methode des Meditierens, die entscheidend hinduistisch oder buddhistisch geprägt ist, 
wird von ihrem Ziel oder von ihrer Aufgabe - einer hinduistischen oder buddhistischen 
Größe - so sehr bestimmt, daß sie von ihr nicht abgelöst und in den Bereich einer anderen 
Religion und der von dieser geprägten Kultur übertragen werden kann. Also haben östli- 
che Methoden keinen ,Stellenwert im Christentum'!" (S.72) 
46 Vgl. Balthasar, H. U. von, Meditation als Verrat, in: Geist und Leben 50 (1977), 260-268: 
Östliche Meditation ist nicht zu lösen •von einer bestimmten Weltanschauung" (261). Da- 
bei ist es nach von Balthasar nicht nötig, zwischen verschiedenen Ausprägungen •der östli- 
chen Religiosität (Brahmanismus, Buddhismus, Samkhya, Hinduismus usf., bzw. die ver- 
schiedenen Arten des Buddhismus) zu unterscheiden." Wichtig sei nur der •gemeinsame 
Hintergrund" dieser •östlichen Religiosität": •Man kann sagen, sie sei der letzte und ver- 
feinerte Ausdruck des Versuchs der naturhaft religiösen Anlage des Menschen, dem Ge- 
fängnis der Endlichkeit und offensichtlichen Nichtgöttlichkeit dieser raumzeitlichen Welt 
und Existenz zu entrinnen und - wie Paulus sagt - ,Gott zu suchen, ob sie etwa an ihn zu 
rühren und ihn zu finden vermöchten' (Apg 17,27)." (262) Vgl. ders., Katholische Medita- 
tion, in: Geist und Leben 51 (1978), 28-38; ders., Christlich meditieren, Freiburg, Basel, 
Wien 1984. 



Friedrich Huber 360 

Daß •weitaus die meisten" Menschen, die Yoga praktizieren, dadurch 
•hinduisiert" werden47, ist eine unbewiesene Behauptung, zu deren Be- 
gründung meines Wissens der statistische Überblick fehlt. Selbst Friso 
Melzer sagt, er habe die von dem belgischen Benediktiner Jean-Marie 
Dechanet in mehreren Büchern48 empfohlenen Yoga-Übungen für Chri- 
sten •vor Jahren selber nachvollzogen und als hilfreich empfunden."49 

So scheint mir eine pauschale Ablehnung eines •Yoga für Christen" 
ebensowenig gerechtfertigt zu sein wie eine pauschale Bejahung. Man 
muß vielmehr fragen, in welcher Weise eine bestimmte Ausprägung des 
Yoga bei der Einbeziehung in christliche Spiritualität verändert und neu- 
interpretiert wird. 

In welcher Weise wird nun der Yoga von YS I verändert, wenn er im 
Rahmen christlicher Spiritualität verwendet wird? Es scheint mir - etwas 
hart gesagt - erforderlich, ihm seine Spitze abzubrechen50: Ist das völlige 
Zum-Stillstand-Bringen der Geistestätigkeit das Ziel des Yoga von YS I, 
so läßt sich dieses Ziel wohl kaum in christliche Spiritualität integrieren. 
Dies gilt meines Erachtens auch für die Mystik.51 Die sozusagen vorläufi- 
gen Ziele des Yoga aber und die zu ihnen führenden Wege können - so 
scheint mir - christliche Spiritualität sehr bereichern. 

Yoga als Weg zur Konzentration 

In YS 1,12 wird der Yoga-Weg unter anderem als Übung bezeichnet. Es 
handelt sich freilich um eine ganz besondere Übung, wie das nächste Su- 
tram (YS 1,13) erläutert: 

•Dabei ist Übung Bemühung in Beständigkeit." 
47 So Aagaard, J., Was ist Yoga wirklich?(s. Anm. 13) 12. 
48 Dechanet, J.-M., Yoga für Christen. Die Schule des Schweigens. Luzern 1957 (2. Aufl.); 
ders., Mein Yoga in 10 Lektionen, Luzern, Stuttgart 1966; ders., Yoga hilft Christen. Eine 
Möglichkeit. Wien, Freiburg - Basel 1975. 
49 Melzer, F., Versenkung oder Begegnung. Entscheidungshilfe zur Frage der Meditation. 
Stuttgart 1987, 58. Bejaht wird die Möglichkeit der Verwendung von Yoga im Kontext 
christlicher Spiritualität z. B. von folgenden Autoren: Lindenberg, W., Yoga mit den Augen 
eines Arztes. Berlin 1960 (4. Aufl.); Schmid, W., Christ und Yoga. Stuttgart 1975; Panjika- 
ran, S., Ansätze zu einer ganzheitlichen Spiritualität aufgrund des Yoga: Selbstdisziplinie- 
rung, Selbstßndung, Solidarität. St. Ottilien 1983; Frenz, A., Christlicher Yoga. Christliche 
Begründung einer indischen Meditationsweise. Stuttgart 1985; Brück, M. von, Einheit der 
Wirklichkeit (s. Anm. 15); Gentschy, M., Yoga und christliche Spiritualität. Ein Werkbuch 
München 1989. 
50 Die Wendung könnte respektlos und aggressiv klingen, möchte aber nicht in dieser 
Weise verstanden werden. Gemeint ist der Prozeß einer tiefgreifenden Neuinterpretation, 
der sich bei der Einbeziehung in einen neuen Kontext ergibt. Solche Neuinterpretationen 
des Yoga gibt es auch schon im Rahmen des Hinduismus. 
51 Anders z. B. Tola, F. / Dragonetti, C, The Yogasutras of Patanjali (s. Anm. 16) XVI/ 
XVII. 



Christlicher Yoga? 361 

Der Geist soll •beständig" werden und diese Beständigkeit muß einge- 
übt werden.52 Von Natur aus ist der Geist unbeständig. Er ist nach einem 
alten Vergleich wie ein Baum, auf dem eine Horde Affen herumtollt. So 
unruhig und unbeständig geht es in des Menschen Geist zu. Jeden Augen- 
blick greift er nach einem neuen intellektuellen oder emotionalen Gegen- 
stand und ist in ständigem Wandel und Wechsel begriffen. So der unge- 
übte Geist. Durch Übung aber kann er dahin gebracht werden, daß er 
einen Gegenstand ergreift und bei ihm beharrt. Er fließt - wie der Ausle- 
ger Vyasa (ca. 6. Jh. n.Chr.) zu YS 1,13 sagt - friedlich und ohne Verände- 
rung dahin. Die Yoga-Sutren sprechen an anderer Stelle von •Eingipfe- 
ligkeit" (ekägratä) des Geistes (YS 111,11.12). Er ist auf einen einzigen 
Punkt gerichtet und hält diesen fest, ohne sich anderem zuzuwenden. Das 
ist in unserem Sutram mit •Beständigkeit" gemeint und genau dies - so 
scheint mir - meinen wir mit •Konzentration". 

Der Übungsweg, der zu solcher Sammlung und Konzentration des Gei- 
stes führt, ist zwar im ersten Kapitel der Yoga-Sutren nicht dargestellt. Er 
wurde aber mit großer Eindringlichkeit erforscht und an anderen Stellen 
mit einzigartiger Vollständigkeit beschrieben. Selbst scheinbar belang- 
lose Äußerlichkeiten wurden bedacht, wie das richtige Sitzen und Atmen 
oder die der Konzentration günstige Umgebung. Daß hier christliche Spi- 
ritualität lernen kann, scheint mir auf der Hand zu liegen. Freilich ist 
auch hier Auswahl und möglicherweise Modifikation (z.B. bei den Atem- 
regelungen) erforderlich. 

Yoga als Weg zu meditativer Aufnahmebereitschaft 

Diese zweite Überlegung setzt die vorhergehende fort. Wir erlernen in 
Schule und Studium diskursives Denken, aber wir lernen kaum, uns ei- 
nem Gegenstand oder einem Wort in meditativer Aufnahmebereitschaft 
zu nähern. Was damit gemeint ist, hat der frühere Bischof Wilhelm Stäh- 
lin sehr schön zum Ausdruck gebracht: 

•Es ist eine eigentümliche Art des Denkens, bei der wir nicht mehr über 
die Dinge uns Gedanken machen, einen Inhalt denkend durchdringen 
und uns um ein kritisches Urteil bemühen, sondern wo wir uns einer Sa- 
che völlig hingeben, in sie eindringen oder - was das Gleiche ist - sie in 
uns eindringen lassen."53 

52 Ich folge bei der Interpretation dieses Sutrams der Auslegung von Tola, F. / Dragonetti, 
C, The Yogasutras of Patanjali (s. Anm.16), 39-41. 
" Stählin, W., Vom göttlichen Geheimnis, 75; zitiert bei Strebel, A., Meditation in West und 
Ost. Wesen und Formen. Information der Evangelischen Zentralstelle für Weltanschauungs- 
fragen, Nr. 65, Stuttgart 1986 (3. Aufl.), 4. 



Friedrich Huber 362 

Es scheint mir, daß diese meditative Form des Vernehmens kaum bes- 
ser veranschaulicht werden kann, als durch das Bild vom Kristall, das in 
YS 1,41 verwendet wird: So wie ein reines Kristall die Farbe der Unter- 
lage aufnimmt, auf dem es liegt, ohne dabei aktiv tätig zu werden, nur da- 
durch, daß es die Farbe in sich einströmen läßt, so verhält sich der Geist 
des Menschen auf einer bestimmten Stufe des Yoga-Weges seinem Ge- 
genstand gegenüber. Natürlich •hinkt" jeder Vergleich: Auch in der me- 
ditativen Aufnahmebereitschaft sind wir wohl kaum völlig passiv. Aber 
es handelt sich doch - so scheint mir - um eine sehr eigene geistige Bewe- 
gung, ein Sich-Öffnen, Sich-Darbieten wie ein reines leeres Gefäß, im de- 
finierenden, begrifflich formulierenden Zugriff so behutsam wie möglich. 

Ist der Yoga in der Lage, uns zur Entwicklung einer solchen meditati- 
ven Aufnahmebereitschaft zu verhelfen, so kann er unser geistliches Le- 
ben, besonders die Beschäftigung mit der Heiligen Schrift bereichern. In 
diesem Sinn sagt M. von Brück: •Yoga ist Vorbereitung für die vollkom- 
mene geistliche Rezeptivität."54 Der Yoga will nach seiner Ansicht 

•nichts anderes..., als den Menschen zu vollkommenem Schweigen zu 
führen, damit er wirklich hören kann."55 

Fragwürdig scheint mir an dieser schönen Formulierung lediglich die 
Behauptung, der Yoga wolle •nichts anderes". Dagegen hat sich uns 
oben56 gezeigt, daß auch dieses Sich-Durchdringen-Lassen vom Gegen- 
stand für den Yoga von YS I nur ein vorläufiges Ziel ist, das eine Spur im 
Geist hinterläßt und - wie YS 1,46 sagt - •mit einem Keim" verbunden ist, 
der irgendwann einmal aufgehen wird. Das letzte Ziel des Yoga ist erst er- 
reicht, wenn auch dieser •Keim" zum Stillstand gebracht ist und damit al- 
les zum Stillstand gebracht ist (vgl. YS 1,51). Für dieses letzte Ziel scheint 
mir in der christlichen Spiritualität kein Raum zu sein. Das vorläufige 
Ziel der Entwicklung einer meditativen Aufnahmebereitschaft jedoch 
dürfte für die christliche Spiritualität eine Bereicherung sein. 

Yoga als Weg zu religiöser Erfahrung 

Der indische Bischof Appasamy (1891-1975), eine der großen Gestalten 
der südindischen Kirchengeschichte, erzählt von seinem Vater, der mit 24 
Jahren Christ geworden war, daß dieser mit 67 Jahren plötzlich den über- 
mächtigen Wunsch in sich empfand, Gott in Visionen zu sehen. Und weil 
er bei seinen christlichen Freunden keine Hilfe fand, unterstellte er sich 
der spirituellen Leitung eines Hindu Yogi. 

54 Brück, M. von, Einheit der Wirklichkeit (s. Anm.15), 282. 
55 Brück, M. von, Einheit der Wirklichkeit (s. Anm.15), 282. 
56 Vgl. hier S. 7-10. 



Christlicher Yoga? 363 

•Er hatte" - so schreibt Bischof Appasamy - •einige bemerkenswerte 
spirituelle Erfahrungen (spiritual experiences)... Diejenigen von uns, die 
ihn genau kannten und in engen Kontakt mit ihm kamen, könnten bezeu- 
gen, daß er durch diese Erfahrungen eine große geistliche Vertiefung er- 
fuhr."57 

Religiöse Erfahrung spielt in der indischen Christenheit - und viel- 
leicht nicht nur in ihr - eine große Rolle. Und Yoga ist ohne Zweifel ein 
Weg zu religiöser Erfahrung. 

Nun ist natürlich •religiöse Erfahrung"58 ein verhältnismäßig vager Be- 
griff und es wäre zu klären, in welchem Sinn er hier verwendet wird. Oft 
versteht man unter religiöser Erfahrung - im Anschluß an Rudolf Otto 
und Friedrich Heiler - die Begegnung mit dem Göttlichen, Numinosen, 
das den Menschen beglückend und erschütternd ergreift. William James 
handelt in dem klassischen Werk der Religionspsychologie •Die Vielfalt 
religiöser Erfahrung" z. B. ausführlich über Bekehrungserlebnisse. Ich 
möchte mich hier auf die eher unspektakulären Erfahrungen beschrän- 
ken, die der Christ in seinem geistlichen Leben machen kann, wenn er 
sich in der vorhin beschriebenen Haltung meditativer Aufnahmebereit- 
schaft einem Wort oder einem Bild zuwendet. Dabei kann es über das 
Zur-Kenntnis-Nehmen und Reflektieren hinaus zu einem Empfinden 
und Fühlen kommen. Und Luther, obwohl er Glauben und Erfahrung 
manchmal in schroffen Gegensatz zueinander stellt, meint sogar, daß es 
zu solchem Fühlen und •Schmecken" (sapere) kommen müsse: 

•... Christus ist dein Helfer und Erlöser, das macht, daß dir dein Sund 
vergeben sind. Das mußt du fühlen und bekennen in deinem Herzen, 
fühlst du das nit, so gedenke nur nit, daß du den Glauben hast, sondern 
das Wort hängt dir noch in den Ohren und schäumet dir auf der Zungen 
wie der Schaum auf dem Bier."59 

Solche religiösen Erfahrungen mögen unscheinbar sein und können 
doch alles, was einem begegnet, in ein neues Licht stellen. Gewiß kann 
man sie nicht durch Anwendung einer Methode herbeizwingen. Aber 
man kann sich doch für sie bereiten durch schweigendes Sich-Öffnen. 
Und zum Einnehmen einer solchen Haltung verspricht der Yoga den 
Übenden hinzuführen. 

Am Ende meiner Überlegungen zu einer Verwendung des Yoga in der 
christlichen Spiritualität möchte ich nochmals zu dem eingangs erwähn- 

57 Appasamy, A. J., The Theology of Hindu Bhakti. Madras 1970, 126. 
58 Vgl. Wißmann, H. / Herms, E. / Köpf, U. / Track, J. / Zilleßen, D., Erfahrung, in: TRE 
X, 83-141 (mit umfassenden Literaturangaben). 
59 WA 10,3,261,9; zitiert bei Barth, H.-M., Erfahrung, die der Glaube bringt. Beobachtungen 
zu einer These Martin Luthers, in: WuPKG 69 (1980), 567-579; Zitat auf S. 574. 



Friedrich Huber 364 

ten Artikel von Carl Gustav Jung zurückkehren. Jung schließt seinen Auf- 
satz mit folgendem Satz: 

•Der Westen wird im Laufe der Jahrhunderte seinen eigenen Yoga her- 
vorbringen und zwar auf der durch das Christentum geschaffenen Ba- 
sis."60 

Was Carl Gustav Jung sich unter diesem •christlichen Yoga" vorge- 
stellt hat, ist schwer zu sagen. Wichtig ist wohl auch nicht, ob man von 
•christlichem Yoga" spricht, oder ob man andere, von der christlichen 
Tradition geprägte Bezeichnungen wählt. Wichtig scheint mir aber, daß 
die unreflektierte Übernahme des Yoga durch eine bewußte Rezeption 
und Neuinterpretation ersetzt wird. 

1 Jung, C. G., Yoga und der Westen (s. Anm. 2), 580. 




