346

Christlicher Yoga?

Uberlegungen zur Verwendung des Yoga
im Rahmen christlicher Spiritualitit’

Friedrich Huber, Erlangen

»Ich sage, wem ich kann: Studieren Sie den Yoga. Sie werden unendlich
viel daraus lernen, aber wenden Sie ihn nicht an.“? Diesen Rat gab im
Jahr 1936 Carl Gustav Jung den Européern, die sich in ihrer ,, Wegelosig-
keit*? — wie Jung sich ausdriickte, d. h. wohl: in ihrer geistlichen Verunsi-
cherung und Ratlosigkeit — dem Yoga zuwenden wollten.

Riickblickend kann man sagen, daBl gerade das Gegenteil dessen ge-
schehen ist, was Carl Gustav Jung wollte: Der Yoga wird bei uns in viel-
faltiger Weise angewendet, aber er wird kaum studiert. In vielen Stidten
- nicht nur den groBeren — gibt es Yoga-Schulen. Die meisten Volkshoch-
schulen bieten Yoga-Kurse an. Eine Fiille von Yoga-Biichern fiir die ver-
schiedensten Bediirfnisse ist auf dem Markt. Ich nenne nur einige Titel:
»Sex und Yoga“4, ,,Schon und schlank durch Yoga* (das ist der Titel von
gleich zwei Biichern verschiedener Autoren)’, ,,Jung und gesund durch
Yoga“s, ,Mit Yoga zur sanften Geburt“’ ,,Sport und Yoga“® (letzteres ist
vielleicht das erfolgreichste in Europa erschienene Yoga-Buch; von Sel-
varajan Yesudian und Elisabeth Haich, 1984 in der 29. Auflage). Es ist
nicht notig, die Liste zu verldngern. Es sollte nur veranschaulicht werden,
daB Yoga bei uns in verschiedenster Weise angewendet wird.

Studiert hingegen wird der Yoga — soweit ich sehe — selten. Das mag
unter anderem daran liegen, da3 die indischen Texte, die sich theoretisch

! Text eines Vortrages, der am 16. 5. 1990 an der Kirchlichen Hochschule Wuppertal und
am 29. 6. 1990 an der Universitit Bern gehalten wurde. Auf Grund der Anregungen, die
ich in den Diskussionen erhielt, die diesen beiden Vortrigen folgten, wurde der Text an ei-
nigen Punkten geringfligig gedndert.

2 Jung, C.G., Yoga und der Westen, in: Gesammelte Werke, Bd. 11: Zur Psychologie westli-
cher und éstlicher Religion. Zirich-Stuttgart1963, 571-589; Zitat auf S. 576. Der Aufsatz
. Yoga und der Westen“ erschien im Jahr 1936.

3 Jung, C.G., Yoga und der Westen. 574.

4 Phelan, N./ Volin, M., Sex und Yoga. Miinchen 1973.

5 Phelan, N./ Volin, M., Schén und schlank durch Yoga. Miinchen 1977; Zebroff, K., Schén
und schlank durch Yoga. Das 14-Tage-Yoga-und-Didtprogramm. Frankfurt/Main.

¢ Waldemar, C.H., Jung und gesund durch Yoga. Miinchen 1972 (9. Aufl.).

7 Schandler, N. und M., Mir Yoga zur sanften Geburt. Weilheim 1981.

® Yesudian, S. / Haich, E., Sport und Yoga. Miinchen - Engelberg/Schweiz 1984 (29.
Aufl).



Christlicher Yoga? 347

mit dem Yoga beschiftigen, keine faszinierende Lektiire bieten. Viele von
ihnen liegen zwar in englischer — manche auch in deutscher — Uberset-
zung vor, aber fiir den ungeiibten Leser sind sie oft geradezu unverstind-
lich. Man macht sich meist auch nicht klar, wie weit das, was bei uns
,Yoga“ genannt wird, von dem entfernt ist, was man in Indien unter
Yoga versteht. Wer Yoga z. B. nach dem Buch ,,Yoga-Praxis“® von Anne-
liese Harf, der vor kurzem verstorbenen Leiterin einer Yoga-Schule in
Miinchen, geiibt hat, der diirfte sehr erstaunt sein, wenn er in einem mehr
in hinduistischer Tradition stehenden Yoga-Buch, wie dem von Swami
Vishnudevananda folgende Reinigungsiibung empfohlen findet:

. Nimm ein feines Stiick Musselin-Stoff, drei inches breit und 15 Fuf}
lang... Tauche es in lauwarmes Salzwasser. Presse das Wasser aus und
schlucke ein Ende [des Stoffes] Stiick fiir Stiick. Am ersten Tag schlucke
nur ein FuB, 1aB den Stoff ein paar Sekunden lang dort und zieh ihn dann
langsam wieder heraus. Am nichsten Tag verschlucke ein biBchen mehr,
laB den Stoff ein paar Minuten [in der Speiserdhre] und zieh ihn dann
langsam wieder heraus. So kannst du nach und nach die gesamte Linge
verschlucken; halte aber das Ende gut mit der Hand fest. Lal3 den Stoff
ungefihr 2 Minuten; dann entferne ihn wieder. Sei nicht hastig. Verletze
deine Kehle nicht durch grobe Behandlung. Nach der Ubung trinke eine
Tasse Milch.“1?

Was bisher vom Yoga allgemein gesagt wurde — daB} er vielfdltig ange-
wendet, aber nur wenig studiert wird — gilt nun auch fiir die Yoga-Praxis
im Rahmen der christlichen Spiritualitit. In einem Aufsatz aus dem Jahr
1987 stellt Albrecht Strebel meines Erachtens zu Recht fest:

. Verglichen mit der ziemlich breiten Literatur iiber ,christlichen Zen’,
die allerdings ausnahmslos aus dem katholischen Bereich stammt, nimmt
sich die Auseinandersetzung mit dem ,christlichen Yoga‘ bescheiden
aus.“!

Damit soll nicht behauptet werden, dal3 es iberhaupt keine Arbeiten
gibt, die sich mit der Frage einer christlichen Verwendung des Yoga be-
fassen. Meines Erachtens ist es jedoch notig, die Auseinandersetzung er-
heblich differenzierter zu fiithren.

Dies soll im folgenden - wenigstens ansatzweise — versucht werden. Ich
gehe in drei Schritten vor. Ein erster Teil (I) wird das Verstidndnis von

° Harf, A., Yoga-Praxis. Freiburg/Br., Basel, Wien 1980 (2. Aufl.).

10 Swami Vishnudevananda: The Complete Hlustrated Book of Yoga. New York 1972 (1.
Aufl. 1960), 16 (Ubersetzung von mir).

' Strebel, A., Meditation: Grenzen und Gefahren, in: Meditation, Informationspapier Nr.
64-65. Herausgegeben von der Deutschen Evangelischen Arbeitsgemeinschaft fiir Erwach-
senenbildung, Schillerstr. 58, 7500 Karlsruhe 1, Karlsruhe 1987, S. 63-70, Zitat auf S. 70.



Friedrich Huber 348

Yoga darstellen, wie es in einem klassischen Yoga-Text zum Ausdruck
kommt, ndmlich im 1. Kapitel der Yoga-Sutren (im folgenden mit YS be-
zeichnet) des Patanjali. Der zweite Teil (II) macht auf einige Differenzen
zwischen Yoga und christlicher Spiritualitit aufmerksam. Im letzten Teil
(I1T) schlieBlich soll die Frage nach einer Verwendung des Yoga im Rah-
men christlicher Spiritualitit gestellt werden.

Dieser Beitrag behandelt also nur einen kleinen Ausschnitt einer viel
umfassenderen Fragestellung und er bedarf zumindest in zweifacher Hin-
sicht der Ergidnzung: Erstens miiiten andere Ausprigungen des Yoga in
die Diskussion einbezogen werden; zweitens miite die Vielfalt der Ver-
wendung des Yoga im Westen — auch auBerhalb der christlichen Spiritua-
litdt — bedacht werden (Entspannung, Selbsterfahrung, Medizin, Erzie-
hung und P4ddagogik etc). Zu dem zuletzt genannten Thema kann jetzt auf
das Buch ,,Yoga in Deutschland“ von Christian Fuchs verwiesen werden.
Es beschrinkt sich allerdings auf die Verhiltnisse in der Bundesrepublik
Deutschland (mit gelegentlichen Seitenblicken auf die Schweiz).!?

I Das Verstdndnis von Yoga in YS I

1. Auf den ersten Blick konnte es befremdlich erscheinen, daB die Frage
nach dem Verstindnis von Yoga so speziell gestellt wird, bezogen auf ei-
nen eng begrenzten Text. Wire es nicht besser, umfassend zu fragen,
etwa: ,,Was ist Yoga?* So wird ja nicht selten gefragt'3, und hiufig wird
auf diese Frage auch eine klare und eindeutige Antwort gegeben. Aber
diese Antworten tiuschen eine Eindeutigkeit vor, die in Wirklichkeit
nicht existiert. Es gibt nicht ,,den Yoga*, sondern eine Vielzahl verschie-
dener Auspriagungen von Yoga, die sich mehr oder weniger voneinander
unterscheiden. Fragt man einen Inder, wie viele Formen von Yoga es
gebe, so ist die Standard-Antwort: Es gibt so viele Yogas wie es Yoga-
Lehrende gibt. Das ist nun gewiB eine Ubertreibung. Aber sie weist dar-
auf hin, daB es das tibergreifende Verstéindnis von Yoga nicht gibt.
Auch die Etymologie hilft hier nicht weiter. ,,Yoga“ kommt von der
Wurzel yuj-, die mit unserem ,,Joch“ bzw. mit dem Englischen , yoke*
verwandt ist. Als Grundbedeutung von yuj- geben die Worterbiicher ,,jo-
chen, anschirren® an. Aber was ergibt sich daraus fiir das Verstindnis von
»Yoga“? Ist Yoga also die Verbindung, so wie zwei Zugtiere durch ein

2 Fuchs, Ch., Yoga in Deutschland. Rezeption, Organisation, Typologie. Stuttgart, Berlin,
Koln 1990.

13 Vgl. z. B. Aagaard, J., Was ist Yoga wirklich? Herausgegeben vom Arbeitskreis ,,Rel. Ge-
meinschaften* der VELKD, Hannover 1981.



Christlicher Yoga? 349

Joch miteinander verbunden werden? Darf man — mit einigen Uberset-
zern von Sanskrit-Texten — noch weiter gehen und Yoga als ,,Verbindung
des Menschen mit Gott*” verstehen? Moglich wire freilich auch, das Joch
als ein Instrument zu verstehen, mit dem der Mensch Tiere seinem Willen
unterwirft und sie beherrscht. Daraus kénnte man fiir ,, Yoga“ die Bedeu-
tungen ,,Beherrschung, Disziplin, Unterdriickung® oder &hnlich ableiten.

Damit ist die Bedeutungsbreite des Wortes yoga bei weitem nicht er-
schopft, wie ein Blick in alte hinduistische Texte zeigt. In den Anmerkun-
gen der Ubersetzer begegnen oft Klagen wie die von Klaus Mylius:

»Das Wort Yoga ist nur schwer zu libersetzen.“!*

In dieser Lage halten es manche Ubersetzer fiir geraten, das Wort un-
tibersetzt zu lassen; damit bleibt es freilich auch uninterpretiert.

Angesichts dieser Vielfalt, vor die das Wort yoga stellt, scheint es be-
rechtigt, auf einen klassischen Text — eben die Yoga-Sutren - zuriickzu-
greifen, die tatsdchlich mit einer Definition von Yoga beginnen. Auch
westliche Autoren beziehen sich hiufig auf die dort gegebene Definition
von Yoga.'* Bevor ich auf diese eingehe, muf3 der Text der Yoga-Sutren
kurz vorgestellt werden.

Die YS sind eine Sammlung von 195 kurzen Sétzen. Sowohl die Samm-
lung als ganze, als auch die einzelnen Sitze werden ,sutram* genannt.
Das Wort sutram bedeutet ,,Faden, Schnur® u.4., hat dann aber auch die
Bedeutung ,,Lehrsatz angenommen. Man vergleiche etwa unser deut-
sches Wort ,Leitfaden” als Bezeichnung fiir ein Lehrbuch. Die Yoga-Su-
tren werden einem Verfasser namens Patanjali zugeschrieben, der zwi-
schen dem 2. Jahrhundert v. Chr. und dem 4. Jahrhundert n. Chr. gelebt
haben durfte.!®

Eine genaue Datierung ist weder méglich, noch wichtig, denn es ist un-
umstritten, dall Patanjali nicht der Begriinder des Yoga ist. Yoga wurde
lange vor seiner Zeit praktiziert.'” Sutren, die es fiir alle moglichen Wis-

4 Mylius, K., Die Bhagavad Gita. Wiesbaden o. J., 106, Anm. 61 (zu BG 2,50).

15 Vgl. z. B. Briick, M. von, Einheit der Wirklichkeit. Gott, Gotteserfahrung und Meditation
im hinduistisch-christlichen Dialog. Miinchen 1987 (2. Aufl.), 281: ,Patanjali, dessen Yoga-
stitra der klassische Text fiir alle Yoga-Sysiteme war und ist, gibl im ersten (gemeint ist
wohl das zweite) stitra eine lapidare Definition: ,Yoga ist das Zur-Ruhe-Bringen des Flus-
ses des Geisles (citta)"."

'¢ Eine Streitfrage is(, ob Patanjali, der Verfasser der Yoga-Sutren, mit dem Grammatiker
Patanjali identisch ist, der etwa ins 2. vorchristliche Jahrhundert zu datieren ist. Vgl. dazu:
Eliade, M, Yoga. Unsterblichkeit und Freiheit. Frankfurt/M. 1985 (1. Aufl. 1960), 377-378;
Tola, F. / Dragonetti, C., The Yogasutras of Patanjali. On Concentration of Mind. Delhi,
Varanasi, Palna, Madras 1987, X-XI. Dort ist weitere Literatur genannt.

7 Wann die Praxis des Yoga enlstanden ist, ist allerdings umstritten. Fraglich ist vor allem,
ob ein Siegel aus Mohenjo Daro, das einen mit iibereinandergeschlagenen Beinen dasit-
zenden Gott zeigt, darauf hindeulet, daB der Yoga schon in der vorarischen Epoche indi-



Friedrich Huber 350

sensgebiete gibt — Grammatik, Politik, Philosophie, Ethik, die Kunst der
Liebe etc. — wollen nie etwas eigentlich Neues bieten, sondern sie fassen
eine lange Tradition zusammen. Dabei bedienen sie sich eines Stils du-
Berster Knappheit. Alles Uberfliissige wird weggelassen, so daB sie ohne
spezielle Hintergrundkenntnisse oft vollig unverstindlich sind. Die groB-
ten — bis heute bewunderten — Leistungen, hat dieser auf gréBtmogliche
Kiirze bedachte Sutrenstil auf dem Gebiet der Grammatik erreicht. Fir
die altindischen Grammatiker galt angeblich, daB sie sich iiber einen ein-
gesparten Buchstaben mehr freuten, als iiber die Geburt eines Sohnes.
Diese sprachliche Gedridngtheit war moglich, weil die Sutren nicht etwa
zum Selbststudium gedacht waren. Sie setzen vielmehr den miindlichen
Unterricht voraus, in dem ein Lehrender'® einem Schiiler Unterweisung
gab. Die Sutren halten den Unterrichtsstoff in stichwortartig zusammen-
gefalliten Merksédtzen fest. Sie wollen nicht ein Wissensgebiet erschop-
fend und umfassend darstellen, sondern sie bieten ein Geriist, das dem
Schiiler dabei hilft, das im miindlichen Unterricht Erlernte dem Gedécht-
nis einzupriagen. Das alles gilt nun auch fiir die Yoga-Sutren.

Sie setzen — in YS 1,2.3 — mit einer Definition des Yoga ein:

I,2: Yoga ist das Zum-Stillstand-Bringen (nirodha) der Bewegungen des
Geistes.
1,3: Dann steht der Sehende in seiner eigenen Gestalt fest.

Die beiden Sutren benennen ein doppeltes Ziel des Yoga: Das Zum-
Stillstand-Kommen der Bewegungen des Geistes und das Feststehen des
Sehenden in seiner eigenen Gestalt. Dabei setzt das zweite Ziel offenbar
das Erreichen des ersten voraus und resultiert aus diesem, wie aus dem
einleitenden ,,dann* hervorgeht: ,,Dann steht der Sehende in seiner eige-
nen Gestalt fest.” Das im ersten Sutram genannte Ziel ist zugleich der
Weg, der zu diesem Ziel fiihrt: ,,Zum Stillstand bringen* ist beides, der
Vorgang und das in diesem Vorgang angestrebte Ziel. Dies entspricht der
Bedeutung des Wortes yoga, das tatsdchlich diese beiden Elemente um-
faB3t: den Weg und das Ziel, zu dem der Weg fiihren soll.

Wie aber ist diese Definition von Yoga zu verstehen? Sie wird nur ver-
stdndlich, wenn man sich einige Aspekte des philosophischen Systems
vergegenwirtigt, das hinter den YS steht; das ist die sogenannte

scher Kultur praktiziert wurde. Kritisch zu dieser Hypothese duBlert sich z. B. Staal, F., Ex-
ploring Mysticism. Harmondsworth (Middlesex, England) 1975, 81-83. Man wird Staal zu-
stimmen kdnnen, wenn er sagt: ,,Sitting cross-legged ... proves nothing.“ (82).

18 Noch heute sind in Indien unter den Yoga-Ubenden und erst recht unter den Yoga Leh-
renden die Minner in der Uberzahl. Dagegen sind in der Bundesrepublik ca. 80% der Leh-
renden und ebenso der Ubenden Frauen. Vgl. Fuchs, Ch., Yoga in Deutschland. (s. Anm.
12) 229, 237, 258f.



Christlicher Yoga? 351

Samkhya-Philosophie. Sie geht davon aus, dal3 alles Seiende auf zwei
Grundprinzipien zuriickgeht: Natur (prakrti; wortlich: das Hervorbrin-
gende) und Selbst (purusa), wobei das Selbst in einer Vielzahl von ,,Selb-
sten‘ besteht. Aus der prakrtiist im Verlauf eines Evolutionsprozesses al-
les entstanden, was in der Welt ist, auch das, was wir ,,Geist” nennen. Die
prakrti entldBt aus sich heraus die Vernunft, das Ich-BewuBtsein, die 5
Sinnesorgane des Erkennens (buddhindriyani), die 5 Sinnesorgane des
Handelns (karmendriyani), das Denken (manas), die finf feinstofflichen
Elemente (tanmatrani), aus denen schlieBlich die 5 grobstofflichen Ele-
mente hervorgehen und damit alles, was aus den Elementen besteht, also
die ganze uns bekannte Welt. Es ist im vorliegenden Zusammenhang
nicht nétig, im einzelnen auf diese Evolutionsvorstellung einzugehen.
Wichtig scheint mir zu sein, dafl das, was wir in Geist und Natur unter-
scheiden, hier zusammengenommen ist: Das alles ist prakrti, Natur. Sie
ist in stdndiger Bewegung, in Werden und Vergehen. Das Selbst hat mit
alledem eigentlich nichts zu tun. Es ist unveridnderlich und deshalb auch
unvergénglich, reines Erkennen. Das Selbst sieht der brodelnden Bewe-
gung der Natur zu, ohne in sie verwickelt zu sein; es ist ,,der Sehende*,
von dem YS 1,3 spricht. .

Aber nun geschieht aus einem unerfindlichen Grund das Ungliick: Das
Selbst, das sich im Geist wie in einem Spiegel betrachtet, wird irritiert
durch die Bewegung in der Natur, verfillt in den Irrtum, daB3 es damit et-
was zu tun hat und selbst hineingezogen ist in diese Bewegung.'® Damit
ist die Situation und auch das Ziel des Menschen beschrieben: Unser un-
vergdngliches, unverdnderliches Selbst ist in dem Irrtum befangen, daB es
in die Natur verwickelt ist. Das Ziel ist die Lésung aus dem Irrtum der
Verwicklung in die Natur.

Damit sind wir beim Yoga: Der Yoga ist der Weg, der dem Selbst zur
Erkenntnis verhelfen soll, da3 es nichts zu tun hat mit den Bewegungen
der prakrti. Der Weg zu diesem Ziel besteht darin, dal die Bewegungen
des Geistes zum Stillstand gebracht werden. Dann ist der Geist wie ein
unbewegtes, klares Wasser, in dem sich das Selbst in seiner v6lligen Un-
terschiedenheit von der Natur wie in einem Spiegel erkennt. Das aber be-
deutet Erlosung. Denn wenn das Selbst seine Getrenntheit von der Natur
erkannt hat, dann wendet es sich von ihr ab und der Kreislauf der Wie-
dergeburten hat ein Ende.

' Bei dieser etwas unscharfen Darstellung ist das schwerwiegende philosophische Pro-
blem auBer acht gelassen, das sich fiir die indische Philosophie hier stellt: Wie kann das
unverdnderliche Selbst mit der prakrti in Konlakt treten und in einen Zustand der Befrei-
ungsbediirftigkeit geraten? Vgl. dazu Dasgupta, Surendranath, Yoga as Philosophy and Re-
ligion. New Delhi 1987 (Nachdruck der 1. Aufl. von 1924), 13 ff.



Friedrich Huber 352

Auf diesem Hintergrund wird nun die Definition des Yoga verstindlich,
die in YS 1,2.3 gegeben wird:

I,2: Yoga ist das Zum-Stillstand-Bringen (nirodha) der Bewegungen des
Geistes.
I,3: Dann steht der Sehende in seiner eigenen Gestalt fest.

Ziel des Yoga - so wie ihn YS I versteht — ist also das vollige Zum-Still-
stand-Bringen aller Bewegungen des Geistes, die das Selbst verwirren
und irreleiten. Es scheint mir deshalb zumindest miBBverstindlich zu sein,
wenn man — wie es oft geschieht - in der Ubersetzung des ersten der bei-
den oben genannten Sutren (YS I,2) von ¢inem ,,Zur-Ruhe-Bringen“?°,
»Zur-Ruhe-Kommen*?' oder dhnlich spricht. Dies erweckt den Eindruck,
als solle der Geist aus Hektik und Zerstreutheit heraus zur Ruhe und
Konzentriertheit klaren und gesammelten Denkens gefiihrt werden.
Nicht wenige Menschen, die bei uns Yoga betreiben, mégen dieses
schone Ziel anstreben und moglicherweise auch erreichen — das soll in
keiner Weise bestritten werden. Nur - auf die klassische Yoga-Definition
in YS 1,2.3 kann man sich dabei nicht berufen. Der Yoga von YS I ist viel
radikaler. Ruhiges und gesammeltes Denken, das subjektiv wohltuend ist
und der Meisterung des Lebens in der Welt dient, ist genaugenommen fiir
den Yoga von YS I hochstens ein vorlaufiges Ziel. Thm geht es nicht um
Meisterung des Lebens in der Welt, sondern um Erlésung. Und zu dieser
fithrt nur radikales Zum-Stillstand-Bringen der Bewegungen des Geistes.

Daf3 das in YS 1,2 verwendete Sanskrit-Wort nirodha tatsichlich ein
volliges Zum-Stillstand-Bringen bezeichnet, 146t sich an Hand einiger Be-
lege fiir dieses Wort aufzeigen:

In Svetasvatara-Upanisad 3,21 sagt ein upanisadischer Seher, er habe
die Erkenntnis des Hochsten erlangt, wodurch janma-nirodha ,,Zum-
Stillstand-Kommen der Geburt“, d. h. Beendigung des Kreislaufes der
Wiedergeburten??, erreicht werden konne. Dal} nirodha hier eine Beendi-
gung, nicht aber ein ruhiges Weitergehen meint, diirfte unbestritten sein.

Im groB3en indischen Epos Mahabharata wird auch das Ende des Hel-
den Krishna erzahlt. Da er nicht nur ein Held, sondern auch ein Weiser

20 S0 z. B. Briick, M. von, Einheit der Wirklichkeit (vgl. Anm. 15), 281: ,,Yoga ist das Zur-
Ruhe-Bringen des Flusses des Geistes (citra).”

21'So z.B. Bdumer, B., Die Wurzeln des Yoga. Die klassischen Lehrspriiche des Patanjali, die
Grundlage aller Yoga-Systeme. Bern - Miinchen - Wien 1979 (3. Aufl.), 21: ,,Yoga isl jener
Zustand, in dem die seelisch-geistigen Vorginge zur Ruhe kommen.*

22 Rau, W., Versuch einer deutschen Ubersetzung der Svetasvatara-Upanisad. In: Asiatische
Studien XV11 (1964), 25-46, libersetzt ,, Aufhebung der [Wieder-]Geburl“. (Zitat auf S. 35).



Christlicher Yoga? 353

ist?, bestimmt er den Augenblick seines Todes selber und fiihrt ihn her-
bei, indem er die Lebensfunktionen seines Korpers zum Stillstand bringt.
In diesem Sinne heil3t es von Krishna in MBh 16,5,18:

»Dann hielt er die Zeit seines Abscheidens (fiir gekommen), und er lie3
die Tidtigkeit der Sinne aufhoren (indriya-samnirodham). ‘%

Auch hier ist nicht an Beruhigung der Sinne gedacht, sondern an deren
Zum-Stillstand-Bringen, denn es geht ja um die Herbeifithrung des To-
des.

Diese Bedeutung von nirodha findet sich auch in buddhistischen Tex-
ten. In der vielleicht berithmtesten buddhistischen Lehre, den sogenann-
ten ,,vier edlen Wahrheiten“ wird zunachst festgestellt, daBl das ganze Le-
ben Leiden sei?*, und dann wird nach der Entstehung des Leidens, seiner
Aufhebung und dem zur Aufhebung fiihrenden Weg gefragt. Das Wort
nirodha begegnet in der dritten ,,edlen Wahrheit*, wo der Buddha fragt:
»Was ist die Aufhebung des Leidens (duhkhanirodha?é)?“ Wieder liegt
auf der Hand, daB nirodha hier nicht ein ruhiges Weitergehen, sondern
ein volliges Aufhdren meint.

Einen Weg zum voélligen Aufhoren der Bewegungen des Geistes will
das 1. Kapitel der Yoga-Sutren aufzeigen. Das Kapitel ist meines Erach-
tens keine urspriingliche literarische Einheit. Deutlich jedoch ist, daB
sich der letzte Vers dieses Kapitels auf die in YS 1,2 gegebene Definition
zuriickbezieht und das dort benannte Ziel des Yoga als erreicht konsta-
tiert. In YS 1,51 heiBt es ndmlich, daB nach dem Durchlaufen des im Vor-
hergehenden beschriebenen Weges die hichste Stufe der Versenkung er-
reicht sei

»auf Grund der Tatsache, daB alles zum Stillstand gebracht ist (sarva-
nirodhat).”

Auf den zu diesem Ziel fithrenden Weg, zu dessen Beschreibung im er-
sten Kapitel der Yoga-Sutren verschiedene Traditionen - nicht immer
nahtlos - miteinander verbunden werden, soll hier nur noch kurz einge-
gangen werden. Es ist ein Weg der Ubung und der Entsagung (YS 1,12),
wobei unter Entsagung die Unempfinglichkeit und Gleichgiiltigkeit ge-
gen duflere Sinneseindriicke und innere geistige Erregungen gemeint ist

2 In manchen Abschnitten des Mahabharata (z. B. in der Bhagavad-Gita) ist Krishna der
héchste Gott.

* cakdra-indriya-samnirodham. Zu Uberselzung und Auslegung vgl. Schreiner, P., Yoga —
Lebenshilfe oder Sterbetechnik, in: Umwelt und Gesundheir. Zeitschrift fiir Unterrichtspraxis
und auflerschulische Bildung 1988, Hefl 3/4, 12-18; zu MBh 16,5,18 vgl. S.14.

% Das sagt auch YS I1,15: , Alles ist Leiden fiir den Weisen“ (dubkham eva sarvam).
(Ubersetzung nach Eliade, M., Yoga. Unsterblichkeit und Freiheit (s. Anm. 16), 19.

2 In Pali: dukkhanirodho; vgl. Mahavagga 1,6,21 und dazu: Frauwallner, E., Geschichte
der indischen Philosophie, 1. Band. Salzburg 1953, 182ff.



Friedrich Huber 354

(YS L15).7 Der Weg fiihrt in eine immer tiefere Versenkung (samadhi)
hinein. Man konzentriert sich zunéichst so ausschlieBlich auf einen Ge-
genstand, daB3 Geist und Gegenstand geradezu zusammenfallen (sam-
apatti; vgl. YS 1,41 ff.), der Gegenstand den Geist v6llig durchdringt.
Diese Konzentration geschieht zunéichst als bewufite rationale Titigkeit,
dann aber ohne rationale Betdtigung. Man fragt sich vielleicht, wie denn
eine solche von jedem rationalen Akt freie Konzentration auf einen Ge-
genstand geschehen kann. Die Yoga-Sutren erkldren dies mit einem sehr
eindriicklichen Bild: Wenn man ein Kristall auf einen farbigen Gegen-
stand legt, so nimmt das Kristallstiick die Farbe des Gegenstandes an,
wird von dieser Farbe gleichsam durchdrungen, ohne doch in irgendeiner
Weise titig zu sein (YS 1,41). So handelt es sich auch beim Yoga auf die-
ser Stufe um eine Konzentration, in der ,,lediglich das Objekt aufleuch-
tet” (YS 1,43). Aber auch bei dieser Konzentration bleibt noch ein Ein-
druck im Geist des Menschen zuriick, der ihm anhaftet, und der wie ein
Same oder Keim irgendwann einmal aufgeht. Zwar vernichtet dieser in
der Konzentration entstandene Keim alle anderen Keime, die in den
Geist eingelegt wurden. Aber auch er wirkt sich aus, bringt Frucht und
hilt so den Menschen im Leben fest. Die Yoga-Sutren sprechen von ,,ei-
ner mit einem Keim [verbundenen) Versenkung (sabijah samadhih)“ (YS
1,46). Um zur tiefsten Versenkung zu gelangen, muB auch dieser Keim
noch ausgeschaltet werden. Davon spricht YS [,51:

»Wenn auch dieser [Keim] zum Stillstand gebracht ist, dann entsteht
die keimlose Versenkung, weil alles zum Stillstand gebracht ist.«

Dann aber - so mul3 man wohl ergénzen - tritt ein, was YS 1,3 als Folge
von [,2 beschreibt: ,,Dann steht der Sehende in seiner eigenen Gestalt
fest.“ Das Selbst ist sozusagen zu sich selbst gekommen und von der Un-
ruhe der Welt frei geworden.

Allerdings war zum Erreichen dieses Zieles ein hoher Preis zu zahlen:
Der Geist des Menschen, meist als seine ihn auszeichnende Ausstattung
verstanden, mullte v6llig ausgeschaltet werden, vollig zum Stillstand ge-
bracht werden. Es scheint mir eine Schwiche westlicher Yoga-Anhinger
zu sein, daB sie zwar oft die Definition von YS 1,2.3 zitieren, aber die Ra-
dikalitat dieses Gedankens verschweigen oder verschleiern. Anders der
vielleicht gr6Bte Kenner indischer Philosophiegeschichte unseres Jahr-
hunderts, Surendranath Dasgupta (1885-1952), der langjihrige Prinzipal
des Sanskrit-College‘s in Calcutta. Er sagt vom Yoga wie ihn Patanjali
versteht: ,,Das Ideal von Patanjalis Yoga ist 4uBBerst extrem; es besteht im

27 Zum Verstindnis von YS 1,12-16 vgl. Tola, F. / Dragonetti, C., The Yogasutras of Patan-
jali (s. Anm. 16), 38-50.



Christlicher Yoga? 355

absoluten Zum-Stillstand-Bringen der Funktionen des Korpers und des
Geistes (absolute stoppage of all functions of body and mind).*?

11 Differenzen zwischen Yoga und christlichem Glauben

Die bisherigen Ausfiithrungen diirften gezeigt haben, dal3 der Yoga von
YS I nichts zu tun hat mit korperlicher Fitnel3, mit geistiger Beruhigung in
unserem Sinn, mit Selbstfindung und Selbsterfahrung in der uns gelédufi-
gen Form. Yoga ist nicht Lebens-Hilfe. Nach dem ersten Kapitel der
Yoga-Sutren ist Yoga das Zum-Stillstand-Bringen der geistigen Tatigkeit
mit dem Ziel, den ,,unendlichen qualitativen Unterschied* aufleuchten
zu lassen, in dem das unvergingliche Selbst zu allem Korperlich-Geisti-
gen steht und der jede Verbindung des Selbst mit der irdischen Wirklich-
keit des Menschen unméglich macht.

Ist fiir diesen Yoga ein Platz in der christlichen Spiritualitdt? Einer
pauschalen Ubernahme stehen meines Erachtens gravierende Differen-
zen zwischen dem Yoga von YS I und dem christlichen Glauben im
Wege. Darauf soll in diesem Teil eingegangen werden.

Differenzen in Anthropologie und Erlosungsvorstellung

Anthropologie und Erlésungsvorstellung des bisher dargestellten Yoga
sind dem christlichen Glauben fremd.

Der christliche Glaube kennt kein unvergédngliches Selbst des Men-
schen, das sich um seiner Erlosung willen seiner totalen Geschiedenheit
von Leib und Geist bewuB3t werden mii3te. Das gilt auch, wenn man - wie
in der lehramtlichen katholischen Theologie —~ an der Vorstellung einer
unsterblichen Seele festhdlt.?® So versichert die Pastoralkonstitution tiber
die Kirche in der Welt von heute (Gaudium et spes)®’, der Mensch werde
,nicht zum Opfer einer triigerischen Einbildung®, wenn er ,,die Geistig-
keit und Unsterblichkeit seiner Seele” bejahe. Aber das Konzilsdoku-
ment unterstreicht doch, daBl der Mensch ,,corpore et anima unus* (,,in
Leib und Seele einer”) sei. Das Selbst der Yoga-Philosophie hat also

28 Dasgupta, S., 4 History of Indian Philosophy, vol. 11. Delhi — Varanasi — Patna 1975
(Nachdruck der 1. Aufl. von 1922), 447.

2 Vgl. dazu: Schopsdau, W., Auferstehung der Toten. Probleme der Eschatologie in der
neueren dkumenischen Diskussion, in: Malerialdienst des Konfessionskundlichen Instituts
Bensheim 1988, 67-71.

30 Vgl. Gaudium et spes 14 und den Kommentar von Joseph Ratzinger ( Lexikon fiir Theolo-
gie und Kirche, Bd. 14, 325).



Friedrich Huber 356

keine Parallele in der Vorstellung einer unsterblichen Seele. In der pro-
testantischen Theologie wird die Zusammengehérigkeit von Leib und
Seele meist noch stirker betont.

Man sollte allerdings nicht verschweigen, da3 hinsichtlich der Vorstel-
lung der Seele und ihres Verhiltnisses zum Korper innerhalb des christli-
chen Denkens groBe Meinungsunterschiede bestehen. Symptomatisch
dafir ist der Titel eines Buches mit Vortragen katholischer Theologen:
»eele — Problembegriff christlicher Eschatologie*3!.

Der relationale Grundzug christlicher Spiritualitit

Erreicht der Yoga des 1. Kapitels der Yoga-Sutren sein Ziel im Zum-Still-
stand-Bringen der Bewegungen des Geistes und damit im AusschluB je-
der storenden Einwirkung von auf3en und von innen, so bleibt christliche
Spiritualitdt bezogen auf eine Instanz auBerhalb meiner selbst. Dies ist
gemeint, wenn hier vom ,relationalen Grundzug christlicher Spirituali-
tat“ gesprochen wird.

Eine ausfithrliche Diskussion des Begriffes ,,Spiritualitit® ist an dieser
Stelle nicht moglich.?? Gelegentlich wird Spiritualitit sehr umfassend ver-
standen, z.B. von Schwester Kyrilla Schweitzer (CCR): ,,Christliche Le-
bensgestaltung aus dem Glauben in der Kraft des Heiligen Geistes.“33
Das ist sicher sachgemif, wenn man von der Grundbedeutung des Wor-
tes ausgeht, die auf das vom Heiligen Geist gewirkte Leben in seiner Ge-
samtheit weist. Im Verlauf der Kirchengeschichte hat sich aber ein enge-
rer Sprachgebrauch herausgebildet, der sich in Wendungen wie ,,bene-
diktinische* oder ,.franziskanische Spiritualitit* spiegelt. Auch die Her-
ausgeber der drei Bidnde, die im Rahmen des vielbindigen Werkes
»World Spirituality* der Darstellung der christlichen Spiritualitdt gewid-
met sind, haben sich diesem engeren Sprachgebrauch angeschlossen. Sie

' Breuning, W. (Hrsg.), Seele — Problembegriff christlicher Eschatologie. Quaestiones dispu-
tatae 106. Freiburg - Basel - Wien 1986.

32 Zur Schwierigkeit einer begrifflichen Klirung des Wortes ,,Spiritualitat* vgl. z.B. Mil-
denberger, M., Spiritualitiit als Alternative, in: OR 26 (1977), 129-145, besonders 129-130.
McGinn, B., Einleitung zu dem Band Christian Spirituality. Origins 10 the Twelfth Cen-
tury. London 1989, XV, stellt fest: ,,The usefulness of the term ,spirituality*... is coupled
with a singular resistance to easy definition or universal agreement.“

33 Schweitzer, K. CCR: Okumenische Spiritualitit, in: Materialdienst der Okumenischen
Centrale in Frankfurt/Main, 1988 / 1, Nr. 3, 13. Ahnlich umfassend verwendet W. Biihl-
mann, den Begriff. Spiritualitdt ,,meint... die Beziehungen des Menschen zu Gott“, wobei
Bithimann besonders betont, da Spiritualitit im biblischen Sinn das weltzugewandte
Handeln impliziert. Vgl. Bithlmann, W., Spiritualitit, in: Miiller, K. / Sundermeier, Th.
(Hrsg.): Lexikon missionstheologischer Grundbegriffe, Berlin 1987, S. 444-447; Zitat auf S.
444,



Christlicher Yoga? 357

unterscheiden Spiritualitidt von Lehre einerseits und von Ethik anderer-
seits: Im Unterschied zu Lehre beziehe sich Spiritualitdt auf die ,,Reak-
tion, die der Glaube im religiosen Bewuf3tsein und Handeln hervorruft*®.
Von der Ethik lasse sich Spiritualitdt dadurch abgrenzen, ,,daB sie nicht
von allen menschlichen Handlungen in ihrem Verhiltnis zu Gott handle,
sondern von den Akten, in denen das Verhiltnis zu Gott unmittelbar und
ausdriicklich (immediate and explicit) ist.“** Im Anschlul daran wird
Spiritualitdt in dieser Arbeit verstanden als das in bewuliter Zuwendung
zu Gott geschehende menschliche Tun, wie Gottesdienst, Gebet, Schrift-
lesung und -studium und Meditation.

Der relationale, auf eine Instanz auBlerhalb meiner selbst bezogene
Charakter von Gottesdienst, Gebet und Schriftstudium bedarf wohl kei-
ner Begriindung. Fraglich kdnnte er bei der Meditation erscheinen, da
diese oft als ein , Nach-innen-Gehen*, ,,Sich-in-sich-selbst-Vertiefen*
und &hnlich verstanden wird. Dies entspricht freilich nicht dem her-
kommlichen christlichen Verstindnis von Meditation.?®

Wenn in der Ordensregel des Benedikt (Kap.8) gesagt wird, die Mon-
che, die den Psalter und die Lektionen noch nicht auswendig beherrsch-
ten, sollten ,,die nach den Nachtwachen iibriggebliebene freie Zeit zum
,Meditieren‘ verwenden3¢, so ist natiirlich gemeint, sie sollten diese
Stiicke in dieser Zeit einiiben und auswendig lernen. Das Wort meditari
wird hier von Benedikt so verwendet, wie es auch in der ré6mischen Mili-
tarsprache gebraucht wurde, wo es etwa in einem Handbuch fiir Militér-
angelegenheiten heiBt, die Soldaten sollten das Werfen von Steinen eines
bestimmten Gewichtes ,,meditieren*.’” Dem entspricht, dall man in der
alten und mittelalterlichen Kirche von der Meditation bildhaft als von ei-

3 McGinn, B. (s. Anm. 32) XVI.

3 Die folgenden Ausfiihrungen zur christlichen Meditation gehen weithin auf Anregungen
zuriick, die ich von meinem Erlanger Kollegen Dr. Martin Nicol in einem gemeinsam ver-
anstalteten Seminar (im WS 1989/90) erhalten habe. Vgl. auch Nicol, M., Meditation bei
Luther, Géttingen 1984; Severus, E. von, Das Wort ,, Meditari* im Sprachgebrauch der Hei-
ligen Schrift, in: Geist und Leben 26 (1953), 365-375; Severus, E. von, Meditation, ein Ele-
ment geistlichen Lebens in Gesprdch und Diskussion, in: Erbe und Auftrag 48 (1972),
331-338; Bacht, H., ,Meditatio* in den ditesten Monchsquellen, in: Bacht, H., Das Ver-
mdchtnis des Ursprungs. Wiirzburg 1972, 244-264; Ruppert, F., Meditatio — Ruminatio. Zu
einem Grundbegriff der Meditation, in. Erbe und Auftrag 53 (1977), 83-93; Viebig, I., Nicht
zeitlos, nicht kopflos, nicht manipulierbar. Grundsdtze evangelischer Meditation, in: Nach-
richten der Evangelisch-Lutherischen Kirche in Bayern 39 (1984), 241-245; Korvin-Krasin-
ski, C. von, Meditation, nicht Betrachtung. Ein existentiell-anthropologisches Anliegen, in:
Korvin-Krasinski, C. von, Trina Mundi Machina. Die Signatur des alten Eurasien. Mainz
1986, 416-434.

36 Korvin-Krasinski, C. von, Meditation, nicht Betrachtung (s. Anm. 35), 416.

37 Ebd. 418. Korvin-Krasinski zitiert (S. 418, Anm. 5) Flavius Vegetius: Epitoma rei milita-
ris 11, 23, wo es heiBt: ,,Sed et manu sola omnes milites meditabantur libralia saxa iactare.”



Friedrich Huber 358

nem ,,Wiederkduen* (ruminatio)sprach®® und Lev 11,3 allegorisch auf die
Meditation bezog: ,,Alles, was gespaltene Klauen hat... und wiederkiut
unter den Tieren, das diirft ihr essen.“ So z. B. auch Martin Luther®:

»Am Abend muBt du auf jeden Fall eine Stelle aus der Heiligen Schrift
im Gedachtnis zu Bette mit dir nehmen, womit du wiederkiduend wie ein
reines Tier sanft einschlafen magst.*

Ansonsten sollte das meditierende Einiiben des Bibelwortes von Hand-
arbeit begleitet sein, etwa dem meditativen Schilen von Kartoffeln.*® Mit
diesen kurzen Hinweisen sollte gezeigt werden, daB in der christlichen
Tradition die Meditation kein Weg nach innen war, sondern daB sie auf
eine Instanz auBlerhalb des Meditierenden — meist ein Bibelwort — bezo-
gen war. Das hing wohl damit zusammen, daB der Mensch iiberhaupt als
bezogen auf eine Instanz auBerhalb seiner selbst verstanden wurde, deren
Anrede er braucht, weshalb z.B. Luther in seiner Hebrierbriefvorlesung
die Ohren als die eigentlich ,,christlichen Sinne* bezeichnete: ,,Ideo solae
aures sunt organa Christiani hominis...“4!

Ist die Beziehung nach auBen und die Aufnahme von etwas, das von
auBlen zum Menschen kommt*2, fiir die christliche Meditation konstitutiv,
so steht dies in einem kaum vermittelbaren Gegensatz zum Ziel des Yoga
von YS I, nimlich dem Zum-Stillstand-Bringen aller Bewegungen des
Geistes. Es zeigt sich also, daB sich der Yoga von YS I in vollem Umfang
nicht mit christlicher Spiritualitit verbinden 148t. Moglicherweise enthilt
er freilich Elemente, die fiir christliche Spiritualitit bereichernd sind.
Dem soll im folgenden nachgegangen werden.

IIT Verwendung des Yoga im Rahmen christlicher Spiritualitit

Unhaltbarkeit einer pauschalen Ablehnung des Yoga

Gelegentlich wird jede Maoglichkeit, den Yoga im Rahmen christlicher
Spiritualitit zu verwenden, kategorisch bestritten. Als Hauptargument
wird angefiihrt, Yoga und andere 6stliche Meditationsformen lieBen sich
nicht vom Hinduismus bzw. Buddhismus ablésen. Gelegentlich treten

8 Vgl. Rupperl, F., Meditatio — Ruminatio (s. Anm. 35).

3% Zitiert bei Ruppert, F., Meditatio - Ruminatio (s. Anm. 35), 90.

0 Vgl. Korvin-Krasinski, C. von, Meditation, nicht Betrachtung (s. Anm. 35), 419 ff.
1WA 57 H, 222, T1f; ziliert bei Joest, W., Ontologie der Person bei Luther. Gottingen 1967,
222, Anm.78.

42 Dabei kann es sich natiirlich auch um etwas handeln, das im Gedichtnis aufbewahrt
wurde.



Christlicher Yoga? 359

dazu weitere Argumente. Am schérfsten hat sich wohl Johannes Aagaard
gegen den Yoga ausgesprochen. In der kleinen Schrift ,,Was ist Yoga
wirklich 7 teilt er einige isolierte Einzelheiten aus sehr spiten Yoga-Tex-
ten (etwa 12. bis 15. Jh. n. Chr.) mit und unterzieht sie einer eigenwilligen
Interpretation: Yoga ist — so Aagaard —

,eine Art Todeskunst, die urspriinglich entstanden ist, um élteren
indischen Minnern tiber die Todesfurcht in den letzten, schwierigen Le-
bensjahren hinwegzuhelfen. 4

Der Yoga sei nicht von seinem hinduistischen Kontext ablésbar, wes-
wegen ,,weitaus die meisten“ Menschen, die sich mit ihm beschéftigten,
ungewollt , hinduisiert* wiirden.* Ahnlich kritisch haben sich z.B. Friso
Melzer* und Hans Urs von Balthasar* geduBert, obwohl sich bei diesen
beiden Autoren auch wesentlich differenziertere Urteile finden.

Die Unhaltbarkeit derartiger pauschaler Urteile zeigt sich, wenn man
fragt, worin denn der genuin hinduistische bzw. buddhistische Charakter
des Yoga bestehe, der sich angeblich nicht abstreifen 146t. Wenn ich von
Balthasar recht verstehe, so sieht er die alle Formen des Hinduismus und
Buddhismus umgreifende ,,0stliche Religiositit*“ dadurch charakterisiert,
daB in ihr erstens der Mensch selbst einen Weg zu Gott finden miisse, und
daB zweitens die Kreatiirlichkeit abgewertet werde. Beides trifft - um nur
zwei Beispiele zu nennen — weder fiir bestimmte Formen der hinduisti-
schen Bhakti-Frommigkeit, noch fiir den japanischen Amida-Buddhis-
mus (besonders Jodo-shinshu) zu.

43 Aagaard, J., Was ist Yoga wirklich? (s. Anm. 13) 12.

4 Aagaard, J., Was ist Yoga wirklich? (s. Anm. 13) 12.

45 Melzer, F., Der Stellenwert dstlicher Methoden im Christentum, in: Ruhbach, G. (Hrsg.),
Meditation. Versuche, Wege, Erfahrungen. Gottingen — Regensburg 1975, 72-77: ,,... eine
Methode des Meditierens, die entscheidend hinduistisch oder buddhistisch geprigt ist,
wird von ihrem Ziel oder von ihrer Aufgabe — einer hinduistischen oder buddhistischen
GroBe — so sehr bestimmt, daB sie von ihr nicht abgeldst und in den Bereich einer anderen
Religion und der von dieser geprigten Kultur iibertragen werden kann. Also haben &stli-
che Methoden keinen ,Stellenwert im Christentum‘!* (8.72)

46 Vgl. Balthasar, H. U. von, Meditation als Verrat, in: Geist und Leben 50 (1977), 260-268:
Ostliche Meditation ist nicht zu 1dsen ,,von einer bestimmten Weltanschauung* (261). Da-
bei ist es nach von Balthasar nicht notig, zwischen verschiedenen Ausprdgungen ,.der ostli-
chen Religiositit (Brahmanismus, Buddhismus, Samkhya, Hinduismus usf., bzw. die ver-
schiedenen Arten des Buddhismus) zu unterscheiden.” Wichtig sei nur der ,,gemeinsame
Hintergrund* dieser ,,0stlichen Religiositdt”: ,,Man kann sagen, sie sei der letzte und ver-
feinerte Ausdruck des Versuchs der naturhaft religiosen Anlage des Menschen, dem Ge-
fangnis der Endlichkeit und offensichtlichen Nichtgottlichkeit dieser raumzeitlichen Welt
und Existenz zu entrinnen und — wie Paulus sagt - ,Gott zu suchen, ob sie etwa an ihn zu
riithren und ihn zu finden verméchten* (Apg 17,27).“ (262) Vgl. ders., Katholische Medita-
tion, in: Geist und Leben 51 (1978), 28-38; ders., Christlich meditieren, Freiburg, Basel,
Wien 1984.



Friedrich Huber 360

Dal3 ,,weitaus die meisten” Menschen, die Yoga praktizieren, dadurch
»hinduisiert“ werden®, ist eine unbewiesene Behauptung, zu deren Be-
grindung meines Wissens der statistische Uberblick fehlt. Selbst Friso
Melzer sagt, er habe die von dem belgischen Benediktiner Jean-Marie
Déchanet in mehreren Biichern*® empfohlenen Yoga-Ubungen fiir Chri-
sten ,,vor Jahren selber nachvollzogen und als hilfreich empfunden.“*

So scheint mir eine pauschale Ablehnung eines , Yoga fiir Christen*
ebensowenig gerechtfertigt zu sein wie eine pauschale Bejahung. Man
mul} vielmehr fragen, in welcher Weise eine bestimmte Ausprigung des
Yoga bei der Einbeziehung in christliche Spiritualitiit verindert und neu-
interpretiert wird.

In welcher Weise wird nun der Yoga von YS I veriandert, wenn er im
Rahmen christlicher Spiritualitit verwendet wird? Es scheint mir — etwas
hart gesagt — erforderlich, ihm seine Spitze abzubrechen: Ist das vollige
Zum-Stillstand-Bringen der Geistestitigkeit das Ziel des Yoga von YS I,
so 1Bt sich dieses Ziel wohl kaum in christliche Spiritualitit integrieren.
Dies gilt meines Erachtens auch fiir die Mystik.’! Die sozusagen vorl4ufi-
gen Ziele des Yoga aber und die zu ihnen fithrenden Wege kénnen — so
scheint mir - christliche Spiritualitit sehr bereichern.

Yoga als Weg zur Konzentration

In YS 1,12 wird der Yoga-Weg unter anderem als Ubung bezeichnet. Es
handelt sich freilich um eine ganz besondere Ubung, wie das nichste Su-
tram (YS L,13) erldutert:

»Dabei ist Ubung Bemiihung in Bestindigkeit.“

47 So Aagaard, J., Was ist Yoga wirklich? (s. Anm. 13) 12.

* Déchanet, J.-M., Yoga fiir Christen. Die Schule des Schweigens. Luzern 1957 (2. Aufl.);
ders., Mein Yoga in 10 Lektionen, Luzern, Stuttgart 1966; ders., Yoga hilft Christen. Eine
Maoglichkeit. Wien, Freiburg — Basel 1975.

4> Melzer, F., Versenkung oder Begegnung. Entscheidungshilfe zur Frage der Meditation.
Stuttgart 1987, 58. Bejaht wird die Moglichkeil der Verwendung von Yoga im Kontext
christlicher Spiritualitat z. B. von folgenden Autoren: Lindenberg, W., Yoga mit den Augen
eines Arzies. Berlin 1960 (4. Aufl.); Schmid, W., Christ und Yoga. Stuttgart 1975; Panjika-
ran, S., Ansdtze zu einer ganzheitlichen Spiritualitit aufgrund des Yoga: Selbstdisziplinie-
rung, Selbstfindung, Solidaritdr. St. Ortilien 1983 ; Frenz, A., Christlicher Yoga. Christliche
Begriindung einer indischen Meditationsweise. Stuttgart 1985; Briick, M. von, Einheit der
Wirklichkeit (s. Anm. 15); Gentschy, M., Yoga und christliche Spiritualitiit. Ein Werkbuch.
Miinchen 1989.

* Die Wendung konnte respektlos und aggressiv klingen, méchte aber nicht in dieser
Weise verstanden werden. Gemeint ist der ProzeB einer tiefgreifenden Neuinterpretation,
der sich bei der Einbeziehung in einen neuen Kontext ergibt. Solche Neuinterpretationen
des Yoga gibt es auch schon im Rahmen des Hinduismus.

*" Anders z. B. Tola, F. / Dragonetti, C., The Yogasutras of Patanjali (s. Anm. 16), XV1/
XVI1.



Christlicher Yoga? 361

Der Geist soll ,,bestindig® werden und diese Bestdndigkeit muf} einge-
iibt werden.’? Von Natur aus ist der Geist unbestindig. Er ist nach einem
alten Vergleich wie ein Baum, auf dem eine Horde Affen herumtollt. So
unruhig und unbestindig geht es in des Menschen Geist zu. Jeden Augen-
blick greift er nach einem neuen intellektuellen oder emotionalen Gegen-
stand und ist in stindigem Wandel und Wechsel begriffen. So der unge-
iibte Geist. Durch Ubung aber kann er dahin gebracht werden, daB er
einen Gegenstand ergreift und bei ihm beharrt. Er fliet — wie der Ausle-
ger Vyasa (ca. 6. Jh. n.Chr.) zu YS 1,13 sagt - friedlich und ohne Verdnde-
rung dahin. Die Yoga-Sutren sprechen an anderer Stelle von ,,Eingipfe-
ligkeit* (ekagrata) des Geistes (YS II1,11.12). Er ist auf einen einzigen
Punkt gerichtet und hilt diesen fest, ohne sich anderem zuzuwenden. Das
ist in unserem Sutram mit ,,Bestindigkeit gemeint und genau dies - so
scheint mir — meinen wir mit ,,Konzentration®.

Der Ubungsweg, der zu solcher Sammlung und Konzentration des Gei-
stes fiihrt, ist zwar im ersten Kapitel der Yoga-Sutren nicht dargestellt. Er
wurde aber mit groBer Eindringlichkeit erforscht und an anderen Stellen
mit einzigartiger Vollstindigkeit beschrieben. Selbst scheinbar belang-
lose AuBerlichkeiten wurden bedacht, wie das richtige Sitzen und Atmen
oder die der Konzentration giinstige Umgebung. DaB3 hier christliche Spi-
ritualitit lernen kann, scheint mir auf der Hand zu liegen. Freilich ist
auch hier Auswahl und méglicherweise Modifikation (z.B. bei den Atem-
regelungen) erforderlich.

Yoga als Weg zu meditativer Aufnahmebereitschaft

Diese zweite Uberlegung setzt die vorhergehende fort. Wir erlernen in
Schule und Studium diskursives Denken, aber wir lernen kaum, uns ei-
nem Gegenstand oder einem Wort in meditativer Aufnahmebereitschaft
zu ndhern. Was damit gemeint ist, hat der frithere Bischof Wilhelm Stih-
lin sehr schén zum Ausdruck gebracht:

,»Esist eine eigentiimliche Art des Denkens, bei der wir nicht mehr tiber
die Dinge uns Gedanken machen, einen Inhalt denkend durchdringen
und uns um ein kritisches Urteil bemiihen, sondern wo wir uns einer Sa-
che vollig hingeben, in sie eindringen oder - was das Gleiche ist - sie in
uns eindringen lassen.“33

52 Ich folge bei der Interpretation dieses Sutrams der Auslegung von Tola, F. / Dragonetti,
C., The Yogasutras of Patanjali (s. Anm.16), 39-41.

3 Stahlin, W., Vom gottlichen Geheimnis, 75; zitiert bei Strebel, A., Mediration in West und
Ost. Wesen und Formen. Information der Evangelischen Zentralstelle fiir Weltanschauungs-
fragen, Nr. 65, Stuttgart 1986 (3. Aufl.), 4.



Friedrich Huber 362

Es scheint mir, daB3 diese meditative Form des Vernehmens kaum bes-
ser veranschaulicht werden kann, als durch das Bild vom Kristall, das in
YS 1,41 verwendet wird: So wie ein reines Kristall die Farbe der Unter-
lage aufnimmt, auf dem es liegt, ohne dabei aktiv tdtig zu werden, nur da-
durch, daB es die Farbe in sich einstréomen 148t, so verhilt sich der Geist
des Menschen auf einer bestimmten Stufe des Yoga-Weges seinem Ge-
genstand gegeniiber. Natiirlich ,,hinkt“ jeder Vergleich: Auch in der me-
ditativen Aufnahmebereitschaft sind wir wohl kaum véllig passiv. Aber
es handelt sich doch - so scheint mir — um eine sehr eigene geistige Bewe-
gung, ein Sich-Offnen, Sich-Darbieten wie ein reines leeres Gef4B, im de-
finierenden, begrifflich formulierenden Zugriff so behutsam wie méglich.

Ist der Yoga in der Lage, uns zur Entwicklung einer solchen meditati-
ven Aufnahmebereitschaft zu verhelfen, so kann er unser geistliches Le-
ben, besonders die Beschiftigung mit der Heiligen Schrift bereichern. In
diesem Sinn sagt M. von Briick: ,,Yoga ist Vorbereitung fiir die vollkom-
mene geistliche Rezeptivitdt.“** Der Yoga will nach seiner Ansicht

»nichts anderes..., als den Menschen zu vollkommenem Schweigen zu
fiihren, damit er wirklich héren kann.“5s

Fragwiirdig scheint mir an dieser schénen Formulierung lediglich die
Behauptung, der Yoga wolle ,,nichts anderes“. Dagegen hat sich uns
oben*¢ gezeigt, dal auch dieses Sich-Durchdringen-Lassen vom Gegen-
stand fiir den Yoga von YS I nur ein vorldufiges Ziel ist, das eine Spur im
Geist hinterla3t und - wie YS 1,46 sagt —,,mit einem Keim* verbunden ist,
derirgendwann einmal aufgehen wird. Das letzte Ziel des Yoga ist erst er-
reicht, wenn auch dieser ,,Keim“ zum Stillstand gebracht ist und damit al-
les zum Stillstand gebracht ist (vgl. YS 1,51). Fiir dieses letzte Ziel scheint
mir in der christlichen Spiritualitdt kein Raum zu sein. Das vorlidufige
Ziel der Entwicklung einer meditativen Aufnahmebereitschaft jedoch
diirfte fiir die christliche Spiritualitiit eine Bereicherung sein.

Yoga als Weg zu religioser Erfahrung

Der indische Bischof Appasamy (1891-1975), eine der groBen Gestalten
der siidindischen Kirchengeschichte, erzihlt von seinem Vater, der mit 24
Jahren Christ geworden war, daf3 dieser mit 67 Jahren plétzlich den tiber-
miéchtigen Wunsch in sich empfand, Gott in Visionen zu sehen. Und weil
er bei seinen christlichen Freunden keine Hilfe fand, unterstellte er sich
der spirituellen Leitung eines Hindu Yogi.

54 Briick, M. von, Einheit der Wirklichkeit (s. Anm.15), 282.
55 Briick, M. von, Einheit der Wirklichkeit (s. Anm.15), 282.
6 Vgl. hier S. 7-10.



Christlicher Yoga? 363

,,Er hatte” — so schreibt Bischof Appasamy - ,,einige bemerkenswerte
spirituelle Erfahrungen (spiritual experiences)... Diejenigen von uns, die
ihn genau kannten und in engen Kontakt mit ihm kamen, kénnten bezeu-
gen, daB er durch diese Erfahrungen eine grof3e geistliche Vertiefung er-
fuhr.“s

Religitose Erfahrung spielt in der indischen Christenheit — und viel-
leicht nicht nur in ihr - eine groBe Rolle. Und Yoga ist ohne Zweifel ein
Weg zu religiéser Erfahrung.

Nun ist natiirlich ,,religiése Erfahrung“s® ein verhiltnism#Big vager Be-
griff und es wire zu kliren, in welchem Sinn er hier verwendet wird. Oft
versteht man unter religioser Erfahrung — im Anschlufl an Rudolf Otto
und Friedrich Heiler - die Begegnung mit dem Géttlichen, Numinosen,
das den Menschen begliickend und erschiitternd ergreift. William James
handelt in dem klassischen Werk der Religionspsychologie ,,Die Vielfalt
religioser Erfahrung® z. B. ausfiihrlich tiber Bekehrungserlebnisse. Ich
mdochte mich hier auf die eher unspektakuldren Erfahrungen beschrén-
ken, die der Christ in seinem geistlichen Leben machen kann, wenn er
sich in der vorhin beschriebenen Haltung meditativer Aufnahmebereit-
schaft einem Wort oder einem Bild zuwendet. Dabei kann es iiber das
Zur-Kenntnis-Nehmen und Reflektieren hinaus zu einem Empfinden
und Fithlen kommen. Und Luther, obwohl er Glauben und Erfahrung
manchmal in schroffen Gegensatz zueinander stellt, meint sogar, dal} es
zu solchem Fiihlen und ,,Schmecken® (sapere) kommen miisse:

,.... Christus ist dein Helfer und Erléser, das macht, daf3 dir dein Stind
vergeben sind. Das muBlt du fiihlen und bekennen in deinem Herzen,
fithlst du das nit, so gedenke nur nit, daBl du den Glauben hast, sondern
das Wort hiingt dir noch in den Ohren und schiumet dir auf der Zungen
wie der Schaum auf dem Bier.”*

Solche religidsen Erfahrungen mdégen unscheinbar sein und kénnen
doch alles, was einem begegnet, in ein neues Licht stellen. Gewil3 kann
man sie nicht durch Anwendung einer Methode herbeizwingen. Aber
man kann sich doch fiir sie bereiten durch schweigendes Sich-Offnen.
Und zum Einnehmen einer solchen Haltung verspricht der Yoga den
Ubenden hinzufiihren.

Am Ende meiner Uberlegungen zu einer Verwendung des Yoga in der
christlichen Spiritualitdt méchte ich nochmals zu dem eingangs erwédhn-

57 Appasamy, A. J., The Theology of Hindu Bhakti. Madras 1970, 126.

38 Vgl. WiBmann, H. / Herms, E. / Kopf, U. / Track, J. / ZilleB3en, D., Erfahrung, in: TRE
X, 83-141 (mit umfassenden Literaturangaben).

39 WA 10,3,261,9; zitiert bei Barth, H.-M., Erfahrung, die der Glaube bringt. Beobachtungen
zu einer These Martin Luthers, in. WuPKG 69 (1980), 567-579; Zitat auf S. 574.



Friedrich Huber 364

ten Artikel von Carl Gustav Jung zuriickkehren. Jung schlieBt seinen Auf-
satz mit folgendem Satz:

»Der Westen wird im Laufe der Jahrhunderte seinen eigenen Yoga her-
vorbringen und zwar auf der durch das Christentum geschaffenen Ba-
sis. 60

Was Carl Gustav Jung sich unter diesem ,,christlichen Yoga“ vorge-
stellt hat, ist schwer zu sagen. Wichtig ist wohl auch nicht, ob man von
»christlichem Yoga® spricht, oder ob man andere, von der christlichen
Tradition geprégte Bezeichnungen wihlt. Wichtig scheint mir aber, dafl
die unreflektierte Ubernahme des Yoga durch eine bewuBte Rezeption
und Neuinterpretation ersetzt wird.

% Jung, C. G., Yoga und der Westen (s. Anm. 2), 580.





