
365 

•Für wen halten mich die Menschen?" (Mk8,27) 
Gedanken zu Jesus Christus* 

Hans Waidenfels, Bonn 

Jedes Bekenntnis ergeht, wenn es nicht in der unaussprechbaren Tiefe 
des Herzensinneren verborgen bleiben soll, in der Öffentlichkeit der je- 
weiligen Zeit. Wer aber in der Öffentlichkeit nach seinem Bekenntnis ge- 
fragt wird, steht vor der immer neuen Frage Jesu, die auch hier angemes- 
sen erscheint: •Für wen halten die Menschen mich?" (Mk 8,27) 
Diese Frage bleibt auch heute gültig, und es wäre kurzsichtig, wenn wir 
die Bekenntnisformel der frühen Christenheit, die bis heute die tragende 
ist, in den Raum stellten und verschweigen würden, daß auch die ältere 
Generation immer wieder um diese Formel gerungen hat und ringt. Wer 
da sagt, ihm komme die Formel leicht von den Lippen, weiß entweder 
nicht, was er sagt, oder er nimmt die Formel nicht sehr ernst, oder er muß 
sich doch - über das Lippenbekenntnis hinaus - nach dem Lebensbe- 
kenntnis, also nach dem Christsein seines Lebens fragen lassen. Wie kön- 
nen wir die Thematik angehen? 

Wir beginnen dort 

wo sich der Fundamentaltheologie die Frage nach Jesus stellt. In einem 
zweiten Schritt gehen wir ausdrücklich auf die christliche Bekenntnisfor- 
mel •Jesus der Christus" ein. Diese gilt es aber dann in unsere Zeit hin- 
einzubuchstabieren. Wir schauen daher in einem dritten Schritt auf Ver- 
suche, mit dem Satz umzugehen, bevor wir im Schlußteil zur Frage des 
Markusevangeliums zurückkehren: •Für wen halten die Menschen 
mich?", sie aber dann als eine an uns selbst gerichtete Frage verstehen, 
die nach einer die Formel sprengenden persönlichen Antwort in unserer 
Zeit ruft. 

* Bei dem Beitrag handelt es sich um einen auf dem 40. Jahrestreffen des Freundes- und 
Schülerkreises von Msgr. Dr. J. Steinberg •Alte Bonner" am 10. Juni 1990 in Bonn gehalte- 
nen Vortrag. Der Sprachstil ist weithin beibehalten worden. 

Die Redaktion 



Hans Waldenfels 366 

Zum Umgang mit dem Jesusbild 

Zur Aufgabe der Fundamentaltheologie 

In gewissem Sinne läßt sich das Tun des Fundamentaltheologen mit dem 
Stehen auf der Türschwelle eines Hauses vergleichen. Wer auf der Tür- 
schwelle steht, befindet sich gleichsam draußen und drinnen. Er hört die 
Argumente derer, die vor der Tür, und derer, die im Haus sind. Es geht 
ihm aber um den Eintritt in das Haus. Einerseits macht er sich zu eigen, 
was die Menschen draußen wissen und sehen - in Philosophie, Ge- 
schichts- und Gesellschaftswissenschaften -, was sie über Gott, Jesus von 
Nazaret und die Kirche, aber auch was sie über sich selbst, die Welt, die 
Gesellschaft, in der sie leben, denken. Andererseits kommt er mit dem 
Wissen von innen als einer Einladung an alle, die drinnen und draußen 
sind. Der springende Punkt christlicher Theologie ist es aber dann, die 
Tür, von der wir bildhaft sprechen, als die Tür zum realen Heil des Men- 
schen zu erweisen im Blick auf den, der in den Worten des Johannesevan- 
geliums gesagt hat: •Ich bin üteTür." (10,7.9) 

Mit dieser bildhaften Beschreibung der Hauptaufgabe des Fundamen- 
taltheologen übersetzen wir jenen Satz des 1. Petrusbriefes in unsere Si- 
tuation, der seit langem den biblischen Ausgangspunkt der Fundamen- 
taltheologie darstellt: •Seid stets bereit, jedem Rede und Antwort zu ste- 
hen, der nach der Hoffnung fragt, die euch erfüllt; aber antwortet be- 
scheiden und ehrfürchtig, denn ihr habt ein reines Gewissen." (3,15f) 
•Rede und Antwort stehen" heißt im Griechischen •apologia". Der alte 
Name der Fundamentaltheologie war denn auch Apologetik, Wissen- 
schaft der Verteidigung. Doch oft genug sind Menschen, mit denen wir es 
heute zu tun haben, einfach Fragende, Suchende, jedenfalls nicht unbe- 
dingt Angreifer. Sie wollen verstehen, und wir müssen uns bemühen, uns 
ihnen verständlich zu machen. Seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil ist 
in diesem Sinne zusätzlich das Wort •Dialog" bedeutsam geworden. 

Entsprechend läßt sich die Aufgabe der heutigen Fundamentaltheolo- 
gie unter drei Rücksichten beschreiben, die zum Gelingen der Kommuni- 
kation zwischen Menschen, Glaubenden wie Nichtglaubenden, bedacht 
sein wollen: 
- Die Kommunikation wird blockiert durch Widerspruch. Ihm wirkt die 
Fundamentaltheologie als Apologetik entgegen, indem sie sich um die 
Rechtfertigung des christlichen Glaubens bemüht. 
- Die Kommunikation wird blockiert durch Unverständnis. Ihm kommt 
die Fundamentaltheologie als Hermeneutik entgegen, indem sie immer 
wieder auf die Grundlagen des Verstehens achtet. Es gehört nämlich zur 



Jesus Christus 367 

Erfahrung unserer Tage, daß Menschen immer mehr in •verschiedenen 
Welten" leben und sich selbst in der anscheinend gleichen Sprache, die 
sie sprechen, nicht mehr verstehen. Diese Erfahrung machen Eltern in ih- 
ren Familien, die Generationen untereinander. Die Frage des Verstehens 
und der Verständigung ist folglich als eine zentrale Frage zu behandeln. 
- Die Kommunikation kommt aber auch dort nicht zustande, wo das 
Wort - und hier geht es um das Wort Gottes - den möglichen Hörer nicht 
erreicht. In der Vermittlung einer Botschaft aber sind die Grundregeln 
der Dialogik zu beachten. Künder und Hörer müssen sich in Aufmerk- 
samkeit und als Partner begegnen. Die deutsche Sprache kennt die eigen- 
tümliche, in andere Sprachen kaum zu übersetzende Wortsilbe •Ge-", die 
von Gemeinsamkeit und Miteinander spricht. In unserem Fall geht es um 
das • Ge-spräch", zu dem immer mehrere Ge-sprächs-partner - gehören 
und dann die Sache, um die es geht. 

Jesus im Verständnis heutiger Zeitgenossen 

Wenn wir in dieser Einstellung auf die Jesusfrage heute zugehen, machen 
wir eine merkwürdige Entdeckung: Josef Nolte hat ihr die Bezeichnung 
•Schonung Jesu"gegeben. Was bedeutet das? Als Heinz Zahrnt 1981 sein 
Buch •Westlich von Eden" veröffentlichte, gab er ihm den Untertitel 
•Zwölf Reden an die Verehrer und die Verächter der christlichen Reli- 
gion", und in der Einleitung verwies er ausdrücklich auf ein •klassisches 
Vorbild": Friedrich Schleiermacher, der zu Beginn des Jahrhunderts 
ebenfalls Reden über die Religion veröffentlichte, die •an die Gebildeten 
unter ihren Verächtern" gerichtet waren. Tatsächlich gehört die •Verach- 
tung der Religion" zu den Grundzügen dieses unseres Jahrhunderts, die 
im Bildungsbürgertum - dieses aber hat in den älteren Generationen sei- 
nen Ort, nicht in den jüngeren, die kaum noch dazu gerechnet werden 
können, - anzutreffen sind. Die Kritik an der Religion ist offen und un- 
terschwellig jedenfalls unter akademisch Gebildeten ausgeprägt und be- 
trifft in unseren Breiten vorrangig die christliche Religion, die Kirche 
bzw. die Kirchen und endet in der Verdunstung des Gottesglaubens, im 
praktischen Atheismus. 

•Schonung Jesu" aber heißt dann: Bei aller hier nicht weiter zu erör- 
ternden neuzeitlichen Religionskritik entdecken wir eine eigentümliche 
Scheu gegenüber der Jesusgestalt; Jesus wird in der Religionskritik nicht 
kritisiert, sondern von ihr verschont. Nicht als ob Jesus im Sinne des 
kirchlichen Bekenntnisses als •wahrer Gott und wahrer Mensch" oder 
auch als •Jesus der Christus" vorgestellt würde, - aber er wird mit Re- 



Hans Waldenfels 368 

spekt behandelt. Ein Querschläger wie das schon wieder vergessene Je- 
susbuch von Rudolf Augstein aus dem Jahre 1972 ist einfach nicht reprä- 
sentativ. Es wäre reizvoll zu zeigen, wie Jesus bei den verschiedensten 
Philosophen zur Rechten und zur Linken eingeschätzt wird, wie Juden 
heute von ihm sprechen, wie sich andere Religionen zu ihm äußern. 

Für Karl Jaspers bleibt Jesus einer der maßgeblichen Menschen, für 
Ernst Bloch ist er der Menschensohn schlechthin. Martin Buber hat in 
ihm seit seiner Jugend den •großen Bruder" gesehen. Schalom Ben-Cho- 
rin beschreibt Jesus als den verlorenen Sohn, der nach 2000jährigem Ir- 
ren in das Vaterhaus seines jüdischen Volkes heimgekehrt ist. Für die Psy- 
chotherapeutin Hanna Wolff ist •Jesus der Mann", für die Feministin 
Christa Mulack ist er •der Gesalbte der Frauen" (•Gesalbter" ist be- 
kanntlich die Übersetzung des griechischen Christos!). Und auch Franz 
Alt liegt - man mag von seiner wissenschaftlich-theologisch-exegetischen 
Kompetenz halten, was man will - mit seinem Jesusbuch •Jesus - der er- 
ste neue Mann" (München 1989) im Trend: •Jesus ist der erste neue 
Mann .., weil er beispielhaft das Weibliche in sich nicht verdrängt, son- 
dern entwickelt und integriert hat." (14) Er ist die •geistige Atombombe". 
(15 fO- •Unsere Zeit ist reif für den anderen, für den wirklichen Jesus." 
(13) 

Der mit den Worten •der andere Jesus" abgelehnte Jesus ist der Jesus 
der Theologen, der Kirchen. Was wir hier erleben, ist eine verwandelte 
Gestalt der Fortschreibung des seit Jahren zitierten Slogan •Jesus - ja, 
Kirche - nein". Man müßte die Entdeckungsfahrt im übrigen eigentlich 
in die Kunst, die Literatur und den Film hinein fortsetzen, um das ganze 
Ausmaß des Phänomens •Jesus heute" in den Blick zu bekommen. Zu 
fürchten ist freilich, daß manch einer sich von den dabei zu gewinnenden 
Eindrücken mit Entsetzen abwendet. Dennoch ist Folgendes zu beden- 
ken. In der beschriebenen Szenerie begegnen wir einer eigentümlichen 
Antwort auf die Frage: •Für wen halten die Menschen Jesus?" Alle, die 
in den angesprochenen Bereichen sich zu Jesus äußern, geben eine Ant- 
wort, ja sie legen ein Bekenntnis zu Jesus ab. Wer diese Antworten kriti- 
siert, muß sich aber dann die Gegenfrage gefallen lassen: •Wie sieht Dein 
eigenes Bekenntnis zu Jesus aus?" bzw. anders gefragt: •Für wen haltet 
Ihr ihn?" 



Jesus Christus 369 

Die Formel •Jesus der Christus" 

Ihre Herkunft 

Die naheliegende Antwort mag für viele die uns in der Formel vorgege- 
bene sein. Christen sprechen von Jesus Christus. Die beiden Worte - der 
Name •Jesus" und der Titel •Christus" - sind allerdings heute so sehr zu 
einer Einheit verschmolzen, daß der durchschnittliche Christ sich häufig 
schon nicht mehr der Tatsache bewußt ist, daß er sich damit jenes Be- 
kenntnis zu eigen macht, das den wahren Jesusjünger auszeichnet. 

Petrus beantwortet die Frage: •Für wen halten mich die Menschen?" 
lapidar mit: •Du bist der Messias." (Mk 8,29) In der bekannteren Formel 
des Matthäusevangeliums lautet die Antwort des Petrus: •Du bist der 
Messias (in unseren üblichen Texten heißt es: Christus), der Sohn des le- 
bendigen Gottes." (Mt 16,16) Am Anfang des Johannesevangeliums ist es 
Andreas, der seinen Bruder Sinion zu Jesus führt mit den Worten: •Wir 
haben den Messias gefunden." Kommentierend fügt der Verfasser des 
Evangeliums hinzu: •Messias heißt: der Gesalbte (griech. Christos). " 
(Joh 1,41) Die Feststellung •Jesus ist der Messias, der Christus" ist aber 
dann offensichtlich so zentral, daß sowohl an dieser wie an der Matthäus- 
stelle Jesus dem Petrus unmittelbar danach den neuen Namen •Kephas- 
= Petrus = Fels" gibt, auf dem die Kirche steht. Ausdrücklich heißt es 
dann am (ersten) Ende des Johannesevangeliums: •Diese (Zeichen) aber 
sind aufgeschrieben, damit ihr glaubt, daß Jesus der Messias ist, der Sohn 
Gottes, und damit ihr durch den Glauben das Leben habt in seinem Na- 
men." (Joh 20,31). 

Für die Juden, die Christus nachfolgten und sich zu ihm bekehrten, be- 
deutete die Erkenntnis •Jesus ist der Messias" den entscheidenden 
Durchbruch, zugleich aber am Ende auch den Bruch mit der jüdischen 
Gemeinschaft. Tatsächlich sind im Laufe der Zeit, nicht zuletzt unter dem 
Einfluß der Begegnung mit dem nicht-jüdischen Heidentum der grie- 
chisch-römischen Welt andere Identitätsformeln neben die, teilweise 
auch an die Stelle der Messiasformel getreten. So heißt es etwa im Römer- 
brief: •Wenn du mit deinem Mund bekennst: ,Jesus ist der Herr (griech. 
kyrios)1 und in deinem Herzen glaubst: ,Gott hat ihn von den Toten aufer- 
weckt', so wirst du gerettet werden." (8,9) 

Entscheidend ist aber, daß unter allen konkurrierenden Jesustiteln - 
Herr, Gottessohn, Menschensohn, Gottesknecht, Erlöser, Hirte u. a. -, die 
wir heute, wie es etwa Edward Schillebeeckx in seinem großen Jesusbuch 
getan hat, in ihrer je eigenen Bedeutung und Entwicklung ein Stück weit in 
die Ursprünge der jungen Kirche zurückverfolgen können, der eine - Chri- 



Hans Waldenfels 370 

stus, der Messias, der Gesalbte - sich in einer Weise durchgesetzt hat, daß 
ihm ein eigener Rang zugesprochen werden muß. Er wirkt in der Tat in der 
Verbindung mit dem Jesusnamen wie Jesu Hausname, jedenfalls wie die 
Bezeichnung seiner besonderen Berufung. Wer ihn daher ernstnimmt, 
treibt auch heute noch - wie es zu den Lebzeiten Jesu bereits einmal der 
Fall war - einen Stachel in das widerspenstige Fleisch der Menschheit. 

Ihre bleibende Bedeutsamkeit 

Zweierlei darf nicht übersehen werden: 
Der Titel •Christus" war zunächst eine Botschaft in die unmittelbare Le- 
benswelt Jesu, d.h. in das Judentum hinein. In einer Zeit und in einem 
Land, in dem ein Messias erwartet wurde - über die verschiedenen Spiel- 
arten und Abarten der Messiasvorstellungen ist hier nicht zu handeln, ob- 
wohl sich gerade in der Beschäftigung damit ein gutes Stück frühchristli- 
cher Theologie und Christologie entdecken läßt -, wurde in Jesus von 
Nazaret der Messias gefunden. Jesus war die Erfüllung der Erwartung 
breiter Schichten seines Volkes. Das gilt auch, wenn viele sich unter ei- 
nem Messias etwas anderes vorstellten als das, was in Jesus von Nazaret 
Wirklichkeit wurde. Letztendlich war es auch der Widerspruch gegen 
diese Entdeckung, der Jesus in den Tod führte. 

Die Tatsache, daß Jesus heute vom Judentum als bleibend zu ihm ge- 
hörig reklamiert wird, bedeutet deshalb natürlich auch nicht, daß das Ju- 
dentum ihn heute als Messias anerkennt. Als abartig ist es dann aber auch 
zu bezeichnen, wenn Christen aufgrund der neuen christlich-jüdischen 
Dialogsituation glauben, Jesus mit Rücksicht auf die Juden nicht mehr 
als Christus ansprechen zu sollen. Zu einer solchen Entscheidung berech- 
tigt selbst nicht das Wissen um die Schuld, die Christen in den nachchrist- 
lichen Jahrhunderten bis hin zu Auschwitz in der Verfolgung und Tötung 
von Juden auf sich geladen haben. Das Bekenntnis zu Jesus, dem Chri- 
stus, bleibt im jüdisch-christlichen Kontext eine ständige Provokation. 

Es muß aber dann auch zu denken geben, daß die Formel •Jesus ist der 
Christus" niemals und nirgends als die einzig mögliche Formel festge- 
schrieben worden ist. Die Beschäftigung mit der Herkunft etwa des Titels 
•Herr" führt zwar einerseits ebenfalls in einen Kontext, der immer noch 
jüdisch ist und in dem der Titel theologisch seine eigene Bedeutung be- 
sitzt, andererseits aber ist er als griechisches Grundwort eher geeignet, in 
einem nicht-jüdischen Kontext mit eigenen Bedeutungsgehalten für ky- 
rios als Verständigungsbrücke zu dienen als das zwar übersetzbare - 
•Christos"-, aber damit keineswegs verständlichere Wort •Messias". 



Jesus Christus 371 

Beide Titel lassen sich in einer durchaus spannenden Analyse weiter 
entfalten, sowohl in ihre Vergangenheit wie in ihre Zukunft hinein. Die 
exegetischen Bücher sind voll von begriffs- wie traditionsgeschichtlichen 
Untersuchungen, die im Hinblick auf unsere beiden Begriffe beweisen, 
daß Kyrios wie Christos im konkreten Verkündigungskontext der jungen 
Kirche auch in den konkreten inhaltlichen Implikationen viel enger bei- 
einanderliegen, als es auf den ersten Blick zu erkennen ist. Gerade der 
Gebrauch der Termini in den unterschiedlichen alttestamentlichen Tradi- 
tionen beweist das. Zugleich wird deutlich, welche Rolle die rudimentä- 
ren Christologien des Neuen Testaments im Hinblick auf die dogmenge- 
schichtliche Entwicklung der Christologie gespielt haben, die im Konzil 
von Chalkedon 451 ihren ersten großen Abschluß fand. Zu dieser Zeit 
standen die beiden Titel •Herr" und •Christus" - wie wir es seit den älte- 
sten Glaubensbekenntnissen gewohnt sind - nebeneinander: Wir glauben 
an den •Herrn Jesus Christus", wie wir seither auch in den offiziellen Ge- 
beten der Kirche immer zu Gott beten •durch unseren Herrn Jesus Chri- 
stus". 

Die Frage, die sich aber im Anschluß an den Untertitel des Jesusbu- 
ches von E. Schillebeeckx stellen läßt, lautet dann: Erzählen wir, wenn 
wir von der Geschichte einer Bekenntnisformel sprechen, •die Ge- 
schichte von einem Lebenden"? Schillebeeckx beendet sein Buch mit fol- 
genden Worten, die zum dritten Teil überleiten können: 

•Am Anfang dieses Buches steht die Geschichte aus der Apostelge- 
schichte (4,10-12) von dem Krüppel, der geheilt wurde, als er von Petrus 
die ,Geschichte von Jesus' zu hören bekam. Auch M. Buber kennt die 
Kraft der Geschichte, wenn er einen Rabbi erzählen läßt: ,Mein Großva- 
ter war gelähmt. Einst bat man ihn, eine Geschichte von seinem Lehrer - 
dem großen Baalschem - zu erzählen. Da erzählte er, wie der heilige Baal- 
schem beim Beten gewohnt war, zu springen und zu tanzen. Mein Groß- 
vater stand auf und erzählte; die Geschichte riß ihn so mit, daß er sprin- 
gend und tanzend zeigen mußte, wie der Meister es getan hatte. Von die- 
sem Augenblick an war er geheilt. So muß man Geschichten erzählen.' 

Sollte dieses Buch ,Die Geschichte von einem Lebenden' eine begrün- 
dete Einleitung zu einer Wiederaufnahme des ,erzählenden Glaubens' 
sein, mit praktisch-kritischem Effekt, aus dem betenden Verweilen in der 
Welt des Reiches Gottes und seiner entsprechenden Praxis, dann preise 
ich mich glücklich. Sollte das nicht der Fall sein, dann mag meinethalben 
dieses Buch morgen schon auf die Liste des modernen Antiquariats kom- 
men." (Jesus, 598) 

Wer von der Formel in der Gegenwart sprechen will, kommt nicht um- 
hin, sie in die Gegenwart hinein aufzulösen. Das hat einmal in der geleb- 



Hans Waidenfels 372 

ten christlichen Praxis zu geschehen. Insofern die Praxis des Lebens aber 
keine blinde Praxis ist, sondern Praxis in unserer Kultur immer von Theo- 
rie, d.h. von der •Schau" der Dinge und des Tuns in Miterleben und me- 
ditativer Reflexion, zumindest begleitet ist, dürfen und müssen wir in ei- 
nem weiteren Schritt die •Auflösung" der Formel auch ein wenig beden- 
ken. Dabei kann dann das Wort •Auflösung" in seiner doppelten Bedeu- 
tung von a) untergehen, vergehen und b) lösen (wie die Lösung eines Rät- 
sels) verstanden werden. Denn beides erleben wir heute: Einerseits lösen 
Menschen, selbst solche, die sich Christen nennen, die Bekenntnisformel 
•Jesus der Christus" auf, in dem sie Jesus Christus auf den Mann von Na- 
zaret allein reduzieren. Andererseits finden andere Menschen aber auf 
neue Weise auch heute zu dem, der •Gott von Gott, Licht vom Licht, 
wahrer Gott vom wahren Gott" und •um unseres Heiles willen vom Him- 
mel herabgestiegen ist". 

Zur •Auflösung" der Formel in unserer Zeit 

Zur Auslegung der Formel 

Manch einen mag die Formel •Jesus der Christus" vielleicht zunächst an 
den Titel des bekannten Christusbuchs von Walter Kasper erinnert ha- 
ben. Thesenhaft stehen dort am Anfang wegweisend zwei Sätze: 
(a) •Das Bekenntnis •Jesus ist der Christus' ist die Kurzformel des christ- 
lichen Glaubens, und Christologie ist nichts anderes als die gewissen- 
hafte Auslegung dieses Bekenntnisses." (14) 
(b) •Eine Besinnung auf die Christologie stellt den heute geforderten 
Dienst dar, den die Theologie (die gewiß nicht das Ganze der Kirche ist) 
der heutigen Gesellschaft und Kirche zu deren Identitätsfindung leisten 
kann." (15) Dieser Dienst aber ist nach Kasper in unserem geschichtli- 
chen Raum im Hinblick auf die Sinnkrise zu leisten, der sich die heutige 
abendländische Gesellschaft ausgesetzt sieht. 

Hier berührt sich die Aussage des Dogmatikers mit der des Fundamen- 
taltheologen. Hier ist aber auch jeder Christ herausgefordert, sein Chri- 
stusbekenntnis im Angesicht der Welt und ihrer Geschichte in Wort und 
Tat neu auszulegen. Wenn wir aber die Situation der Kirche in den ver- 
schiedenen Teilen der Welt nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil be- 
trachten, stellen wir fest, daß das Christusbekenntnis in den Kontinenten 
der Welt ganz eigene Akzente erhält: 
- Fragen wir Lateinamerika, so ist Jesus Christus der Befreier, dessen 
Botschaft und Wirksamkeit bis an die Ränder der Gesellschaft, bis zu den 



Jesus Christus 373 

Armen und Ärmsten reicht. •Option für die Armen" ist zu einem der wir- 
kungsvollsten Stichworte geworden, seitdem es in Lumen gentium 8 
heißt: •Christus wurde vom Vater gesandt, ,den Armen frohe Botschaft zu 
bringen, zu heilen, die bedrückten Herzens sind' (Lk 4,18), ,zu suchen 
und zu retten, was verloren war' (Lk 19,10). In ähnlicher Weise umgibt 
die Kirche alle mit ihrer Liebe, die von menschlicher Schwachheit ange- 
fochten sind, ja in den Armen und Leidenden erkennt sie das Bild dessen, 
der sie gegründet hat und selbst ein Armer und Leidender war."(Eigene 
Hervorhebungen) 
- Fragen wir Afrika, so ist Jesus Christus der Urahn, der neue Adam, der 
auch die Stämme und Rassen dieses Kontinents in sich rettend und hei- 
lend umfaßt. Jesus Christus ist nicht der Weiße. Ja die Herkunft aus dem 
Judentum am Ostrand des Mittelmeeres macht ihn, wenn er schon einer 
bestimmten Welt angehört, eher zum Angehörigen des asiatischen als des 
europäischen, des orientalischen als des okzidentalen Kulturbereichs. 
Die Bilder, die zeigten, wie weiße Männer den schwarzen und farbigen 
Völkern das Heil bringen, gehören endgültig der Vergangenheit an. Jesus 
Christus gehört allen Menschen und allen Völkern und Rassen. 
- Fragen wir Asien, zumal Indien, so scheinen sich die Gewichte dort 
vielfach mehr zugunsten des Christus als des Jesus von Nazaret zu sen- 
ken. •Christus" droht hier zu einem reinen Prinzip zu werden, das sich in 
Jesus, aber nicht nur in Jesus verwirklicht hat. Das Interesse liegt folglich 
dann nicht auf dem historischen Jesus als dem Christus, sondern auf der 
Frage, wie in uns selbst sich der Christus als das Cnristusprinzip verwirk- 
licht. Vielfach betont wird das Einswerden mit dem Vater (Joh 10,30), das 
•Er in mir und ich in Ihm". Das paulinische •Nicht mehr ich lebe, Chri- 
stus lebt in mir" wird gleichsam zu einem Köan, einem Lebensrätsel und 
einer Lebensaufgabe. Die Verwirklichung des •Christus-in-mir" wird so 
bedeutsam, daß - wie gesagt - die Verbindung des Christus mit dem hi- 
storischen Jesus, seinem Leben und seinem Tod, zu zerreißen droht. Die 
Frage nach der Verwirklichung des Christus/?n'«zz/w findet aber dann dort 
ihre Weiterführung, wo der •Christus-in-uns" im Bereich der asiatischen 
Religionen diskutiert und nach der Einschätzung der anderen Religionen 
und ihrer Heilsverheißungen gefragt wird. Auch hier aber droht der 
christliche Anspruch zu zerbrechen, insofern er an •Jesus den Christus" 
gebunden ist. 
- Fragen wir angesichts der verschiedenen Akzente in der Welt unseren ei- 
genen Kontinent Europa, - welche Antwort treffen wir hier an? Ehe wir 
uns der Beantwortung dieser Frage zuwenden, sei an das Buch eines japa- 
nischen protestantischen Theologen - Kosuke Koyama - erinnert, der 
heute in Singapur tätig ist; es trägt den Titel •Das Kreuz hat keinen Griff 



Hans Waldenfels 374 

und akzentuiert gegenüber allen Verflüchtigungen das paulinische •Wir 
aber verkündigen Christus als den Gekreuzigten" (1 Kor 1,23): •Das Bild 
etwa eines Jesus, der ein Kreuz so trägt wie ein amerikanischer Geschäfts- 
mann in Hongkong sein Aktenköfferchen, ist theologisch steril und mis- 
sionarisch abstoßend. Wir können Jesus bartlos darstellen. Wir können 
ihm eine Krawatte umbinden, ihm eine Brille aufsetzen und ein Transistor- 
radio in die Hand drücken. Wir können ihn sogar eine farbige Diners- 
Club-Karte in der Hand halten lassen. Aber versieht man sein Kreuz mit ei- 
nem Griff, so daß er es tragen kann wie ein Geschäftsmann sein Köffer- 
chen, dann hat der christliche Glaube den Boden unter den Füßen verlo- 
ren ; dann ist die Theologie paralysiert und die christliche Ethik ihrer inne- 
ren Inspiration verlustig gegangen. Ein solcher Jesus, der sein Kreuz trägt 
wie ein anderer sein Köfferchen - letztlich weist das auf einen Gott hin, der 
die Welt ebenso wie ein Mensch sein Köfferchen trägt -, bedeutet den 
Herzinfarkt des Glaubens. Wie gründlich, wie faszinierend, effekt- und 
kraftvoll die an einen solchen Jesus anknüpfende Theologie auch immer 
sein mag: Sie kann der rettenden Botschaft selbst und dem Weg, auf dem 
nach biblischer Überlieferung unsere Rettung geschieht, nicht gerecht 
werden. In der Bibel hat das Kreuz keinen Griff." (13 f) 

Was hier in recht drastischer Anschaulichkeit zur Sprache kommt, ist 
für Asiaten geschrieben. Es wird aber zugleich zu einer Rückfrage an un- 
sere eigene, christlich vorgeprägte Welt: Jesus Christus hat es mit Gott zu 
tun - was hat unser Christusbild mit Gott zu tun? Jesus Christus hat es 
mit dem Kreuz zu tun - was besagt das Kreuz in unserem Leben? 

Abendländische Reaktionen 

Befreiung und Armut, Gleichheit der Rassen, Gleichheit von Schwarz und 
Weiß und Andersfarbig, das •In uns", Göttlichkeit und Gott, Kreuz - das 
sind Akzente, denen wir in der Christusauslegung in anderen Kontinenten 
und Kulturen begegnen. Vieles davon ist uns ehrlicherweise fremd: 
- Bedürfen wir einer Befreiung] Sind wir arm? Hören wir bei der Rede 
von Armut, zumal wenn es weniger um Individuen, mehr um Völker geht, 
nicht oft auch Neid heraus, Mißgunst, weil es uns gut, besser geht als an- 
deren? Haben wir nicht für unseren Wohlstand und unser Wohlergehen 
auch hart gearbeitet? Das Thema •arm und reich" ist jedenfalls, wenn es 
nicht um konkrete Arme geht, die man gerne unterstützt, heute mehr als je 
zuvor ein ärgerliches Thema, das, wenn es in der kirchlichen Verkündi- 
gung behandelt wird, vielen älteren und wohlhabenden Christen die Kir- 
che verleidet. 



Jesus Christus 375 

- Auch das Thema der Fremdeist und bleibt brisant. Empfinden wir •an- 
dere" nicht nach wie vor oft als •Fremde" und •Fremde" als Stören- 
friede? Europa und die westliche Welt sind erst dabei, die •Fremde" als 
Heimat zu entdecken. Das Thema der Rassengleichheit ist sicherlich 
theoretisch in unserem Lande von untergeordneter Bedeutung, weil die 
Fremd- und Gastarbeiter zumeist aus Ländern Europas kommen, somit 
zur weißen Rasse gehören. Unterschwellig wirkt das Rassenproblem 
höchstens im Umgang mit den Juden nach. Das schlechte Gewissen zeigt 
sich, wenn Juden bei uns im öffentlichen oder auch im religiösen Bereich 
auftreten. Die Selbstkritik wird dann nicht selten schon zur Kritiklosig- 
keit. Auschwitz ist - nicht zuletzt für die Nachgeborenen ein tiefsitzendes 
Trauma, das leider von den älteren Generationen und Zeitgenossen in 
seiner bedrückenden und oft glaubenshemmenden Schwere nicht zur 
Kenntnis genommen wird. 
- •Christus in uns"ist inzwischen auch wieder ein Thema bei uns, aber 
vielfach mehr in Gruppen am Rande oder gar schon außerhalb der Kir- 
chen. Typisch ist, daß etwa Franz Alt in seinem Buch •Jesus - der erste 
neue Mann" die korrekte Übersetzung der bekannten Stelle Lk 17,21: 
•Das Reich Gottes ist mitten unter euch" zurückweist und stattdessen - 
wie viele Asiaten und nach innen Orientierte - glaubt jesusgemäß schrei- 
ben zu dürfen, ja zu müssen: •Das Reich Gottes ist inwendig in euch" 
(135). Auch wenn es in der Frömmigkeit bei uns einen unübersehbaren 
Zug zum Privaten, Individuellen und Innerlichen gibt, ist dieser zumin- 
dest im katholischen Bereich nie so einseitig akzentuiert, daß die gesell- 
schaftliche Bedeutsamkeit der Frömmigkeit radikalen Schaden nimmt. 
Katholischerseits ist es nicht zuletzt die Kirchlichkeit der Frömmigkeit, 
die hier zu einer klaren Barriere wird. Doch das Unbehagen, das wir in in- 
nerkirchlichen Kreisen Pro wie Contra spüren, wenn es um den anhän- 
genden •Fall" Drewermann geht, könnte auch als Signal für eine in be- 
stimmten kirchlichen Kreisen vorherrschende Tendenz in eine andere 
Richtung gesehen werden. 
- Christus als der Weg zu GOTT, dem Vater (vgl. Joh 14,6) fragt sich, ob 
unser Reden von GOTT, auch unser Denken an GOTT, selbst unser Re- 
den mit GOTT, also unser persönliches Gebet, derart ist, daß sich mit die- 
sem GOTT unmittelbar die Gestalt Jesu als des Mittlers verbindet. Was 
besagt es schon, daß wir in der offiziellen Gebetssituation des Gemeinde- 
gottesdienstes immer wieder •durch Christus unseren Herrn" beten, wenn 
wir unseren GOTT nicht ständig mit den Augen Jesu sehen bzw. wenn es 
uns nicht selbstverständlich ist, daß wer Jesus sieht, den Vater sieht (vgl. 
Joh 14,9)? Es wäre aber ein eigenes Thema zu zeigen, wie sich unter dem 
Einfluß wahrer Jesusbegegnung das Gottesbild ändert, und dann auch zu 



Hans Waldenfels 376 

bedenken, was es bedeutet, wenn im Zusammenhang mit der Jesusfrage 
die Gottesfrage ausgelassen wird. Es ist aber nicht zu leugnen, daß Jesus 
in unseren Breiten zusehends mehr ohne Rekurs auf die Gottesfrage be- 
dacht wird. Wenn wir noch einmal an die erwähnte •Schonung Jesu" er- 
innern, müssen wir zugleich feststellen, daß diese eine •Schonung Got- 
tes" keineswegs ein-, sondern häufig genug ausschließt. Von GOTT wird 
in unseren Breiten vielfach nur noch - wie Paul Zulehner es einmal for- 
muliert hat - •gerüchtweise" gesprochen. 

•Für wen haltet Ihr mich?" 

Europäische Akzente 

Welches sind somit die Akzente unserer europäisch-abendländischen Je- 
susauslegung? Eher unsystematisch und ohne zu beanspruchen, alle Mo- 
mente, die man nennen könnte, zur Sprache zu bringen, seien thesenhaft 
einige Akzente genannt, die heute zu beobachten sind: 
- Die Tatsache, daß wir in Europa die Jesusfrage heute nicht mehr be- 
handeln können, ohne zu beachten, daß die Geschichte Jesu a) außerhalb 
der Kirche und b) außerhalb Europas ihre eigene Geschichte durch- 
macht, läßt uns erkennen, daß die Maßgeblichkeit der Geschichte Jesu, 
wenn es denn eine gibt, eine andere Orientierung erhält. Ich wiederholte 
ausdrücklich: eine andere Orientierung. Ich sage nicht, daß die Orientie- 
rung einfachhin verloren gegangen ist. Daß wir aber fast ängstlich nach 
den anderen und ihren Auslegungen fragen und nicht mehr, wie es jahr- 
hundertelang selbstverständlich war, überall unsere eigene, d.h. die im 
abendländischen Europa entwickelte Auslegung vortragen und vortragen 
können, gehört zur Signatur der veränderten Zeitsituation am Ende des 
20. Jahrhunderts. J. B. Metz sieht in der heutigen Welt und Kirche eine 
kulturell polyzentrische Welt und Weltkirche. Ich selbst habe die neue 
Zeitperiode als •postchristliche Moderne" von der •europäisch-christli- 
chen Neuzeit" abgehoben. 
- Entscheidender, weil gemeinsamer Orientierungspunkt der Christen- 
heit ist die Heilige Schrift. Spätestens seit der Reformationszeit wissen 
sich alle christlichen Traditionen auf sie als auf das ursprüngliche und 
darum maßgebliche Zeugnis des Christentums verwiesen. Doch werden 
erst in unseren Tagen die Konsequenzen, die sich aus der neuen Konzen- 
tration auf die Bibel ergeben, voll erkennbar. Sie betreffen den Umgang 
mit der Bibel, das Jesusbild selbst, aber dann auch die Autorität der Kir- 
che. 



Jesus Christus 377 

- In dem Maße, als die Bibel sich in den Händen aller Gläubigen befin- 
det, die Zahl der Analphabeten in der Welt zurückgeht und folglich im- 
mer mehr Menschen die Bibel selbst lesen, verliert die offizielle Ausle- 
gung der Schrift in der Kirche an Bedeutung. Der Autoritäsverlust der 
Kirche hat es teilweise mit diesem Tatbestand zu tun. Dabei ist es freilich 
mehr eine Zufälligkeit, daß die Entdeckung der Buchdruckerkunst und 
die Reformation zeitlich eng zusammenlagen. Beide zusammen kommen 
aber dort voll zum Tragen, wo Glaubende und Nichtglaubende selbst 
nach der Bibel greifen und lesen und nicht mehr nur das Wort Gottes aus 
dem Munde von Priestern und Predigern hören. 
- Wo die •Jesusgeschichten" der Bibel auch bewußtseinsmäßig zum 
Ausgangspunkt des Glaubens an Jesus werden, wandelt sich auch die 
Ordnung der theologischen Fächer. Nicht mehr die Dogmatik mit ihrer 
Auslegung und systematisch-spekulativen Durchdringung der offiziellen 
kirchlichen Glaubenslehre steht im Zentrum, sondern die Exegese der 
Heiligen Schrift. Es gehört aber zu den Grundlagen des Christentums, 
daß es sich von Jesus von Nazaret her versteht. Ihm aber begegnen die er- 
sten Zeugen zunächst als Menschen, nicht als Gott. Ausdrücklich lautet 
eine der zentralen Stellen, die von Jesu Mittlerschaft sprechen: •Einer ist 
Gott, Einer auch Mittler zwischen Gott und den Menschen: der Mensch 
Christus Jesus, der sich als Lösegeld hingegeben hat für alle, ein Zeugnis 
zur vorherbestimmten Zeit." (1 Tim 2,5f) Gewichtsverlagerungen im 
Raum der Theologie wirken sich aber nach einiger Zeit stets auch in der 
Verkündigung aus. Das Menschsein Jesu wird uns jedenfalls seit einiger 
Zeit nicht selten in einer Weise nahegebracht, daß sein Gottsein daneben 
nahezu bedeutungslos erscheint. 
- Die Rückkehr zur Ursprünglichkeit des biblischen Jesusbildes hatte 
vielfach eine starke Relativierung bzw. Ausblendung, wenn nicht gar 
Leugnung des kirchlich-dogmatischen Jesusbildes zur Folge und macht 
das Bekenntnis zu Jesus dem Christus selbst bei Gläubigen zu einem rein 
verbalen, tatsächlich inhaltslosen, weil innerlich nicht angeeigneten und 
somit auch nicht gelebten Bekenntnis. Die Krise der Kirche ist aus dieser 
Perspektive weniger eine Krise der Strukturen als eine Grundlagenkrise. 
Das heißt, die Kirche ist nur insoweit wirklich in einer Krise, als in ihr die 
Grundlagen des christlichen Glaubens, der Glaube an GOTT, wie er uns 
durch Jesus von Nazaret vermittelt ist, heute abhanden kommen. Wir kön- 
nen in diesem Sinne auch sagen: Die Krise besteht insofern, als uns der 
Glaube an den dreifaltigen Gott entschwunden ist. 
- Wir erleben in dieser Situation an den Rändern der Kirche eine dop- 
pelte Reaktion, je nachdem, ob die verbale Identität mit der ursprüngli- 
chen Bekenntnisformel oder die - wie immer bestimmte - Relevanz Jesu 



Hans Waldenfels 378 

für das Heute im Vordergrund steht. Die erste läßt sich als •fundamenta- 
listisch" bezeichnen, die zweite als •undogmatisch-liberal". •Fundamen- 
talistisch" würde hier bedeuten, daß an einer Formel ohne jeden Versuch 
des Verstehens und des Übersetzens in einen heutigen Verstehenshori- 
zont einfach aufgrund einer Rückbindung an die Autorität des kirchli- 
chen Lehramtes festgehalten wird. •Undogmatisch-liberal" müßte auf 
der anderen Seite nicht unbedingt im Sinne von Beliebigkeit verstanden 
werden, wohl aber so, daß unterschiedliche Methoden, Perspektiven und 
Interessen zum Maßstab des Jesusverständnisses und der Jesusdeutung 
gemacht werden und die kirchenamtliche Lehre bestenfalls zu einer Lehr- 
meinung degradiert wird. Zwischen den Extremen, deren Anhänger- 
schaft in unterschiedlicher Stärke innerhalb wie außerhalb der katholi- 
schen Kirche anzutreffen ist, ist die wahre Lösung zu suchen. 

Nachfolge Jesu 

Die Eingangsfrage, die wir dem Markusevangelium entlehnt haben, fin- 
det eine Entsprechung im Nachtragskapitel des Johannesevangeliums, 
wo Jesus nach der Auferstehung seinen Jüngern am See von Tiberias be- 
gegnet und sie nicht nach ihrem Verständnis, sondern Petrus nach seiner 
Liebe fragt. Die Antwort auf die dreimalige Jesusfrage ist allen aus der 
Verkündigung hinreichend bekannt. Erinnert sei aber an die anschließen- 
den Bemerkungen Jesu: •Amen, amen, das sage ich dir: Als du noch jung 
warst, hast du dich selbst gegürtet und konntest gehen, wohin zu wolltest. 
Wenn du aber alt geworden bist, wirst du deine Hände ausstrecken, und 
ein anderer wird dich gürten und dich führen, wohin du nicht willst." 
(21,18) Selbst angesichts bleibender Rückfragen bleibt dann das letzte 
Wort des Herrn: •Folge mir nach!" 

Angesichts der Diskussionslage, die sich vor uns ausbreitet, können wir 
uns in weiteren Rückfragen und Erläuterungen theoretischer Art verlie- 
ren. Die Frage ist, ob es das ist, was zählt. Tatsache ist, daß am Ende des 
Evangeliums offensichtlich dasselbe zählt, was am Anfang zählte: die 
Nachfolge. 

Zu Beginn der Neuzeit entstand am Niederrhein ein kleines Büchlein, 
das lange Zeit - nächst der Bibel - zu den am meisten gelesenen religiö- 
sen Büchern gehörte, das kleine Buch des Thomas von Kempen mit dem 
schlichten Titel •Imitatio Christi", •Die Nachfolge Christi". Es war ein 
Buch für jedermann. Dennoch ist die Nachfolge Christi, recht bedacht, 
unter den Intellektuellen unseres Landes kein großes Thema geworden. 
In gewissem Sinne scheint die Nachfolge im Widerstreit zu den großen 



Jesus Christus 379 

Idealen der Aufklärung zu stehen, nach denen sich der Gebildete des ei- 
genen Verstandes bedienen sollte, anstatt in der Nachfolge eines anderen 
zu leben. Nachfolge scheint doch zunächst Abhängigkeit, Gehorsam, Un- 
terordnung zu besagen. 

Nun gehört es aber zum Wesen des Menschen, daß er sich Gott unter- 
ordnet. Wenn zudem Jesus nach dem kirchlichen Bekenntnis die göttli- 
che Natur zukommt, müßte zumindest in konservativ-traditionellen Krei- 
sen ein gewisses Verständnis von Nachfolge vorhanden sein. Dennoch 
kann man fragen: Was denkt der durchschnittliche Christ, jedenfalls der, 
der sich dafür hält, heute beim Wort •Nachfolge"? Beschreibt er sein Ver- 
hältnis zu Jesus als •Nachfolge"? Wir sprechen von mündigen Christen. 
Sind Nachfolge und Gehorsam dann noch die Haltung von Erwachse- 
nen? Haben Gehorsam nicht Kinder zu üben? Doch selbst da bereitet der 
Gehorsam ja zusehends Schwierigkeiten. 

Wir kennen die Geschichte, in der Jesus Petrus, Jakobus und Johannes 
mit auf den Berg nimmt und vor ihren Augen verklärt wird. Die Szene ist 
wunderbar und unvergeßlich. Noch im 2. Petrusbrief ist die Rede von der 
Stimme, die die Jünger auf dem Berge gehört haben: •Das ist mein gelieb- 
ter Sohn, an dem ich Gefallen gefunden habe. Diese Stimme, die vom 
Himmel kam, haben wir gehört, als wir mit ihm auf dem heiligen Berg wa- 
ren. Dadurch ist das Wort der Propheten für uns noch sicherer geworden, 
und ihr tut gut daran, es zu beachten; denn es ist ein Licht, das an einem 
finsteren Ort scheint, bis der Tag anbricht und der Morgenstern aufgeht 
in eurem Herzen." (1,18 f) Und doch endet die Taborszene mit der nüch- 
ternen Feststellung: •Als sie um sich blickten, sahen sie auf einmal nie- 
mand mehr bei sich außer Jesus." (Mk 9,8) 

Was bedeutet das: Sie sahen niemand bei sich außer Jesus? Der, der 
bei ihnen ist, ist Jesus der Mensch. Seine Göttlichkeit ist verborgen. Aller- 
dings ist er der Künder der Gottesherrschaft, der auf viele Weisen Heil 
Spendende, der für seine Botschaft sein Leben in die Waagschale wirft 
und selbst in seinem Tod der mit seinem Gott und den Menschen Verbun- 
dene bleibt. Denn er lebt und stirbt •für die vielen". Die Theologen sagen 
heute: Seine Existenz besteht in liebender •Proexistenz", in einer Exi- 
stenz, die sich im Dasein für andere erfüllt. 

Ich habe vor Jahren ein Buch mit dem Titel •Die Faszination des 
Buddhismus" veröffentlicht. Ich weiß sehr wohl, daß ich als christlicher 
Theologe ein Buch mit dem Titel •Die Faszination Jesu" schuldig bin. 
Doch geht es hier um Bücher? Geht es nicht um Leben? Geht es nicht - 
wie Schillebeeckx es geschrieben hat - um die •Geschichte von einem Le- 
benden" ? Die aber müßte dann in der Tat wie die vier Evangelien und die 
vielen, die auch noch versucht wurden, immer neu von jedem von uns we- 



Hans Waidenfels 380 

niger geschrieben als gelebt werden. Sie müßte bei dem beginnen, was wir 
wissen und ahnen und entdecken auf den Spuren des Lebens und Ster- 
bens Jesu im Lichte dessen, was wir seine Auferstehung nennen, aber 
auch auf den Spuren derer, die ihm von dieser Zeit an im Laufe der Ge- 
schichte gefolgt sind. Auf diesen Spuren könnten wir als mündige Nach- 
folger unsere eigene Lebensgeschichte mit Jesus dem Christus schreiben. 

Die Faszination Jesu kann man tatsächlich am besten an Begeisterten 
lernen, nicht an solchen, die sich selbst im Blick auf Jesus im Wege ste- 
hen. Vielen Menschen der älteren Generationen hat Romano Guardinis 
Buch •Der Herr" viel bedeutet. Wir wollen in Erinnerung rufen, was er 
am Ende seines Buches •peregrinantibus et iter agentibus", denen auf der 
Pilgerschaft und auf der Lebensreise, mit auf den Weg gegeben hat: •Es 
gibt keinen Maßstab für Christus. Den Maßstab setzt Er selbst. Der Be- 
griff des Menschen und Menschlich-Möglichen kommt dafür nicht in Be- 
tracht. Auch nicht der des Genies oder des Religionsstifters. Ebenso we- 
nig der des Mythos oder des daseinsdeutenden Bildes. Alle diese Begriffe 
verwirren nur. Für Christus gibt es von uns her keine Kategorie. Für Ihn 
gibt es nur einen Namen, den seinigen, •Jesus Christus', dessen Inhalt 
sich in der gläubigen Begegnung und liebenden Nachfolge entfaltet." 
(648) 
Und: 

•Christus gegenüber wird die Bekehrung des Denkens gefordert. Nicht 
nur die Bekehrung des Willens und Tuns, sondern auch die des Denkens. 
Die aber besteht darin, daß nicht mehr von der Welt her über Christus 
nachgedacht, sondern Christus als der Maßstab des Wirklichen und 
Möglichen angenommen und von Ihm her über die Welt geurteilt werde. 
Diese Umkehr ist schwer einzusehen und noch viel schwerer zu vollzie- 
hen. Um so schwerer, je deutlicher im Fortgang der Zeit der Widerspruch 
des Weltdaseins dagegen wird, und je offenkundiger jeder, der sich dar- 
auf einläßt, als Tor erscheint. Im Maße das Denken es aber versucht, er- 
schließt sich die Wirklichkeit, welche Jesus Christus heißt. Und von ihr 
wird alle Wirklichkeit erschlossen: enthüllt, aber auch in die Hoffnung 
des Neuwerdens gehoben." (649) 

Es bleibt dabei: Wer Jesus der Christus ist, offenbart sich dem einzel- 
nen •in der gläubigen Begegnung und liebenden Nachfolge". 




