
Reinhard Körner 406 

Erde ist der Tod; wir hoffen, daß er ins verheißene Land des Himmels 
führt. 

Auch als Erwachsene entwickeln wir uns in einem fortwährenden Pro- 
zeß des Übergangs und der Vollendung. Immer wieder geraten wir von 
einem relativ stabilen und vertrauten Land in fremdartige und verwirren- 
de Wüsten, wo uns tiefgreifende und entscheidende Aufgaben erwarten. 
Sobald wir aber diese Wüstenzeiten tapfer durchstanden haben, dürfen 
wir auch wieder auf eine ruhigere Lebensphase hoffen, ohne in trügeri- 
scher Zufriedenheit zu vergessen, daß wir Pilger bleiben und sind. 

Liebend ledig sein 
Orientierung an Johannes vom Kreuz 

Reinhard Körner, Birkenwerder 

Eugen Drewermann hat den Diskussionen um das Für und Wider des 
ehelosen Lebens in der Kirche neuen Zündstoff gegeben.1 Wie immer das 
Urteil über Inhalt, Stil und Methode seiner neunhundertseitigen •psy- 
choanalytischen Untersuchung"2 der •psychischen Wirklichkeit des Kle- 
rikerseins"3 ausfällt - einen •seriösen Kern des Anliegens"4 müssen ihr 
auch bewährte Rezensenten wie J. Sudbrack SJ zugestehen: •Man sollte 
über Drewermanns Karikieren ... nicht das Berechtigte seiner Kritik über- 
sehen. Er legt den Finger auf echte Wunden."5 - Eines ist klar: Wir kön- 
nen in der Frage nach dem Wert und der Bedeutung christlicher Ehelosig- 
keit hinter Drewermanns Anfragen nicht mehr zurück. Es geht nicht mehr 
an, mit •Sinngebungen"6 zu operieren, die sich - seien sie noch so •geist- 
lich" formuliert - für den Betreffenden als •Stabilisierungsversuche nach 
rückwärts" oder gar als •späte Rationalisierung eines in der Jugend ge- 

1 Kleriker. Psychogramm eines Ideals. Ölten u. Freiburg i. Br. 1989. 
2 Ebd. 25. 
3 Ebd. 39. 
4 Die Kleriker. Nachtrag zum Gespräch mit Eugen  Drewermann, in:   GuL 63 (1990) 
182-199,197. 

5 Ebd. 
6 E. Drewermann, a.a.O. 712. 



Johannes vom Kreuz 407 

scheiterten Lebens" erweisen könnten.7 Die wirklich •glaubhaften Mo- 
/z've"8 müssen (wieder) in den Blick kommen! 

Johannes vom Kreuz (1542-1591) gehört zu jenen •Klerikern", deren 
Leben als gelungen und als fruchtbar geworden gelten darf; er ist einer 
der •Glücklichen" unter den Ehelosen in der Kirche. Was hat ihn moti- 
viert, diesen Weg zu gehen? Und was hat ihn vor Unerfülltheit, psychi- 
schem Schaden und •faustdicke(r) Lebenslüge"9 bewahrt? 

Von •innen" her motiviert 

Im Alter von einundzwanzig Jahren, unmittelbar nach Beendigung seiner 
humanistischen Studien im Kolleg der Jesuiten, tritt Juan de Yepes zu 
Medina del Campo in den Karmel ein. Niemand ist überrascht, daß er ei- 
nen geistlichen Beruf anstrebt. Doch der konkrete Weg, den er wählt, löst 
Befremden aus. Hätte er nicht genügend andere, •bessere" Möglichkei- 
ten gehabt? Die Jesuiten hatten stark um ihn geworben: Mit seiner hohen 
intellektuellen Begabung hätte er gut zu ihnen gepaßt! Das Seuchenspi- 
tal, in dem er über Jahre hin bei der Pflege der Kranken half, hätte ihn 
sehr gebraucht: Man bot ihm die alsbaldige Priesterweihe und das Amt 
des Krankenseelsorgers an. Patres verschiedener Ordensgemeinschaften 
hatten sich um ihn bemüht...10 Juan geht weder dorthin, wo ihn •die Kir- 
che braucht", noch lockt ihn, mit einem Ordensgewand bekleidet, Gutes 
zu tun und im Stadtbild von Medina •auf Gott hinzuweisen". Er läßt sich 
nicht von •außen" her motivieren. Seinen Weg in die Ehelosigkeit wählt 
er weder um der Verfügbarkeit für ein Amt noch um der Zeichenhaftig- 
keit willen. Er tritt dort ein, wo er der scheinbaren •Notsituation der Kir- 
che" menschlich gesehen am wenigsten dient; und er wählt ein Kloster, 
das - gerade erst gegründet und unter den vielen Gemeinschaften in der 
Stadt recht unbekannt11 - nach einer Regel lebt, die die Mönche eher zur 
Zurückgezogenheit als zum •Zeichensein" anleitet. Nicht ein Zweck mo- 
tiviert Juans Schritt, sondern ein Angerufensein von •innen" her. Die 
Ehelosigkeit selbst, in der konkreten Lebensform des Karmel, zieht ihn 
an. Sie hat für Juan ihren Wert in sich. Verfügbarkeit und Zeichenhaftig- 
keit werden - gerade im Leben dieses Mannes! - zu unübersehbaren 

7 Ebd. 713. 
8 Ebd. 712. 
«Ebd. 714. 
10 Vgl. P. Crisögono de J. S., Doctor Mysticus. Leben des heiligen Johannes vom Kreuz, 
München-Paderborn-Wien 1961, 33. 
11 Vgl. ebd. 34. 



Reinhard Körner 40g 

Früchten seines ehelosen Lebens, aber sie begründen es nicht. Was Juan 
auf den Weg der Ehelosigkeit ruft, sind weder sinnvolle Aspekte einer 
kirchlichen Zölibatsgesetzgebung, noch die Existenz eines Standes der 
gottgeweihten Ehelosigkeit. Am Ausgangspunkt steht vielmehr eine ur- 
persönliche innere Erfahrung. 

Durch psychologisch konkrete •Gotteserfahrung" gerufen 

Zwar gibt uns Johannes vom Kreuz in seinem schriftlichen Nachlaß nicht 
ohne weiteres preis, was ihn im Tiefsten bewegt; von seinen inneren Er- 
fahrungen und von seinen letzten Quellen schreibt er direkt nicht viel. 
Aber Zeugenaussagen sind da - und vor allem die indirekte •Selbstbio- 
graphie" in Form seiner vier Hauptwerke; er hat ja •eine so auffallend 
durchsichtige Art zu schreiben, daß sein Werk einem autobiographischen 
Bekenntnis gleichkommt"12. 

Was seine Entscheidung zur Ehelosigkeit betrifft, so wissen wir immer- 
hin durch seine Mitbrüder, daß er überlegt und bewußt den Weg in einen 
geistlichen Beruf gegangen ist. •Weder der Prior von Santa Ana, Fray II- 
defonso Ruiz, noch die anderen Väter des Konventes zögern auch nur ei- 
nen Augenblick" - so zusammenfassend P. Crisogono13 -, Juan in das 
Noviziat aufzunehmen - und dies •vorzeitig"14, wie der Biograph betont. 

Was ist es, das Juan so •sicher" machte? Worin besteht das •glaubhafte 
Motiv", auf das Drewermann insistiert? Welche Erfahrung ist - psycholo- 
gisch konkret! - gemeint, wenn etwa G. Greshake in •Priestersein - Zur 
Theologie und Spiritualität des priesterlichen Amtes"15 formuliert: •... 
die Ehelosigkeit um des Reiches Gottes willen gründet letztlich im unver- 
fügbaren Ruf Gottes, in den man sich nicht argumentativ ,hineinvermit- 
teln' kann"16? 

Ein Grundgedanke aus den Werken des Heiligen kann uns Aufschluß 
geben. Johannes vom Kreuz spricht immer wieder von einem Vorgang in 
der menschlichen Seele, den er •contemplaciön" nennt und mit Worten 
beschreibt wie: •liebevolles und friedliches Innewerden Gottes"17, •kraft- 
spendende Berührung und Heimsuchung"18, •geheimes, friedliches und 

12 F. Ruiz, Mistico y Maestro San Juan de la Cruz, Madrid 1986, 13 
13 A.a.O. 33. 
14 Ebd. 
15 Freiburg-Basel-Wien 1982. 
16 Ebd. 127. 
17 1 N 10, 4. 
18 C 14/15, 18. 



Johannes vom Kreuz 409 

liebevolles Einströmen Gottes, der die Seele mit dem Geist der Liebe in 
Brand setzt"19 ... Es muß diese Erfahrung gewesen sein, die ihn ein kon- 
templatives Klosterleben wählen ließ und ihn in den ersten Ordensjahren 
bewegte, einen eventuellen Übertritt zu den noch zurückgezogener, sol- 
chen inneren Vorgängen hingegebener lebenden Kartäusern in Erwä- 
gung zu ziehen.20 Tatsache ist, daß ein Angerührtsein von Gott her zum 
tragenden Grund seines ganzen Lebens geworden ist. Federico Ruiz, 
heute einer der besten Kenner des Lebens und der Lehre des Heiligen, 
schreibt: •Eine tragende, ihn ganz in Anspruch nehmende Berufung 
durchzieht seine Existenz vom Anfang bis zum Ende, zeitlich wie auch in 
der Intensität: die Berufung zum kontemplativen Ordensleben.,Kontem- 
plation' meint hier: radikales Angezogensein von Gott, in einer Gottsu- 
che leben, die das ganze Sein und Wirken eines gläubigen Menschen auf 
die Gemeinschaft mit Gott hinzentriert - und von ihm her auf die Ge- 
meinschaft mit Menschen und Dingen."21 

Wir haben es hier mit jenem •Einbruch Gottes" zu tun, von dem J. Sud- 
brack sagt, er scheine •in Drewermanns Psychologie keinen Platz zu ha- 
ben", sie kenne •nur den Weg von unten nach oben, daß sich jemand in 
Gottes Liebe einbirgt, nicht den von oben nach unten, daß Gottes An- 
spruch den Menschen trifft - plötzlich oder in Stetigkeit -; und daß er ihn 
so trifft, wie die Liebe jemanden überfällt und ihn zu ,Torheiten der 
Liebe' herausfordert"22. 

In Johannes vom Kreuz haben wir einen Zeugen authentischer christli- 
cher Ehelosigkeit, der uns mit seinen Reflexionen über die •Einbruch- 
Gottes "-Erfahrung wichtige Bausteine für eine •Psychologie" der Ehelo- 
sigkeit schenken kann, und zwar für eine solche, die J. Sudbracks Kritik 
an E. Drewermanns •Psychoanalyse" standhalten kann: •Müßte nicht 
gerade hier eine Psychologie ansetzen und das Echte vom Unechten, das 
Wahre vom Falschen, das Gesunde vom Kranken scheiden? Ohne diesen 
,Einbruch' zu berücksichtigen, kann das Bild des Klerikers nicht gezeich- 
net und können die Fehlformen nicht geheilt werden."23 Es ist gerade dies 
einer der wesentlichsten Beiträge des heiligen Johannes vom Kreuz zur 
Theologie des geistlichen Lebens überhaupt, daß er detailliert wie keiner 
vor ihm gezeigt hat, wie sich das Hineinwirken Gottes in die Seele des 
Menschen •psychologisch" aus-wirkt. Die •Ausströmung der göttlichen 
Natur in die menschliche"24, der •Wesenheit Gottes hinein in die Wesen- 

19 1 N 10, 6. 
20 Vgl. P. Crisogono de J.S, a.a.O. 35 u. 58. 
21 A.a.O. 13. 
22 A.a.O. 198. 
23 Ebd.        24 C 22, 4. 



Reinhard Körner 410 

heit der Seele"25 wird vom Menschen als ein •Einströmen" in die drei Er- 
fahrungsbereiche der Seele wahrgenommen, die er mit der Scholastik 
•Seelenvermögen" nennt. In der Erkenntniskraft (entendimiento) er- 
wacht ein ahnendes Erspüren, ein Gewahrwerden von etwas wie der An- 
wesenheit des Göttlichen, Großen, Umfassenden; aus der Tiefe her stellt 
sich ein •Erkennen" des Absoluten ein, ein Getroffensein von der Nähe 
und der machtvollen •Herrlichkeit" des Daseinsgrundes - der Mensch 
•weiß einzig um Gott, ohne zu verstehen wie"26. Der Wille (voluntad), in 
scholastischer Sicht nicht nur die Entschlußkraft, sondern zugleich auch 
der Bereich der Emotionen und des Empfindens, erfährt dieses Wirken 
Gottes als in ihn einströmendes •Lieben", als ein geheimes, zartes Ange- 
rührt- und In-die-Stille-gezogen-Werden, als Friede, als ein Geliebtsein 
und Lieben-Wolllen, •ohne (zunächst) deutlich zu wissen, wen er liebt"27. 
Das Gedächtnis (memoria), die Kraft der Seele, die sich an Vergangenes 
erinnern und Zukünftiges erhoffen kann, nimmt den göttlichen •Ein- 
bruch" als ein •Sehnen" nach dem wahr, was da in der Seele anrührt und 
liebt. Zusammenfassend spricht Johannes vom Kreuz von einem •allge- 
mein liebenden Erkennen (noticia amorosa general)"28. Es steigt aus der 
Tiefe der Seele auf, kann vom Menschen selbst weder •gemacht" noch 
(von außen wie von innen) erzwungen werden und stellt doch ein konkre- 
tes, psychologisch faßbares und benennbares Geschehen dar. Als Theo- 
loge weiß der Heilige, daß es in einer wesensmäßigen, immer bestehen- 
den Vereinigung von Gott und Mensch - er spricht von einer •union na- 
tural"29 - wurzelt; es •bringt der Seele demnach nicht neuen Reichtum, 
sondern hebt nur zu ihrer Beglückung ans Licht, was sie zuvor schon be- 
saß"30. Gotteserfahrung im strikten Sinne des Wortes gibt es dem Kir- 
chenlehrer nach nicht, wohl aber die Erfahrung, daß dem Bewußtsein des 
Menschen nach und nach, in einem fortschreitenden Prozeß der gesamt- 
menschlichen •Transformation", von •innen" her erahnbar und 
er•spür"bar werden kann, daß Gott da ist und mit seiner göttlichen Le- 
bens- und Liebeskraft in die Psyche hineinwirkt, sein Geschöpf erschafft, 
erhält und vollendet. Die Intensität dieses •Einbruchs" und die zeitliche 
Verteilung der •Berührungen (toques)"31 auf die Phasen des Lebens sind 
Sache Gottes, gerade darin äußert sich die ganz persönlich und individuell 
ausgerichtete Struktur der Be-Rufung. 

;L2, 21; vgl. auchL 1,3. 
'2 S 14, 12. 
Ebd. 

»2 S 14, 2 u. 12. 
'2 S5, 3. 
»C 20/21, 14. 

2 S 24, 4 u. ö. 



Johannes vom Kreuz 411 

Aber wie auch immer: Das •allgemein liebende Erkennen" stößt die 
bisherige Werteordnung um. Mag das von Gott her •Eingebrochene" 
noch so unergründlich und unbegreiflich sein - es läßt doch alle rein in- 
nerweltlich betrachteten Werte relativ werden. Der Mensch weiß - •ohne 
zu wissen, wie"32 -, daß alles Geschöpfliche nicht Letztes sein kann. Das 
Erahnen und Erspüren im Erkenntnisvermögen weitet den Blick, läßt am 
Vordergründigen nicht mehr genug sein, macht den Be-troffenen zum 
Gott- und Sinn-Sucher, macht horchend und ge-hor(ch)-sam; das •Seh- 
nen" prägt sich als Verwundung in die Seele ein, durchzieht mit einer Art 
•Heimweh" alles Wertempfinden, macht demütig und - selbst mitten im 
Reichtum - losgelöst und arm; und das •Lieben", das da •einströmt", 
sprengt alle Maßstäbe gesellschaftlicher Bindungskultur, läßt Verheira- 
tete über ihre Zweisamkeit hinausschauen und - kann (!) Unverheiratete 
ehelos machen. 

Johannes vom Kreuz gehört zu denen unter den •Klerikern", die den 
Weg in die Ehelosigkeit nicht einfachhin - aufgrund wie auch immer ge- 
arteter An-Sprüche von außen - gewählt haben. Er fand ihn bereits in 
sich vor! Er hat die Ehelosigkeit nicht •übernommen", sie war vielmehr 
in seinem Innern schon da. Mit der Wahl eines kontemplativen Ordens 
bekannte er sich lediglich zu einem der möglichen, gesellschaftlich-kirch- 
lich bereits existenten Wege, eine innere Berufung auch in praktischer 
Ausformung zu leben. 

•Alles, was in der Religion nicht aus dem Inneren der menschlichen 
Seele heraus gedeutet und verstanden wird, befreit nicht, sondern zer- 
stört", und •jeder Veräußerlichung des Religiösen" folgt eine •neurotisie- 
rende Wirkung", sagt E. Drewermann33 in einem gewichtigen Satz, der in 
seiner dort gewiß •einseitigen Härte" - so kommentiert J. Sudbrack - 
•die Augen öffnen" kann34. Bei Johannes vom Kreuz - wie auch bei vie- 
len anderen bekannten und unbekannten Ehelosen der Gegenwart und 
der Vergangenheit - kann man das •Innen" finden, von dem E. Drewer- 
mann zumindest nicht spricht und das in der •kirchlichen und klösterli- 
chen Pädagogik", so räumt auch J. Sudbrack ein35, viel zu wenig Berück- 
sichtigung findet. 

32 2 S 14, 12. 
33 A.a.O. 674. 
"A.a.O. 197. 
35 Ebd. 198. 



36 

Reinhard Körner 412 

Mit-liebend mit dem dreifaltigen Gott 

Es gehört ebenfalls zu den wesentlichen Beiträgen des heiligen Johannes 
vom Kreuz in der Geschichte der Geistlichen Theologie, daß er dieser 
dreigestaltigen Erfahrung die drei •göttlichen Tugenden" zuordnet.36 

Was von Gott her - •theologal" - in das menschliche Bewußtsein dringt, 
ist •gemäß der Seelenvermögen"37 in der Erkenntniskraft der Glaube, im 
Gedächtnis die Hoffnung, im Willen die Liebe. Erst in den vergangenen 
zwanzig Jahren hat man herausarbeiten können, welche zentrale geistli- 
che Dynamik sich in dieser Zuordnung enthüllt.38 Glaube, Hoffnung und 
Liebe sind der Inhalt authentisch-christlicher •mystischer" Erfahrung, 
die konkrete Art und Weise, wie Gott sich dem Menschen im •Innenbe- 
reich" geistlicher Erfahrung mitteilt - und zugleich die Mittel, die Gott 
zur Verfügung stellt, um sein Leben, Jesus Christus nachfolgend, mitvoll- 
ziehen zu können. In der •contemplaciön" erfährt der Mensch eine We- 
sensberührung mit dem verborgenen Gott und erlebt zugleich, wie er in- 
standgesetzt wird zum Handeln: Gottes •Einbruch" in die Erkenntnis- 
kraft ermöglicht Glauben und Suchen; Gottes •Sehnen", das •Seufzen" 
des Heiligen Geistes in der Seele (vgl. Rom 8,26) befreit zum Hoffenkön- 
nen, zum Aufwärts- und Vorwärtsschauen; Gottes Liebe(n) ist die Kraft, 
die den Willen bewegt, die Empfindungen und An-Triebe zum je Ande- 
ren hinorientiert. 

Eheloses Leben ist daher für Johannes vom Kreuz nicht nur Ganzhin- 
gabe an Gott, sondern zugleich Ganzhingabe mit Gott an die Schöpfung, 
an die Menschen. •Sich Gott zu überlassen und mitzuwirken"39, darauf 
kommt es an, erklärt er dem Leser gleich zu Beginn seines ersten Haupt- 
werkes, alles andere sei •unkluges Handeln"40. •Wir, der Geliebte und 
ich"41, •wir beide zusammen"42, heißt es im Kommentar zu den Strophen 
des Geistlichen Gesanges. So sehr gerade dieser Heilige sich dafür ein- 
setzt, daß die Bindungen des Herzens an die Geschöpfe gelöst werden, so 
wahr ist es für ihn doch auch, daß der Mensch in der Beziehung zu Gott 
nur reifen kann, wenn er sich von ihm zum Mit-Liebenden machen läßt. 
Johannes vom Kreuz hat den •Einbruch" eines Liebenden erfahren, des- 

36 Näher dargestellt in: R. Körner, Mystik - Quell der Vernunft. Die Ratio auf dem Weg der 
Vereinigung mit Gott bei Johannes vom Kreuz. Leipzig 1990, 55-58. 

37 L 1, 17. 
38 Zusammenfassend dazu: F. Ruiz, Estructuras de la vida teologal, in: Monte Carmelo 88 
(1980) 367-387. 
39 S pröl. 3. 
40 Ebd. 
41 C 16, 8. 
42 C 30, 6. 



Johannes vom Kreuz 413 

sen Hingabe an die Geschöpfe keine Grenzen kennt, der sich - offenbart 
in Jesus Christus - in reiner •Pro-Existenz" (H. Schürmann) den Men- 
schen zuwendet und der den sucht, der mit ihm mit-liebt, mit dessen 
menschlichem Herzen er sich •zusammentun" und eins sein kann in der 
Liebe zu •den vielen". 

Johannes vom Kreuz orientiert sich dabei an der Dreifaltigkeit Gottes, 
wie sie ihm die neutestamentliche Offenbarung und die theologische Re- 
flexion der Kirche vorgibt. In seinen Romanzen singt er: 

Wie ein Geliebter, im Liebenden 
wohnte einer im andern, 
und diese Liebe, die sie eint, 
traf in demselben (gemeint ist der Heilige Geist) zusammen, 
mit dem einen und mit dem andern 
in Gleichheit und Geltung. 
Drei Personen und ein Geliebter 
gab es zwischen allen dreien... 
Und dadurch war unendlich 
die Liebe, die sie vereinte, 
weil drei eine einzige Liebe besitzen, 
die man ihr Wesen nannte, 
denn je einiger die Liebe, 
desto größere Liebe erwirkte sie.43 

Der Gott, mit dem Johannes vom Kreuz lebt, hat eine Art zu lieben, in der 
sich die Liebe von Zweien immer darin vollendet, eins zu sein in der Lie- 
beszuwendung zu einem Dritten. 

Authentische Ehelosigkeit um des Himmelreiches willen bleibt daher 
nicht in der Anbetung stecken, sie lebt die Vereinigung mit Gott im Sein 
und im Handeln. Die Beziehung zu Gott und das Verhältnis zur Welt, die 
Liebe zu Christus und die Liebe zu Menschen, die Jesus nicht einander 
über- und unterordnet, sondern gleichstellt, finden hier im inneren Voll- 
zug und vom psychologischen Erfahren her ihre Einheit. Ehelosigkeit ist 
also nicht Abgrenzung und Ausschließung, sondern Einstimmen in die 
göttliche Art - •dreifältig" - zu lieben. 

•Und ihm sei Dank, daß Sie mir von ihm gegeben sind...", schreibt der 
Prior von Segovia einer jungen Frau in Granada. •Das fehlte noch, daß 
ich Sie vergäße. Sehen Sie doch ein: Wie kann etwas vergessen werden, 

P9 (1. Romanze). 



Reinhard Körner 414 

was der Seele so tief eingeprägt ist, wie Sie es sind."44 Johannes vom 
Kreuz ist ein liebender, ein ganz und gar verliebter Mensch, verliebt in 
Gott, verliebt in die Natur, verliebt in seine Schwestern, verliebt in so 
viele Menschen... •Ist die Freundschaft wirklich geistlich, dann wird, 
wenn sie sich vertieft, auch die Liebe zu Gott sich steigern, und je mehr 
man sich ihrer erinnert, desto mehr denkt man an Gott und findet Freude 
an ihm. Während die eine zunimmt, wächst auch die andere. Denn Gottes 
Geist ist es eigen, das eine Gut mit dem andern zusammen zu vermehren, 
aufgrund der Ähnlichkeit, die zwischen beiden herrscht."45 - Teresa von 
Avila, die um 25 Jahre ältere Vertraute seines Herzens, kennt die Erfah- 
rung, daß in eine •Sackgassse" gerät, wer •nur" Gott im Blick hat: •Was 
ist das nur, mein Gott, daß in einer Seele, die dir allein zu gefallen sucht, 
das Ruhen in dir zur Ermüdung führt?" Ganz im Sinne ihres geistlichen 
Freundes antwortet sie: •O mein Jesus, so groß ist deine Liebe zu den 
Menschenkindern, daß man dir den größten Dienst erweist, wenn man 
sich nicht dir, sondern ihnen zuwendet, denn dann ist man mit dir am tief- 
sten verbunden. Solange wir in diesem sterblichen Leibe leben, sind alle 
Freuden der Erde, selbst wenn sie von dir geschenkt scheinen, zweifel- 
haft, werden sie nicht von der Liebe zum Nächsten begleitet. Wer den 
Nächsten nicht liebt, liebt auch dich nicht, mein Herr, der du mit deinem 
Blute die große Liebe zu uns Adamskindern bezeugt hast... O kraftvolle 
Liebe, wie verschieden sind deine Wirkungen im Vergleich mit der Liebe, 
die von der Welt stammt. Diese will keine Mitliebenden haben, weil sie 
fürchtet, durch sie dessen beraubt zu werden, was sie besitzt. Die Liebe zu 
meinem Gott aber wächst in dem Grade, als sie erlebt, daß die Zahl der 
Mitliebenden sich vermehrt; und ihre Seligkeit wird abgeschwächt, wenn 
sie sieht, daß nicht alle diesen Reichtum kennen."46 

Dreihundert Jahre später schreibt Therese von Lisieux, eine geistliche 
Tochter der beiden: •Ja, ich fühle es, wenn ich Liebe erweise, so handelt 
einzig Jesus in mir; je mehr ich mit ihm vereint bin, desto inniger liebe ich 
meine Schwestern."47 

•Ich habe Gott gesucht und dafür alles verlassen, und fand meinen 
Freund. Nun finde ich Gott jedesmal, wenn ich meinen Freund suche", 
lesen wir im Tagebuch eines jungen Arbeiterpriesters aus der Societas 
Jesu, Ägid van Broeckhoven, der sich in seinem Suchen nach dem rechten 
Verständnis seiner Ehelosigkeit an den Schriften des Kirchenlehrers ori- 

44 Cart. 18; zu seiner Beziehung zu Dona Juana de Peoraza s. P. Crisögono de J.S., a.a.O. 
239-241. 
45 1 N 4, 7. 
46 Exclamaciones 2, 3 u. 2. 
47 Selbstbiographische Schriften. Einsiedeln (Leipzig 1960), 235. 



Johannes vom Kreuz 415 

entierte. •Herr, laß mich stets tiefer in die (innere) Wohnung von N. ein- 
treten, das heißt, tiefer in die Eure: Vater, Sohn und Heiliger Geist... Ich 
sah, daß die christliche Liebe die hier auf Erden noch verschleierte totale 
trinitarische Liebe ist: so das auf den andern hin Lieben - apostolische 
Liebe; die ankommende Liebe, die sich vertiefende Liebe, die Geist-liche 
Liebe. Alle Fazetten der trinitarischen Liebe sind mit der erlösenden 
Liebe in verschleierter Weise auf uns gekommen mit dem Wort Gottes."48 

Man möchte allen, für die und •gegen" die E. Drewermann in seinem 
aufrüttelnd kritischen Buch spricht, einen Blick in diese (psychologi- 
schen!) Zeugnisse wünschen. 

Die •Gegensätze" integrierend 

Von dieser Sicht her integrieren sich im Leben des Johannes vom Kreuz 
die vermeintlichen Gegensätze. Die Liebe zu einem und zu vielen Men- 
schen erscheint gegenüber der Hingabe an Gott nicht nur nicht als •Kon- 
kurrenz", sondern wird deren einzig mögliche, dem göttlichen Geliebten 
einzig entsprechende Verlaufs- und Verwirklichungsform. Ehelosigkeit 
wird zum Apostolat der Freundschaft - und Freundschaft zum Apostolat 
schlechthin. Ägid van Broeckhoven hat dies in der Schule des Heiligen 
lernen können. In sein Tagebuch schreibt er, auf eines der Gedichte be- 
zugnehmend: •Ich sah deutlicher, wie zentral dieses Gebet in der mysti- 
schen Bewegung ist: in der transzendenten Gotteserfahrung aus der tief- 
sten Immanenz, eine Erfahrung, die mit Liebe erfüllt ist und vom Men- 
schen in Lauterkeit bis zum Letzten ausgeschöpft werden muß. Hier liegt 
der Raum der Freundschaft, die Freude, die Demut, die entgegenkom- 
mende Liebe, der Raum, in dem der Freund auf Gott hin geliebt wird..., 
von da kommt (aber auch) die Erfahrung meiner Sehnsucht nach dem 
Kartäuserleben, das mich seit meiner Schulzeit anzog."49 

Aktion und Kontemplation, Apostolat und Gebet, Gott und •die Welt" 
werden von derselben Erfahrung her miteinander verknotet, werden von 
•innen" her als Einheit lebbar. 

Auch die •Sinneskräfte" der Seele und des Leibes finden von •dort" 
her ihre Integration. Ehelosigkeit ist bei Johannes vom Kreuz nicht •pla- 
tonische Liebe" des reinen Geistes zu seinem Gott, sie umgreift den gan- 
zen Menschen, geht den ganzen Menschen an und geht vom ganzen Men- 
schen aus. •Die Kraft der Seele liegt in ihren Fähigkeiten, Leidenschaften 

Freundschaft in Gott. Einsiedeln 1972, 36 u. 37. 
Ebd. 50 (zu P 5). 



Reinhard Körner 416 

und Begierden (pasiones y apetitos)."50 Die •begehrenden" Kräfte sind 
grundsätzlich positive Potenzen, sie sind Ausdruck der Offenheit des 
Menschen für die Transzendenz, des Angelegtseins für das Reich Gottes, 
sie sind ganz und gar einbezogen in den Umgang mit Gott und mit den 
Geschöpfen. In den Strophen und Erklärungen des Geistlichen Gesangs 
kommt dies in aller Klarheit und Schönheit zum Ausdruck. Nicht die 
•sinnlichen" Leidenschaften, sondern die •ungeordnete Sinnlichkeit"51 

steht der Ehelosigkeit um des Himmelsreiches willen entgegen. An der 
Geordnetheit dieser Kräfte, nicht an ihrer Natur, liegt es, ob sie dem Men- 
schen zum Heil oder zum Unheil werden. Denn •diesen Leidenschaften 
entspringen, wenn sie ungezügelt sind, alle Laster und Unvollkommen- 
heiten, die der Seele anhaften, und auch wenn sie geordnet und recht ge- 
fügt sind, alle ihre Tugenden"52. Johannes vom Kreuz unterscheidet 
durchaus zwischen einer •Liebe, die der Sinnlichkeit entstammt" und der 
•Liebe, die aus Gott geboren ist"53; ein ganzes Kapitel in der Dunklen 
Nacht54 widmet er der •Unkeuschheit" und der •sinnlichen Liebe" - aber 
nicht um zu moralisieren, sondern um dem Leser zu verheißen: •Wenn 
die Seele in die dunkle Nacht eintritt..." - das heißt hier: wenn der 
Mensch sich der •contemplaciön", dem •Einbruch Gottes" überläßt - 
•...dann kommt Ordnung in diese beiden Arten der Liebe. Die eine, die 
gottgemäße, erstarkt und läutert sich. Die andere verliert ihre Kraft und 
erlischt."55 - Auch E. Drewermann weiß dies zu unterscheiden, seine Ge- 
danken zu Keuschheit und Unkeuschheit und zur ^besonderen Keusch- 
heit' der Kleriker"56 gehören wohl zum Schönsten und Einfühlsamsten, 
was man heute darüber lesen kann. 

Authentische christliche Ehelosigkeit muß nicht •gegen die Natur" ge- 
lebt werden. Wenn sie ihre Wurzeln im Getroffensein von der dreifaltigen 
Liebe Gottes hat (und nur dann!), ist sie ein Weg der Integration schein- 
barer Gegensätze. Sie läßt •Kleriker" reifen, wie sie sich E. Drewermann 
für die Zukunft der Kirche wünscht, Menschen, •die religiös das Zeug ha- 
ben..., so etwas wie eine Mittlerfunktion zwischen Mensch und Natur, 
zwischen Gott und Welt, zwischen Kirche und Gesellschaft auszuüben" 
und die •eine Religiosität... pflegen, welche die uralten Aufspaltungen 
überwindet, die heute noch die Seele vom Körper, das Fühlen vom Emp- 

50 3 S 16, 2. 
51 1 N 4, 7 u. ö. 
«3 S 16,5. 
53 1 N 4, 7. 
54 1 N 4. 
55 1 N 4, 7. 
56 S.: a.a.O. 722-728. 



Johannes vom Kreuz 417 

finden, das Lieben vom Begehren, die Frau von dem Mann, den Unver- 
heirateten vom Verheirateten, den Kleriker von dem Laien und letztlich 
Gott von der Welt trennt".57 

Universal und doch konkret und ungeteilt 

Ehelosigkeit ist für Johannes vom Kreuz Mitleben der Lebensweise Jesu, 
Mitleben seiner Art, unter den Menschen dazusein und dreifaltig - im 
Einssein mit dem Vater und dem Geist - zu lieben. Diese Liebe ist univer- 
sal, sie schließt in der Grundintention niemanden aus. •Gegenüber allen 
Personen verhalte dich mit gleicher Liebe... Liebe nicht den einen mehr 
als den anderen, dann kannst du nicht irren", heißt es in den Geistlichen 
Regeln, die der Mitbruder seinen Schwestern von Beas gibt.58 Das meint 
zwar auch - und an der zitierten Stelle ausdrücklich -, daß eine gewisse 
Vorsicht und Zurückhaltung geboten ist, damit sich nicht jene •ungeord- 
nete", von der Mitte der geistlichen Erfahrung her abgetrennte Verhal- 
tensweise einschleicht; das Leben des Heiligen zeigt aber auch - nicht zu- 
letzt in seiner Beziehung zur Schwesterngemeinschaft von Beas -, daß er 
darunter eine wirkliche Zuwendung mit der ganzen Kraft des Herzens 
versteht. Er lebt mehr als eine nichtssagende, unverbindlich bleibende 
•Caritas". Ein Mitbruder aus Granada bezeugt seinem Prior ein Zuge- 
wandtsein zu den Menschen •con gran caridad y amor"59. 

Die Liebe des Heiligen ist zugleich konkret und ungeteilt, sie richtet 
sich mit ganzer Intensität und Verbindlichkeit auch auf den je einzelnen. 
Den Schwestern von Beas schreibt er: •...und seien Sie überzeugt, daß 
meine Nächstenliebe, mag sie auch gering sein, sich so stark auf Sie sam- 
melt, daß ich Sie nicht vergesse, denen ich im Herrn soviel Dank 
schulde."60 

Der •eschatologische Zeichencharakter", den die Lehre der Kirche der 
Ehelosigkeit um des Himmelreiches willen zumißt, kommt in dieser zu- 
gleich universalen und doch konkreten Liebe selbst zum Ausdruck. Darin 
verwirklicht sich das •Eschaton", das •Letzte", auf das hin der Mensch 
geschaffen ist - freilich im •Schon" und •Noch nicht" (H. Schürmann) 
des erst •angebrochenen" Gottesreiches. Der ehelose Johannes vom 
Kreuz weiß sich durch die •einströmende" Liebe Gottes bei der Hand, 
beim Herzen genommen, um mit der Dreifaltigkeit mit-liebend das Reich 

' Ebd. 738. 
; Caut. 6. 
' S.: P. Crisögono de J.S., a.a.O. 223. 
1 Cart. 6. 



Reinhard Körner 418 

der Beziehungen zu bauen, das sich der Verheißung Jesu gemäß in der 
Ewigkeit vollenden wird, wo •sie nicht mehr heiraten" (Mk 12,25), weil 
alle, mit den göttlichen Drei mitliebend, •einssein" werden (vgl. Joh 17), 
konkret und verbindlich. Nicht die äußere Zugehörigkeit zum zölibatären 
Klerus oder zum Ordensstand oder gar das Ordenskleid machen das Zei- 
chen aus, sondern diese •eschatologische" Art des Lebens und Liebens 
selbst. Auch darin hat E. Drewermann das Rechte erkannt: •Nicht die 
Außen-, sondern die Innenseite entscheidet vor Gott...; eine bestimmte 
Lebensform gewinnt ihren Wert nicht durch sich selbst, sondern durch 
die Art, wie sie personal gefüllt wird."61 Der so von •innen" her Ehelose 
muß dann nicht, wie A. Grün bemerkt, •als eschatologisches Verkehrszei- 
chen in der Gegend herumstehen". Der durch seine fundierten Reflexio- 
nen zu Fragen des geistlichen Lebens bekannte Benediktiner sagt richtig: 
•Die Ehelosigkeit muß doch in sich einen Sinn und Wert haben. Als Zei- 
chen allein kann keiner leben."62 

•Ledig" und mit Leidenschaft 

Johannes vom Kreuz ist unverkennbar auch der Lehrer der Aszese, der 
•Loslösung" und der •Selbstentäußerung". Gerade darin ist er - oft in 
Einseitigkeit - der Christenheit bekannt geworden. Es kann nicht anders 
sein, als daß auch seine Ehelosigkeit die Züge der Entsagung trägt. Doch 
Aszese ist bei ihm nicht Selbstzweck, sie stellt keinen eigenen Weg zur 
Vollkommenheit dar. Aszese steht im Dienst der Mystik und der Freund- 
schaft, der Beziehung zu Gott und der Beziehung zu den Menschen. Jo- 
hannes vom Kreuz weiß, daß er /erlassen muß, um sich ganz «'«lassen zu 
können.63 •Ledig"-sein ist bei ihm mehr als ein soziologischer Status. 
Seine Ehelosigkeit heißt auch: Freiheit schenken, nichts und niemanden 
•binden", festlegen und umklammern, •ledig"-sein aller Ichverhaftetheit 
in der Beziehung zu Gott, zur Schöpfung, zu den Menschen. •Losgelöst 
vom Äußeren, enteignet dem Inneren, uneigennützig im Göttlichen, so 
versäumt sich die Seele nicht beim Günstigen, noch wird sie vom Widri- 
gen gehemmt", schreibt er einer Schwester zur Betrachtung auf einen 
Merkzettel.64 Nur an der Oberfläche erscheinen •Verzicht" und sich ganz 
Einlassen ein Widerspruch zu sein. Von der Wurzel seiner Ehelosigkeit 

61 A.a.O. 715. 
62 Ehelos - des Lebens wegen. Münsterschwarzach 1989 (Kleinschriften 58), 7. 
63 Näher dargestellt in: R. Körner, Mein sind die Himmel und mein ist die Erde. Geistliches 
Leben nach Johannes vom Kreuz. Würzburg 1989, 22-24. 
64 Puntos de amor 44. 



Johannes vom Kreuz 419 

her aber erfährt der •Kleriker" Johannes vom Kreuz das •ledig"-Sein als 
Befreiung •vom Widrigen" der Versklavung an das •in sich selbst ge- 
krümmte Herz" (Augustinus), als Ent-•hemmung" für eine wirkliche und 
wesentliche Begegnung. Mit •leidenschaftlichem Verlangen", so kom- 
mentiert er seinen Geistlichen Gesang65, will er der suchende Liebende 
bleiben. In der dritten Strophe heißt es dort: 

Nach meiner Liebe suchend 
werde ich diese Berge und Gestade durchqueren, 
weder Blumen pflücken 
noch mich vor den wilden Tieren fürchten 
und die Wehre und Grenzen überschreiten. 

Diesen Vers zitierend, schreibt Ägid van Broeckhoven in sein Tagebuch: 
•Begegnung der Augen Mich.s, liebliche Morgenröte einer Begegnung 
mit der Person. ,Ich werde keine Blumen pflücken', sie verwelken sonst; 
das ist Hoffnung (und Glaube): fundamentale christliche Erfahrung. - 
Negativ gesehen: eine Nacht, positiv gesehen: Gott, die Erfüllung von al- 
lem (Loskommen von aller Begierlichkeit - Loskommen von mir selbst). 
Glaube: sich für das volle Leben Gottes auftun, was sich im Moment des 
Todes vollendet..., den Freund in Gott verlieren, um ihn in Gott vollends 
zu entdecken..."66 

•Die Ehelosigkeit Jesu entsprang nicht einem ,Verzicht', d. h. einem 
,Weniger' an Liebe, sondern einer unerhörten Fülle von Liebe...", 
schreibt G. Greshake67, und im selben Jesus möchte auch E. Drewermann 
verwurzelt wissen, was seiner Meinung nach dem •Klerikersein" weithin 
so fehlt: •Allem Anschein nach war Jesus unverheiratet, doch gerade 
nicht in asketischer Distanz zu den Frauen, sondern in offener Zuge- 
wandtheit und herzlicher Wärme. Er ,mied' nicht die Ehe, er ,verzichtete' 
nicht, er ,opferte' sich nicht auf, er lebte in einer heiligen Poesie und 
Kreativität die Liebe auf einem Energieniveau der Existenz, das noch 
nicht in die Polarität von Heirat und Kloster zerfallen war."68 

•Was (wer) ist es", fragt J. Sudbrack im Blick auf E. Drewermanns 
Buch, •das (der) diesen Vulkanausbruch auslöste?"69 E. Drewermann sel- 
ber hat in einer seiner früheren Schriften eine passable Antwort gegeben: 

65 c 13,: 3. 
66 A. a.O. 117 f. 
67 A. a.O. 127. 
68 A. a.O. 720. 
69 A. a.O. 199. 



Reinhard Körner 420 

Zu viele in der Kirche hätten sich im Laufe der zweitausendjährigen 
Wanderung durch die Wüste der Geschichte vom Brunnen des Ur- 
sprungs, von Jesus Christus entfernt; es sei an der Zeit, wiederzuentdek- 
ken, •daß jenes Brunnengeschenk des Anfangs nicht nur die Bedingung 
ihres Lebens, sondern vor allem ein Vorbild, eine Anleitung darstellt: es 
zeigt, in welche Tiefen man selber hinabsteigen muß, um das Wasser des 
Lebens zu finden: während am Tage sich die Wüstenei der Zeit trennend 
zwischen das Damals und Heute schiebt, lagern zweihundert Meter un- 
terhalb der Sahara aus den Niederschlägen vor 10000 Jahren reichlich 
Wassermengen, aus denen auch jener erste ,Brunnen' sich speiste, und 
man muß nur tief genug schürfen, um unterirdisch mit seiner Strömung 
verbunden zu sein. In der Tiefe fällt die Entfernung vom Brunnen dahin - 
ursprünglich gelangt man an jeder Stelle der Wüste zum ,Wasser'". Wie 
eine •Tiefenbohrung" vollzogen werden kann, das sei •die eigentliche 
Frage"70 - wohl auch in der Zölibats- und Ehelosigkeitsdiskussion unse- 
rer Tage. 

Es kann keine Lösung sein, sich lediglich •von den Thesen und den 
entsprechenden Verzerrungen und Einseitigkeiten Drewermanns über 
Priester und Ordensleute abzugrenzen", seine Kompetenz als •praktizie- 
render Psychotherapeut" in Frage zu stellen oder seine kritischen, gewiß 
oft auch (leider!) polemisch dargestellten Urteile als •persönliches Pro- 
blem" abzutun.71 Wir sollten (kritisch!) auf ihn hören - um dann das Ohr 
denen in Geschichte und Gegenwart der Kirche zuzuwenden, die ihre 
Ehelosigkeit um des Himmelsreiches willen authentisch und exempla- 
risch vorgelebt und den Weg zur •Tiefenbohrung" gezeigt haben, aus der 
allein das •Material" fließt, aus dem sich eine heute sicher notwendige 
Anthropologie und Psychologie des ehelosen Lebens grundlegend ent- 
wickeln läßt. Johannes vom Kreuz, der Kirchenlehrer des geistlichen Le- 
bens, gehört zu diesen •Quellen". 

1 Tiefenpsychologie und Exegese, Bd. 1. Ölten, Freiburg 1984, 15. 
So in veröffentlichten Rezensionen renommierter Autoren. 




