Reinhard Korner 406

Erde ist der Tod; wir hoffen, daB3 er ins verheiBene Land des Himmels
fiihrt.

Auch als Erwachsene entwickeln wir uns in einem fortwihrenden Pro-
zeB des Ubergangs und der Vollendung. Immer wieder geraten wir von
einem relativ stabilen und vertrauten Land in fremdartige und verwirren-
de Wiisten, wo uns tiefgreifende und entscheidende Aufgaben erwarten.
Sobald wir aber diese Wiistenzeiten tapfer durchstanden haben, diirfen
wir auch wieder auf eine ruhigere Lebensphase hoffen, ohne in triigeri-
scher Zufriedenheit zu vergessen, dal wir Pilger bleiben und sind.

Liebend ledig sein

Orientierung an Johannes vom Kreuz

Reinhard Kérner, Birkenwerder

Eugen Drewermann hat den Diskussionen um das Fiir und Wider des
ehelosen Lebens in der Kirche neuen Ziindstoff gegeben.! Wie immer das
Urteil iber Inhalt, Stil und Methode seiner neunhundertseitigen ,,psy-
choanalytischen Untersuchung“? der ,,psychischen Wirklichkeit des Kle-
rikerseins*? ausfillt — einen ,seridsen Kern des Anliegens*“4 miissen ihr
auch bewdhrte Rezensenten wie J. Sudbrack SJ zugestehen: ,,Man sollte
tiber Drewermanns Karikieren ... nicht das Berechtigte seiner Kritik iiber-
sehen. Er legt den Finger auf echte Wunden.“S — Eines ist klar: Wir kon-
nen in der Frage nach dem Wert und der Bedeutung christlicher Ehelosig-
keit hinter Drewermanns Anfragen nicht mehr zuriick. Es geht nicht mehr
an, mit ,,Sinngebungen*® zu operieren, die sich - seien sie noch so ,,geist-
lich* formuliert - fiir den Betreffenden als ,,Stabilisierungsversuche nach
rickwirts* oder gar als ,,spéte Rationalisierung eines in der Jugend ge-

! Kleriker. Psychogramm eines Ideals. Olten u. Freiburg i. Br. 1989.

2 Ebd. 25.

3 Ebd. 39.

* Die Kleriker. Nachtrag zum Gesprich mit Eugen Drewermann, in: GulL 63 (1990)
182-199, 197.

5 Ebd.

$ E. Drewermann, a.a.0. 712.



Johannes vom Kreuz 407

scheiterten Lebens“ erweisen konnten.” Die wirklich ,glaubhaften Mo-
tive*8 miissen (wieder) in den Blick kommen!

Johannes vom Kreuz (1542-1591) gehort zu jenen ,Klerikern®, deren
Leben als gelungen und als fruchtbar geworden gelten darf; er ist einer
der ,,Gliicklichen* unter den Ehelosen in der Kirche. Was hat ihn moti-
viert, diesen Weg zu gehen? Und was hat ihn vor Unerfiilltheit, psychi-
schem Schaden und ,,faustdicke(r) Lebensliige*® bewahrt?

Von ,,innen*“ her motiviert

Im Alter von einundzwanzig Jahren, unmittelbar nach Beendigung seiner
humanistischen Studien im Kolleg der Jesuiten, tritt Juan de Yepes zu
Medina del Campo in den Karmel ein. Niemand ist iiberrascht, daB3 er €i-
nen geistlichen Beruf anstrebt. Doch der konkrete Weg, den er wahlt, 16st
Befremden aus. Hitte er nicht geniigend andere, ,,bessere” Moglichkei-
ten gehabt? Die Jesuiten hatten stark um ihn geworben: Mit seiner hohen
intellektuellen Begabung hitte er gut zu ihnen gepafit! Das Seuchenspi-
tal, in dem er {iber Jahre hin bei der Pflege der Kranken half, hitte ihn
sehr gebraucht: Man bot ihm die alsbaldige Priesterweihe und das Amt
des Krankenseelsorgers an. Patres verschiedener Ordensgemeinschaften
hatten sich um ihn bemiiht..."* Juan geht weder dorthin, wo ihn ,.die Kir-
che braucht®“, noch lockt ihn, mit einem Ordensgewand bekleidet, Gutes
zu tun und im Stadtbild von Medina ,,auf Gott hinzuweisen®. Er 148t sich
nicht von ,,auBen“ her motivieren. Seinen Weg in die Ehelosigkeit wéhlt
er weder um der Verfiigbarkeit fiir ein Amt noch um der Zeichenhaftig-
keit willen. Er tritt dort ein, wo er der scheinbaren ,,Notsituation der Kir-
che“ menschlich gesehen am wenigsten dient; und er wihlt ein Kloster,
das — gerade erst gegriindet und unter den vielen Gemeinschaften in der
Stadt recht unbekannt'! — nach einer Regel lebt, die die Mdnche eher zur
Zuriickgezogenheit als zum ,,Zeichensein® anleitet. Nicht ein Zweck mo-
tiviert Juans Schritt, sondern ein Angerufensein von ,innen* her. Die
Ehelosigkeit selbst, in der konkreten Lebensform des Karmel, zieht ihn
an. Sie hat fiir Juan ihren Wert in sich. Verfiigbarkeit und Zeichenhaftig-
keit werden — gerade im Leben dieses Mannes! — zu uniibersehbaren

7 Ebd. 713.

8 Ebd. 712.

* Ebd. 714.

10 Vgl. P. Crisogono de J.S., Doctor Mysticus. Leben des heiligen Johannes vom Kreuz,
Maiinchen-Paderborn-Wien 1961, 33.

11 Vgl. ebd. 34.



Reinhard Kérner 408

Friichten seines ehelosen Lebens, aber sie begriinden es nicht. Was Juan
auf den Weg der Ehelosigkeit ruft, sind weder sinnvolle Aspekte einer
kirchlichen Zglibatsgesetzgebung, noch die Existenz eines Standes der
gottgeweihten Ehelosigkeit. Am Ausgangspunkt steht vielmehr eine ur-
personliche innere Erfahrung.

Durch psychologisch konkrete ,,Gotteserfahrung* gerufen

Zwar gibt uns Johannes vom Kreuz in seinem schriftlichen NachlaB nicht
ohne weiteres preis, was ihn im Tiefsten bewegt; von seinen inneren Er-
fahrungen und von seinen letzten Quellen schreibt er direkt nicht viel.
Aber Zeugenaussagen sind da — und vor allem die indirekte ,,Selbstbio-
graphie” in Form seiner vier Hauptwerke; er hat ja ,.eine so auffallend
durchsichtige Art zu schreiben, daB sein Werk einem autobiographischen
Bekenntnis gleichkommt*2,

Was seine Entscheidung zur Ehelosigkeit betrifft, so wissen wir immer-
hin durch seine Mitbriider, daB er iiberlegt und bewuf3t den Weg in einen
geistlichen Beruf gegangen ist. ,,Weder der Prior von Santa Ana, Fray 1I-
defonso Ruiz, noch die anderen Viter des Konventes zégern auch nur ei-
nen Augenblick - so zusammenfassend P. Crisogono'® -, Juan in das
Noviziat aufzunehmen - und dies ,,vorzeitig“!4, wie der Biograph betont.

Was ist es, das Juan so ,,sicher” machte? Worin besteht das »glaubhafte
Motiv¥, auf das Drewermann insistiert? Welche Erfahrung ist — psycholo-
gisch konkret! — gemeint, wenn etwa G. Greshake in ,,Priestersein — Zur
Theologie und Spiritualitit des priesterlichen Amtes“'S formuliert: ,,...
die Ehelosigkeit um des Reiches Gottes willen griindet letztlich im unver-
fiigbaren Ruf Gottes, in den man sich nicht argumentativ ,hineinvermit-
teln® kann“16?

Ein Grundgedanke aus den Werken des Heiligen kann uns Aufschluf3
geben. Johannes vom Kreuz spricht immer wieder von einem Vorgang in
der menschlichen Seele, den er ,,contemplacion® nennt und mit Worten
beschreibt wie: , liebevolles und friedliches Innewerden Gottes“!7, , kraft-
spendende Beriihrung und Heimsuchung*“!®, , geheimes, friedliches und

2 F. Ruiz, Mistico y Maestro San Juan de la Cruz, Madrid 1986, 13.
3 Aa.0. 33.

14 Ebd.

15 Freiburg-Basel-Wien 1982.

' Ebd. 127.

71 N 10, 4.

18 C 14/15, 18.



Johannes vom Kreuz 409

liebevolles Einstromen Gottes, der die Seele mit dem Geist der Liebe in
Brand setzt*!® ... Es mul} diese Erfahrung gewesen sein, die ihn ein kon-
templatives Klosterleben wihlen lieB und ihn in den ersten Ordensjahren
bewegte, einen eventuellen Ubertritt zu den noch zuriickgezogener, sol-
chen inneren Vorgidngen hingegebener lebenden Kartdusern in Erwi-
gung zu ziehen.?® Tatsache ist, daB ein Angeriihrtsein von Gott her zum
tragenden Grund seines ganzen Lebens geworden ist. Federico Ruiz,
heute einer der besten Kenner des Lebens und der Lehre des Heiligen,
schreibt: ,,Eine tragende, ihn ganz in Anspruch nehmende Berufung
durchzieht seine Existenz vom Anfang bis zum Ende, zeitlich wie auch in
der Intensitit: die Berufung zum kontemplativen Ordensleben. ,Kontem-
plation® meint hier: radikales Angezogensein von Gott, in einer Gottsu-
che leben, die das ganze Sein und Wirken eines gliubigen Menschen auf
die Gemeinschaft mit Gott hinzentriert — und von ihm her auf die Ge-
meinschaft mit Menschen und Dingen.*%!

Wir haben es hier mit jenem ,,Einbruch Gottes* zu tun, von dem J. Sud-
brack sagt, er scheine ,,in Drewermanns Psychologie keinen Platz zu ha-
ben*, sie kenne ,,nur den Weg von unten nach oben, daB sich jemand in
Gottes Liebe einbirgt, nicht den von oben nach unten, daBB Gottes An-
spruch den Menschen trifft - pltzlich oder in Stetigkeit —; und da3 er ihn
so trifft, wie die Liebe jemanden Uberfillt und ihn zu ,Torheiten der
Liebe‘ herausfordert®?2.

In Johannes vom Kreuz haben wir einen Zeugen authentischer christli-
cher Ehelosigkeit, der uns mit seinen Reflexionen iiber die ,,Einbruch-
Gottes“-Erfahrung wichtige Bausteine fiir eine ,,Psychologie* der Ehelo-
sigkeit schenken kann, und zwar fir eine solche, die J. Sudbracks Kritik
an E. Drewermanns ,,Psychoanalyse® standhalten kann: ,,MiBte nicht
gerade hier eine Psychologie ansetzen und das Echte vom Unechten, das
Wahre vom Falschen, das Gesunde vom Kranken scheiden? Ohne diesen
,Einbruch‘ zu beriicksichtigen, kann das Bild des Klerikers nicht gezeich-
net und konnen die Fehlformen nicht geheilt werden.“23 Es ist gerade dies
einer der wesentlichsten Beitrage des heiligen Johannes vom Kreuz zur
Theologie des geistlichen Lebens liberhaupt, da3 er detailliert wie keiner
vor ihm gezeigt hat, wie sich das Hineinwirken Gottes in die Seele des
Menschen ,,psychologisch* aus-wirkt. Die ,,Ausstrémung der géttlichen
Natur in die menschliche*“?*, der ,, Wesenheit Gottes hinein in die Wesen-

"1 N 10, 6.

20 Vgl. P. Crisogono de J.S, a.a.0. 35 u. 58.
21 Aa.0. 13.

22 A.a.0. 198.

2 Ebd. #C 22,4



Reinhard Kérner : 410

heit der Seele“?* wird vom Menschen als ein ,,Einstrémen* in die drei Er-
fahrungsbereiche der Seele wahrgenommen, die er mit der Scholastik
»Seelenvermogen” nennt. In der Erkenntniskraft (entendimiento) er-
wacht ein ahnendes Erspiiren, ein Gewahrwerden von etwas wie der An-
wesenheit des Gottlichen, GroBBen, Umfassenden; aus der Tiefe her stellt
sich ein ,,Erkennen* des Absoluten ein, ein Getroffensein von der Nihe
und der machtvollen ,,Herrlichkeit* des Daseinsgrundes — der Mensch
»weill einzig um Gott, ohne zu verstehen wie“?¢. Der Wille (voluntad), in
scholastischer Sicht nicht nur die EntschluBkraft, sondern zugleich auch
der Bereich der Emotionen und des Empfindens, erfahrt dieses Wirken
Gottes als in ihn einstromendes ,,Lieben®, als ein geheimes, zartes Ange-
rihrt- und In-die-Stille-gezogen-Werden, als Friede, als ein Geliebtsein
und Lieben-Wolllen, ,,ohne (zunichst) deutlich zu wissen, wen er liebt“?7.
Das Geddchtnis (memoria), die Kraft der Seele, die sich an Vergangenes
erinnern und Zukiinftiges erhoffen kann, nimmt den géttlichen ,,Ein-
bruch* als ein ,,Sehnen“ nach dem wahr, was da in der Seele anriihrt und
liebt. Zusammenfassend spricht Johannes vom Kreuz von einem ,,allge-
mein liebenden Erkennen (noticia amorosa general)“28. Es steigt aus der
Tiefe der Seele auf, kann vom Menschen selbst weder ,,gemacht® noch
(von auflen wie von innen) erzwungen werden und stellt doch ein konkre-
tes, psychologisch falBbares und benennbares Geschehen dar. Als Theo-
loge weil} der Heilige, daB3 es in einer wesensméfigen, immer bestehen-
den Vereinigung von Gott und Mensch - er spricht von einer ,,unién na-
tural*“? — wurzelt; es ,,bringt der Seele demnach nicht neuen Reichtum,
sondern hebt nur zu ihrer Begliickung ans Licht, was sie zuvor schon be-
sal3*3. Gotteserfahrung im strikten Sinne des Wortes gibt es dem Kir-
chenlehrer nach nicht, wohl aber die Erfahrung, dal dem BewuBtsein des
Menschen nach und nach, in einem fortschreitenden Prozef3 der gesamt-
menschlichen , Transformation“, von ,innen“ her erahnbar und
er,spiir“bar werden kann, daBl Gott da ist und mit seiner gottlichen Le-
bens- und Liebeskraft in die Psyche hineinwirkt, sein Geschopf erschafft,
erhilt und vollendet. Die Intensitit dieses ,,Einbruchs* und die zeitliche
Verteilung der ,,Berithrungen (toques)“*' auf die Phasen des Lebens sind
Sache Gottes, gerade darin duBBert sich die ganz persénlich und individuell
ausgerichtete Struktur der Be-Rufung.

B2, 21;vgl.auch L 1, 3.
262814, 12.

27 Ebd.

%28 14,2 u. 12.

29285, 3.

0 C20/21, 14.
312824, 4. 6.



Johannes vom Kreuz 411

Aber wie auch immer: Das ,allgemein liebende Erkennen® stdf3t die
bisherige Werteordnung um. Mag das von Gott her ,,Eingebrochene*
noch so unergriindlich und unbegreiflich sein - es 1aBt doch alle rein in-
nerweltlich betrachteten Werte relativ werden. Der Mensch weil3 — ,,ohne
zu wissen, wie*“3? — daB alles Geschépfliche nicht Letztes sein kann. Das
Erahnen und Erspiiren im Erkenntnisvermogen weitet den Blick, 1468t am
Vordergriindigen nicht mehr genug sein, macht den Be-troffenen zum
Gott- und Sinn-Sucher, macht horchend und ge-hor(ch)-sam; das ,,Seh-
nen‘ prigt sich als Verwundung in die Seele ein, durchzieht mit einer Art
,Heimweh* alles Wertempfinden, macht demiitig und - selbst mitten im
Reichtum - losgelést und arm; und das , Lieben“, das da ,,einstrémt®,
sprengt alle Mafstibe gesellschaftlicher Bindungskultur, 148t Verheira-
tete liber ihre Zweisamkeit hinausschauen und - kann (!) Unverheiratete
ehelos machen.

Johannes vom Kreuz gehért zu denen unter den ,,Klerikern“, die den
Weg in die Ehelosigkeit nicht einfachhin - aufgrund wie auch immer ge-
arteter An-Spriiche von auflen -~ gewihlt haben. Er fand ihn bereits in
sich vor! Er hat die Ehelosigkeit nicht ,,iibernommen®, sie war vielmehr
in seinem Innern schon da. Mit der Wahl eines kontemplativen Ordens
bekannte er sich lediglich zu einem der méglichen, gesellschaftlich-kirch-
lich bereits existenten Wege, eine innere Berufung auch in praktischer
Ausformung zu leben.

»Alles, was in der Religion nicht aus dem Inneren der menschlichen
Seele heraus gedeutet und verstanden wird, befreit nicht, sondern zer-
stort”, und ,,jeder VerduBerlichung des Religiosen* folgt eine ,,neurotisie-
rende Wirkung®, sagt E. Drewermann®? in einem gewichtigen Satz, der in
seiner dort gewil3 ,einseitigen Hirte* — so kommentiert J. Sudbrack -
,»die Augen 6ffnen* kann**. Bei Johannes vom Kreuz - wie auch bei vie-
len anderen bekannten und unbekannten Ehelosen der Gegenwart und
der Vergangenheit — kann man das ,,Innen” finden, von dem E. Drewer-
mann zumindest nicht spricht und das in der ,kirchlichen und klésterli-
chen Pidagogik®, so rdumt auch J. Sudbrack ein*’, viel zu wenig Bertick-
sichtigung findet.

3228 14, 12.
3 A.a.0. 674.
34 A.a.0. 197.
3 Ebd. 198.



Reinhard Korner 412

Mit-liebend mit dem dreifaltigen Gott

Es gehort ebenfalls zu den wesentlichen Beitriigen des heiligen Johannes
vom Kreuz in der Geschichte der Geistlichen Theologie, daB3 er dieser
dreigestaltigen Erfahrung die drei ,,gottlichen Tugenden® zuordnet.3
Was von Gott her - ,,theologal* — in das menschliche BewuBtsein dringt,
ist ,,gemaB der Seelenvermégen*3’ in der Erkenntniskraft der Glaube, im
Gedichtnis die Hoffhung, im Willen die Liebe. Erst in den vergangenen
zwanzig Jahren hat man herausarbeiten konnen, welche zentrale geistli-
che Dynamik sich in dieser Zuordnung enthiillt.3® Glaube, Hoffnung und
Liebe sind der Inhalr authentisch-christlicher ,,mystischer* Erfahrung,
die konkrete Art und Weise, wie Gott sich dem Menschen im ,,Innenbe-
reich® geistlicher Erfahrung mitteilt — und zugleich die Mirzel, die Gott
zur Verfiigung stellt, um sein Leben, Jesus Christus nachfolgend, mitvoll-
ziechen zu konnen. In der ,,contemplacion® erfihrt der Mensch eine We-
sensberiihrung mit dem verborgenen Gott und erlebt zugleich, wie er in-
standgesetzt wird zum Handeln: Gottes ,,Einbruch” in die Erkenntnis-
kraft ermoglicht Glauben und Suchen; Gottes ,,Sehnen®, das ,,Seufzen®
des Heiligen Geistes in der Seele (vgl. R6m 8,26) befreit zum Hoffenkdn-
nen, zum Aufwirts- und Vorwirtsschauen; Gottes Liebe(n) ist die Kraft,
die den Willen bewegt, die Empfindungen und An-Triebe zum je Ande-
ren hinorientiert.

Eheloses Leben ist daher fiir Johannes vom Kreuz nicht nur Ganzhin-
gabe an Gott, sondern zugleich Ganzhingabe mit Gott an die Schépfung,
an die Menschen. ,,Sich Gott zu iiberlassen und mitzuwirken“?®, darauf
kommt es an, erklért er dem Leser gleich zu Beginn seines ersten Haupt-
werkes, alles andere sei ,,unkluges Handeln“%. , Wir, der Geliebte und
ich“#!,  wir beide zusammen**2, heifit es im Kommentar zu den Strophen
des Geistlichen Gesanges. So sehr gerade dieser Heilige sich dafiir ein-
setzt, dal} die Bindungen des Herzens an die Geschopfe gelost werden, so
wahr ist es fiir ihn doch auch, daBl der Mensch in der Beziehung zu Gott
nur reifen kann, wenn er sich von ihm zum Mjit-Liebenden machen 140t.
Johannes vom Kreuz hat den ,,Einbruch* eines Liebenden erfahren, des-

3¢ Niher dargestellt in: R. Korner, Mystik — Quell der Vernunft. Die Ratio auf dem Weg der
Vereinigung mit Gott bei Johannes vom Kreu:z. Leipzig 1990, 55-58.

L1, 17.

3% Zusammenfassend dazu: F. Ruiz, Estructuras de la vida teologal, in: Monte Carmelo 88
(1980) 367-387.

3§ prol. 3.

40 Ebd.

41 C 16, 8.

2C 30, 6.



Johannes vom Kreuz 413

sen Hingabe an die Geschopfe keine Grenzen kennt, der sich — offenbart
in Jesus Christus - in reiner ,,Pro-Existenz® (H. Schiirmann) den Men-
schen zuwendet und der den sucht, der mit ihm mit-liebt, mit dessen
menschlichem Herzen er sich ,,zusammentun® und eins sein kann in der
Liebe zu ,,den vielen®.

Johannes vom Kreuz orientiert sich dabei an der Dreifaltigkeit Gottes,
wie sie ihm die neutestamentliche Offenbarung und die theologische Re-
flexion der Kirche vorgibt. In seinen Romanzen singt er:

Wie ein Geliebter, im Liebenden
wohnte einer im andern,

und diese Liebe, die sie eint,

traf in demselben (gemeint ist der Heilige Geist) zusammen,
mit dem einen und mit dem andern
in Gleichheit und Geltung.

Drei Personen und ein Geliebter
gab es zwischen allen dreien...

Und dadurch war unendlich

die Liebe, die sie vereinte,

weil drei eine einzige Liebe besitzen,
die man ihr Wesen nannte,

denn je einiger die Liebe,

desto gréBere Liebe erwirkte sie.*

Der Gott, mit dem Johannes vom Kreuz lebt, hat eine Art zu lieben, in der
sich die Liebe von Zweien immer darin vollendet, eins zu sein in der Lie-
beszuwendung zu einem Dritten.

Authentische Ehelosigkeit um des Himmelreiches willen bleibt daher
nicht in der Anbetung stecken, sie lebt die Vereinigung mit Gott im Sein
und im Handeln. Die Beziehung zu Gott und das Verhiltnis zur Welt, die
Liebe zu Christus und die Liebe zu Menschen, die Jesus nicht einander
iber- und unterordnet, sondern gleichstellt, finden hier im inneren Voll-
zug und vom psychologischen Erfahren her ihre Einheit. Ehelosigkeit ist
also nicht Abgrenzung und AusschlieBung, sondern Einstimmen in die
gottliche Art — ,,dreifdltig® — zu lieben.

,»Und ihm sei Dank, daB Sie mir von ihm gegeben sind ...“, schreibt der
Prior von Segovia einer jungen Frau in Granada. ,,Das fehlte noch, daf3
ich Sie vergédfBe. Sehen Sie doch ein: Wie kann etwas vergessen werden,

4P 9 (1. Romanze).



Reinhard Korner 414

was der Seele so tief eingeprigt ist, wie Sie es sind.“44 Johannes vom
Kreuz ist ein liebender, ein ganz und gar verliebter Mensch, verliebt in
Gott, verliebt in die Natur, verliebt in seine Schwestern, verliebt in so
viele Menschen... ,Ist die Freundschaft wirklich geistlich, dann wird,
wenn sie sich vertieft, auch die Liebe zu Gott sich steigern, und je mehr
man sich ihrer erinnert, desto mehr denkt man an Gott und findet Freude
an ihm. Wihrend die eine zunimmt, wichst auch die andere. Denn Gottes
Geist ist es eigen, das eine Gut mit dem andern zusammen zu vermehren,
aufgrund der Ahnlichkeit, die zwischen beiden herrscht.“45 — Teresa von
Avila, die um 25 Jahre idltere Vertraute seines Herzens, kennt die Erfah-
rung, daf} in eine ,,Sackgassse* gerit, wer ,,nur” Gott im Blick hat: ,,Was
ist das nur, mein Gott, daB in einer Seele, die dir allein zu gefallen sucht,
das Ruhen in dir zur Ermiidung fiithrt? Ganz im Sinne ihres geistlichen
Freundes antwortet sie: ,,O mein Jesus, so grof ist deine Liebe zu den
Menschenkindern, dal man dir den groBten Dienst erweist, wenn man
sich nicht dir, sondern ihnen zuwendet, denn dann ist man mit dir am tief-
sten verbunden. Solange wir in diesem sterblichen Leibe leben, sind alle
Freuden der Erde, selbst wenn sie von dir geschenkt scheinen, zweifel-
haft, werden sie nicht von der Liebe zum Nichsten begleitet. Wer den
Nichsten nicht liebt, liebt auch dich nicht, mein Herr, der du mit deinem
Blute die grofle Liebe zu uns Adamskindern bezeugt hast... O kraftvolle
Liebe, wie verschieden sind deine Wirkungen im Vergleich mit der Liebe,
die von der Welt stammt. Diese will keine Mitliebenden haben, weil sie
fiirchtet, durch sie dessen beraubt zu werden, was sie besitzt. Die Liebe zu
meinem Gott aber wichst in dem Grade, als sie erlebt, da3 die Zahl der
Mitliebenden sich vermehrt; und ihre Seligkeit wird abgeschwicht, wenn
sie sieht, daB3 nicht alle diesen Reichtum kennen.*4¢

Dreihundert Jahre spiter schreibt Therese von Lisieux, eine geistliche
Tochter der beiden: ,,Ja, ich fiihle es, wenn ich Liebe erweise, so handelt
einzig Jesus in mir; je mehr ich mit ihm vereint bin, desto inniger liebe ich
meine Schwestern.*4

»Ich habe Gott gesucht und dafiir alles verlassen, und fand meinen
Freund. Nun finde ich Gott jedesmal, wenn ich meinen Freund suche“,
lesen wir im Tagebuch eines jungen Arbeiterpriesters aus der Societas
Jesu, Agid van Broeckhoven, der sich in seinem Suchen nach dem rechten
Verstdndnis seiner Ehelosigkeit an den Schriften des Kirchenlehrers ori-

4 Cart. 18; zu seiner Beziehung zu Dofia Juana de Peoraza s. P. Cris6gono de J.S., a.a.0.
239-241.

41 N4,7.

46 Exclamaciones 2, 3 u. 2.

41 Selbstbiographische Schriften. Einsiedeln (Leipzig 1960), 235.



Johannes vom Kreuz 415

entierte. ,,Herr, 1al mich stets tiefer in die (innere) Wohnung von N. ein-
treten, das heif}t, tiefer in die Eure: Vater, Sohn und Heiliger Geist... Ich
sah, daf3 die christliche Liebe die hier auf Erden noch verschleierte totale
trinitarische Liebe ist: so das auf den andern hin Lieben - apostolische
Liebe; die ankommende Liebe, die sich vertiefende Liebe, die Geist-liche
Liebe. Alle Fazetten der trinitarischen Liebe sind mit der erlésenden
Liebe in verschleierter Weise auf uns geEkommen mit dem Wort Gottes.“*?

Man mdchte allen, fiir die und ,,gegen die E. Drewermann in seinem
aufriittelnd kritischen Buch spricht, einen Blick in diese (psychologi-
schen!) Zeugnisse wiinschen.

Die ,,Gegensitze* integrierend

Von dieser Sicht her integrieren sich im Leben des Johannes vom Kreuz
die vermeintlichen Gegensitze. Die Liebe zu einem und zu vielen Men-
schen erscheint gegeniiber der Hingabe an Gott nicht nur nicht als ,,Kon-
kurrenz“, sondern wird deren einzig mogliche, dem gottlichen Geliebten
einzig entsprechende Verlaufs- und Verwirklichungsform. Ehelosigkeit
wird zum Apostolat der Freundschaft - und Freundschaft zum Apostolat
schlechthin. Agid van Broeckhoven hat dies in der Schule des Heiligen
lernen kénnen. In sein Tagebuch schreibt er, auf eines der Gedichte be-
zugnehmend: ,,Ich sah deutlicher, wie zentral dieses Gebet in der mysti-
schen Bewegung ist: in der transzendenten Gotteserfahrung aus der tief-
sten Immanenz, eine Erfahrung, die mit Liebe erfiillt ist und vom Men-
schen in Lauterkeit bis zum Letzten ausgeschopft werden muf3. Hier liegt
der Raum der Freundschaft, die Freude, die Demut, die entgegenkom-
mende Liebe, der Raum, in dem der Freund auf Gott hin geliebt wird...,
von da kommt (aber auch) die Erfahrung meiner Sehnsucht nach dem
Kartduserleben, das mich seit meiner Schulzeit anzog.“*

Aktion und Kontemplation, Apostolat und Gebet, Gott und ,,die Welt*
werden von derselben Erfahrung her miteinander verknotet, werden von
~innen* her als Einheit lebbar.

Auch die ,,Sinneskrifte* der Seele und des Leibes finden von ,,dort*
her ihre Integration. Ehelosigkeit ist bei Johannes vom Kreuz nicht ,,pla-
tonische Liebe* des reinen Geistes zu seinem Gott, sie umgreift den gan-
zen Menschen, geht den ganzen Menschen an und geht vom ganzen Men-
schen aus. ,,Die Kraft der Seele liegt in ihren Fahigkeiten, Leidenschaften

4% Freundschaft in Gort. Einsiedeln 1972, 36 u. 37.
49 Ebd. 50 (zu P 5).



Reinhard Korner 416

und Begierden (pasiones y apetitos).“** Die ,begehrenden® Krifte sind
grundsitzlich positive Potenzen, sie sind Ausdruck der Offenheit des
Menschen fiir die Transzendenz, des Angelegtseins fiir das Reich Gottes,
sie sind ganz und gar einbezogen in den Umgang mit Gott und mit den
Geschopfen. In den Strophen und Erkliarungen des Geistlichen Gesangs
kommt dies in aller Klarheit und Schonheit zum Ausdruck. Nicht die
»sinnlichen* Leidenschaften, sondern die ,,ungeordnete Sinnlichkeit“s!
steht der Ehelosigkeit um des Himmelsreiches willen entgegen. An der
Geordnetheit dieser Krifte, nicht an ihrer Natur, liegt es, ob sie dem Men-
schen zum Heil oder zum Unheil werden. Denn ,,diesen Leidenschaften
entspringen, wenn sie ungeziigelt sind, alle Laster und Unvollkommen-
heiten, die der Seele anhaften, und auch wenn sie geordnet und recht ge-
fiigt sind, alle ihre Tugenden“’2, Johannes vom Kreuz unterscheidet
durchaus zwischen einer ,,Liebe, die der Sinnlichkeit entstammt“ und der
»Liebe, die aus Gott geboren ist“5; ein ganzes Kapitel in der Dunklen
Nacht** widmet er der ,,Unkeuschheit“ und der ,,sinnlichen Liebe“ — aber
nicht um zu moralisieren, sondern um dem Leser zu verheiBen: ., Wenn
die Seele in die dunkle Nacht eintritt... — das heiBt hier: wenn der
Mensch sich der ,,contemplacion®, dem ,,Einbruch Gottes* iiberldBt —
»--.dann kommt Ordnung in diese beiden Arten der Liebe. Die eine, die
gottgemiBe, erstarkt und ldutert sich. Die andere verliert ihre Kraft und
erlischt.“** — Auch E. Drewermann weiB3 dies zu unterscheiden, seine Ge-
danken zu Keuschheit und Unkeuschheit und zur ,,.besonderen Keusch-
heit’ der Kleriker“3¢ gehéren wohl zum Schénsten und Einfithlsamsten,
was man heute dariiber lesen kann.

Authentische christliche Ehelosigkeit muf} nicht ,,gegen die Natur* ge-
lebt werden. Wenn sie ihre Wurzeln im Getroffensein von der dreifaltigen
Liebe Gottes hat (und nur dann!), ist sie ein Weg der Integration schein-
barer Gegensitze. Sie 148t ,,Kleriker* reifen, wie sie sich E. Drewermann
fir die Zukunft der Kirche wiinscht, Menschen, ,,die religiés das Zeug ha-
ben..., so etwas wie eine Mittlerfunktion zwischen Mensch und Natur,
zwischen Gott und Welt, zwischen Kirche und Gesellschaft auszuiiben*
und die ,eine Religiositit... pflegen, welche die uralten Aufspaltungen
iberwindet, die heute noch die Seele vom Korper, das Fiihlen vom Emp-



Johannes vom Kreuz 417

finden, das Lieben vom Begehren, die Frau von dem Mann, den Unver-
heirateten vom Verheirateten, den Kleriker von dem Laien und letztlich
Gott von der Welt trennt*.5’

Universal und doch konkret und ungeteilt

Ehelosigkeit ist fiir Johannes vom Kreuz Mitleben der Lebensweise Jesu,
Mitleben seiner Art, unter den Menschen dazusein und dreifaltig — im
Einssein mit dem Vater und dem Geist - zu lieben. Diese Liebe ist univer-
sal, sie schlief3t in der Grundintention niemanden aus. ,,Gegeniiber allen
Personen verhalte dich mit gleicher Liebe... Liebe nicht den einen mehr
als den anderen, dann kannst du nicht irren*, heiflt es in den Geistlichen
Regeln, die der Mitbruder seinen Schwestern von Beas gibt.’® Das meint
zwar auch — und an der zitierten Stelle ausdriicklich —, daB3 eine gewisse
Vorsicht und Zuriickhaltung geboten ist, damit sich nicht jene ,,ungeord-
nete®, von der Mitte der geistlichen Erfahrung her abgetrennte Verhal-
tensweise einschleicht; das Leben des Heiligen zeigt aber auch — nicht zu-
letzt in seiner Beziehung zur Schwesterngemeinschaft von Beas —, daB er
darunter eine wirkliche Zuwendung mit der ganzen Kraft des Herzens
versteht. Er lebt mehr als eine nichtssagende, unverbindlich bleibende
ncaritas“. Ein Mitbruder aus Granada bezeugt seinem Prior ein Zuge-
wandtsein zu den Menschen ,,con gran caridad y amor*s°.

Die Liebe des Heiligen ist zugleich konkret und ungeteilt, sie richtet
sich mit ganzer Intensitdt und Verbindlichkeit auch auf den je einzelnen.
Den Schwestern von Beas schreibt er: ,,...und seien Sie iiberzeugt, daf3
meine Nichstenliebe, mag sie auch gering sein, sich so stark auf Sie sam-
melt, daB3 ich Sie nicht vergesse, denen ich im Herrn soviel Dank
schulde.“¢?

Der ,,eschatologische Zeichencharakter“, den die Lehre der Kirche der
Ehelosigkeit um des Himmelreiches willen zumif3t, kommt in dieser zu-
gleich universalen und doch konkreten Liebe selbst zum Ausdruck. Darin
verwirklicht sich das ,,Eschaton®, das ,,Letzte®, auf das hin der Mensch
geschaffen ist — freilich im ,,Schon® und ,,Noch nicht“ (H. Schiirmann)
des erst ,,angebrochenen“ Gottesreiches. Der ehelose Johannes vom
Kreuz weil3 sich durch die ,,einstromende“ Liebe Gottes bei der Hand,
beim Herzen genommen, um mit der Dreifaltigkeit mit-liebend das Reich

57 Ebd. 738.

38 Caut. 6.

59 S.: P. Crisdgono de J.S., a.a.0. 223.
0 Cart. 6.



Reinhard Kérner 418

der Beziehungen zu bauen, das sich der VerheiBung Jesu gemiB in der
Ewigkeit vollenden wird, wo ,sie nicht mehr heiraten“ (Mk 12,25), weil
alle, mit den géttlichen Drei mitliebend, ,,einssein* werden (vgl. Joh 17),
konkret und verbindlich. Nicht die dullere Zugehorigkeit zum zo6libatdren
Klerus oder zum Ordensstand oder gar das Ordenskleid machen das Zei-
chen aus, sondern diese ,,eschatologische* Art des Lebens und Liebens
selbst. Auch darin hat E. Drewermann das Rechte erkannt: ,,Nicht die
AuBlen-, sondern die Innenseite entscheidet vor Gott...; eine bestimmte
Lebensform gewinnt ihren Wert nicht durch sich selbst, sondern durch
die Art, wie sie personal gefiillt wird.*“¢' Der so von ,,innen* her Ehelose
mub dann nicht, wie A. Griin bemerkt, ,,als eschatologisches Verkehrszei-
chen in der Gegend herumstehen®. Der durch seine fundierten Reflexio-
nen zu Fragen des geistlichen Lebens bekannte Benediktiner sagt richtig:
»Die Ehelosigkeit muf3 doch in sich einen Sinn und Wert haben. Als Zei-
chen allein kann keiner leben.*%?

,»Ledig®“ und mit Leidenschaft

Johannes vom Kreuz ist unverkennbar auch der Lehrer der Aszese, der
»Loslosung® und der ,,Selbstentdulerung”. Gerade darin ist er - oft in
Einseitigkeit — der Christenheit bekannt geworden. Es kann nicht anders
sein, als dal3 auch seine Ehelosigkeit die Ziige der Entsagung triagt. Doch
Aszese ist bei ihm nicht Selbstzweck, sie stellt keinen eigenen Weg zur
Vollkommenheit dar. Aszese steht im Dienst der Mystik und der Freund-
schaft, der Beziehung zu Gott und der Beziehung zu den Menschen. Jo-
hannes vom Kreuz weiB3, daBl er Joslassen mul3, um sich ganz einlassen zu
konnen.*® ,Ledig“-sein ist bei ihm mehr als ein soziologischer Status.
Seine Ehelosigkeit hei3t auch: Freiheit schenken, nichts und niemanden
»~binden*, festiegen und umklammern, ,,Jedig“-sein aller Ichverhaftetheit
in der Beziehung zu Gott, zur Schépfung, zu den Menschen. ,,Losgeldst
vom AuBeren, enteignet dem Inneren, uneigenniitzig im Géttlichen, so
versdumt sich die Seele nicht beim Giinstigen, noch wird sie vom Widri-
gen gehemmt®, schreibt er einer Schwester zur Betrachtung auf einen
Merkzettel.* Nur an der Oberfliche erscheinen ,,Verzicht und sich ganz
Einlassen ein Widerspruch zu sein. Von der Wurzel seiner Ehelosigkeit

¢t A.a.0. 715.

62 Ehelos — des Lebens wegen. Miinsterschwarzach 1989 (Kleinschrifien 58), 7.

63 Nidher dargestellt in: R. Korner, Mein sind die Himmel und mein ist die Erde. Geistliches
Leben nach Johannes vom Kreuz. Wiirzburg 1989, 22-24.

¢ Puntos de amor 44.



Johannes vom Kreuz 419

her aber erfahrt der ,,Kleriker* Johannes vom Kreuz das ,,ledig“-Sein als
Befreiung ,,vom Widrigen“ der Versklavung an das ,,in sich selbst ge-
krimmte Herz* (Augustinus), als Ent-,hemmung* fiir eine wirkliche und
wesentliche Begegnung. Mit ,leidenschaftlichem Verlangen“, so kom-
mentiert er seinen Geistlichen Gesang®, will er der suchende Liebende
bleiben. In der dritten Strophe heillt es dort:

Nach meiner Liebe suchend

werde ich diese Berge und Gestade durchqueren,
weder Blumen pfliicken

noch mich vor den wilden Tieren fiirchten

und die Wehre und Grenzen iiberschreiten.

Diesen Vers zitierend, schreibt Agid van Broeckhoven in sein Tagebuch:
»Begegnung der Augen Mich.s, liebliche Morgenrdte einer Begegnung
mit der Person. ,Ich werde keine Blumen pfliicken®, sie verwelken sonst;
das ist Hoffnung (und Glaube): fundamentale christliche Erfahrung. —
Negativ gesehen: eine Nacht, positiv gesehen: Gott, die Erfiillung von al-
lem (Loskommen von aller Begierlichkeit — Loskommen von mir selbst).
Glaube: sich fiir das volle Leben Gottes auftun, was sich im Moment des
Todes vollendet ..., den Freund in Gott verlieren, um ihn in Gott vollends
zu entdecken...*“%

.Die Ehelosigkeit Jesu entsprang nicht einem ,Verzicht‘, d. h. einem
,Weniger’ an Liebe, sondern einer unerhérten Fiille von Liebe...*,
schreibt G. Greshake®, und im selben Jesus méchte auch E. Drewermann
verwurzelt wissen, was seiner Meinung nach dem ,,Klerikersein“ weithin
so fehlt: ,Allem Anschein nach war Jesus unverheiratet, doch gerade
nicht in asketischer Distanz zu den Frauen, sondern in offener Zuge-
wandtheit und herzlicher Wirme. Er ,mied‘ nicht die Ehe, er ,verzichtete*
nicht, er ,opferte’ sich nicht auf, er lebte in einer heiligen Poesie und
Kreativitidt die Liebe auf einem Energieniveau der Existenz, das noch
nicht in die Polaritit von Heirat und Kloster zerfallen war.*¢¢

»Was (wer) ist es”, fragt J. Sudbrack im Blick auf E. Drewermanns
Buch, ,,das (der) diesen Vulkanausbruch ausloste?“¢° E. Drewermann sel-
ber hat in einer seiner fritheren Schriften eine passable Antwort gegeben:

s C 13, 3.

% A.a.0.117f.
7 A.a.0. 127.
% A.a.0. 720.
® A.a.0. 199.



Reinhard Korner 420

Zu viele in der Kirche hitten sich im Laufe der zweitausendjidhrigen
Wanderung durch die Wiiste der Geschichte vom Brunnen des Ur-
sprungs, von Jesus Christus entfernt; es sei an der Zeit, wiederzuentdek-
ken, ,,dal} jenes Brunnengeschenk des Anfangs nicht nur die Bedingung
ihres Lebens, sondern vor allem ein Vorbild, eine Anleitung darstellt: es
zeigt, in welche Tiefen man selber hinabsteigen mul, um das Wasser des
Lebens zu finden: wihrend am Tage sich die Wiistenei der Zeit trennend
zwischen das Damals und Heute schiebt, lagern zweihundert Meter un-
terhalb der Sahara aus den Niederschiigen vor 10000 Jahren reichlich
Wassermengen, aus denen auch jener erste ,Brunnen‘ sich speiste, und
man mul} nur tief genug schiirfen, um unterirdisch mit seiner Strémung
verbunden zu sein. In der Tiefe falit die Entfernung vom Brunnen dahin -
urspriinglich gelangt man an jeder Stelle der Wiiste zum ,Wasser*“. Wie
eine , Tiefenbohrung™ vollzogen werden kann, das sei ,,die eigentliche
Frage“’® — wohl auch in der Zélibats- und Ehelosigkeitsdiskussion unse-
rer Tage.

Es kann keine Losung sein, sich lediglich ,,von den Thesen und den
entsprechenden Verzerrungen und Einseitigkeiten Drewermanns iiber
Priester und Ordensleute abzugrenzen*, seine Kompetenz als ,,praktizie-
render Psychotherapeut” in Frage zu stellen oder seine kritischen, gewil3
oft auch (leider!) polemisch dargestellten Urteile als ,,personliches Pro-
blem* abzutun.” Wir soliten (kritisch!) auf ihn héren — um dann das Ohr
denen in Geschichte und Gegenwart der Kirche zuzuwenden, die ihre
Ehelosigkeit um des Himmelsreiches willen authentisch und exempla-
risch vorgelebt und den Weg zur ,, Tiefenbohrung* gezeigt haben, aus der
allein das ,,Material“ flieBt, aus dem sich eine heute sicher notwendige
Anthropologie und Psychologie des ehelosen Lebens grundlegend ent-
wickeln 146t. Johannes vom Kreuz, der Kirchenlehrer des geistlichen Le-
bens, gehort zu diesen ,,Quellen®.

70 Tiefenpsychologie und Exegese, Bd. 1. Olten, Freiburg 1984, 15.
7t So in veroffentlichten Rezensionen renommierter Autoren.





