Einander sehen in deiner Schonheit

Der Geistliche Gesang des Johannes vom Kreuz

Elisabeth Hense, Bad Laasphe-Feudingen,
Paul Menting, Nijmegen

In seinem Geistlichen Gesang' beschreibt Johannes vom Kreuz die Bezie-
hung zwischen zwei Liebenden, die einander in einem Augenblick unver-
stellter Zuneigung so intensiv wahrgenommen haben, da} sie dadurch al-
les andere aus dem Blick verloren haben und nur noch Ausschau halten
konnen nach dem geliebten andern. So schén sind sie fiireinander gewor-
den, seit sie sich mit liebevollen Augen angeschaut haben, daB sie nichts
anderes mehr faszinieren kann, als das unmittelbare Einander-Ansehen
in volliger Selbstverlorenheit.

Was Johannes vom Kreuz in seinem Kommentar zum Geistlichen Ge-
sang ausdriicklich als Liebe zwischen Gott und der Seele kennzeichnet,
liest sich im Gedicht jedoch — von der Uberschrift einmal abgesehen - wie
ein menschliches Liebeslied. Da der Mystiker fiir die Beschreibung der
Liebe zwischen Gott und dem Menschen keine andere Sprache hat als die
menschliche, versucht er die Sprache menschlicher Liebe transparent zu
machen fiir die Wirklichkeit der gottlichen Liebe, die — was zwischen
Menschen méglich ist — noch weit tiberschreitet. Die erotische Bildspra-
che und die leidenschaftliche Dynamik des Dialogs zwischen den Lieben-
den haben in der jiidischen und christlichen Mystik? eine lange Tradition
und gehen auf das alttestamentische Hohelied zurtick, das auch die The-
men des Geistlichen Gesangs vorgibt, die Johannes vom Kreuz dann in ei-
genen Variationen weiter umspielt.

Wenn wir nun den Geistlichen Gesang auf der Suche nach eben dieser
Wirklichkeit gottlicher Liebe lesen, finden wir genauso wie die Sprache
dieses Gedichts den Zugang nur iiber die Erfahrung menschlicher Liebe,
in die sich die gottliche Liebe inkarniert und die umgekehrt ihrerseits da-
durch zu géttlicher Liebe umgeformt werden kann. Fir Johannes vom
Kreuz beginnt die Liebe im Auge und wird da fiir den Geliebten sichtbar.
Doch unser menschliches Sehen ist keine reine Apperzeption, sondern

! Unter diesem Titel schrieb Johannes vom Kreuz sowohl ein Gedicht als auch einen Kom-
mentar zum Gedicht. Beide sind uns in zwei Fassungen iiberliefert. Vgl. Juan de la Cruz,
Obras Completas. Madrid 1980, S. 82-95 und 677-897 und 1025-1169.

? Zur Rezeption des Hohenliedes im Karmel vgl. Tanz der gottlichen Liebe, Das Hohelied
des Karmel. Hrsg. Elisabeth Hense. Freiburg 1991.



Elisabeth Hense und Paul Menting 422

immer ein vom BewuBtsein gefiltertes und strukturiertes Sehen, das somit
auch nicht die Wirklichkeit selbst, sondern lediglich ein begrenztes und
deutendes Bild von der Wirklichkeit einfingt. Wir brauchen solche Bilder
und Sehmuster aber, um uns in der Welt orientieren zu konnen, in der wir
sonst wie in einem See von Eindriicken untergehen miiten. In der Liebe
jedoch sind die iiblichen und geeichten Erkennungsschemata eher sto-
rende Hindernisse fiir eine echte und unmittelbare Begegnung, in der wir
ja gerade nach dem andern in seinem Anderssein verlangen und ihn nicht
mehr fiir uns selbst hinter einem Bild verbergen wollen, das wir uns auf
Grund unserer Bediirfnisse und Ansichten von ihm gemacht haben. Die
Liebe ist das einzige ,,Organ*“ des Menschen, das den anderen wirklich er-
reichen kann, ohne ihn in den Schubfichern unseres BewuBtseins fangen
zu wollen.

Wie sich diese Liebesbewegung in der menschlichen Fihigkeit, zu se-
hen und jemanden anzuschauen, auswirkt, 148t sich sehr prizise in den
entsprechenden Strophen des Gedichts, die vom Sehen und Schauen
sprechen, ablesen. Eben diese Strophen, die ein visuelles Geschehen zwi-
schen den Liebenden beschreiben, sollen nun in der Reihenfolge, in der
Johannes vom Kreuz sie urspriinglich gedichtet und niedergeschrieben
hat (Fassung A), gelesen und besprochen werden.®> Das menschliche
Auge, das etwas oder jemanden wahrnehmen kann und sein Objekt aus
der Distanz betrachtet, wird in der Liebe fiir eine andere Wahrnehmung
der Wirklichkeit gedffnet. Es wird zu einem reinen Kristall, in den das
Wesen des anderen auf seine eigene Weise eintreten kann. Das Auge
selbst ist dann passiv geworden und frei von allerlei Bildern oder Urtei-
len, die das Geschaute in den eigenen Sehmustern verformen. Wie sich
unser Auge zur gottlichen Perspektive lebenschenkender Liebe 6ffnen
kann, zeigt sich ganz allmihlich im gegenseitigen Liebesblick zwischen
Brautigam und Braut, der sich im GenuB der Schénheit der Liebe immer
mehr vertieft.

Braut
1. Wo hast du dich verborgen,
Geliebter, und lieBest mich mit Seufzern?
Wie ein Hirsch entflohst du,
hattest mich verletzt;
ich ging hinaus, schrie nach dir, doch du warst fort.

3 Was in der hier gebotenen Zihlung als Strophe 11 erscheint, wurde von Johannes erst
spéter an dieser Stelle hinzugefiigt, als er den Strophen eine andere Reihenfolge gab. Der
Vollstindigkeit halber wird diese Strophe hier mitgelesen. Vgl. Juan de la Cruz, Obras
Completas. Madrid 1980, 82-95.



Geistlicher Gesang 423

Die Braut seufzi: ,,Wo hast du dich verborgen? Damit sagt sie ihrem
Brautigam, daB sie auf ihn wartet. Sie erwartet ihn voller Spannung und
Sehnsucht, denn seit sie ihm begegnet ist, will sie nur noch in seiner Ge-
genwart leben. Geschwind, wie ein Hirsch tiber die Hiigel springt, ist er
ihr jedoch entwichen. Sie konnte ihn nicht festhalten und sein Fehlen tut
ihr weh, als habe er sie verletzt. Sie geht hinaus, um zu sehen wo er geblie-
ben ist, sie schreit nach ihm, doch er ist fort und bleibt unfindbar.

Der Geliebte ist vor der Liebenden verborgen. Sie kann ihn weder mit
ihren physischen Augen sehen, noch innerlich den Blick auf ihn heften.
Der Geliebte entzieht sich ihr, auch wenn er sie so unmittelbar beriihrt,
das heiBt unvermittelt als ein anderer, der verborgen ist in seiner Alteritét.
Darum kann die Liebende sich kein Bild von ihrem Geliebten machen. In
ihrem begrenzten Horizont kann sie ihn nicht erfassen, ebensowenig
kann sie ihn mit ihren Blicken verfolgen oder ihn in ihrer Betrachtung
einfangen. Was ihr bleibt, ist nicht mehr, als ihn mit offenem und
empfinglichem Blick zu erwarten, so daB3 er sich selbst darin zeigen kann,
ohne sein Anderssein aufgeben zu miissen.

In der Freundschaft, die wir erfahren, oder auch in der Meditation,
wenn wir unseren suchenden Blick auf Gott richten, durchzuckt uns
manchmal das Dasein des anderen in iiberwiltigender Unmittelbarkeit
und erhaschen wir einen Augenblick des unverborgenen Findens. Der of-
fene, fragende Blick ist die Voraussetzung dafiir, daf3 wir einen anderen
Menschen, Gott, die Dinge um uns herum oder uns selbst wirklich sehen
konnen. Der offene Blick macht uns fihig zur Begegnung und entlockt
dem andern seinen antwortenden Blick. Weil dieser Blick jedoch nicht als
ein statisches, ununterbrochenes Fixieren des anderen durchgehalten
werden kann, sind die Augen des Liebenden immer in Bewegung und fol-
gen den Spuren des Geliebten: Wo hast du dich verborgen?

Der geliebte Mensch oder der geliebte Gott verbirgt sich in seinem An-
derssein und der liebende Mensch oder der liebende Gott sucht das Ver-
borgene. Der Blick der Liebenden ist so intim, daf3 sogar das Bewultsein
keinen Zutritt mehr hat. Die von Bildern und Urteilen entbldBte Sehn-
sucht nach einem andern findet ihre angemessene Form schlieBlich nur
noch in der ungeteilten Aufmerksamkeit der Seele fiir eine andere Gegen-
wart, die sich freilich zunéchst nur in ihrer Abwesenheit zeigen kann.

2. Hirten, wenn ihr dort geht
durch die Schafspferche zur Hohe
wenn ihr ihn zufillig seht,
denich am meisten liebe,
sagtihm, daB3 ich krank bin, leide und sterbe.



Elisabeth Hense und Paul Menting 424

Der Hirsch flieht tiber die Hiigel und die Hirten folgen ihren Herden in
derselben Bewegung, die der flichende Hirsch macht. Die Braut kann in
dieser Bewegung jedoch nicht mitgehen, sie hat den Geliebten aus den
Augen verloren, nachdem er sie mit seinem unvermittelten Anblick so
sehr verletzt hat, daB sie nun aus eigener Kraft nichts mehr tun kann, um
thm mit ihrem Blick zu folgen. Ihr Blick ist, so konnte man sagen, ,,va-
kant“ geworden, das heiBt, er hat sich seiner deutenden und strukturie-
renden Schemata entledigt und kann sich selbst nun mit nichts mehr fiil-
len. Darum warten die Augen der Liebenden jetzt nur noch auf ein Zei-
chen von der anderen Seite.

Die Hirten konnen den Geliebten vielleicht sehen und ihm begegnen
und bieten der Braut somit eine indirekte Verbindung mit ihrem Briuti-
gam. Die Braut hat erfahren, daf sie die Begegnung nicht festhalten kann
und daB sie gleichzeitig an nichts so sehr hiingt wie an dieser Begegnung.
Darum versucht sie, den Kontakt zu ihrem Geliebten iiber Umwege zu er-
reichen, wenngleich ihr Schmerz durch eine solche distanzierte und ab-
geschwéchte Verbindung eher zu- als abnimmt. Ihr Verlangen steigert sich
zu einem Kranksein, Leiden und Sterben, denn so ,,ist die ungeduldige
Liebe, die nicht lange dauern kann, ohne daB man empfingt oder stirbt*.*

Auch der in Gott verliebte Mensch sucht Gott, wenn er ihn im eigenen
Innern verloren hat, iiber den Bogen anderer Menschen. Da in unserer
Kultur die Gottesbeziehung jedoch weitgehend privatisiert und dadurch
nahezu tabu geworden ist, wagen wir es kaum, unsere Liebe zu Gott der-
art bei anderen zu thematisieren wie die Braut es im Gedicht bei den Hir-
ten tut. Im allgemeinen bitten wir andere nur dann, fiir uns zu beten,
wenn wir mit irgendeinem Problem nicht allein zurecht kommen. Der
Mystiker wei3 aber, daB jeder Mensch prinzipiell zur Gottesbegegnung
gerufen ist und ihm durch gliicklichen Zufall auch tatsichlich begegnen
kann. Darum sieht er in jeder menschlichen Begegnung die Chance, wie-
der Kurs auf Gott zu nehmen und das Band mit Gott neu zu kniipfen.
Auch Heilige — wie etwa Johannes vom Kreuz mit seinem Geistlichen Ge-
sang — kénnen uns den Kontakt zu Gott vermitteln, bis Gott sich unserem
liebevollen Blick selbst zu erkennen gibt.

5. Tausend Liebreize verstreuend
ging er mit Ungestiim durch diese Wiilder,
und als er sie so beildufig anschaute
mit seinem bloBen Erscheinen
lieB er sie in Schénheit gekleidet zuriick.

* Dunkle Nacht, I1,13,8 in: Juan de la Cruz, Obras Completas, ed. José Vicente Rodriguez
& Federico Ruiz Salvador. Madrid, 1980.



Geistlicher Gesang 425

Der Geliebte war da und hat eine Spur von Schoénheit hinterlassen.
Zwischen der Fliichtigkeit und Intensitét seiner Anwesenheit besteht eine
enorme Spannung. Mit Ungestiim ging der Briutigam durch die Wilder
und hat doch alles angeschaut. Die Heftigkeit und Eile seiner Gegenwart
war ungreifbar wie ein Lichtblitz und hat doch eine bleibende Spur hin-
terlassen, die ihn im Nachhinein freilich nur noch als Abwesenden sicht-
bar macht. Sein bloBes Erscheinen hat alles in Schénheit gehiillt und ist
an den Dingen und der Natur hingengeblieben. Weil fiir die Braut jetzt
alles in Schoénheit gekleidet ist, weil3 sie sicher, daf3 er da war. Indem der
Mensch iiber die Schonheit der Schopfung nachdenkt, entdeckt er die
Hand des Schépfers. In den Geschépfen schaut er den ,,Liebhaber Gott™,
von dessen schopferischer Liebe sie Zeugnis ablegen. So wird auch der
Mensch zur Liebe bewegt. Doch alle Schonheit in der Natur und den
Dingen kann nur Zeichen der Abwesenheit Gottes sein. Die Erschei-
nungsformen der Geschopfe schirmen Gott gleichsam vor den Augen des
Menschen ab. Die Erfahrung der schopferischen Anwesenheit Gottes ist
unfafBlich in ihrem Ungestiim und ihrer Fliichtigkeit.

Das Ungestiim der Gegenwart des Brautigams entspricht dem Unge-
stiim des Verlangens der Braut. Die Intensitédt der Erfahrung wird durch
die kurze Dauer und paradoxerweise auch durch die Fliichtigkeit seines
Sichtbarwerdens noch gesteigert. Geradezu beildufig und absichtslos
schaute der Geliebte die Wilder an, lediglich voriibergehend war er mit
seinem bloBlen Erscheinen ohne die Eindringlichkeit eines konzentrierten
Blickes da und machte doch alles schon.

Die Liebe ist schon, weil sie ohne warum ist. Kein Versinken in langen
Meditationen entziffert uns darum die Schénheit der Liebe, sondern nur
die Erfahrung, die wir unabsichtlich, beinahe beildufig machen, kann uns
manchmal so ungestiim treffen, dal3 wir von der Schénheit der Liebe
iiberwiltigt sind und etwas von ihrer Schonheit an uns hidngen bleibt.

Ohne etwas mit mir zu bezwecken, ohne mich zu greifen oder zu fixie-
ren, schaut mich ein anderer in Liebe an und verschwendet und veraus-
gabt sich in diesem Blick, weil ihn nichts so erfiillt, als sich grundlos in
Liebe wegzuschenken. Den liebevollen Blick eines anderen kdonnen wir
nicht planen oder manipulieren. Gerade wenn wir hier auf unser Recht
pochen wollten, sind wir unfihig, das verschwenderische Erscheinen der
Liebe, die gratis und unverdient alles schén macht, iiberhaupt zu bemer-
ken.

Wer einmal verliebt war, weil, wie alle Dinge und besonders die Natur
die Schonheit des/r Geliebten zu reflektieren beginnen. Die Erfahrung
der Liebe bindet alles an sich und durchdringt alles. Die Schonheit des/r
Geliebten enthiillt die Schénheit der Dinge und der Natur, weil ich, ver-



Elisabeth Hense und Paul Menting 426

liebt wie ich bin, alles nur noch im Kontext der Liebe sehen kann. Ein
Spaziergang durch den Wald iibertrigt auf die Natur, was ich in der Nihe
des/r Geliebten erfahren habe. In ein paar Schritten kann so viel gesche-
hen, daB der Wald fiir immer die Spuren dieser fliichtigen und doch so in-
tensiven Begegnung trigt. Wenn sogar die Erfahrung menschlicher Liebe
der Natur ein anderes Gesicht geben kann, um wieviel mehr sieht der my-
stische Mensch dann die Ziige seines Gottes in allem, was geschaffen ist.

10. Losche meine Erregtheit
denn niemand geniigt, siec zu l6sen,
und sehen sollen dich meine Augen,
denn du bist ihr Licht
und fiir dich allein will ich sie haben.

Zwischen l6schen und Licht zeigt diese Strophe eine heftige Spannung,
die im Spanischen durch den Reim von enojos und mis ojos noch explosi-
ver wird. Die Erregtheit der Braut hat sich angesichts der Tatsache, daf3
der Brdutigam in der Schonheit der Geschopfe, ja in allem verborgen ist
und sich doch nicht sehen 14Bt, so verschirft, daB sie den quilenden Wi-
derstreit beinahe nicht langer ertrigt und doch selbst nichts tun kann, ihn
zu l6sen. Der Geliebte kann auch mit leidenschaftlichster Erregtheit nicht
erfaB3t werden, sondern bleibt wesentlich renitent. Nur wenn er sich selbst
in ihrem Blick offenbart, kann er die heftige Spannung in ihr 16schen,
weil das Licht ihrer Augen, die Liebe, die ihr Briiutigam ist, dann zu bren-
nen beginnt. In Strophe 2 waren die Augen der Braut vakant geworden
von ihren eigenen Erkennungsschemata und Sehmustern. Hier zeigt sich,
daB an deren Stelle gottliches Licht tritt. Der Geliebte ist das Licht in ih-
ren Augen, er schenkt ihr die Sehkraft der Liebe und darum will sie nur
noch ihn sehen. Und das heiBt: Thr Blick soll nicht mehr bei all den Din-
gen stehenbleiben, die zwar auf ihren Geliebten hinweisen, sich aber wie
ein Schleier vor ihn schieben und ihn verbergen. Ihr Blick soll sich viel-
mehr ganz mit Liebe fiillen, denn verglichen damit ist alles andere ein
Nichts, ein Surrogat.

Wenn die Augen der Braut einzig noch im Licht der Liebe sehen, sind
es nicht mehr die Dinge, die ihr vage Spuren des Brautigams zeigen, son-
dern ist es ihr eigenes liebevolles Schauen, in dem sich ihr Briutigam
ganz unmittelbar zu entdecken gibt. Fiir alle duBeren Dinge verliert sie
dann den Blick, wenngleich doch alles in seine Schonheit gekleidet
bleibt. Es ist als ob sie ihre eigenen Augen verloren hat und die Liebe
selbst ihr Sehorgan geworden ist, und mit der Liebe sieht sie nichts als
Liebe. In Strophe 4 konnte sie sich noch an die Geschdpfe wenden und



Geistlicher Gesang 427

deren Schonheit sehen, jetzt ist das Licht in ihren Augen nur noch fiir ih-
ren Briutigam da. Thre Augen kénnen nichts anderes mehr sehen als nur
noch ihn, nur noch Liebe.

Auch meine Liebe zu einem Menschen entwickelt sich, je heftiger sie
wird, immer ausschlieBlicher zu einer Liebe, die mit nichts anderem mehr
vermischt ist. Sie fiillt meinen Horizont und durchstrémt und erwirmt
mein ganzes Leben. Den anderen kann ich dann nur noch mit den Augen
der Liebe wahrnehmen, ganz gleich ob er sich mir mit seinen angeneh-
men Eigenschaften oder mit seinen Fehlern zeigt. In meinem liebevollen
Blick erscheint er als unendlich liebenswert, und darin erfahre ich eine
Harmonie mit ihm, die weit iiber seine Renitenz, die er fiir mich als ein
anderer immer behalten wird, hinausgeht. Zwar kénnen wir als begrenzte
Menschen das grenzenlose Verlangen der Liebe nie ganz befriedigen,
doch wenn unsere Liebe sich so sehr vertieft, daB3 sich ihr bunt schillern-
des Licht in der Linse unseres ungeteilten Blickes zum durchscheinenden
Licht der géttlichen Liebe biindelt, wird unsere Liebe transparent bis hin
zu Gott, der selbst vollkommen macht, was wir nicht vermégen. Er ent-
krampft unseren beurteilenden, musternden Blick zu einem unbewehr-
ten, empfangenden Blick, der doch ans Licht treten lafit, was unser
menschliches Auge niemals erfassen kann.

11. Decke auf deine Gegenwart
daB mich tSte dein Anblick und deine Schénheit
schau: das Leiden
von Liebe, daB} es nicht genest,
auBer in der Gegenwart und dem Erscheinen!

In Strophe 10 des Geistlichen Gesanges wollte die Braut ihren Brauti-
gam schen und richtete ihren Blick auf ihn. Sie strengte ihre Augen an
und konnte ihn doch nicht erspidhen. Jetzt zeigt sich, daB sie ihn nur se-
hen kann, wenn er seine Gegenwart selbst aufdeckt. Thre Sehnsucht und
ihr Verlangen nach ihm helfen ihr nicht weiter und konnen sein Sichtbar-
werden nicht erzwingen. Er ist da, aber ist verborgen in seinem Anders-
sein. Sie zweifelt nicht daran, daB es ihn gibt, denn sein Anderssein be-
rithrt sie in ihrem begrenzten Dasein und weckt ihr Verlangen nach Be-
gegnung. Aber diese Begegnung, die beide in Liebe aus sich selbst heraus-
treten 14Bt, ist nicht von einer Seite und selbst nicht von beiden Seiten aus
organisierbar, sondern kann sich nur als Geschenk in der volligen Frei-
heit des Geistes ereignen.

Die Braut verlangt danach, ihren Geliebten zu sehen, obwohl sie weil3,
daB sein unmittelbarer Anblick fiir sie todlich ist. Das scheint vielleicht



Elisabeth Hense und Paul Menting 428

libertrieben, ist es aber in der Erfahrung des Mystikers nicht, denn wenn
Gott den Menschen unmittelbar ansieht und der Mensch seinerseits die-
sen Blick erwidert, stirbt er daran fiir sich selbst, vergiBt sich v6llig und ist
fiir sich selbst unfindbar in der alles iiberwiltigenden Erfahrung der
Liebe verloren. Das Toten durch den Blick der Liebe bringt gleichzeitig
die Genesung in Liebe. Denn je mehr wir in Liebe verwundet werden,
desto tiefer werden wir in die Liebe hineingezogen und selbst in Liebe
umgeformt. Fiir den Verstand scheint es ein Paradox, aber in der Liebe ist
es logisch: je mehr ich durch die Liebe fiir mich selbst sterbe, desto mehr
bin ich fiir einen anderen da. Das Wort ,,schau* (mira) richtet sich nicht
nur an den Geliebten, sondern ruft gleichzeitig den Verstand als einen der
groB3en Gegenspieler des Gemiits auf, um an der Liebesbewegung teilzu-
nehmen. Der Verstand mu8 sich eine andere Logik und eine andere Sicht-
weise aneignen. Normalerweise ist der Verstand auf die Selbsterhaltung
des Menschen ausgerichtet. Er will den Schmerz und das Sterben des ei-
genen Ichs darum nicht akzeptieren. Der Verstand tut alles, um den
Schmerz zu verbannen und das Leiden abklingen zu lassen. Darum will er
zwar die Begegnung mit dem/r Geliebten, aber nur, um den eigenen
Schmerz zu vertreiben. Auch die Selbstliebe kann also auf Begegnung
ausgerichtet sein, doch darunter verbirgt sich dann sehr subtil das Verlan-
gen, sich selbst in der Liebe des andern zu finden.

Die mystische Liebe kennt jedoch keinen Eigennutz mehr. Das unstill-
bare Verlangen nach dem andern um seiner selbst willen driingt sich jetzt
unentrinnbar auf. Selbstlose Liebe lduft auf Selbstvergessenheit hinaus.
Die alte Identitit muB in Frage gestellt und losgelassen werden. Fiir den
Verstand ist ein solcher ProzeB daher geféhrlich und beingstigend. Trotz-
dem muf} auch er in die Logik der Liebe integriert werden, bevor die
letzte Surrogatsicherheit losgelassen wird und ich den Preis des eigenen
Lebens zu zahlen bereit bin, um das wahre Leben, das Leben der Liebe zu
finden.

Wenn Gott sieht, dal der in ihn verliebte Mensch so weit geht, daB er
sogar danach verlangt, in der unmittelbaren Begegnung mit ihm vom An-
blick der Liebe getétet zu werden, damit nichts mehr zwischen ihm und
seinem geliebten Gott steht, kann er sich nicht linger zuriickhalten und
verbergen, sondern zeigt sich den Augen der Braut.

12. O kristallene Quelle,
wenn du in deinem silbrigen Mienenspiel
doch plétzlich formtest
die ersehnten Augen
die ich in meinem Innern gezeichnet trage!



Geistlicher Gesang 429

Noch vage und flimmernd wird das Antlitz des Briutigams wie eine
kristallene Quelle sichtbar. Thr Funkeln und Glitzern fasziniert die Augen
der Braut. Zirtlich, in einem stummen Spiel ertastet ihr Blick seinen Ge-
sichtsausdruck. Sein Zwinkern und Blinzeln fesselt ihren Blick, aber
seine Augen kann sie noch nicht sehen. Ein letzter Schleier verhiillt jetzt
nur noch seine Augen.

Die Augen sind ein Symbol fiir die innere Identitdt des Menschen. Wer
die Augen sieht, blickt auch ins Herz. Aus allen Kérperteilen konnen wir
uns, z. B. unter EinfluB von Schmerzen, zuriickziehen, nur aus den offe-
nen Augen nicht mehr. In den Augen biindelt sich das Leben, und die Au-
gen 6ffnen uns fiir den unmittelbarsten Kontakt, zu dem wir als Men-
schen fihig sind. Denn mit den Augen sehen wir nicht nur selbst einen
andern, sondern sehen auch, daB ein anderer uns siecht.

Zunichst richtete die Braut ihren Blick auf die Hirten, die ihr den Kon-
takt zu ihrem Geliebten vermitteln sollten, dann schaute sie die Ge-
schopfe an, die die Schonheit ihres Geliebten reflektieren. Allméhlich
entdeckte sie ihren Briutigam in ihrem eigenen liebevollen Blick, und
sprachlos von Liebe betrachtet sie sein Mienenspiel, das sie so sehr be-
zaubert, daB} sie auch hiermit noch nicht zufrieden sein kann, sondern ihn
selbst Auge in Auge besitzen will. Die Augen der Braut sind in suchender
Bewegung von auBlen nach innen gekehrt, ihr Blick hat sich von all den
Dingen um sie herum in ihrer Liebe gesammelt und fiillt sich auf iiberwil-
tigende Weise mit der unfaB3lichen Anwesenheit des Geliebten. Die verei-
nigende Bewegung der Liebe zieht die Augen der Liebenden immer tiefer
in eine ungeteilte, unmittelbare gegenseitige Schau hinein. Darum spricht
die Braut hier auch nicht mehr von ihren eigenen Augen, sondern nur
noch von seinen Augen, die nicht nur von aulBen auf sie gerichtet sind, die
sie vielmehr auch selbst in ihr Innerstes gezeichnet tragt. Sie weily jetzt
nur noch von seinen Augen, mit denen er sich selbst in ihr in Liebe an-
schaut, so sehr sind ihre Augen in seine Augen, die Augen der Liebe,
transformiert.

Nicht die Linien oder Eigenschaften seines Antlitzes bewegen die
Braut in ihrer Liebe, sondern die Mimik des Briutigams, der damit be-
reits Einsicht in sein Herz gewéhrt. Wer verliebt ist, m6chte nicht nur die
duBeren Ziige des/r Geliebten sehen, sondern verlangt danach, dem an-
deren selbst, der sich hinter seinem Gesichtsausdruck und seinen Gebir-
den verbirgt, zu begegnen. Wie schon das dufiere Erscheinen des/r Ge-
liebten auch sein mag, und wie sehr sich die duBBere Schénheit in der sub-
jektiven Empfindung des Liebenden, der auf sein geliebtes Gegeniiber
fixiert ist, sogar noch steigern mag, sucht der Blick der Liebe doch die in-
nere Schonheit des anderen. So sieht die Braut das Gesicht ihres Liebsten



Elisabeth Hense und Paul Menting 430

hier wie eine kristallene Quelle, aus der sein liebevoller Ausdruck strah-
lend emporsteigt. Obwohl die Braut bereits so viel von ihrem Geliebten
sieht, will sie noch mehr. Sie will seine unbewehrten Augen. Die Strophe
endet sozusagen mit einem Anhalten des Atems, so sehr wartet die Braut
jetzt auf das Erscheinen seiner Augen, in denen sie versinken will.

13. Wende ssie ab, Liebster,
dennich fliege auf.

Der Brdautigam:

Kehr zuriick Taube,

denn der verletzte Hirsch

kommt auf dem Hiigel zum Vorschein

beim Windhauch deines Fluges und schopft frischen Atem!

In der Leerzeile zwischen Strophe 12 und 13 hat die Braut die Augen
des Briutigams gesehen. DaB dies in einer Leerzeile und nicht im Text
der Strophen geschieht, zeigt, daB das unmittelbare Einander-Anschauen
von Gott und Mensch nicht gleichzeitig erfahren und in Worten ausge-
driickt werden kann. Sobald wir eine Erfahrung oder einen Gedanken
formulieren, kommt unser strukturierendes BewuBtsein dazwischen und
verhindert die Unmittelbarkeit der Begegnung. Uber die Erfahrung des
Auge in Auge kann daher nichts ausgesagt werden, wohl aber iiber die
Folgen der Begegnung, die die Braut erfiihrt.

Hatte man erwartet, daB3 sie sich jetzt voller Gliick dem Anblick der er-
sehnten Augen hingeben wiirde, zeigt sich hier jedoch, daB die Braut den
Anblick seiner Augen (noch) nicht ertragen kann. Sie weicht aus und
fliegt auf. Sein Anblick ist ihr zuviel, er wiirde sie wirklich téten. Darum
bittet sie ihn, seine Augen abzuwenden, die sie so sehr aus der Fassung
bringen, daB ihre eigenen Augen versagen und seinem Blick entschwin-
den. ,,Wende sie ab*“ ist daher ein Notschrei ihres Selbsterhaltungstrie-
bes. Zwar wollte sie, daB3 sein Anblick sie tétet, doch wenn dies tatsich-
lich geschieht, wird die Angst vor dem Tod des eigenen Ichs groBer und
hilt sie den Blick der Liebe nicht aus. Auf Grund ihrer menschlichen Zer-
brechlichkeit und Unzulinglichkeit kann sie die liebevollen Augen ihres
Brédutigams nicht bleibend betrachten, denn sonst wiirde ihr sterbliches
Dasein an der Intensitit der Erfahrung zerreiBen. Die Ekstase des Auf-
fliegens ist daher eine Flucht vor der wirklichen Ekstase der Liebe, die
den ganzen Menschen mit Leib und Seele bis auf den Boden seines alltig-
lichen Lebens ergreifen will.



Geistlicher Gesang 431

Beim Anblick des Briautigams verfliichtigt sich die Braut. Sie hat das
Gefiihl, in ihm zu verfliegen oder sich in ihm aufzulGsen, wie es ja auch
ihr Verlangen war. Ein solches Zergehen in heftigen Emotionen ist aber
fiir den Menschen selbst irrefithrend, der diese Art der Selbstvergessen-
heit als Fluchtweg aus seiner menschlichen Determination benutzen
kann. Wenn der Mensch im Auffliegen seiner Seele seinen Korper verges-
sen will, so ist er damit auf der falschen Fihrte. Der Brautigam will seine
Liebe nicht so verstanden wissen, dal3 seine Braut dadurch in ihren Emo-
tionen verschwimmt. Er will den ganzen Menschen in seiner Liebe. Die
Seele muB dahin zuriickkehren, wo sie hingehért und langsam lernen, die
Liebe auszuhalten. Eine Selbstvergessenheit, die den K&rper abschaffen
will, ist Surrogat, weil die Seele sich dann auf Kosten des ,,Restmen-
schen® bei Gott in Sicherheit bringen will. In seinem Kommentar zu die-
ser Strophe beschreibt Johannes vom Kreuz, wie die Verziickungen auf-
horen, wenn der Mensch in seiner Liebesbereitschaft vollkommen genug
ist, um die gottliche Liebe in seinem irdischen Dasein zu empfangen.

Der Briautigam deckt seine Gegenwart auf, als die Braut die begrenzte
Kontur ihrer menschlichen Erlebnisfihigkeit {iberschreitet. Der Wind ih-
rer Fliigel veranlaBt ihn dazu, sich auf dem Hiigel zu zeigen. Sie geht zu
weit und er kommt herbei, um sie zu behiiten. DaB er jetzt zum Vorschein
kommen kann, ist fiir ihn ein Aufatmen in frischer Luft. Zum ersten Mal
nimmt er nun das Wort. Erst jetzt beginnt also ein Dialog zwischen den
Liebenden, in dem sie gemeinsam die Fliehkraft ihrer Liebe korrigieren
und sich gegenseitig in die unmittelbare Begegnung zuriickholen.

Ankniipfend bei Strophe 1 kehrt hier das Bild des Hirsches zuriick.
War der Hirsch in Strophe 1 entflohen, so erscheint er jetzt auf den Hii-
geln. Auch der Hirsch ist verwundet von Liebe und leidet darunter, dal3
die Braut wie eine Taube auffliegt. Die Trennung in Strophe 1 hat beide
verwundet. Die Braut duBlerte dies auch gleich zu Anfang des Gedichts,
der Briutigam jedoch erst jetzt, wo er aus seiner Verborgenheit erneut
zum Vorschein kommt und das Wort nimmt.

Die Liebe selbst zieht die Liebenden wie in einem Strudel immer unwi-
derstehlicher in ihre tiefste Mitte und schleudert sie gleichzeitig auf para-
doxe Weise in die unendliche Weite des Raumes, der sich in ihrer Begeg-
nung zwischen ihnen 6ffnet. Das wechselvolle Zusammenspiel dieser ge-
genldufigen Bewegungen dynamisiert aufs dullerste den Prozef3 des liebe-
vollen Einander-Anschauens, der sich in beide Richtungen immer mehr
intensiviert, so daf3 der Blick der Liebenden gleichzeitig intimer und wei-
ter wird.

Noch vor der ersten Strophe beriihrten sich die Blicke der Liebenden
zum ersten Mal in ungekannter Innigkeit. Das hatte zur Folge, daf3 der



Elisabeth Hense und Paul Menting 432

Briutigam floh wie ein Hirsch bzw. den Augen der Braut in der unge-
wohnten Weite der Liebe entschwand. Im weiten Raum der Liebe, den
die gesamte Schopfung darstellt, konnte die Braut sich noch nicht orien-
tieren; in der iiberwiltigenden Ausdehnung des Seins suchte sie die Au-
gen ihres Geliebten, in denen sich seine Gegenwart komprimiert. Und tat-
sdchlich kann sich die Wirklichkeit unseres Lebens manchmal zum Er-
scheinen der Augen Gottes verdichten, so wie dies zwischen Strophe 12
und 13 geschah. Doch explodiert die Intimitét der Begegnung wiederum
zu einer Erfahrung des nahezu gewaltsamen Weit-Werdens in Liebe, so
daf} jetzt auch die Braut selbst sich nicht mehr halten kann und im unend-
lichen Raum der Liebe aufgeht. Damit kehrt das Gedicht nun, wenn-
gleich auf tieferer Ebene, an die Ausgangssituation zuriick, wo die Lie-
benden sich im weiten Raum ihrer Liebe verloren hatten. Nur daB sich
jetzt das Ausmal} des Verlorengehens noch gesteigert hat, da sie nicht
mehr nur einander, sondern auch sich selbst verloren haben. Das Weit-
Werden und Sich-selbst-Verlieren in Liebe wird sodann in der Gegenbe-
wegung des Ankommens beim anderen aufgefangen, das zugleich ein tie-
feres Ankommen bei sich selbst ist. Die Liebe der Braut suchte ihr Zen-
trum, ihren Brdutigam, bis dieser sie plotzlich mit seinen Augen beriihrte
und damit das Auffliegen seiner Braut in eine Vertiefung ihrer Beziehung
zu ihm umkehrte. Die Braut erfihrt nun bleibend die Gegenwart ihres
Brédutigams und genieBt seine Liebe. Es ist, als ob sie davon so in Be-
schlag genommen wird, daB sie lange nicht aufblicken kann. Erst acht
Strophen weiter wendet sie sich wieder an ihre Gefihrtinnnen, mit denen
sie frither tiber die Hiigel zog.

Braut:
21. Wenn ich jetzt also auf der Gemeindewiese
nicht mehr gesehen oder angetroffen werde,
sollt ihr sagen, daB3 ich mich verloren habe:
denn mich verliebend
ging ich immer mehr verloren, doch wurde gewonnen.

Seit die Braut ihrem Geliebten begegnete, kann sie ihren Beruf nicht
mehr ausiiben und weidet ihre Schafe nicht mehr auf der Gemeinde-
wiese. Schon in Strophe 2 war sie so krank von Liebe, daB sie nicht mehr
mit den Hirten zu den Hohen ging. Lediglich ihr Verlangen folgte den
Hirten noch auf ihren Streifziigen, nur eine Botschaft fiir den Geliebten
schickte sie noch auf den Weg. Auf den Spuren der Liebe kehrte sie dann
in ihre eigene Mitte ein und wartete da auf das Sichtbarwerden ihres Ge-
liebten.



Geistlicher Gesang 433

Ohne daB sie noch selbst zu ihrem Briautigam hitte gehen konnen, rief
ihre Sehnsucht ihn jedoch herbei und beide, verwundet von der Liebe des
andern, schauten einander bei dieser zweiten Begegnung in die Augen,
und konnten hernach den Blick nicht mehr abwenden. Darum verlor die
Braut ihre Herde, auf die sie nicht mehr achtgeben konnte, und hat nun
keine andere Beschiftigung mehr, denn sie kann nur noch lieben. Hatte
sie in Strophe 1 noch erwartet, daf3 die Hirten den Kontakt zu ihrem Lieb-
sten wiederherstellen konnten, so braucht sie solche Umwege jetzt nicht
linger zu gehen, da sie ihren Geliebten ja gefunden hat. In diesem Sinne
ist es verstdndlich, daf3 sie nicht linger auf den gemeinschaftlichen Wei-
den gefunden wird. Sie ist eben nicht mehr da, wo sie frither war, und
kann also tatsdchlich dort nicht mehr gesehen werden. Sie ist nimlich
wirklich verloren. Indem sie sich verliebte, ist sie sowohl fiir die Hirten
als auch fiir sich selbst verlorengegangen. Sie ist in den Weinkeller ihres
Liebsten eingetreten und dort in seinem Wein ertrunken (Strophe 18).
Weil sie sich immer heftiger in ihn verliebte, ging sie immer mehr verlo-
ren. Fiir sich selbst und die Hirten ging sie verloren, doch wurde von ih-
rem Liebsten gewonnen. Und das ist es ja auch, was sie wollte: nur noch
fiir ihren Briutigam da sein.

DaB} die Braut, indem sie fiir sich selbst verlorenging, auch fiir die Hir-
ten verlorenging, entspricht der Logik der Liebe. Das ,,ich“, das sich in
der Liebe verliert, ist das ,,ich“, das an sich selbst denkt, das auf die Welt
ausgerichtet ist, das in den Dingen und der Natur nach Liebe sucht. Das
»ich“ kann nur auf den Weiden und Hiigeln suchen, es ist nur zu einem
mittelbaren Kontakt mit dem Bridutigam imstande. Doch jetzt, wo die
Braut in ihrem Liebsten aufgegangen ist, d. h. selbst mit den liebevollen
Augen ihres Briutigams auf alles schaut, sind alle Mittel sozusagen ex-
plodiert. Die Braut braucht keinen Umweg mehr, um bei ihrem Briuti-
gam zu sein und verliert darum ihr ,,ich“, das als strukturierende Instanz
ihres BewuBtseins jeder Unmittelbarkeit im Wege steht. Da auf den Ge-
meindewiesen aber eben nur das ,,ich* ausfindig gemacht werden kann,
das hier oder da anwesend ist und somit gesehen werden kann, ist die
Braut als Liebende sowohl fiir sich selbst als auch fiir andere nirgendwo
mehr wahrnehmbar oder zu sehen, weil sie ganz in ihrem Briutigam auf-
gegangen ist. Das ,,ich* als Instrument zur Begegnung mit einem anderen
wird von der Liebe selbst abgeldst. Wenn das geschieht, kann der Mensch
Gott, aber auch seinem Mitmenschen ein-facher und damit wahrer begeg-
nen. Wenn das ,,ich“ nicht mehr auf Effekt oder Gewinn aus ist, kann der
andere in seinem Anderssein in Erscheinung treten und wird die Begeg-
nung reicher. Der andere darf in den Raum einer Liebe eintreten, die ihm
sein Anderssein gonnt und gerade dieses Anderssein liebt.



Elisabeth Hense und Paul Menting 434

23. Nurin dem einen Haar,
das du an meinem Hals aufwirbeln sahst,
du schautest es an meinem Hals an,
und in ihm gefangen bliebst du
und in einem meiner Augen verwundetest du dich.

Braut und Briutigam haben einander gefunden. Der Brautigam ist ein
von Liebe verwundeter Hirsch und die Braut ist aus Liebe vollig verloren.
In Strophe 22 lesen wir, daB sie in einer frischen, wohltuenden Atmo-
sphire beieinander sind. Seine Liebe wird wie eine blithende Blume in ei-
nes ihrer Haare geflochten. Dieses Haar voller Liebe weht an ihrem Hals.
Der Briutigam ist davon so gebannt, daf3 er seinen Blick nicht davon ab-
wenden kann. Die Braut hilt seinen Blick gefangen. In dem einen Haar
scheint der Briutigam nicht nur ein kleines Stiickchen seiner Braut, son-
dern sie selbst ganz und gar in ihrem Wesen zu sehen. In dem einen Haar
konzentriert sich der Blick des Briautigams und wird so fasziniert, dal} er
nicht mehr loskommen kann. Hatte die Braut sich bereits in Liebe vollig
verloren, so ist jetzt auch der Briutigam ganz und gar von der Liebe zu
seiner Braut in Anspruch genommen. Thre Liebe ist darum so schon, weil
beide in gegenseitiger Hingabe riickhaltlos ineinander aufgehen.

Es ist darum verstindlich, daB ihre Begegnung auf dieser Ebene mit
den Augen geschieht: die Augen des Briutigams sehen das aufwehende
Haar, seine Augen schauen auf den Hals der Braut, sein Blick bleibt ge-
fangen und ihr Auge, das seine Liebe sieht und dadurch noch liebevoller
auf ihn schaut, verwundet ihn heftig. [hr Auge - vielleicht deutet der Sin-
gular hier auf den ungeteilten Blick der Liebe — schaut tief in den Bréuti-
gam, tiefer als er selbst vermutet hatte. Es ist, als ob ihr Auge ihn offen-
schneidet, ihn verwundet. Der Schmerz, sich unbewehrt dem Blick eines
anderen auszusetzen, ist unentrinnbar. Der andere reifit mich auf, um
meine Seele anzurithren. Die Liebe ist so stark und die Begegnung so in-
tensiv, daB auch der Briutigam einer Verwundung durch die Liebe nicht
entkommen kann.

Das aufwirbelnde Haar steht hier vielleicht als pars pro toto fiir das
Auffliegen der Braut (vgl. Strophe 13). Der Blick des Briutigams bewegt
die Liebe der Braut zu einem Auffliegen oder Aufwirbeln, das seinerseits
den Briutigam als einen verletzten Hirsch (Strophe 13) oder gefangen im
Auge der Braut in Erscheinung treten 140t.

Unabwendbar wirkt sich die Begegnung auf beide immer bodenloser
aus. Die Braut verlangte zunichst danach, ihrem Briutigam eine Bot-
schaft zu iibermitteln, dann wollte sie den Spuren seiner Schonheit folgen
und schlieBlich geniigte ihr nichts anderes mehr als sein unmittelbarer



Geistlicher Gesang 435

Anblick. Die Sehnsucht der Braut hat ihre Liebe immer mehr ge6ffnet,
bis sie darin die Gegenwart ihres Briautigams empfangen konnte. Die
Braut ist umgeformt in Liebe, die Liebe empféingt und Liebe gibt. Und
Gottist sich nicht zu groB, seinerseits die Liebe des Menschen zu empfan-
gen und sich davon faszinieren zu lassen. Beide haben sich fiireinander
entschieden und gehen gemeinsam in den frischen Morgen hinein. Ein
ProzeB3 der Vereinigung ist in Gang gesetzt: Braut und Briautigam werden
immer tiefer in das Liebesgeschehen hineingezogen, so daBl sie schlieB3-
lich nichts mehr unterscheiden kdnnen als nur noch Liebe.

24, Als du mich anschautest,
driickten deine Augen deinen Liebreiz in mich ein;
darum liebtest du mich
und da verdienten
die meinen anzubeten, was sie in dir sahen.

Der Briautigam schaut jetzt nicht mehr auf den Hals der Braut, sondern
schaut in ihre Augen: Die Liebenden haben Blickkontakt. Die Begeg-
nung ist sehr innig. Zunichst hatte der Brdutigam seine Schénheit wie
Perlen ausgestreut und alles in seine glitzernde Schonheit verwandelt
(Strophe 5). Den Geschdpfen hatte er seine Schonheit als duBerliche Auf-
wertung mitgeteilt. Auf die Braut jedoch {ibertrigt sich seine Schénheit
nicht nur duBerlich, sondern driickt sich, nachdem beide einander tief in
die Augen geschaut haben, in ihr Innerstes. Es sind seine Augen, die die
Braut schén machen, weil seine Augen ihr den Blick freigeben bis in sein
Innerstes. Dadurch entbrennt ihre Liebe so heftig, daB sie alles losliBt,
auch sich selbst, und der Brautigam nichts anderes mehr in ihr entdecken
kann als seine eigene Liebe, die sich ihr eingedriickt hat, als sein Innerstes
sie so unmittelbar berithren konnte. Daf} sich die Seelen von Braut und
Briautigam auf diese Weise beriihren kdnnen, staut die Liebe immer ho-
her auf.

Gott schaut den Menschen an und investiert sich selbst in diesen Blick,
der Leben schenkt und alles schon macht. Wenn Gott dann sieht, wie
schdn der Mensch werden kann, der seinen goéttlichen Liebesblick zulaBt,
liebt er ihn noch mehr und so wird der Mensch selbst immer mehr zu
dem, was er in Gott anbetet. Damit verdient der Mensch immer mehr, die
Schénheit Gottes zu bewundern, zu bestaunen und anzubeten, die er, je
schoner er selbst wird und je heftiger er sich von Gott geliebt weil3, immer
intensiver wahrnehmen kann.

Die Liebe ist gegenseitig, jedoch nicht identisch von beiden Seiten.
Wenn er seine Schonheit in sie eindriickt, ist das, als ob ihre Seelen sich in



Elisabeth Hense und Paul Menting 436

ihren Augen beriihren. Das Eindriicken ist wie ein Funke, der auf die
Braut iiberspringt und dann in ihr sichtbar wird und die Liebe des Brauti-
gams noch stirker entziindet. Die Braut liebt ihren Bréautigam schon
lange; schon lange sieht sie viel in ihm. Trotzdem entdeckt sie, daB} er ihr
vor ist und sie erst jetzt, wo sie versteht, daf} er sie zuerst geliebt hat und
sie selbst so schon macht wie die Liebe, die sie in ihm sieht, in der Lage
ist, diese Schonheit addquat zu bewundern. Denn sie sieht ihn jetzt ganz
so, wie er wirklich ist, sein Wesen. Einzig sein Wesen betet sie an, alles an-
dere wire Abgotterei.

Wenn wir einander in die Augen schauen, schenken wir dem anderen
uns selbst in unserem Blick. Wenn wir fiireinander die Augen 6ffnen, 6ff-
nen wir sozusagen unser Wesen, um das Wesen des anderen zu empfan-
gen. Der andere kann durch meine Augen bis in meine Seele schauen.
Aber mit meinen Augen kann ich auch den andern offenlegen, seine Seele
bloBlegen. Damit bejahe ich den andern in seinem Wesen und sage ihm:
,»Du bist fiir mich nicht nur ein Mensch von Fleisch und Blut, sondern
hast eine Seele.” Das kann ich jedoch nur sagen, wenn ich allen Eigen-
nutz beiseite lasse, und so bis in die Seele eines anderen gelange. Das ein-
zige, was ich damit vielleicht verdiene, ist, daB ich das Aufbliihen der
Liebe des andern und meiner eigenen Liebe bewundern darf. Wenn ich
meine eigene Seele bloBgebe und die Seele eines anderen offenlege und
dies in gegenseitiger Zuwendung geschieht, kann der Funke wahrer Liebe
zwischen den Seelen iiberspringen. Die Augen, die bis auf den Grund der
Seele eines andern schauen, sind die Tore, die fiir die Liebe offenstehen.
Wo die Liebe zu stromen beginnt, wird dem Menschen Schénheit einge-
driickt. Dann werden wir Menschen transparent bis auf Gott hin und ver-
dienen es, sein Wesen, das wahre Liebe ist, anzubeten.

25. Schitze mich nicht gering,
denn wenn du auch dunkle Farbe in mir antrafest,
kannst du mich jetzt doch anschauen,
denn seit du mich anschautest,
lieBest du Liebreiz und Schénheit in mir zuriick.

Hatte die Braut sich in den vorigen Strophen einzig und allein auf ihren
Brautigam gerichtet, der ihre ganze Aufmerksamkeit in Anspruch nahm,
ist diese ungeteilte Zuwendung jetzt plotzlich vorbei und sie kann wieder
an etwas anderes denken. Was liegt dann niher, als zuerst an sich selbst
zu denken? Aus der Verlorenheit kehrt die Braut nun zu sich selbst zu-
riick; der Mensch kann als sterbliches Wesen nicht in der Verlorenheit
bleiben. Der Selbsterhaltungstrieb setzt sich wieder durch. Doch vergli-



Geistlicher Gesang 437

chen mit dem herrlichen Aufgehen in der Liebe ihres Brautigams, ist das
Schauen auf sich selbst fiir die Braut schmerzlich. Statt der Schénheit ih-
res Brautigams sieht sie jetzt vor allem ihre eigene Unzuldnglichkeit und
sagt darum: ,Schéitze mich nicht gering“.

Die Braut hat jedoch aus der Begegnung gelernt. Angesichts der (iber-
wiltigenden Erfahrung des Angeschaut-Werdens braucht sie jetzt nicht
mehr wie eine Taube aufzufliegen, sondern wagt es, sich selbst vor den
Augen ihres Brautigams offenzulegen. Sie erkennt, daB sie noch schwa-
che Seiten hat. Auch wenn Gott ihr so liebevoll begegnet ist, ist sie da-
durch noch kein idealer Mensch geworden. In ihrem Innersten gibt es
noch dunkle Farben, Flecken, die noch hell werden miissen. Doch seit ihr
Brautigam sie zuriickrief, weil3 sie, da} sie nicht vor ihren schwachen Sei-
ten davonzulaufen braucht. Nein, es ist viel besser, sie ihrem Geliebten
vorzulegen. Denn er liberformt alles, was er anschaut, in Liebreiz und
Schonheit. Aus sich selbst ist sie ein ,,geringer Schatz“, doch Gott kann ei-
nen ,.hohen Schatz® aus ihr machen, wenn er sie anschaut.®> Darum for-
dert sie ihn auf, sie doch anzuschauen, denn sie weiB3, daB er dann nicht
anders kann als Liebreiz und Schénheit in sie einzudriicken. Die dunklen
Farben, die der Bridutigam in der Braut antrifft, kann er mit Schénheit be-
kleiden. Denn ,,vom Menschen wird nichts verworfen und keines seiner
Dinge wird von dieser (gottlichen) Liebe ausgeschlossen®.

Auch in der zwischenmenschlichen Begegnung kann man die Erfah-
rung machen, daB es gut tut, die eigenen schwachen Seiten zuzulassen.
Wie iliberrascht bin ich nicht, wenn andere in meinen schwachen Seiten
Charme entdecken, weil ich sie nicht mehr verstecke. Was fiir mich selbst
dunkel war, wird dann unter dem Blick der Zuneigung hell.

Wenn die Braut jetzt wieder auf sich selbst schaut, erschaudert sie vor
ihrem eigenen Ich und scheint aus der liebevollen Begegnung zu fallen.
Ihr Kreisen um sich selbst scheint ihren Blick wieder zu fiillen. Doch blei-
ben die Augen der Seele nicht in ihrem eigenen Ich hingen, sondern blik-
ken durch die dunklen Farben hindurch auf die Schonheit, in die sie
iberformt ist. Sie weil3, dafl auch ihre schwachen Seiten in die Liebesbe-
wegung hineingezogen werden kdnnen, wenn Gott sie in Liebe anschaut.
Und darum mochte sie, dal der Bridutigam nicht aufhért, sie
anzuschauen, damit die Liebe immer vollkommener in ihr wird und sie
immer mehr mit ihrem ganzen Menschsein diese Liebe in sich resonieren
lassen kann. So schaut die Braut jetzt, auch wenn sie auf sich selbst

5 Vgl. Hein Blommestijn, Die Umformung des Blicks von Juan de la Cruz, in: Nova Renas-
cenga, voraussichtl. 1991: Johannes vom Kreuz spielt in seinem Kommentar zu dieser Stro-
phe mit dem Wort precio (Schatz); vgl. Cantico B 33, ibid.

¢ Dunkle Nacht, 1I,11,4, ibid.



Elisabeth Hense und Paul Menting 438

schaut, auf die Schonheit ihres Brautigams - so sehr ist sie bereits mit ihm
vereinigt.

26. Fangt uns die Fiichse,
denn schon blitht unser Weinberg,
wéahrend von Rosenfarben
wir einen Straull machen,
und zeigen soll sich niemand auf dem Hiigel.

Hatte die Braut die Hirten zunichst noch um Hilfe gebeten, ihren Ge-
liebten in den Hiigeln zu finden (Strophe 2), so soll sich jetzt niemand
mehr dort zeigen. Die Hiigel sind der ,,Ort“, wo die Braut allein sein will
mit ihrem Liebsten. Die Braut fiihlt die Anziehungskraft der Liebe, die sie
von den Wegen der anderen Hirten abschweifen und eigene Wege suchen
1aBt. Allein durchstreift sie Berge und Auen (Strophe 3) und verliert sich
auf ihrem Weg in die Intimitdt der Liebe hinein immer mehr. So ist sie
»auf den Gemeindewiesen* (Strophe 21) nicht mehr zu sehen. Ihr verlieb-
tes Zusammensein mit ihrem Briutigam entzieht sie den Blicken anderer,
sie lebt verborgen in ihrer Liebe. Aber so weit sie sich auch in die Intimi-
tdt mit ihrem Brdutigam zuriickzieht, gibt es doch nirgends einen ,,Ort*,
an dem ihr die Vertrautheit mit ihm als ein bestindiges Erleben sicher
wire. Darum sagt sie: ,,Fangt uns die Fiichse“. Immer kdnnen storende
Einfliisse von aullen in die Intimitidt der Liebenden eindringen und diese
zunichte machen. Solche zerstérenden Einfliisse — das sind die Fiichse,
von denen sie hier spricht — gehen vor allem vom Verstand des Menschen
aus, der in der Liebe auf Gewinn (Raub) aus ist. Wenn die selbstsiichtige
Schldue des ,,Ichs* wieder zum Zuge kommt, zerbricht die Intimitét der
Liebe. Der Mensch will sich dann der Nidhe des anderen bemichtigen,
und das Sein des anderen wird in Phantasiebildern zur Erfiilllung der ei-
genen Bediirfnisse verkiirzt oder sogar zerstort.

Eine Liebesbeziehung bleibt ihrem Wesen nach immer zerbrechlich.
Die Intimitdt der Liebenden ist allerlei Anschligen ausgesetzt. Darum
miissen die Liebenden sehr vorsichtig und sorgfiltig mit ihrer Liebe um-
gehen. Wachsam miissen sie ihren Weinberg behiiten, damit ihre Liebe
immer wieder neu aufblithen kann. Der Reim zwischen Braut, , esposa“,
und Fuchs, ,,raposa”, ist wie ein akustisches Signal fiir die Liebenden, das
zur Wachsamkeit ruft.

Der ,,Weinberg“ geht dem ,, Weinkeller” (Strophe 18) voraus. Im Wein-
berg wird eine neue Begegnung vorbereitet. Die zarten Bliiten der Wein-
stocke sollen sich entfalten, ohne dall jemand diesen Prozefl des neuen
Auflebens der Liebe zerstdrt. Die Frucht mul erst noch ansetzen und all-



Geistlicher Gesang 439

mihlich reifen konnen, bis sie geerntet und schlieBlich im Weinkeller ge-
nossen werden kann. Auch die ,,Rosenfarben* weisen auf das duftige,
kaum sichtbare Entstehen der Liebesregungen hin. Rosa oder rosig ist die
Farbe des neugeborenen Lebens, der Vitalitit und der erotischen Erre-
gung. Rosenfarbene Weinbliiten sind somit ein besonders dichtes Bild fiir
das hauchzarte Vorspiel der Liebe. Wahrend die Liebenden fiireinander
daraus einen StrauB binden und es so zu einem starken Erleben der Liebe
biindeln, soll alles darauf ausgerichtet sein, diesen kostbaren Prozel3
nicht zu stéren. Rauberische Regungen miissen weggefangen werden und
neugierige Zuschauer sollen sich nicht aufdringen und durch ihre Anwe-
senheit alles verderben. Niemand — damit kénnen vor allem das argwoh-
nische Beobachten des Verstandes oder die Phantasiebilder, die vom Ge-
liebten ablenken wiirden, gemeint sein — darf in die Intimitit des Liebes-
austausches eindringen. Das Wort ,,zeigen (parecer) hat hier also den
Klang des unverfrorenen Sich-Aufnétigens von Strebungen, die der
Liebe fremd sind.

Braut und Briutigam gehen sehr intensiv miteinander um. Sie sind bei-
einander und in ihrer Liebe aufeinander konzentriert. Die dunklen Far-
ben (Strophe 25) sind im Umgang miteinander nicht mehr wichtig. Die
Geliebten sehen nur noch die hellen Farben der angenehmen Seiten des
anderen. Das Schone im anderen kommt zum Vorschein; im Straull wird
es betont und zum wohltuenden Geschenk. In der Verborgenheit ihrer In-
timitit konnen sie es genieBen und behiiten, bis der Wein ihrer Liebe ge-
reift ist und sie erneut berauschen wird.

33. Verbirg dich, Liebster,
und schau mit deinem Antlitz zu den Bergen,
und verlange es nicht zu sagen,
aber schau das Geleit
derer, die durch fremde Inseln zieht.

Die Augen der Braut sind durch den Blick ihres Geliebten zutiefst um-
geformt worden. Zunichst konnte sie ihren Brdutigam nicht sehen und
suchte ihn mit schmerzlichem Verlangen: ,,Wo hast du dich verborgen?*
Dann folgte sie seiner Spur in der Schonheit der Natur und wandte den
Blick schlieBlich in ihr eigenes Inneres. Da hat er sich ihr im Licht ihrer
Augen zu erkennen gegeben und sie immer tiefer in den Sehraum der
Liebe hineingezogen. Sah sie zuerst seine Abwesenheit oder Verborgen-
heit in allen Dingen, so sieht sie schlieBlich alles auf verborgene Weise in
ihm. Der Schmerz des Verlassenseins in Einsamkeit hat sich in Gliick ge-
wandelt: denn in ihrer Einsamkeit wurde sie gefunden und angeschaut



Elisabeth Hense und Paul Menting 440

mit den Augen der Liebe, mit denen sie seither auch selbst alles anschaut.
Erst wenn alles andere losgelassen ist und der Mensch ganz ledig und frei
dasteht, kann er die Liebe Gottes empfangen und damit vereinigt werden,
weil er dann ,,verborgen ist im Angesicht Gottes vor der Beunruhigung
durch die Menschen*’. Darum fordert die Braut ihren Briutigam nun
auf: ,Verbirg dich, Liebster*, damit sie sich in der Verborgenheit intimer
Liebesbegegnungen mit ihm vereinigen kann.

Die Kombination der Worte ,,Berg®, ,,Antlitz* und ,,verborgen* ruft
verschiedene Erzihlungen aus der Bibel in Erinnerung. Von Moses, Elija
und Petrus, Jakobus und Johannes wird berichtet, daB sie die Herrlich-
keit Gottes auf hohen Bergen schauten und dabei ihr Antlitz verhiillen
muBten, da die Schonheit Gottes fiir die zerbrechliche Konstitution des
Menschen nur auf verborgene Weise erfahrbar ist. Auf dem Berge Sinai
wollte Moses die Herrlichkeit Jahwes schauen. Doch Jahwe sprach:
»Mein Angesicht kannst du nicht schauen, denn kein Mensch sieht mich
und bleibt am Leben.« Mit seiner Hand bedeckte Jahwe Moses, bis seine
Schonheit voriibergezogen war (Ex 33,18-23). Auf dem Berge Horeb trat
Elija vor Jahwe hin und sah, wie ein gewaltiger Sturm, ein Erdbeben und
ein Feuer voriiberzogen. Als Elija danach ein leises, sanftes Siuseln ver-
nahm, verhiillte er sein Antlitz, denn er fiihlte darin die Gegenwart Jah-
wes (1 Kon 19,9-18). In der Verkldrung Jesu, die Petrus, Jakobus und Jo-
hannes auf einem hohen Berg, dem Tabor oder dem groBen Hermon,
schauten, erschienen ihnen auch Moses und Elija im Gesprich mit dem
verkldrten Menschensohn, dessen Angesicht strahlte wie die Sonne.
Doch platzlich iiberschattete sie eine lichte Wolke und sie horten die
Stimme Gottes: »Dieser ist mein geliebter Sohn ...« Da warfen sie sich auf
ihr Angesicht nieder und fiirchteten sich sehr (Mt 17, 1-8).

Diese drei Geschichten klingen jetzt in den Worten der Braut an. Sie
will ihren Briutigam in der Verborgenheit suchen und er soll seinen Blick
auf sie richten, wenn sie auf den Berg steigt, um ihn zu schauen. Sie bittet
ihn, jetzt nichts zu sagen. Die Verborgenheit muB auch in der Sprache be-
wahrt bleiben. Jedes konkrete Wort wiirde das unsagbare gegenseitige
Anschauen nur verschleiern. Die Braut ist froh, von allen Bildern und
Worten erlost zu sein, und mochte, daB auch der Briutigam seine Zu-
flucht nicht mehr in Bildern und Worten sucht. Er soll auf sie schauen
und auf das, was sie begleitet: die angenehmen Seiten in ihr, die ihn ver-
liebt machen, das Helle und Blithende in ihr, das sie gemeinsam zu einem
Straul3 gebunden haben, die Stille und Einsamkeit, in der sie sich ganz fiir
ihn bewahrt. Wenn der Bréutigam ihre Einsamkeit sicht, sieht er sie in

7 Dunkle Nacht, 11,16, 13, ibid.



Geistlicher Gesang 441

ihrem Anderssein, und darin erfihrt sie die schopferische Kraft seiner
Liebe, dal} er sie in ihrem Anderssein sieht, ohne ihr Anderssein aufzuhe-
ben.

Die Braut ist jetzt nicht mehr in sich selbst. Sie zieht ,,durch fremde In-
seln“. Sie ist heimatlos, weil sie sich ganz und gar an ihren Briutigam hin-
gegeben hat. Als sie frither die Herde hiitete, war sie auf bekannten We-
gen; jetzt hat sie ihren Beruf und sich selbst verloren, um nur noch Braut
fiir ihren Geliebten zu sein. In ihrem eigenen Land, denselben Hiigeln,
auf denen sie die Schafe weidete, geht sie durch fremde Inseln. Der Briu-
tigam soll auf diese Hiigel schauen, in denen sie einst nach ihm suchte
(Strophe 3), die Berge, die erfiillt waren von der Begegnung mit ihm, die
Berge, die erzdhlen konnen, was sie bewegt. Die Berge sind ihre stillen
Zeugen. Der Briutigam soll seine Augen, ja sein Wesen den Bergen zu-
wenden und stillschweigen. Das Sprechen wiirde die Stille der Einsam-
keit zerbrechen, in der sie einander ganz finden kénnen. Die Braut hat
ihre Eigenheit fahren lassen und ist allein mit den herrlichen Farben ihrer
Schonheit. Sie weil3, daB der Brautigam die Schdnheit seiner Braut noch
strahlender machen kann, wenn er sie ansieht. Jetzt, wo sie eine Fremde
geworden ist in ihrer eigenen Umgebung und fiir ihn alles losgelassen hat,
kann sein Blick sie noch besser finden: auf dem Berg der volligen Ein-
samkeit.

Braut:
36. GenieB3en wir einander, Geliebter
und laB uns einander in deiner Schénheit sehen
auf dem Berg oder der Anhdéhe,
wo das unvermischte Wasser entspringt;
gehen wir tiefer in das Dickicht.

Wieder spricht die Braut. Sie fordert ihren Briautigam auf: ,,GenieBen
wir einander”. Seit ihre Beziehung von allem entmischt ist, was nicht
Liebe ist, steht einem wahren Genul3 des geliebten Gegeniibers nichts
mehr im Wege. Braut und Briutigam konnen einander jetzt genie3en,
ohne einander zum GenufBmittel fiir sich selbst zu reduzieren. Sie genie-
Ben einander in ihrem Anderssein. Darum kann die Braut sagen: , Laf3
uns einander in deiner Schonheit sehen“. Denn die Schénheit der Liebe
schenkt den anderen in Liebe an sich selbst zuriick und will sich seiner
nicht beméchtigen. So sehen sie einander in der Schdnheit der Liebe in
Schonheit umgeformt. Eine solche Beziehung, die auf den schonmachen-
den Blicken gegenseitiger Liebe beruht, ist GenuB} in vollen Ziigen.



Elisabeth Hense und Paul Menting 442

»Auf dem Berg oder der Anhohe” wird die Beziehung der Liebenden
verherrlicht. Braut und Briutigam sehen einander in ihrem tiefsten We-
sen, mit dem sie sich lieben ohne Hintergedanken. Sie sehen sich verklart
in der Schonheit ihrer Liebe. Ihre Beziehung ist eine Quelle unvermisch-
ten Lebens, rein und ohne Eigennutz. Obschon sich hier die Liebe in
strahlender Schonheit offenbart, zieht sie die Liebenden gleichzeitig in
eine noch tiefere Verborgenheit hinein, um da immer noch schéner und
noch geniillicher erscheinen zu konnen. So ist ja auch der Umgang, den
ein verliebtes Paar miteinander hat, fiir Aufienstehende oft unverstind-
lich. Nur die beiden selbst kdnnen miteinander Umgangsformen und Ver-
haltensweisen entwickeln, in die sie sich einerseits selbst investieren und
andererseits darin ihrem Partner Raum geben kénnen.

Zuerst streute der Brautigam seine Schénheit tiber die Dinge aus, die er
beilaufig und fliichtig ansah (Strophe 5). Seine Schonheit blieb an den
Geschopfen hidngen und war fiur die Braut eine Spur, der sie folgen
konnte. Und doch fiihrte diese Spur nie zu ihm selbst (Strophe 7), son-
dern verlief sich in der Vielzahl des Geschaffenen. Daher verlangte sie
nach seiner unverhiillten Gegenwart, auch wenn diese so iiberwiltigend
ist, dal} sie selbst in ihrer Eigenheit und Begrenzung daran sterben muf}
(Strophe 11). Der Blick der Braut richtete sich nach innen und fillte sich
mit dem liebevollen Blick des Briautigams, der auf ihr ruhte und ihr
Schonheit und Liebreiz gab (Strophe 24). Auch ihre dunklen Seiten wur-
den in diesem Blick der Liebe gesehen und in Schonheit umgeformt (Stro-
phe 25). Die Braut blickte dann nicht mehr auf etwas auBerhalb ihrer
selbst, sondern sah nur noch, wie ihr eigener Blick in Liebe und Schon-
heit umgeformt war. Diese Erfahrung ist nicht mehr objektivierbar. Das
Sehen ist kein Sehen von Schénheit mehr, sondern ein Sehen in Schon-
heit (Strophe 36). Kontemplation ist daher nicht das Schauen der Schon-
heit Gottes als etwas, das auBlerhalb des Menschen geschaut werden
koénnte, sondern ist vielmehr das Schauen mit den Augen Gottes, die Le-
ben schenken und alles schon machen. Das Schauen in Schénheit 148t
das Leben des anderen und das eigene Leben aufsprudeln wie reines
Quellwasser. Es erscheint formlos, ohne Bild. Liebende kénnen das An-
derssein des Geliebten so sehr bejahen, daf} sie kein Bild brauchen. Sie
schauen auf den Boden der Quelle.

Obgleich sie einander nun tiefer schauen als je zuvor und offen fiir ein-
ander dastehen, ist ihre Liebe doch vor allen anderen verborgen. Nie-
mand kann ihrer Bewegung in die Verborgenheit hinein folgen. Auch der
Verstand und das analysierende BewuBtsein bleiben auflen vor und ha-
ben keinen Anteil an der Klarheit der Liebe. Was greifbar bleibt, ist nur
das Dickicht, , espesura®, das im Spanischen auf Schénheit, ,, hermosura“,



Geistlicher Gesang 443

reimt, so daf} das dufere und innere Sehen hier durch den Gleichklang
verbunden bleiben.

Das genieBende Sehen ist der Hohepunkt unseres Themas. Genossen
wird kein Objekt, das man von auflen betrachten kann, sondern das ei-
gene Schauen in Liebe. Der Anblick des Briautigams war der Braut zuviel
(Strophe 13) und sie flog auf wie eine Taube, aber das Schauen mit liebe-
vollen Augen, die alles in Schonheit verwandeln, ist purer Genuf}. In
Liebe wird die Braut angesehen, und in Liebe erwidert sie diesen Blick
und sie sieht, daB3 ihr Geliebter ihre antwortende Liebe sieht und diese
genieBt, so daB sie seinen liebevollen Blick und ihre eigenen Augen voll
Liebe noch mehr genieflen kann.

38. Dakannst du mir weisen,
was meine Seele begehrte,
und dann kannst du mir geben,
dort du, mein Leben,
was du mir am andern Tag gabst:

Wihrend die Liebenden fiir die AuBenwelt immer tiefer verborgen
sind, bliihen sie in ihrer Liebe immer mehr fiireinander auf und beriihren
sich immer weitreichender in ihrem Wesen.

Der Briutigam 6ffnet der Braut die Augen fiir sich selbst. Nicht nur fiir
ihn hat sich ihr Innerstes gedffnet, sondern sie kann jetzt auch selbst bis
auf den Grund der Quelle tief in ihre Seele blicken. Da findet sie ihr Le-
ben. Ihrem Briutigam hatte sie es geschenkt, als sie sich ihm verméhlte
(Strophe 29) und jetzt erhilt sie es von ihm duflerst pur und unvermischt
zuriick. Indem der Briutigam in ihre Seele schaut, zeigt er ihr das Leben.
Mit seinen Augen entschleiert er die Braut und zeigt ihr die Quelle in
ihrem eigenen Innern: das Leben, das er selbst ist. Dieses Leben der
Liebe begehrt die Braut zu besitzen, hiernach verlangt sie mehr als nach
der Fortdauer ihres sterblichen Lebens. Der Briutigam entblofit die
Quelle im Innern der Braut nicht in der Offentlichkeit; das Dickicht ver-
birgt die Liebenden, die sich bis in die ,,hohen Felsenhshlen* (Strophe
37) zuriickgezogen haben. Da empfingt die Braut das Leben der Liebe,
ohne daB jemand dies von aulen beobachten konnte. Es gibt keine dulle-
ren Kennzeichen, die auf das Empfangen des Lebens der Liebe hinwei-
sen. Nur wer es selbst erfiihrt, weif3, was in der Verborgenheit geschieht.

Das Empfangen des Lebens der Liebe ist kein passives Empfangen, das
einem sozusagen in den Schofl geworfen werden kénnte. Der Mensch
kann das Leben Gottes nur empfangen, wenn er sieht, was Gott ihm zeigt.
Das Sehen ist Aufmerksamkeit, Konzentration auf Gott hin und somit



Elisabeth Hense und Paul Menting 444

eine Aktivitit, die das Gesehene nicht unberiihrt 148t. In der Liebe ist das
Sehen immer eine Interaktion mit dem Angeschauten. Die Weisung, die
der Mensch hier von Gott empfingt, bezieht sich auf die Weise, wie er die
Wirklichkeit sehen soll, ndmlich mit den Augen der Liebe, mit denen
auch Gott den Menschen anschaut. Dann wird das Leben des Briutigams
eins mit dem Leben der Braut, dann sind ,,dein“ Leben und ,,mein“ Le-
ben nur noch das eine Leben der Liebe.

Weil ich in der Liebesbegegnung den anderen begehre und nichts von
mir selbst, kann nur der/die andere mir weisen, was ich eigentlich be-
gehre. Ich begehre nidmlich sein/ihr Anderssein zu lieben. Das Anders-
sein ist jedoch nicht zu erfassen, d. h. nicht ins Auge zu fassen. Das An-
derssein kann der/die andere mir nur weisen, indem er eine Seele blof3-
legt.

Wenn meine Seele das absolute Anderssein Gottes zu lieben vermag,
kann ich sehen, was er mir gab: das Leben. Indem er mich anschaut, legt
Gott die Quelle meines Daseins bloB. Er weckt in mir die wesentliche
Liebe, die er selbst ist. Mit dieser Liebe kann ich Gott anschauen und erst
dann schaue ich, was er mir gab: das Leben. Gott sieht mich an und weist
mir, wer er ist, damit ich sein Wesen und mein eigenes Wesen sehen kann.
Vom Menschen aus ist also nicht die Rede davon, einander sehen zu kén-
nen. Nur weil Gott mein Sehen umformt in ein Sehen in Schénheit, bin
ich in der Lage in die gegenseitige Bewegung des liebevollen Einander-
Anschauens einzutreten. Gott zeigt mir mein Begehren und gibt mir das
Leben.

40. Denn niemand schaute es ...
Aminadab zeigte sich auch nicht ...
und die Belagerung ruhte ...
und die Reiterschar
stieg beim Anblick der Wasserstrome hinab.

Die Braut blickt auf ihre Begegnung mit dem Briutigam zuriick, die im
nachhinein nur noch in ihrer Verborgenheit erinnert werden kann. ,, Nie-
mand*“ schaute auf das, was zwischen Brautigam und Braut geschah. Da-
mit sind wohl wieder die ,,Fiichse“ gemeint, die egozentrische Schldue im
Menschen, die sich der Liebe jedoch nicht bemichtigen konnte. ,,Amina-
dab* - so nennt Johannes vom Kreuz den Teufel als das personifizierte
Bose - zeigte sich auch nicht, um den Frieden der Liebenden zu stdren.
Denn ,,gut verborgen und beschiitzt ist die Seele im finsteren Wasser, das
rings um Gott ist“®. In ihrer inneren Einkehr beim Brautigam ist sie stark

& Dunkle Nacht, 11,16, 13, ibid.



Geistlicher Gesang 445

geworden und unangreifbar. Die ,,Belagerung”, die unruhigen Leiden-
schaften, ruhten ebenfalls und konnten die Braut in impulsiven Lustemp-
findungen nicht mehr von ihrem wahren Genul3 ablenken. Die ,,Reiter-
schar“, die rastlosen und hitzigen Sinne, stiegen vom Berg hinab, als sie
das reine Wasser der Begegnung sahen, das auch auf sie entspannend
und beruhigend lberstrémte.

Die AuBlenwelt hatte also keinerlei EinfluB mehr auf das liebevolle
Zusammensein von Briautigam und Braut. Thre Liebe stabilisierte sich zur
geistlichen Ehe, und die Braut erlangte den Brdutigam, der uneigenniit-
zige Liebe ist, als neues Leben. Sie erfahrt nun die bleibende Verbindung
mit ihm als eine Ruhe, die sich vom Geist auf ihre Psyche und ihren Kor-
per ausweitet. Es ist eine Ruhe und Stabilitit, die sie in der Riickschau er-
kennen, nicht jedoch als unverdnderliche Perspektive fiir die Zukunft
festhalten kann. Es ist keine Ruhe, die sie aufhdufen kénnte wie einen
materiellen Besitz.

SchluBbemerkungen:

Eine Spannung wird fiihlbar: Die mystische Liebe entfaltet sich in ei-
ner kreisférmigen Bewegung vom Nicht-Sehen zum Sehen und wieder
zum Nicht-Sehen usw. Doch ist das zweite Sehen nicht dasselbe wie das
erste Sehen und das zweite Nicht-Sehen nicht dasselbe wie das erste
Nicht-Sehen. Als die Braut ihren Briutigam zum erstenmal verlor, irrte
sie umher (Strophe 1-11) und suchte ihn tiberall. Als sie ihn zum zweiten-
mal sah (Strophe 12), flog sie auf, als wollte sie dieser Begegnung schnell
ein Ende machen. In Strophe 21 blickt die Braut nach einer Begegnung
wieder auf sich selbst. Sie irrt jetzt nicht mehr umher, sondern fiihlt sich
verloren. Trotzdem ist sie sich der Liebe ihres Brautigams jetzt sicher. Fiir
neue Begegnungen mit ihrem Geliebten kann sie sich vorbereiten, indem
sie einerseits ihre schwachen Seiten vor ihm bloBlegt, damit er sie ansieht
und in Liebe und Schonheit umformt, und andererseits kann sie die
Schldue ihres selbstsiichtigen Ichs immer wieder wegfangen. Auf den
Weinbergen werden die Begegnungen der Liebenden vorbereitet und es
zeigt sich, dafl Einsamkeit (Strophe 33) wesentlich zu einer Liebesbezie-
hung geh6rt. Man kann nicht immer in der Intensitit der Begegnung blei-
ben. Nachdem die Liebenden einander angesehen haben, kehren sie zu
sich selbst zuriick und bereiten eine neue Begegnung vor. Gerade in dem
Wechselspiel von Sehen und Nicht-Sehen kann die Beziehung sich ent-
falten und wachsen. Doch ist der Mensch auch nicht in dieser kreisenden
Bewegung des Sehens und Nicht-Sehens gefangen, als ob er sozusagen
nicht ,,dahinterkommen® kann, was sich in diesem Liebesspiel des Zei-



Elisabeth Hense und Paul Menting 446

gens und Verbergens eigentlich ereignet. Die kreisende Bewegung erweist
sich allméhlich als eine spiralformige Bewegung, die sich immer mehr auf
ihre Mitte hin vertieft: den anderen sehen in der Verborgenheit seiner Al-
teritit.

Immer wieder neu wird die Braut den ProzeB des gesamten Gedichts
durchmachen miissen, um Gott zu begegnen und in seiner Liebe ausru-
hen zu kénnen. Immer wieder wird sie den Schmerz der Abwesenheit des
Geliebten fiihlen, immer wieder werden ihre Augen nach ihm suchen, im-
mer wieder wird sein Blick sie téten, immer wieder wird sich zeigen miis-
sen, ob sie mit ihm gemeinsam in der Verborgenheit zur Felsenhshle ge-
langen kann. Gleichzeitig lebt die Braut jedoch immer unzertrennlicher
in der alles erfiillenden Gegenwart ihres Geliebten. In dieser Unzertrenn-
lichkeit erfahrt sie ihre Liebe bereits als ein Angekommensein ohne Zeit.
Es ist, als habe sie das Gefiihl fiir Zeit verloren, wenngleich die Zeit natiir-
lich nicht aufhort und im téglichen Leben physisch fithlbar bleibt. Die
geistliche Ehe stellt sich somit eher als eine Verfassung des inneren Men-
schen dar und nicht so sehr als ein Zustand des duBeren Menschen. Die
Liebe kennt nédmlich keinen Stillstand und schon gar keinen endgiiltigen
Halt; immer tiefer und immer umfassender wird der Mensch in das Dik-
kicht der verborgenen Begegnungen hineingezogen, ohne daB ein Ende je
in Sicht kdime. Je mehr sich unser Blick in der Liebesspirale vom Sehen
und Nicht-Sehen vertieft, um so mehr konnen unsere Augen das Antlitz
Gottes, das in allem verborgen ist, ans Licht bringen und erweisen sich ge-
rade darin als Abbild der liebevollen Augen Gottes.





