
Einander sehen in deiner Schönheit 
Der Geistliche Gesang des Johannes vom Kreuz 

Elisabeth Hense, Bad Laasphe-Feudingen, 
Paul Menting, Nijmegen 

In seinem Geistlichen Gesang1 beschreibt Johannes vom Kreuz die Bezie- 
hung zwischen zwei Liebenden, die einander in einem Augenblick unver- 
stellter Zuneigung so intensiv wahrgenommen haben, daß sie dadurch al- 
les andere aus dem Blick verloren haben und nur noch Ausschau halten 
können nach dem geliebten andern. So schön sind sie füreinander gewor- 
den, seit sie sich mit liebevollen Augen angeschaut haben, daß sie nichts 
anderes mehr faszinieren kann, als das unmittelbare Einander-Ansehen 
in völliger Selbstverlorenheit. 

Was Johannes vom Kreuz in seinem Kommentar zum Geistlichen Ge- 
sang ausdrücklich als Liebe zwischen Gott und der Seele kennzeichnet, 
liest sich im Gedicht jedoch - von der Überschrift einmal abgesehen - wie 
ein menschliches Liebeslied. Da der Mystiker für die Beschreibung der 
Liebe zwischen Gott und dem Menschen keine andere Sprache hat als die 
menschliche, versucht er die Sprache menschlicher Liebe transparent zu 
machen für die Wirklichkeit der göttlichen Liebe, die - was zwischen 
Menschen möglich ist - noch weit überschreitet. Die erotische Bildspra- 
che und die leidenschaftliche Dynamik des Dialogs zwischen den Lieben- 
den haben in der jüdischen und christlichen Mystik2 eine lange Tradition 
und gehen auf das alttestamentische Hohelied zurück, das auch die The- 
men des Geistlichen Gesangs vorgibt, die Johannes vom Kreuz dann in ei- 
genen Variationen weiter umspielt. 

Wenn wir nun den Geistlichen Gesang auf der Suche nach eben dieser 
Wirklichkeit göttlicher Liebe lesen, finden wir genauso wie die Sprache 
dieses Gedichts den Zugang nur über die Erfahrung menschlicher Liebe, 
in die sich die göttliche Liebe inkarniert und die umgekehrt ihrerseits da- 
durch zu göttlicher Liebe umgeformt werden kann. Für Johannes vom 
Kreuz beginnt die Liebe im Auge und wird da für den Geliebten sichtbar. 
Doch unser menschliches Sehen ist keine reine Apperzeption, sondern 

1 Unter diesem Titel schrieb Johannes vom Kreuz sowohl ein Gedicht als auch einen Kom- 
mentar zum Gedicht. Beide sind uns in zwei Fassungen überliefert. Vgl. Juan de la Cruz, 
Obras Completas. Madrid 1980, S. 82-95 und 677-897 und 1025-1169. 
2 Zur Rezeption des Hohenliedes im Karmel vgl. Tanz der göttlichen Liebe, Das Hohelied 
des Karmel. Hrsg. Elisabeth Hense. Freiburg 1991. 



Elisabeth Hense und Paul Meriting 422 

immer ein vom Bewußtsein gefiltertes und strukturiertes Sehen, das somit 
auch nicht die Wirklichkeit selbst, sondern lediglich ein begrenztes und 
deutendes Bild von der Wirklichkeit einfängt. Wir brauchen solche Bilder 
und Sehmuster aber, um uns in der Welt orientieren zu können, in der wir 
sonst wie in einem See von Eindrücken untergehen müßten. In der Liebe 
jedoch sind die üblichen und geeichten Erkennungsschemata eher stö- 
rende Hindernisse für eine echte und unmittelbare Begegnung, in der wir 
ja gerade nach dem andern in seinem Anderssein verlangen und ihn nicht 
mehr für uns selbst hinter einem Bild verbergen wollen, das wir uns auf 
Grund unserer Bedürfnisse und Ansichten von ihm gemacht haben. Die 
Liebe ist das einzige •Organ" des Menschen, das den anderen wirklich er- 
reichen kann, ohne ihn in den Schubfächern unseres Bewußtseins fangen 
zu wollen. 

Wie sich diese Liebesbewegung in der menschlichen Fähigkeit, zu se- 
hen und jemanden anzuschauen, auswirkt, läßt sich sehr präzise in den 
entsprechenden Strophen des Gedichts, die vom Sehen und Schauen 
sprechen, ablesen. Eben diese Strophen, die ein visuelles Geschehen zwi- 
schen den Liebenden beschreiben, sollen nun in der Reihenfolge, in der 
Johannes vom Kreuz sie ursprünglich gedichtet und niedergeschrieben 
hat (Fassung A), gelesen und besprochen werden.3 Das menschliche 
Auge, das etwas oder jemanden wahrnehmen kann und sein Objekt aus 
der Distanz betrachtet, wird in der Liebe für eine andere Wahrnehmung 
der Wirklichkeit geöffnet. Es wird zu einem reinen Kristall, in den das 
Wesen des anderen auf seine eigene Weise eintreten kann. Das Auge 
selbst ist dann passiv geworden und frei von allerlei Bildern oder Urtei- 
len, die das Geschaute in den eigenen Sehmustern verformen. Wie sich 
unser Auge zur göttlichen Perspektive lebenschenkender Liebe öffnen 
kann, zeigt sich ganz allmählich im gegenseitigen Liebesblick zwischen 
Bräutigam und Braut, der sich im Genuß der Schönheit der Liebe immer 
mehr vertieft. 

Braut 
1.     Wo hast du dich verborgen, 

Geliebter, und ließest mich mit Seufzern? 
Wie ein Hirsch entflohst du, 
hattest mich verletzt; 
ich ging hinaus, schrie nach dir, doch du warst fort. 

3 Was in der hier gebotenen Zählung als Strophe 11 erscheint, wurde von Johannes erst 
später an dieser Stelle hinzugefügt, als er den Strophen eine andere Reihenfolge gab. Der 
Vollständigkeit halber wird diese Strophe hier mitgelesen. Vgl. Juan de la Cruz, Obras 
Completas. Madrid 1980, 82-95. 



Geistlicher Gesang 423 

Die Braut seufzt: •Wo hast du dich verborgen?" Damit sagt sie ihrem 
Bräutigam, daß sie auf ihn wartet. Sie erwartet ihn voller Spannung und 
Sehnsucht, denn seit sie ihm begegnet ist, will sie nur noch in seiner Ge- 
genwart leben. Geschwind, wie ein Hirsch über die Hügel springt, ist er 
ihr jedoch entwichen. Sie konnte ihn nicht festhalten und sein Fehlen tut 
ihr weh, als habe er sie verletzt. Sie geht hinaus, um zu sehen wo er geblie- 
ben ist, sie schreit nach ihm, doch er ist fort und bleibt unfindbar. 

Der Geliebte ist vor der Liebenden verborgen. Sie kann ihn weder mit 
ihren physischen Augen sehen, noch innerlich den Blick auf ihn heften. 
Der Geliebte entzieht sich ihr, auch wenn er sie so unmittelbar berührt, 
das heißt unvermittelt als ein anderer, der verborgen ist in seiner Alterität. 
Darum kann die Liebende sich kein Bild von ihrem Geliebten machen. In 
ihrem begrenzten Horizont kann sie ihn nicht erfassen, ebensowenig 
kann sie ihn mit ihren Blicken verfolgen oder ihn in ihrer Betrachtung 
einfangen. Was ihr bleibt, ist nicht mehr, als ihn mit offenem und 
empfänglichem Blick zu erwarten, so daß er sich selbst darin zeigen kann, 
ohne sein Anderssein aufgeben zu müssen. 

In der Freundschaft, die wir erfahren, oder auch in der Meditation, 
wenn wir unseren suchenden Blick auf Gott richten, durchzuckt uns 
manchmal das Dasein des anderen in überwältigender Unmittelbarkeit 
und erhaschen wir einen Augenblick des unverborgenen Findens. Der of- 
fene, fragende Blick ist die Voraussetzung dafür, daß wir einen anderen 
Menschen, Gott, die Dinge um uns herum oder uns selbst wirklich sehen 
können. Der offene Blick macht uns fähig zur Begegnung und entlockt 
dem andern seinen antwortenden Blick. Weil dieser Blick jedoch nicht als 
ein statisches, ununterbrochenes Fixieren des anderen durchgehalten 
werden kann, sind die Augen des Liebenden immer in Bewegung und fol- 
gen den Spuren des Geliebten: Wo hast du dich verborgen? 

Der geliebte Mensch oder der geliebte Gott verbirgt sich in seinem An- 
derssein und der liebende Mensch oder der liebende Gott sucht das Ver- 
borgene. Der Blick der Liebenden ist so intim, daß sogar das Bewußtsein 
keinen Zutritt mehr hat. Die von Bildern und Urteilen entblößte Sehn- 
sucht nach einem andern findet ihre angemessene Form schließlich nur 
noch in der ungeteilten Aufmerksamkeit der Seele für eine andere Gegen- 
wart, die sich freilich zunächst nur in ihrer Abwesenheit zeigen kann. 

2.     Hirten, wenn ihr dort geht 
durch die Schafspferche zur Höhe 
wenn ihr ihn zufällig seht, 
den ich am meisten liebe, 
sagt ihm, daß ich krank bin, leide und sterbe. 



Elisabeth Hense und Paul Meriting 424 

Der Hirsch flieht über die Hügel und die Hirten folgen ihren Herden in 
derselben Bewegung, die der fliehende Hirsch macht. Die Braut kann in 
dieser Bewegung jedoch nicht mitgehen, sie hat den Geliebten aus den 
Augen verloren, nachdem er sie mit seinem unvermittelten Anblick so 
sehr verletzt hat, daß sie nun aus eigener Kraft nichts mehr tun kann, um 
ihm mit ihrem Blick zu folgen. Ihr Blick ist, so könnte man sagen, •va- 
kant" geworden, das heißt, er hat sich seiner deutenden und strukturie- 
renden Schemata entledigt und kann sich selbst nun mit nichts mehr fül- 
len. Darum warten die Augen der Liebenden jetzt nur noch auf ein Zei- 
chen von der anderen Seite. 

Die Hirten können den Geliebten vielleicht sehen und ihm begegnen 
und bieten der Braut somit eine indirekte Verbindung mit ihrem Bräuti- 
gam. Die Braut hat erfahren, daß sie die Begegnung nicht festhalten kann 
und daß sie gleichzeitig an nichts so sehr hängt wie an dieser Begegnung. 
Darum versucht sie, den Kontakt zu ihrem Geliebten über Umwege zu er- 
reichen, wenngleich ihr Schmerz durch eine solche distanzierte und ab- 
geschwächte Verbindung eher zu- als abnimmt. Ihr Verlangen steigert sich 
zu einem Kranksein, Leiden und Sterben, denn so •ist die ungeduldige 
Liebe, die nicht lange dauern kann, ohne daß man empfängt oder stirbt".4 

Auch der in Gott verliebte Mensch sucht Gott, wenn er ihn im eigenen 
Innern verloren hat, über den Bogen anderer Menschen. Da in unserer 
Kultur die Gottesbeziehung jedoch weitgehend privatisiert und dadurch 
nahezu tabu geworden ist, wagen wir es kaum, unsere Liebe zu Gott der- 
art bei anderen zu thematisieren wie die Braut es im Gedicht bei den Hir- 
ten tut. Im allgemeinen bitten wir andere nur dann, für uns zu beten, 
wenn wir mit irgendeinem Problem nicht allein zurecht kommen. Der 
Mystiker weiß aber, daß jeder Mensch prinzipiell zur Gottesbegegnung 
gerufen ist und ihm durch glücklichen Zufall auch tatsächlich begegnen 
kann. Darum sieht er in jeder menschlichen Begegnung die Chance, wie- 
der Kurs auf Gott zu nehmen und das Band mit Gott neu zu knüpfen. 
Auch Heilige - wie etwa Johannes vom Kreuz mit seinem Geistlichen Ge- 
sang - können uns den Kontakt zu Gott vermitteln, bis Gott sich unserem 
liebevollen Blick selbst zu erkennen gibt. 

5.    Tausend Liebreize verstreuend 
ging er mit Ungestüm durch diese Wälder, 
und als er sie so beiläufig anschaute 
mit seinem bloßen Erscheinen 
ließ er sie in Schönheit gekleidet zurück. 

4 Dunkle Nacht, II, 13,8 in: Juan de la Cruz, Obras Completas, ed. Jose Vicente Rodriguez 
& Federico Ruiz Salvador. Madrid, 1980. 



Geistlicher Gesang 425 

Der Geliebte war da und hat eine Spur von Schönheit hinterlassen. 
Zwischen der Flüchtigkeit und Intensität seiner Anwesenheit besteht eine 
enorme Spannung. Mit Ungestüm ging der Bräutigam durch die Wälder 
und hat doch alles angeschaut. Die Heftigkeit und Eile seiner Gegenwart 
war ungreifbar wie ein Lichtblitz und hat doch eine bleibende Spur hin- 
terlassen, die ihn im Nachhinein freilich nur noch als Abwesenden sicht- 
bar macht. Sein bloßes Erscheinen hat alles in Schönheit gehüllt und ist 
an den Dingen und der Natur hängengeblieben. Weil für die Braut jetzt 
alles in Schönheit gekleidet ist, weiß sie sicher, daß er da war. Indem der 
Mensch über die Schönheit der Schöpfung nachdenkt, entdeckt er die 
Hand des Schöpfers. In den Geschöpfen schaut er den •Liebhaber Gott", 
von dessen schöpferischer Liebe sie Zeugnis ablegen. So wird auch der 
Mensch zur Liebe bewegt. Doch alle Schönheit in der Natur und den 
Dingen kann nur Zeichen der Abwesenheit Gottes sein. Die Erschei- 
nungsformen der Geschöpfe schirmen Gott gleichsam vor den Augen des 
Menschen ab. Die Erfahrung der schöpferischen Anwesenheit Gottes ist 
unfaßlich in ihrem Ungestüm und ihrer Flüchtigkeit. 

Das Ungestüm der Gegenwart des Bräutigams entspricht dem Unge- 
stüm des Verlangens der Braut. Die Intensität der Erfahrung wird durch 
die kurze Dauer und paradoxerweise auch durch die Flüchtigkeit seines 
Sichtbarwerdens noch gesteigert. Geradezu beiläufig und absichtslos 
schaute der Geliebte die Wälder an, lediglich vorübergehend war er mit 
seinem bloßen Erscheinen ohne die Eindringlichkeit eines konzentrierten 
Blickes da und machte doch alles schön. 

Die Liebe ist schön, weil sie ohne warum ist. Kein Versinken in langen 
Meditationen entziffert uns darum die Schönheit der Liebe, sondern nur 
die Erfahrung, die wir unabsichtlich, beinahe beiläufig machen, kann uns 
manchmal so ungestüm treffen, daß wir von der Schönheit der Liebe 
überwältigt sind und etwas von ihrer Schönheit an uns hängen bleibt. 

Ohne etwas mit mir zu bezwecken, ohne mich zu greifen oder zu fixie- 
ren, schaut mich ein anderer in Liebe an und verschwendet und veraus- 
gabt sich in diesem Blick, weil ihn nichts so erfüllt, als sich grundlos in 
Liebe wegzuschenken. Den liebevollen Blick eines anderen können wir 
nicht planen oder manipulieren. Gerade wenn wir hier auf unser Recht 
pochen wollten, sind wir unfähig, das verschwenderische Erscheinen der 
Liebe, die gratis und unverdient alles schön macht, überhaupt zu bemer- 
ken. 

Wer einmal verliebt war, weiß, wie alle Dinge und besonders die Natur 
die Schönheit des/r Geliebten zu reflektieren beginnen. Die Erfahrung 
der Liebe bindet alles an sich und durchdringt alles. Die Schönheit des/r 
Geliebten enthüllt die Schönheit der Dinge und der Natur, weil ich, ver- 



Elisabeth Hense und Paul Meriting 426 

liebt wie ich bin, alles nur noch im Kontext der Liebe sehen kann. Ein 
Spaziergang durch den Wald überträgt auf die Natur, was ich in der Nähe 
des/r Geliebten erfahren habe. In ein paar Schritten kann so viel gesche- 
hen, daß der Wald für immer die Spuren dieser flüchtigen und doch so in- 
tensiven Begegnung trägt. Wenn sogar die Erfahrung menschlicher Liebe 
der Natur ein anderes Gesicht geben kann, um wieviel mehr sieht der my- 
stische Mensch dann die Züge seines Gottes in allem, was geschaffen ist. 

10.   Lösche meine Erregtheit 
denn niemand genügt, sie zu lösen, 
und sehen sollen dich meine Augen, 
denn du bist ihr Licht 
und für dich allein will ich sie haben. 

Zwischen löschen und Licht zeigt diese Strophe eine heftige Spannung, 
die im Spanischen durch den Reim von enojos und mis ojos noch explosi- 
ver wird. Die Erregtheit der Braut hat sich angesichts der Tatsache, daß 
der Bräutigam in der Schönheit der Geschöpfe, ja in allem verborgen ist 
und sich doch nicht sehen läßt, so verschärft, daß sie den quälenden Wi- 
derstreit beinahe nicht länger erträgt und doch selbst nichts tun kann, ihn 
zu lösen. Der Geliebte kann auch mit leidenschaftlichster Erregtheit nicht 
erfaßt werden, sondern bleibt wesentlich renitent. Nur wenn er sich selbst 
in ihrem Blick offenbart, kann er die heftige Spannung in ihr löschen, 
weil das Licht ihrer Augen, die Liebe, die ihr Bräutigam ist, dann zu bren- 
nen beginnt. In Strophe 2 waren die Augen der Braut vakant geworden 
von ihren eigenen Erkennungsschemata und Sehmustern. Hier zeigt sich, 
daß an deren Stelle göttliches Licht tritt. Der Geliebte ist das Licht in ih- 
ren Augen, er schenkt ihr die Sehkraft der Liebe und darum will sie nur 
noch ihn sehen. Und das heißt: Ihr Blick soll nicht mehr bei all den Din- 
gen stehenbleiben, die zwar auf ihren Geliebten hinweisen, sich aber wie 
ein Schleier vor ihn schieben und ihn verbergen. Ihr Blick soll sich viel- 
mehr ganz mit Liebe füllen, denn verglichen damit ist alles andere ein 
Nichts, ein Surrogat. 

Wenn die Augen der Braut einzig noch im Licht der Liebe sehen, sind 
es nicht mehr die Dinge, die ihr vage Spuren des Bräutigams zeigen, son- 
dern ist es ihr eigenes liebevolles Schauen, in dem sich ihr Bräutigam 
ganz unmittelbar zu entdecken gibt. Für alle äußeren Dinge verliert sie 
dann den Blick, wenngleich doch alles in seine Schönheit gekleidet 
bleibt. Es ist als ob sie ihre eigenen Augen verloren hat und die Liebe 
selbst ihr Sehorgan geworden ist, und mit der Liebe sieht sie nichts als 
Liebe. In Strophe 4 konnte sie sich noch an die Geschöpfe wenden und 



Geistlicher Gesang 427 

deren Schönheit sehen, jetzt ist das Licht in ihren Augen nur noch für ih- 
ren Bräutigam da. Ihre Augen können nichts anderes mehr sehen als nur 
noch ihn, nur noch Liebe. 

Auch meine Liebe zu einem Menschen entwickelt sich, je heftiger sie 
wird, immer ausschließlicher zu einer Liebe, die mit nichts anderem mehr 
vermischt ist. Sie füllt meinen Horizont und durchströmt und erwärmt 
mein ganzes Leben. Den anderen kann ich dann nur noch mit den Augen 
der Liebe wahrnehmen, ganz gleich ob er sich mir mit seinen angeneh- 
men Eigenschaften oder mit seinen Fehlern zeigt. In meinem liebevollen 
Blick erscheint er als unendlich liebenswert, und darin erfahre ich eine 
Harmonie mit ihm, die weit über seine Renitenz, die er für mich als ein 
anderer immer behalten wird, hinausgeht. Zwar können wir als begrenzte 
Menschen das grenzenlose Verlangen der Liebe nie ganz befriedigen, 
doch wenn unsere Liebe sich so sehr vertieft, daß sich ihr bunt schillern- 
des Licht in der Linse unseres ungeteilten Blickes zum durchscheinenden 
Licht der göttlichen Liebe bündelt, wird unsere Liebe transparent bis hin 
zu Gott, der selbst vollkommen macht, was wir nicht vermögen. Er ent- 
krampft unseren beurteilenden, musternden Blick zu einem unbewehr- 
ten, empfangenden Blick, der doch ans Licht treten läßt, was unser 
menschliches Auge niemals erfassen kann. 

11.   Decke auf deine Gegenwart 
daß mich töte dein Anblick und deine Schönheit 
schau: das Leiden 
von Liebe, daß es nicht genest, 
außer in der Gegenwart und dem Erscheinen! 

In Strophe 10 des Geistlichen Gesanges wollte die Braut ihren Bräuti- 
gam sehen und richtete ihren Blick auf ihn. Sie strengte ihre Augen an 
und konnte ihn doch nicht erspähen. Jetzt zeigt sich, daß sie ihn nur se- 
hen kann, wenn er seine Gegenwart selbst aufdeckt. Ihre Sehnsucht und 
ihr Verlangen nach ihm helfen ihr nicht weiter und können sein Sichtbar- 
werden nicht erzwingen. Er ist da, aber ist verborgen in seinem Anders- 
sein. Sie zweifelt nicht daran, daß es ihn gibt, denn sein Anderssein be- 
rührt sie in ihrem begrenzten Dasein und weckt ihr Verlangen nach Be- 
gegnung. Aber diese Begegnung, die beide in Liebe aus sich selbst heraus- 
treten läßt, ist nicht von einer Seite und selbst nicht von beiden Seiten aus 
organisierbar, sondern kann sich nur als Geschenk in der völligen Frei- 
heit des Geistes ereignen. 

Die Braut verlangt danach, ihren Geliebten zu sehen, obwohl sie weiß, 
daß sein unmittelbarer Anblick für sie tödlich ist. Das scheint vielleicht 



Elisabeth Hense und Paul Meriting 428 

übertrieben, ist es aber in der Erfahrung des Mystikers nicht, denn wenn 
Gott den Menschen unmittelbar ansieht und der Mensch seinerseits die- 
sen Blick erwidert, stirbt er daran für sich selbst, vergißt sich völlig und ist 
für sich selbst unfindbar in der alles überwältigenden Erfahrung der 
Liebe verloren. Das Töten durch den Blick der Liebe bringt gleichzeitig 
die Genesung in Liebe. Denn je mehr wir in Liebe verwundet werden, 
desto tiefer werden wir in die Liebe hineingezogen und selbst in Liebe 
umgeformt. Für den Verstand scheint es ein Paradox, aber in der Liebe ist 
es logisch: je mehr ich durch die Liebe für mich selbst sterbe, desto mehr 
bin ich für einen anderen da. Das Wort •schau" (mira) richtet sich nicht 
nur an den Geliebten, sondern ruft gleichzeitig den Verstand als einen der 
großen Gegenspieler des Gemüts auf, um an der Liebesbewegung teilzu- 
nehmen. Der Verstand muß sich eine andere Logik und eine andere Sicht- 
weise aneignen. Normalerweise ist der Verstand auf die Selbsterhaltung 
des Menschen ausgerichtet. Er will den Schmerz und das Sterben des ei- 
genen Ichs darum nicht akzeptieren. Der Verstand tut alles, um den 
Schmerz zu verbannen und das Leiden abklingen zu lassen. Darum will er 
zwar die Begegnung mit dem/r Geliebten, aber nur, um den eigenen 
Schmerz zu vertreiben. Auch die Selbstliebe kann also auf Begegnung 
ausgerichtet sein, doch darunter verbirgt sich dann sehr subtil das Verlan- 
gen, sich selbst in der Liebe des andern zu finden. 

Die mystische Liebe kennt jedoch keinen Eigennutz mehr. Das unstill- 
bare Verlangen nach dem andern um seiner selbst willen drängt sich jetzt 
unentrinnbar auf. Selbstlose Liebe läuft auf Selbstvergessenheit hinaus. 
Die alte Identität muß in Frage gestellt und losgelassen werden. Für den 
Verstand ist ein solcher Prozeß daher gefährlich und beängstigend. Trotz- 
dem muß auch er in die Logik der Liebe integriert werden, bevor die 
letzte Surrogatsicherheit losgelassen wird und ich den Preis des eigenen 
Lebens zu zahlen bereit bin, um das wahre Leben, das Leben der Liebe zu 
finden. 

Wenn Gott sieht, daß der in ihn verliebte Mensch so weit geht, daß er 
sogar danach verlangt, in der unmittelbaren Begegnung mit ihm vom An- 
blick der Liebe getötet zu werden, damit nichts mehr zwischen ihm und 
seinem geliebten Gott steht, kann er sich nicht länger zurückhalten und 
verbergen, sondern zeigt sich den Augen der Braut. 

12.   O kristallene Quelle, 
wenn du in deinem silbrigen Mienenspiel 
doch plötzlich formtest 
die ersehnten Augen 
die ich in meinem Innern gezeichnet trage! 



Geistlicher Gesang 429 

Noch vage und flimmernd wird das Antlitz des Bräutigams wie eine 
kristallene Quelle sichtbar. Ihr Funkeln und Glitzern fasziniert die Augen 
der Braut. Zärtlich, in einem stummen Spiel ertastet ihr Blick seinen Ge- 
sichtsausdruck. Sein Zwinkern und Blinzeln fesselt ihren Blick, aber 
seine Augen kann sie noch nicht sehen. Ein letzter Schleier verhüllt jetzt 
nur noch seine Augen. 

Die Augen sind ein Symbol für die innere Identität des Menschen. Wer 
die Augen sieht, blickt auch ins Herz. Aus allen Körperteilen können wir 
uns, z. B. unter Einfluß von Schmerzen, zurückziehen, nur aus den offe- 
nen Augen nicht mehr. In den Augen bündelt sich das Leben, und die Au- 
gen öffnen uns für den unmittelbarsten Kontakt, zu dem wir als Men- 
schen fähig sind. Denn mit den Augen sehen wir nicht nur selbst einen 
andern, sondern sehen auch, daß ein anderer uns sieht. 

Zunächst richtete die Braut ihren Blick auf die Hirten, die ihr den Kon- 
takt zu ihrem Geliebten vermitteln sollten, dann schaute sie die Ge- 
schöpfe an, die die Schönheit ihres Geliebten reflektieren. Allmählich 
entdeckte sie ihren Bräutigam in ihrem eigenen liebevollen Blick, und 
sprachlos von Liebe betrachtet sie sein Mienenspiel, das sie so sehr be- 
zaubert, daß sie auch hiermit noch nicht zufrieden sein kann, sondern ihn 
selbst Auge in Auge besitzen will. Die Augen der Braut sind in suchender 
Bewegung von außen nach innen gekehrt, ihr Blick hat sich von all den 
Dingen um sie herum in ihrer Liebe gesammelt und füllt sich auf überwäl- 
tigende Weise mit der unfaßlichen Anwesenheit des Geliebten. Die verei- 
nigende Bewegung der Liebe zieht die Augen der Liebenden immer tiefer 
in eine ungeteilte, unmittelbare gegenseitige Schau hinein. Darum spricht 
die Braut hier auch nicht mehr von ihren eigenen Augen, sondern nur 
noch von seinen Augen, die nicht nur von außen auf sie gerichtet sind, die 
sie vielmehr auch selbst in ihr Innerstes gezeichnet trägt. Sie weiß jetzt 
nur noch von seinen Augen, mit denen er sich selbst in ihr in Liebe an- 
schaut, so sehr sind ihre Augen in seine Augen, die Augen der Liebe, 
transformiert. 

Nicht die Linien oder Eigenschaften seines Antlitzes bewegen die 
Braut in ihrer Liebe, sondern die Mimik des Bräutigams, der damit be- 
reits Einsicht in sein Herz gewährt. Wer verliebt ist, möchte nicht nur die 
äußeren Züge des/r Geliebten sehen, sondern verlangt danach, dem an- 
deren selbst, der sich hinter seinem Gesichtsausdruck und seinen Gebär- 
den verbirgt, zu begegnen. Wie schön das äußere Erscheinen des/r Ge- 
liebten auch sein mag, und wie sehr sich die äußere Schönheit in der sub- 
jektiven Empfindung des Liebenden, der auf sein geliebtes Gegenüber 
fixiert ist, sogar noch steigern mag, sucht der Blick der Liebe doch die in- 
nere Schönheit des anderen. So sieht die Braut das Gesicht ihres Liebsten 



Elisabeth Hense und Paul Meriting 430 

hier wie eine kristallene Quelle, aus der sein liebevoller Ausdruck strah- 
lend emporsteigt. Obwohl die Braut bereits so viel von ihrem Geliebten 
sieht, will sie noch mehr. Sie will seine unbewehrten Augen. Die Strophe 
endet sozusagen mit einem Anhalten des Atems, so sehr wartet die Braut 
jetzt auf das Erscheinen seiner Augen, in denen sie versinken will. 

13.   Wende sie ab, Liebster, 
denn ich fliege auf. 

Der Bräutigam: 
Kehr zurück Taube, 
denn der verletzte Hirsch 
kommt auf dem Hügel zum Vorschein 
beim Windhauch deines Fluges und schöpft frischen Atem! 

In der Leerzeile zwischen Strophe 12 und 13 hat die Braut die Augen 
des Bräutigams gesehen. Daß dies in einer Leerzeile und nicht im Text 
der Strophen geschieht, zeigt, daß das unmittelbare Einander-Anschauen 
von Gott und Mensch nicht gleichzeitig erfahren und in Worten ausge- 
drückt werden kann. Sobald wir eine Erfahrung oder einen Gedanken 
formulieren, kommt unser strukturierendes Bewußtsein dazwischen und 
verhindert die Unmittelbarkeit der Begegnung. Über die Erfahrung des 
Auge in Auge kann daher nichts ausgesagt werden, wohl aber über die 
Folgen der Begegnung, die die Braut erfährt. 

Hatte man erwartet, daß sie sich jetzt voller Glück dem Anblick der er- 
sehnten Augen hingeben würde, zeigt sich hier jedoch, daß die Braut den 
Anblick seiner Augen (noch) nicht ertragen kann. Sie weicht aus und 
fliegt auf. Sein Anblick ist ihr zuviel, er würde sie wirklich töten. Darum 
bittet sie ihn, seine Augen abzuwenden, die sie so sehr aus der Fassung 
bringen, daß ihre eigenen Augen versagen und seinem Blick entschwin- 
den. •Wende sie ab" ist daher ein Notschrei ihres Selbsterhaltungstrie- 
bes. Zwar wollte sie, daß sein Anblick sie tötet, doch wenn dies tatsäch- 
lich geschieht, wird die Angst vor dem Tod des eigenen Ichs größer und 
hält sie den Blick der Liebe nicht aus. Auf Grund ihrer menschlichen Zer- 
brechlichkeit und Unzulänglichkeit kann sie die liebevollen Augen ihres 
Bräutigams nicht bleibend betrachten, denn sonst würde ihr sterbliches 
Dasein an der Intensität der Erfahrung zerreißen. Die Ekstase des Auf- 
fliegens ist daher eine Flucht vor der wirklichen Ekstase der Liebe, die 
den ganzen Menschen mit Leib und Seele bis auf den Boden seines alltäg- 
lichen Lebens ergreifen will. 



Geistlicher Gesang 431 

Beim Anblick des Bräutigams verflüchtigt sich die Braut. Sie hat das 
Gefühl, in ihm zu verfliegen oder sich in ihm aufzulösen, wie es ja auch 
ihr Verlangen war. Ein solches Zergehen in heftigen Emotionen ist aber 
für den Menschen selbst irreführend, der diese Art der Selbstvergessen- 
heit als Fluchtweg aus seiner menschlichen Determination benutzen 
kann. Wenn der Mensch im Auffliegen seiner Seele seinen Körper verges- 
sen will, so ist er damit auf der falschen Fährte. Der Bräutigam will seine 
Liebe nicht so verstanden wissen, daß seine Braut dadurch in ihren Emo- 
tionen verschwimmt. Er will den ganzen Menschen in seiner Liebe. Die 
Seele muß dahin zurückkehren, wo sie hingehört und langsam lernen, die 
Liebe auszuhalten. Eine Selbstvergessenheit, die den Körper abschaffen 
will, ist Surrogat, weil die Seele sich dann auf Kosten des •Restmen- 
schen" bei Gott in Sicherheit bringen will. In seinem Kommentar zu die- 
ser Strophe beschreibt Johannes vom Kreuz, wie die Verzückungen auf- 
hören, wenn der Mensch in seiner Liebesbereitschaft vollkommen genug 
ist, um die göttliche Liebe in seinem irdischen Dasein zu empfangen. 

Der Bräutigam deckt seine Gegenwart auf, als die Braut die begrenzte 
Kontur ihrer menschlichen Erlebnisfähigkeit überschreitet. Der Wind ih- 
rer Flügel veranlaßt ihn dazu, sich auf dem Hügel zu zeigen. Sie geht zu 
weit und er kommt herbei, um sie zu behüten. Daß er jetzt zum Vorschein 
kommen kann, ist für ihn ein Aufatmen in frischer Luft. Zum ersten Mal 
nimmt er nun das Wort. Erst jetzt beginnt also ein Dialog zwischen den 
Liebenden, in dem sie gemeinsam die Fliehkraft ihrer Liebe korrigieren 
und sich gegenseitig in die unmittelbare Begegnung zurückholen. 

Anknüpfend bei Strophe 1 kehrt hier das Bild des Hirsches zurück. 
War der Hirsch in Strophe 1 entflohen, so erscheint er jetzt auf den Hü- 
geln. Auch der Hirsch ist verwundet von Liebe und leidet darunter, daß 
die Braut wie eine Taube auffliegt. Die Trennung in Strophe 1 hat beide 
verwundet. Die Braut äußerte dies auch gleich zu Anfang des Gedichts, 
der Bräutigam jedoch erst jetzt, wo er aus seiner Verborgenheit erneut 
zum Vorschein kommt und das Wort nimmt. 

Die Liebe selbst zieht die Liebenden wie in einem Strudel immer unwi- 
derstehlicher in ihre tiefste Mitte und schleudert sie gleichzeitig auf para- 
doxe Weise in die unendliche Weite des Raumes, der sich in ihrer Begeg- 
nung zwischen ihnen öffnet. Das wechselvolle Zusammenspiel dieser ge- 
genläufigen Bewegungen dynamisiert aufs äußerste den Prozeß des liebe- 
vollen Einander-Anschauens, der sich in beide Richtungen immer mehr 
intensiviert, so daß der Blick der Liebenden gleichzeitig intimer und wei- 
ter wird. 

Noch vor der ersten Strophe berührten sich die Blicke der Liebenden 
zum ersten Mal in ungekannter Innigkeit. Das hatte zur Folge, daß der 



Elisabeth Hense und Paul Meriting 432 

Bräutigam floh wie ein Hirsch bzw. den Augen der Braut in der unge- 
wohnten Weite der Liebe entschwand. Im weiten Raum der Liebe, den 
die gesamte Schöpfung darstellt, konnte die Braut sich noch nicht orien- 
tieren; in der überwältigenden Ausdehnung des Seins suchte sie die Au- 
gen ihres Geliebten, in denen sich seine Gegenwart komprimiert. Und tat- 
sächlich kann sich die Wirklichkeit unseres Lebens manchmal zum Er- 
scheinen der Augen Gottes verdichten, so wie dies zwischen Strophe 12 
und 13 geschah. Doch explodiert die Intimität der Begegnung wiederum 
zu einer Erfahrung des nahezu gewaltsamen Weit-Werdens in Liebe, so 
daß jetzt auch die Braut selbst sich nicht mehr halten kann und im unend- 
lichen Raum der Liebe aufgeht. Damit kehrt das Gedicht nun, wenn- 
gleich auf tieferer Ebene, an die Ausgangssituation zurück, wo die Lie- 
benden sich im weiten Raum ihrer Liebe verloren hatten. Nur daß sich 
jetzt das Ausmaß des Verlorengehens noch gesteigert hat, da sie nicht 
mehr nur einander, sondern auch sich selbst verloren haben. Das Weit- 
Werden und Sich-selbst-Verlieren in Liebe wird sodann in der Gegenbe- 
wegung des Ankommens beim anderen aufgefangen, das zugleich ein tie- 
feres Ankommen bei sich selbst ist. Die Liebe der Braut suchte ihr Zen- 
trum, ihren Bräutigam, bis dieser sie plötzlich mit seinen Augen berührte 
und damit das Auffliegen seiner Braut in eine Vertiefung ihrer Beziehung 
zu ihm umkehrte. Die Braut erfährt nun bleibend die Gegenwart ihres 
Bräutigams und genießt seine Liebe. Es ist, als ob sie davon so in Be- 
schlag genommen wird, daß sie lange nicht aufblicken kann. Erst acht 
Strophen weiter wendet sie sich wieder an ihre Gefährtinnnen, mit denen 
sie früher über die Hügel zog. 

Braut: 
21.   Wenn ich jetzt also auf der Gemeindewiese 

nicht mehr gesehen oder angetroffen werde, 
sollt ihr sagen, daß ich mich verloren habe: 
denn mich verliebend 
ging ich immer mehr verloren, doch wurde gewonnen. 

Seit die Braut ihrem Geliebten begegnete, kann sie ihren Beruf nicht 
mehr ausüben und weidet ihre Schafe nicht mehr auf der Gemeinde- 
wiese. Schon in Strophe 2 war sie so krank von Liebe, daß sie nicht mehr 
mit den Hirten zu den Höhen ging. Lediglich ihr Verlangen folgte den 
Hirten noch auf ihren Streifzügen, nur eine Botschaft für den Geliebten 
schickte sie noch auf den Weg. Auf den Spuren der Liebe kehrte sie dann 
in ihre eigene Mitte ein und wartete da auf das Sichtbarwerden ihres Ge- 
liebten. 



Geistlicher Gesang 433 

Ohne daß sie noch selbst zu ihrem Bräutigam hätte gehen können, rief 
ihre Sehnsucht ihn jedoch herbei und beide, verwundet von der Liebe des 
andern, schauten einander bei dieser zweiten Begegnung in die Augen, 
und konnten hernach den Blick nicht mehr abwenden. Darum verlor die 
Braut ihre Herde, auf die sie nicht mehr achtgeben konnte, und hat nun 
keine andere Beschäftigung mehr, denn sie kann nur noch lieben. Hatte 
sie in Strophe 1 noch erwartet, daß die Hirten den Kontakt zu ihrem Lieb- 
sten wiederherstellen könnten, so braucht sie solche Umwege jetzt nicht 
länger zu gehen, da sie ihren Geliebten ja gefunden hat. In diesem Sinne 
ist es verständlich, daß sie nicht länger auf den gemeinschaftlichen Wei- 
den gefunden wird. Sie ist eben nicht mehr da, wo sie früher war, und 
kann also tatsächlich dort nicht mehr gesehen werden. Sie ist nämlich 
wirklich verloren. Indem sie sich verliebte, ist sie sowohl für die Hirten 
als auch für sich selbst verlorengegangen. Sie ist in den Weinkeller ihres 
Liebsten eingetreten und dort in seinem Wein ertrunken (Strophe 18). 
Weil sie sich immer heftiger in ihn verliebte, ging sie immer mehr verlo- 
ren. Für sich selbst und die Hirten ging sie verloren, doch wurde von ih- 
rem Liebsten gewonnen. Und das ist es ja auch, was sie wollte: nur noch 
für ihren Bräutigam da sein. 

Daß die Braut, indem sie für sich selbst verlorenging, auch für die Hir- 
ten verlorenging, entspricht der Logik der Liebe. Das •ich", das sich in 
der Liebe verliert, ist das •ich", das an sich selbst denkt, das auf die Welt 
ausgerichtet ist, das in den Dingen und der Natur nach Liebe sucht. Das 
•ich" kann nur auf den Weiden und Hügeln suchen, es ist nur zu einem 
mittelbaren Kontakt mit dem Bräutigam imstande. Doch jetzt, wo die 
Braut in ihrem Liebsten aufgegangen ist, d. h. selbst mit den liebevollen 
Augen ihres Bräutigams auf alles schaut, sind alle Mittel sozusagen ex- 
plodiert. Die Braut braucht keinen Umweg mehr, um bei ihrem Bräuti- 
gam zu sein und verliert darum ihr •ich", das als strukturierende Instanz 
ihres Bewußtseins jeder Unmittelbarkeit im Wege steht. Da auf den Ge- 
meindewiesen aber eben nur das •ich" ausfindig gemacht werden kann, 
das hier oder da anwesend ist und somit gesehen werden kann, ist die 
Braut als Liebende sowohl für sich selbst als auch für andere nirgendwo 
mehr wahrnehmbar oder zu sehen, weil sie ganz in ihrem Bräutigam auf- 
gegangen ist. Das •ich" als Instrument zur Begegnung mit einem anderen 
wird von der Liebe selbst abgelöst. Wenn das geschieht, kann der Mensch 
Gott, aber auch seinem Mitmenschen ein-facher und damit wahrer begeg- 
nen. Wenn das •ich" nicht mehr auf Effekt oder Gewinn aus ist, kann der 
andere in seinem Anderssein in Erscheinung treten und wird die Begeg- 
nung reicher. Der andere darf in den Raum einer Liebe eintreten, die ihm 
sein Anderssein gönnt und gerade dieses Anderssein liebt. 



Elisabeth Hense und Paul Meriting 434 

23.   Nur in dem einen Haar, 
das du an meinem Hals aufwirbeln sahst, 
du schautest es an meinem Hals an, 
und in ihm gefangen bliebst du 
und in einem meiner Augen verwundetest du dich. 

Braut und Bräutigam haben einander gefunden. Der Bräutigam ist ein 
von Liebe verwundeter Hirsch und die Braut ist aus Liebe völlig verloren. 
In Strophe 22 lesen wir, daß sie in einer frischen, wohltuenden Atmo- 
sphäre beieinander sind. Seine Liebe wird wie eine blühende Blume in ei- 
nes ihrer Haare geflochten. Dieses Haar voller Liebe weht an ihrem Hals. 
Der Bräutigam ist davon so gebannt, daß er seinen Blick nicht davon ab- 
wenden kann. Die Braut hält seinen Blick gefangen. In dem einen Haar 
scheint der Bräutigam nicht nur ein kleines Stückchen seiner Braut, son- 
dern sie selbst ganz und gar in ihrem Wesen zu sehen. In dem einen Haar 
konzentriert sich der Blick des Bräutigams und wird so fasziniert, daß er 
nicht mehr loskommen kann. Hatte die Braut sich bereits in Liebe völlig 
verloren, so ist jetzt auch der Bräutigam ganz und gar von der Liebe zu 
seiner Braut in Anspruch genommen. Ihre Liebe ist darum so schön, weil 
beide in gegenseitiger Hingabe rückhaltlos ineinander aufgehen. 

Es ist darum verständlich, daß ihre Begegnung auf dieser Ebene mit 
den Augen geschieht: die Augen des Bräutigams sehen das aufwehende 
Haar, seine Augen schauen auf den Hals der Braut, sein Blick bleibt ge- 
fangen und ihr Auge, das seine Liebe sieht und dadurch noch liebevoller 
auf ihn schaut, verwundet ihn heftig. Ihr Auge - vielleicht deutet der Sin- 
gular hier auf den ungeteilten Blick der Liebe - schaut tief in den Bräuti- 
gam, tiefer als er selbst vermutet hatte. Es ist, als ob ihr Auge ihn offen- 
schneidet, ihn verwundet. Der Schmerz, sich unbewehrt dem Blick eines 
anderen auszusetzen, ist unentrinnbar. Der andere reißt mich auf, um 
meine Seele anzurühren. Die Liebe ist so stark und die Begegnung so in- 
tensiv, daß auch der Bräutigam einer Verwundung durch die Liebe nicht 
entkommen kann. 

Das aufwirbelnde Haar steht hier vielleicht als pars pro toto für das 
Auffliegen der Braut (vgl. Strophe 13). Der Blick des Bräutigams bewegt 
die Liebe der Braut zu einem Auffliegen oder Aufwirbeln, das seinerseits 
den Bräutigam als einen verletzten Hirsch (Strophe 13) oder gefangen im 
Auge der Braut in Erscheinung treten läßt. 

Unabwendbar wirkt sich die Begegnung auf beide immer bodenloser 
aus. Die Braut verlangte zunächst danach, ihrem Bräutigam eine Bot- 
schaft zu übermitteln, dann wollte sie den Spuren seiner Schönheit folgen 
und schließlich genügte ihr nichts anderes mehr als sein unmittelbarer 



Geistlicher Gesang 435 

Anblick. Die Sehnsucht der Braut hat ihre Liebe immer mehr geöffnet, 
bis sie darin die Gegenwart ihres Bräutigams empfangen konnte. Die 
Braut ist umgeformt in Liebe, die Liebe empfängt und Liebe gibt. Und 
Gott ist sich nicht zu groß, seinerseits die Liebe des Menschen zu empfan- 
gen und sich davon faszinieren zu lassen. Beide haben sich füreinander 
entschieden und gehen gemeinsam in den frischen Morgen hinein. Ein 
Prozeß der Vereinigung ist in Gang gesetzt: Braut und Bräutigam werden 
immer tiefer in das Liebesgeschehen hineingezogen, so daß sie schließ- 
lich nichts mehr unterscheiden können als nur noch Liebe. 

24.   Als du mich anschautest, 
drückten deine Augen deinen Liebreiz in mich ein; 
darum liebtest du mich 
und da verdienten 
die meinen anzubeten, was sie in dir sahen. 

Der Bräutigam schaut jetzt nicht mehr auf den Hals der Braut, sondern 
schaut in ihre Augen: Die Liebenden haben Blickkontakt. Die Begeg- 
nung ist sehr innig. Zunächst hatte der Bräutigam seine Schönheit wie 
Perlen ausgestreut und alles in seine glitzernde Schönheit verwandelt 
(Strophe 5). Den Geschöpfen hatte er seine Schönheit als äußerliche Auf- 
wertung mitgeteilt. Auf die Braut jedoch überträgt sich seine Schönheit 
nicht nur äußerlich, sondern drückt sich, nachdem beide einander tief in 
die Augen geschaut haben, in ihr Innerstes. Es sind seine Augen, die die 
Braut schön machen, weil seine Augen ihr den Blick freigeben bis in sein 
Innerstes. Dadurch entbrennt ihre Liebe so heftig, daß sie alles losläßt, 
auch sich selbst, und der Bräutigam nichts anderes mehr in ihr entdecken 
kann als seine eigene Liebe, die sich ihr eingedrückt hat, als sein Innerstes 
sie so unmittelbar berühren konnte. Daß sich die Seelen von Braut und 
Bräutigam auf diese Weise berühren können, staut die Liebe immer hö- 
her auf. 

Gott schaut den Menschen an und investiert sich selbst in diesen Blick, 
der Leben schenkt und alles schön macht. Wenn Gott dann sieht, wie 
schön der Mensch werden kann, der seinen göttlichen Liebesblick zuläßt, 
liebt er ihn noch mehr und so wird der Mensch selbst immer mehr zu 
dem, was er in Gott anbetet. Damit verdient der Mensch immer mehr, die 
Schönheit Gottes zu bewundern, zu bestaunen und anzubeten, die er, je 
schöner er selbst wird und je heftiger er sich von Gott geliebt weiß, immer 
intensiver wahrnehmen kann. 

Die Liebe ist gegenseitig, jedoch nicht identisch von beiden Seiten. 
Wenn er seine Schönheit in sie eindrückt, ist das, als ob ihre Seelen sich in 



Elisabeth Hense und Paul Meriting 436 

ihren Augen berühren. Das Eindrücken ist wie ein Funke, der auf die 
Braut überspringt und dann in ihr sichtbar wird und die Liebe des Bräuti- 
gams noch stärker entzündet. Die Braut liebt ihren Bräutigam schon 
lange; schon lange sieht sie viel in ihm. Trotzdem entdeckt sie, daß er ihr 
vor ist und sie erst jetzt, wo sie versteht, daß er sie zuerst geliebt hat und 
sie selbst so schön macht wie die Liebe, die sie in ihm sieht, in der Lage 
ist, diese Schönheit adäquat zu bewundern. Denn sie sieht ihn jetzt ganz 
so, wie er wirklich ist, sein Wesen. Einzig sein Wesen betet sie an, alles an- 
dere wäre Abgötterei. 

Wenn wir einander in die Augen schauen, schenken wir dem anderen 
uns selbst in unserem Blick. Wenn wir füreinander die Augen öffnen, öff- 
nen wir sozusagen unser Wesen, um das Wesen des anderen zu empfan- 
gen. Der andere kann durch meine Augen bis in meine Seele schauen. 
Aber mit meinen Augen kann ich auch den andern offenlegen, seine Seele 
bloßlegen. Damit bejahe ich den andern in seinem Wesen und sage ihm: 
•Du bist für mich nicht nur ein Mensch von Fleisch und Blut, sondern 
hast eine Seele." Das kann ich jedoch nur sagen, wenn ich allen Eigen- 
nutz beiseite lasse, und so bis in die Seele eines anderen gelange. Das ein- 
zige, was ich damit vielleicht verdiene, ist, daß ich das Aufblühen der 
Liebe des andern und meiner eigenen Liebe bewundern darf. Wenn ich 
meine eigene Seele bloßgebe und die Seele eines anderen offenlege und 
dies in gegenseitiger Zuwendung geschieht, kann der Funke wahrer Liebe 
zwischen den Seelen überspringen. Die Augen, die bis auf den Grund der 
Seele eines andern schauen, sind die Tore, die für die Liebe offenstehen. 
Wo die Liebe zu strömen beginnt, wird dem Menschen Schönheit einge- 
drückt. Dann werden wir Menschen transparent bis auf Gott hin und ver- 
dienen es, sein Wesen, das wahre Liebe ist, anzubeten. 

25.   Schätze mich nicht gering, 
denn wenn du auch dunkle Farbe in mir antrafest, 
kannst du mich jetzt doch anschauen, 
denn seit du mich anschautest, 
ließest du Liebreiz und Schönheit in mir zurück. 

Hatte die Braut sich in den vorigen Strophen einzig und allein auf ihren 
Bräutigam gerichtet, der ihre ganze Aufmerksamkeit in Anspruch nahm, 
ist diese ungeteilte Zuwendung jetzt plötzlich vorbei und sie kann wieder 
an etwas anderes denken. Was liegt dann näher, als zuerst an sich selbst 
zu denken? Aus der Verlorenheit kehrt die Braut nun zu sich selbst zu- 
rück; der Mensch kann als sterbliches Wesen nicht in der Verlorenheit 
bleiben. Der Selbsterhaltungstrieb setzt sich wieder durch. Doch vergli- 



Geistlicher Gesang All 

chen mit dem herrlichen Aufgehen in der Liebe ihres Bräutigams, ist das 
Schauen auf sich selbst für die Braut schmerzlich. Statt der Schönheit ih- 
res Bräutigams sieht sie jetzt vor allem ihre eigene Unzulänglichkeit und 
sagt darum: •Schätze mich nicht gering". 

Die Braut hat jedoch aus der Begegnung gelernt. Angesichts der über- 
wältigenden Erfahrung des Angeschaut-Werdens braucht sie jetzt nicht 
mehr wie eine Taube aufzufliegen, sondern wagt es, sich selbst vor den 
Augen ihres Bräutigams offenzulegen. Sie erkennt, daß sie noch schwa- 
che Seiten hat. Auch wenn Gott ihr so liebevoll begegnet ist, ist sie da- 
durch noch kein idealer Mensch geworden. In ihrem Innersten gibt es 
noch dunkle Farben, Flecken, die noch hell werden müssen. Doch seit ihr 
Bräutigam sie zurückrief, weiß sie, daß sie nicht vor ihren schwachen Sei- 
ten davonzulaufen braucht. Nein, es ist viel besser, sie ihrem Geliebten 
vorzulegen. Denn er überformt alles, was er anschaut, in Liebreiz und 
Schönheit. Aus sich selbst ist sie ein •geringer Schatz", doch Gott kann ei- 
nen •hohen Schatz" aus ihr machen, wenn er sie anschaut.5 Darum for- 
dert sie ihn auf, sie doch anzuschauen, denn sie weiß, daß er dann nicht 
anders kann als Liebreiz und Schönheit in sie einzudrücken. Die dunklen 
Farben, die der Bräutigam in der Braut antrifft, kann er mit Schönheit be- 
kleiden. Denn •vom Menschen wird nichts verworfen und keines seiner 
Dinge wird von dieser (göttlichen) Liebe ausgeschlossen".6 

Auch in der zwischenmenschlichen Begegnung kann man die Erfah- 
rung machen, daß es gut tut, die eigenen schwachen Seiten zuzulassen. 
Wie überrascht bin ich nicht, wenn andere in meinen schwachen Seiten 
Charme entdecken, weil ich sie nicht mehr verstecke. Was für mich selbst 
dunkel war, wird dann unter dem Blick der Zuneigung hell. 

Wenn die Braut jetzt wieder auf sich selbst schaut, erschaudert sie vor 
ihrem eigenen Ich und scheint aus der liebevollen Begegnung zu fallen. 
Ihr Kreisen um sich selbst scheint ihren Blick wieder zu füllen. Doch blei- 
ben die Augen der Seele nicht in ihrem eigenen Ich hängen, sondern blik- 
ken durch die dunklen Farben hindurch auf die Schönheit, in die sie 
überformt ist. Sie weiß, daß auch ihre schwachen Seiten in die Liebesbe- 
wegung hineingezogen werden können, wenn Gott sie in Liebe anschaut. 
Und darum möchte sie, daß der Bräutigam nicht aufhört, sie 
anzuschauen, damit die Liebe immer vollkommener in ihr wird und sie 
immer mehr mit ihrem ganzen Menschsein diese Liebe in sich resonieren 
lassen kann. So schaut die Braut jetzt, auch wenn sie auf sich selbst 

5 Vgl. Hein Blommestijn, Die Umformung des Blicks von Juan de la Cruz, in: Nova Renas- 
cenga, voraussichtl. 1991: Johannes vom Kreuz spielt in seinem Kommentar zu dieser Stro- 
phe mit dem Wort precio (Schatz); vgl. Cäntico B 33, ibid. 
6 Dunkle Nacht, II, 11,4, ibid. 



Elisabeth Hense und Paul Meriting 438 

schaut, auf die Schönheit ihres Bräutigams - so sehr ist sie bereits mit ihm 
vereinigt. 

26.   Fangt uns die Füchse, 
denn schon blüht unser Weinberg, 
während von Rosenfarben 
wir einen Strauß machen, 
und zeigen soll sich niemand auf dem Hügel. 

Hatte die Braut die Hirten zunächst noch um Hilfe gebeten, ihren Ge- 
liebten in den Hügeln zu finden (Strophe 2), so soll sich jetzt niemand 
mehr dort zeigen. Die Hügel sind der •Ort", wo die Braut allein sein will 
mit ihrem Liebsten. Die Braut fühlt die Anziehungskraft der Liebe, die sie 
von den Wegen der anderen Hirten abschweifen und eigene Wege suchen 
läßt. Allein durchstreift sie Berge und Auen (Strophe 3) und verliert sich 
auf ihrem Weg in die Intimität der Liebe hinein immer mehr. So ist sie 
•auf den Gemeindewiesen" (Strophe 21) nicht mehr zu sehen. Ihr verlieb- 
tes Zusammensein mit ihrem Bräutigam entzieht sie den Blicken anderer, 
sie lebt verborgen in ihrer Liebe. Aber so weit sie sich auch in die Intimi- 
tät mit ihrem Bräutigam zurückzieht, gibt es doch nirgends einen •Ort", 
an dem ihr die Vertrautheit mit ihm als ein beständiges Erleben sicher 
wäre. Darum sagt sie: •Fangt uns die Füchse". Immer können störende 
Einflüsse von außen in die Intimität der Liebenden eindringen und diese 
zunichte machen. Solche zerstörenden Einflüsse - das sind die Füchse, 
von denen sie hier spricht - gehen vor allem vom Verstand des Menschen 
aus, der in der Liebe auf Gewinn (Raub) aus ist. Wenn die selbstsüchtige 
Schläue des •Ichs" wieder zum Zuge kommt, zerbricht die Intimität der 
Liebe. Der Mensch will sich dann der Nähe des anderen bemächtigen, 
und das Sein des anderen wird in Phantasiebildern zur Erfüllung der ei- 
genen Bedürfnisse verkürzt oder sogar zerstört. 

Eine Liebesbeziehung bleibt ihrem Wesen nach immer zerbrechlich. 
Die Intimität der Liebenden ist allerlei Anschlägen ausgesetzt. Darum 
müssen die Liebenden sehr vorsichtig und sorgfältig mit ihrer Liebe um- 
gehen. Wachsam müssen sie ihren Weinberg behüten, damit ihre Liebe 
immer wieder neu aufblühen kann. Der Reim zwischen Braut, •esposa", 
und Fuchs, •raposa", ist wie ein akustisches Signal für die Liebenden, das 
zur Wachsamkeit ruft. 

Der •Weinberg" geht dem •Weinkeller" (Strophe 18) voraus. Im Wein- 
berg wird eine neue Begegnung vorbereitet. Die zarten Blüten der Wein- 
stöcke sollen sich entfalten, ohne daß jemand diesen Prozeß des neuen 
Auflebens der Liebe zerstört. Die Frucht muß erst noch ansetzen und all- 



Geistlicher Gesang 439 

mählich reifen können, bis sie geerntet und schließlich im Weinkeller ge- 
nossen werden kann. Auch die •Rosenfarben" weisen auf das duftige, 
kaum sichtbare Entstehen der Liebesregungen hin. Rosa oder rosig ist die 
Farbe des neugeborenen Lebens, der Vitalität und der erotischen Erre- 
gung. Rosenfarbene Weinblüten sind somit ein besonders dichtes Bild für 
das hauchzarte Vorspiel der Liebe. Während die Liebenden füreinander 
daraus einen Strauß binden und es so zu einem starken Erleben der Liebe 
bündeln, soll alles darauf ausgerichtet sein, diesen kostbaren Prozeß 
nicht zu stören. Räuberische Regungen müssen weggefangen werden und 
neugierige Zuschauer sollen sich nicht aufdrängen und durch ihre Anwe- 
senheit alles verderben. Niemand - damit können vor allem das argwöh- 
nische Beobachten des Verstandes oder die Phantasiebilder, die vom Ge- 
liebten ablenken würden, gemeint sein - darf in die Intimität des Liebes- 
austausches eindringen. Das Wort •zeigen" (parecer) hat hier also den 
Klang des unverfrorenen Sich-Aufnötigens von Strebungen, die der 
Liebe fremd sind. 

Braut und Bräutigam gehen sehr intensiv miteinander um. Sie sind bei- 
einander und in ihrer Liebe aufeinander konzentriert. Die dunklen Far- 
ben (Strophe 25) sind im Umgang miteinander nicht mehr wichtig. Die 
Geliebten sehen nur noch die hellen Farben der angenehmen Seiten des 
anderen. Das Schöne im anderen kommt zum Vorschein; im Strauß wird 
es betont und zum wohltuenden Geschenk. In der Verborgenheit ihrer In- 
timität können sie es genießen und behüten, bis der Wein ihrer Liebe ge- 
reift ist und sie erneut berauschen wird. 

33.   Verbirg dich, Liebster, 
und schau mit deinem Antlitz zu den Bergen, 
und verlange es nicht zu sagen, 
aber schau das Geleit 
derer, die durch fremde Inseln zieht. 

Die Augen der Braut sind durch den Blick ihres Geliebten zutiefst um- 
geformt worden. Zunächst konnte sie ihren Bräutigam nicht sehen und 
suchte ihn mit schmerzlichem Verlangen: •Wo hast du dich verborgen?" 
Dann folgte sie seiner Spur in der Schönheit der Natur und wandte den 
Blick schließlich in ihr eigenes Inneres. Da hat er sich ihr im Licht ihrer 
Augen zu erkennen gegeben und sie immer tiefer in den Sehraum der 
Liebe hineingezogen. Sah sie zuerst seine Abwesenheit oder Verborgen- 
heit in allen Dingen, so sieht sie schließlich alles auf verborgene Weise in 
ihm. Der Schmerz des Verlassenseins in Einsamkeit hat sich in Glück ge- 
wandelt: denn in ihrer Einsamkeit wurde sie gefunden und angeschaut 



Elisabeth Hense und Paul Meriting 440 

mit den Augen der Liebe, mit denen sie seither auch selbst alles anschaut. 
Erst wenn alles andere losgelassen ist und der Mensch ganz ledig und frei 
dasteht, kann er die Liebe Gottes empfangen und damit vereinigt werden, 
weil er dann •verborgen ist im Angesicht Gottes vor der Beunruhigung 
durch die Menschen"7. Darum fordert die Braut ihren Bräutigam nun 
auf: •Verbirg dich, Liebster", damit sie sich in der Verborgenheit intimer 
Liebesbegegnungen mit ihm vereinigen kann. 

Die Kombination der Worte •Berg", •Antlitz" und •verborgen" ruft 
verschiedene Erzählungen aus der Bibel in Erinnerung. Von Moses, Elija 
und Petrus, Jakobus und Johannes wird berichtet, daß sie die Herrlich- 
keit Gottes auf hohen Bergen schauten und dabei ihr Antlitz verhüllen 
mußten, da die Schönheit Gottes für die zerbrechliche Konstitution des 
Menschen nur auf verborgene Weise erfahrbar ist. Auf dem Berge Sinai 
wollte Moses die Herrlichkeit Jahwes schauen. Doch Jahwe sprach: 
>Mein Angesicht kannst du nicht schauen, denn kein Mensch sieht mich 
und bleibt am Leben.< Mit seiner Hand bedeckte Jahwe Moses, bis seine 
Schönheit vorübergezogen war (Ex 33,18-23). Auf dem Berge Horeb trat 
Elija vor Jahwe hin und sah, wie ein gewaltiger Sturm, ein Erdbeben und 
ein Feuer vorüberzogen. Als Elija danach ein leises, sanftes Säuseln ver- 
nahm, verhüllte er sein Antlitz, denn er fühlte darin die Gegenwart Jah- 
wes (1 Kön 19,9-18). In der Verklärung Jesu, die Petrus, Jakobus und Jo- 
hannes auf einem hohen Berg, dem Tabor oder dem großen Hermon, 
schauten, erschienen ihnen auch Moses und Elija im Gespräch mit dem 
verklärten Menschensohn, dessen Angesicht strahlte wie die Sonne. 
Doch plötzlich überschattete sie eine lichte Wolke und sie hörten die 
Stimme Gottes: >Dieser ist mein geliebter Sohn ...< Da warfen sie sich auf 
ihr Angesicht nieder und fürchteten sich sehr (Mt 17,1-8). 

Diese drei Geschichten klingen jetzt in den Worten der Braut an. Sie 
will ihren Bräutigam in der Verborgenheit suchen und er soll seinen Blick 
auf sie richten, wenn sie auf den Berg steigt, um ihn zu schauen. Sie bittet 
ihn, jetzt nichts zu sagen. Die Verborgenheit muß auch in der Sprache be- 
wahrt bleiben. Jedes konkrete Wort würde das unsagbare gegenseitige 
Anschauen nur verschleiern. Die Braut ist froh, von allen Bildern und 
Worten erlöst zu sein, und möchte, daß auch der Bräutigam seine Zu- 
flucht nicht mehr in Bildern und Worten sucht. Er soll auf sie schauen 
und auf das, was sie begleitet: die angenehmen Seiten in ihr, die ihn ver- 
liebt machen, das Helle und Blühende in ihr, das sie gemeinsam zu einem 
Strauß gebunden haben, die Stille und Einsamkeit, in der sie sich ganz für 
ihn bewahrt. Wenn der Bräutigam ihre Einsamkeit sieht, sieht er sie in 

7 Dunkle Nacht, II, 16,13, ibid. 



Geistlicher Gesang A41 

ihrem Anderssein, und darin erfährt sie die schöpferische Kraft seiner 
Liebe, daß er sie in ihrem Anderssein sieht, ohne ihr Anderssein aufzuhe- 
ben. 

Die Braut ist jetzt nicht mehr in sich selbst. Sie zieht •durch fremde In- 
seln". Sie ist heimatlos, weil sie sich ganz und gar an ihren Bräutigam hin- 
gegeben hat. Als sie früher die Herde hütete, war sie auf bekannten We- 
gen; jetzt hat sie ihren Beruf und sich selbst verloren, um nur noch Braut 
für ihren Geliebten zu sein. In ihrem eigenen Land, denselben Hügeln, 
auf denen sie die Schafe weidete, geht sie durch fremde Inseln. Der Bräu- 
tigam soll auf diese Hügel schauen, in denen sie einst nach ihm suchte 
(Strophe 3), die Berge, die erfüllt waren von der Begegnung mit ihm, die 
Berge, die erzählen können, was sie bewegt. Die Berge sind ihre stillen 
Zeugen. Der Bräutigam soll seine Augen, ja sein Wesen den Bergen zu- 
wenden und stillschweigen. Das Sprechen würde die Stille der Einsam- 
keit zerbrechen, in der sie einander ganz finden können. Die Braut hat 
ihre Eigenheit fahren lassen und ist allein mit den herrlichen Farben ihrer 
Schönheit. Sie weiß, daß der Bräutigam die Schönheit seiner Braut noch 
strahlender machen kann, wenn er sie ansieht. Jetzt, wo sie eine Fremde 
geworden ist in ihrer eigenen Umgebung und für ihn alles losgelassen hat, 
kann sein Blick sie noch besser finden: auf dem Berg der völligen Ein- 
samkeit. 

Braut: 
36.   Genießen wir einander, Geliebter 

und laß uns einander in deiner Schönheit sehen 
auf dem Berg oder der Anhöhe, 
wo das unvermischte Wasser entspringt; 
gehen wir tiefer in das Dickicht. 

Wieder spricht die Braut. Sie fordert ihren Bräutigam auf: •Genießen 
wir einander". Seit ihre Beziehung von allem entmischt ist, was nicht 
Liebe ist, steht einem wahren Genuß des geliebten Gegenübers nichts 
mehr im Wege. Braut und Bräutigam können einander jetzt genießen, 
ohne einander zum Genußmittel für sich selbst zu reduzieren. Sie genie- 
ßen einander in ihrem Anderssein. Darum kann die Braut sagen: •Laß 
uns einander in deiner Schönheit sehen". Denn die Schönheit der Liebe 
schenkt den anderen in Liebe an sich selbst zurück und will sich seiner 
nicht bemächtigen. So sehen sie einander in der Schönheit der Liebe in 
Schönheit umgeformt. Eine solche Beziehung, die auf den schönmachen- 
den Blicken gegenseitiger Liebe beruht, ist Genuß in vollen Zügen. 



Elisabeth Hense und Paul Meriting 442 

•Auf dem Berg oder der Anhöhe" wird die Beziehung der Liebenden 
verherrlicht. Braut und Bräutigam sehen einander in ihrem tiefsten We- 
sen, mit dem sie sich lieben ohne Hintergedanken. Sie sehen sich verklärt 
in der Schönheit ihrer Liebe. Ihre Beziehung ist eine Quelle unvermisch- 
ten Lebens, rein und ohne Eigennutz. Obschon sich hier die Liebe in 
strahlender Schönheit offenbart, zieht sie die Liebenden gleichzeitig in 
eine noch tiefere Verborgenheit hinein, um da immer noch schöner und 
noch genüßlicher erscheinen zu können. So ist ja auch der Umgang, den 
ein verliebtes Paar miteinander hat, für Außenstehende oft unverständ- 
lich. Nur die beiden selbst können miteinander Umgangsformen und Ver- 
haltensweisen entwickeln, in die sie sich einerseits selbst investieren und 
andererseits darin ihrem Partner Raum geben können. 

Zuerst streute der Bräutigam seine Schönheit über die Dinge aus, die er 
beiläufig und flüchtig ansah (Strophe 5). Seine Schönheit blieb an den 
Geschöpfen hängen und war für die Braut eine Spur, der sie folgen 
konnte. Und doch führte diese Spur nie zu ihm selbst (Strophe 7), son- 
dern verlief sich in der Vielzahl des Geschaffenen. Daher verlangte sie 
nach seiner unverhüllten Gegenwart, auch wenn diese so überwältigend 
ist, daß sie selbst in ihrer Eigenheit und Begrenzung daran sterben muß 
(Strophe 11). Der Blick der Braut richtete sich nach innen und füllte sich 
mit dem liebevollen Blick des Bräutigams, der auf ihr ruhte und ihr 
Schönheit und Liebreiz gab (Strophe 24). Auch ihre dunklen Seiten wur- 
den in diesem Blick der Liebe gesehen und in Schönheit umgeformt (Stro- 
phe 25). Die Braut blickte dann nicht mehr auf etwas außerhalb ihrer 
selbst, sondern sah nur noch, wie ihr eigener Blick in Liebe und Schön- 
heit umgeformt war. Diese Erfahrung ist nicht mehr objektivierbar. Das 
Sehen ist kein Sehen von Schönheit mehr, sondern ein Sehen in Schön- 
heit (Strophe 36). Kontemplation ist daher nicht das Schauen der Schön- 
heit Gottes als etwas, das außerhalb des Menschen geschaut werden 
könnte, sondern ist vielmehr das Schauen mit den Augen Gottes, die Le- 
ben schenken und alles schön machen. Das Schauen in Schönheit läßt 
das Leben des anderen und das eigene Leben aufsprudeln wie reines 
Quellwasser. Es erscheint formlos, ohne Bild. Liebende können das An- 
derssein des Geliebten so sehr bejahen, daß sie kein Bild brauchen. Sie 
schauen auf den Boden der Quelle. 

Obgleich sie einander nun tiefer schauen als je zuvor und offen für ein- 
ander dastehen, ist ihre Liebe doch vor allen anderen verborgen. Nie- 
mand kann ihrer Bewegung in die Verborgenheit hinein folgen. Auch der 
Verstand und das analysierende Bewußtsein bleiben außen vor und ha- 
ben keinen Anteil an der Klarheit der Liebe. Was greifbar bleibt, ist nur 
das Dickicht, •espesura", das im Spanischen auf Schönheit, •hermosura", 



Geistlicher Gesang 443 

reimt, so daß das äußere und innere Sehen hier durch den Gleichklang 
verbunden bleiben. 

Das genießende Sehen ist der Höhepunkt unseres Themas. Genossen 
wird kein Objekt, das man von außen betrachten kann, sondern das ei- 
gene Schauen in Liebe. Der Anblick des Bräutigams war der Braut zuviel 
(Strophe 13) und sie flog auf wie eine Taube, aber das Schauen mit liebe- 
vollen Augen, die alles in Schönheit verwandeln, ist purer Genuß. In 
Liebe wird die Braut angesehen, und in Liebe erwidert sie diesen Blick 
und sie sieht, daß ihr Geliebter ihre antwortende Liebe sieht und diese 
genießt, so daß sie seinen liebevollen Blick und ihre eigenen Augen voll 
Liebe noch mehr genießen kann. 

38.   Da kannst du mir weisen, 
was meine Seele begehrte, 
und dann kannst du mir geben, 
dort du, mein Leben, 
was du mir am andern Tag gabst: 

Während die Liebenden für die Außenwelt immer tiefer verborgen 
sind, blühen sie in ihrer Liebe immer mehr füreinander auf und berühren 
sich immer weitreichender in ihrem Wesen. 

Der Bräutigam öffnet der Braut die Augen für sich selbst. Nicht nur für 
ihn hat sich ihr Innerstes geöffnet, sondern sie kann jetzt auch selbst bis 
auf den Grund der Quelle tief in ihre Seele blicken. Da findet sie ihr Le- 
ben. Ihrem Bräutigam hatte sie es geschenkt, als sie sich ihm vermählte 
(Strophe 29) und jetzt erhält sie es von ihm äußerst pur und unvermischt 
zurück. Indem der Bräutigam in ihre Seele schaut, zeigt er ihr das Leben. 
Mit seinen Augen entschleiert er die Braut und zeigt ihr die Quelle in 
ihrem eigenen Innern: das Leben, das er selbst ist. Dieses Leben der 
Liebe begehrt die Braut zu besitzen, hiernach verlangt sie mehr als nach 
der Fortdauer ihres sterblichen Lebens. Der Bräutigam entblößt die 
Quelle im Innern der Braut nicht in der Öffentlichkeit; das Dickicht ver- 
birgt die Liebenden, die sich bis in die •hohen Felsenhöhlen" (Strophe 
37) zurückgezogen haben. Da empfängt die Braut das Leben der Liebe, 
ohne daß jemand dies von außen beobachten könnte. Es gibt keine äuße- 
ren Kennzeichen, die auf das Empfangen des Lebens der Liebe hinwei- 
sen. Nur wer es selbst erfährt, weiß, was in der Verborgenheit geschieht. 

Das Empfangen des Lebens der Liebe ist kein passives Empfangen, das 
einem sozusagen in den Schoß geworfen werden könnte. Der Mensch 
kann das Leben Gottes nur empfangen, wenn er sieht, was Gott ihm zeigt. 
Das Sehen ist Aufmerksamkeit, Konzentration auf Gott hin und somit 



Elisabeth Hense und Paul Meriting 444 

eine Aktivität, die das Gesehene nicht unberührt läßt. In der Liebe ist das 
Sehen immer eine Interaktion mit dem Angeschauten. Die Weisung, die 
der Mensch hier von Gott empfängt, bezieht sich auf die Weise, wie er die 
Wirklichkeit sehen soll, nämlich mit den Augen der Liebe, mit denen 
auch Gott den Menschen anschaut. Dann wird das Leben des Bräutigams 
eins mit dem Leben der Braut, dann sind •dein" Leben und •mein" Le- 
ben nur noch das eine Leben der Liebe. 

Weil ich in der Liebesbegegnung den anderen begehre und nichts von 
mir selbst, kann nur der/die andere mir weisen, was ich eigentlich be- 
gehre. Ich begehre nämlich sein/ihr Anderssein zu lieben. Das Anders- 
sein ist jedoch nicht zu erfassen, d. h. nicht ins Auge zu fassen. Das An- 
derssein kann der/die andere mir nur weisen, indem er eine Seele bloß- 
legt. 

Wenn meine Seele das absolute Anderssein Gottes zu lieben vermag, 
kann ich sehen, was er mir gab: das Leben. Indem er mich anschaut, legt 
Gott die Quelle meines Daseins bloß. Er weckt in mir die wesentliche 
Liebe, die er selbst ist. Mit dieser Liebe kann ich Gott anschauen und erst 
dann schaue ich, was er mir gab: das Leben. Gott sieht mich an und weist 
mir, wer er ist, damit ich sein Wesen und mein eigenes Wesen sehen kann. 
Vom Menschen aus ist also nicht die Rede davon, einander sehen zu kön- 
nen. Nur weil Gott mein Sehen umformt in ein Sehen in Schönheit, bin 
ich in der Lage in die gegenseitige Bewegung des liebevollen Einander- 
Anschauens einzutreten. Gott zeigt mir mein Begehren und gibt mir das 
Leben. 

40.   Denn niemand schaute es ... 
Aminadab zeigte sich auch nicht... 
und die Belagerung ruhte ... 
und die Reiterschar 
stieg beim Anblick der Wasserströme hinab. 

Die Braut blickt auf ihre Begegnung mit dem Bräutigam zurück, die im 
nachhinein nur noch in ihrer Verborgenheit erinnert werden kann. •Nie- 
mand" schaute auf das, was zwischen Bräutigam und Braut geschah. Da- 
mit sind wohl wieder die •Füchse" gemeint, die egozentrische Schläue im 
Menschen, die sich der Liebe jedoch nicht bemächtigen konnte. •Amina- 
dab" - so nennt Johannes vom Kreuz den Teufel als das personifizierte 
Böse - zeigte sich auch nicht, um den Frieden der Liebenden zu stören. 
Denn •gut verborgen und beschützt ist die Seele im finsteren Wasser, das 
rings um Gott ist"8. In ihrer inneren Einkehr beim Bräutigam ist sie stark 

Dunkle Nacht, II, 16,13, ibid. 



Geistlicher Gesang 445 

geworden und unangreifbar. Die •Belagerung", die unruhigen Leiden- 
schaften, ruhten ebenfalls und konnten die Braut in impulsiven Lustemp- 
findungen nicht mehr von ihrem wahren Genuß ablenken. Die •Reiter- 
schar", die rastlosen und hitzigen Sinne, stiegen vom Berg hinab, als sie 
das reine Wasser der Begegnung sahen, das auch auf sie entspannend 
und beruhigend überströmte. 

Die Außenwelt hatte also keinerlei Einfluß mehr auf das liebevolle 
Zusammensein von Bräutigam und Braut. Ihre Liebe stabilisierte sich zur 
geistlichen Ehe, und die Braut erlangte den Bräutigam, der uneigennüt- 
zige Liebe ist, als neues Leben. Sie erfährt nun die bleibende Verbindung 
mit ihm als eine Ruhe, die sich vom Geist auf ihre Psyche und ihren Kör- 
per ausweitet. Es ist eine Ruhe und Stabilität, die sie in der Rückschau er- 
kennen, nicht jedoch als unveränderliche Perspektive für die Zukunft 
festhalten kann. Es ist keine Ruhe, die sie aufhäufen könnte wie einen 
materiellen Besitz. 

Schlußbemerkungen: 

Eine Spannung wird fühlbar: Die mystische Liebe entfaltet sich in ei- 
ner kreisförmigen Bewegung vom Nicht-Sehen zum Sehen und wieder 
zum Nicht-Sehen usw. Doch ist das zweite Sehen nicht dasselbe wie das 
erste Sehen und das zweite Nicht-Sehen nicht dasselbe wie das erste 
Nicht-Sehen. Als die Braut ihren Bräutigam zum erstenmal verlor, irrte 
sie umher (Strophe 1-11) und suchte ihn überall. Als sie ihn zum zweiten- 
mal sah (Strophe 12), flog sie auf, als wollte sie dieser Begegnung schnell 
ein Ende machen. In Strophe 21 blickt die Braut nach einer Begegnung 
wieder auf sich selbst. Sie irrt jetzt nicht mehr umher, sondern fühlt sich 
verloren. Trotzdem ist sie sich der Liebe ihres Bräutigams jetzt sicher. Für 
neue Begegnungen mit ihrem Geliebten kann sie sich vorbereiten, indem 
sie einerseits ihre schwachen Seiten vor ihm bloßlegt, damit er sie ansieht 
und in Liebe und Schönheit umformt, und andererseits kann sie die 
Schläue ihres selbstsüchtigen Ichs immer wieder wegfangen. Auf den 
Weinbergen werden die Begegnungen der Liebenden vorbereitet und es 
zeigt sich, daß Einsamkeit (Strophe 33) wesentlich zu einer Liebesbezie- 
hung gehört. Man kann nicht immer in der Intensität der Begegnung blei- 
ben. Nachdem die Liebenden einander angesehen haben, kehren sie zu 
sich selbst zurück und bereiten eine neue Begegnung vor. Gerade in dem 
Wechselspiel von Sehen und Nicht-Sehen kann die Beziehung sich ent- 
falten und wachsen. Doch ist der Mensch auch nicht in dieser kreisenden 
Bewegung des Sehens und Nicht-Sehens gefangen, als ob er sozusagen 
nicht •dahinterkommen" kann, was sich in diesem Liebesspiel des Zei- 



Elisabeth Hense und Paul Meriting 446 

gens und Verbergens eigentlich ereignet. Die kreisende Bewegung erweist 
sich allmählich als eine spiralförmige Bewegung, die sich immer mehr auf 
ihre Mitte hin vertieft: den anderen sehen in der Verborgenheit seiner Al- 
terität. 

Immer wieder neu wird die Braut den Prozeß des gesamten Gedichts 
durchmachen müssen, um Gott zu begegnen und in seiner Liebe ausru- 
hen zu können. Immer wieder wird sie den Schmerz der Abwesenheit des 
Geliebten fühlen, immer wieder werden ihre Augen nach ihm suchen, im- 
mer wieder wird sein Blick sie töten, immer wieder wird sich zeigen müs- 
sen, ob sie mit ihm gemeinsam in der Verborgenheit zur Felsenhöhle ge- 
langen kann. Gleichzeitig lebt die Braut jedoch immer unzertrennlicher 
in der alles erfüllenden Gegenwart ihres Geliebten. In dieser Unzertrenn- 
lichkeit erfährt sie ihre Liebe bereits als ein Angekommensein ohne Zeit. 
Es ist, als habe sie das Gefühl für Zeit verloren, wenngleich die Zeit natür- 
lich nicht aufhört und im täglichen Leben physisch fühlbar bleibt. Die 
geistliche Ehe stellt sich somit eher als eine Verfassung des inneren Men- 
schen dar und nicht so sehr als ein Zustand des äußeren Menschen. Die 
Liebe kennt nämlich keinen Stillstand und schon gar keinen endgültigen 
Halt; immer tiefer und immer umfassender wird der Mensch in das Dik- 
kicht der verborgenen Begegnungen hineingezogen, ohne daß ein Ende je 
in Sicht käme. Je mehr sich unser Blick in der Liebesspirale vom Sehen 
und Nicht-Sehen vertieft, um so mehr können unsere Augen das Antlitz 
Gottes, das in allem verborgen ist, ans Licht bringen und erweisen sich ge- 
rade darin als Abbild der liebevollen Augen Gottes. 




