Die Liebe hort niemals auf

Theologische Anmerkungen zu Mozarts Musik

Giinter Putz, Wiirzburg

Prolog 1 Kor 13,1-13
Wenn ich in den Sprachen der Menschen und Engel redete,
hitte aber die Liebe nicht,
wiire ich drohnendes Erz oder eine lirmende Pauke.
Und wenn ich prophetisch reden kénnte
und alle Geheimnisse wiifite
und alle Erkenntnis hiitte;
wenn ich alle Glaubenskraft besdfie
und Berge damit versetzen kénnte,
hitte aber die Liebe nicht,
wire ich nichts.
Und wenn ich meine ganze Habe verschenkte,
und wenn ich meinen Leib dem Feuer libergébe,
hitte aber die Liebe nicht, niitzte es mir nichts.
Die Liebe ist langmiitig,
die Liebe ist giitig.
Sie ereifert sich nicht,
sie prahlt nicht,
sie blidht sich nicht auf.
Sie handelt nicht ungehérig,
sucht nicht ihren Vorteil,
1483t sich nicht zum Zorn reizen,
triagt das Bose nicht nach.
Sie freut sich nicht iiber das Unrecht,
sondern freut sich an der Wahrheit.
Sie ertrégt alles,
glaubt alles,
hofft alles,
hilt allem stand.
Die Liebe hért niemals auf.
Prophetisches Reden hat ein Ende,
Zungenrede verstummt,
Erkenntnis vergeht.



Giinter Putz 448

Denn Stiickwerk ist unser Erkennen,

Stiickwerk unser prophetisches Reden;

wenn aber das Vollendete kommt,

vergeht alles Stiickwerk.

Als ich ein Kind war,

redete ich wie ein Kind,

dachte wie ein Kind

und urteilte wie ein Kind.

Als ich ein Mann wurde,

legte ich ab, was Kind an mir war.

Jetzt schauen wir in einen Spiegel

und sehen nur ritselhafte Umrisse,

dann aber schauen wir von Angesicht zu Angesicht.
Jetzt erkenne ich unvollkommen,

dann aber werde ich durch und durch erkennen,

so wie ich auch durch und durch erkannt worden bin.
Fur jetzt bleiben Glaube, Hoffnung, Liebe, diese drei;
doch am gréBten unter ihnen ist die Liebe.

»Paulus schligt sie alle.“ — So lautete der Ausruf eines Zuhérers beim
Neujahrsempfang der Stadt Frankfurt vor einigen Jahren. Der Oberbiir-
germeister der Stadt 14dt alle Jahre bedeutende Leute aus der Offentlich-
keit dazu ein. Dabei hat sich eingebiirgert, daB Schauspieler der Stadti-
schen Bithnen Dichtertexte lesen, die jedes Jahr nach einem Thema aus-
gewihlt werden.

Beim Thema , Liebe” wurden Gedichte von Johann Wolfgang von
Goethe und anderen klassischen Dichtern vorgetragen, dann kamen mo-
derne Autoren an die Reihe, und schlieBlich das ,,Hohelied der Liebe“
aus dem ersten Korintherbrief des Apostels Paulus.!

»Paulus schlégt sie alle.“ - Wahrscheinlich hat der Hérer diesen Ausruf
getan, weil nach allem Schwiilstigen, Erhebenden, Grof3artigen, vielleicht
auch Schwermiitigen, Zersetzenden Liebe in Realitit und in Liebe besun-
gen wird.

Ja, es scheint so zu sein, daB in diesem Hohenlied gar nicht mehr iiber
die Liebe nachgedacht wird, sondern die Liebe selbst iiber sich Auskunft
gibt. ,,Paulus schligt sie alle! Der Ausrufer beim Festbankett tritt gleich-
sam selber auf die Bithne und verkiindet: , Ja, so ist es. Das ist wahr.*

! Vgl. G. Lohfink, Gott ohne Masken. Wiirzburg 21972, 96.



Mozart 449

Ouvertiire — Analogia caritatis

Und ohne langen Briickenschlag sitzt Wolfgang Amadeus Mozart vor uns
am Klavier. Er, dem es um Wahrheit und Liebe im Leben und im Werk
ein Leben lang ging: Er hitte der Zurufer beim Neujahrsempfang in
Frankfurt sein konnen. Denn was seine Musiksprache verridt, kommt aus
einem Menschen, der durch und durch die Liebe lebte, mit vielen ihrer
Facetten, und deswegen alle Formen der Liebe intonierte und dramati-
sierte. Und weil nach 1 Kor 13 die ,,Liebe niemals authért“ (vgl. Vers 8),
so wird Mozarts Musik eben niemals aufhoren — freilich analog —, weil in
ihr die niemals aufhdrende Liebe wirkt. Und deswegen fiithlen sich die
Menschen von Mozarts Musik so verstanden. Denn nie anders als in der
Liebe will sich der Mensch verstanden wissen, und kann er sich verste-
hen. ,,Deus caritas est.” — Gott ist Liebe. Die zentrale Botschaft des
Johannesevangeliums und der Johannesbriefe verweist auf das Urge-
heimnis des Lebens. Weil Gott die Liebe ist, will der Mensch, Gottes
Ebenbild, lieben. Weil der Mensch Abbild der Liebe ist, kann er lieben.
Und alles, was der Mensch in Liebe denkt, wirkt, redet, vollbringt, deutet
auf Gott hin. Analogia caritatis. Unter Analogie verstehe man die verglei-
chende Auskunft iiber zwei Sachverhalte, die Ahnliches und Unihnliches
zugleich miteinander besitzen, und somit zugleich Ahnliches und Unihn-
liches ausgesagt wird.

Daf3 Gott die Liebe ist, sagt aus, daB} alles, was wir iiber Liebe sagen
koénnen, etwas von ihm erzihlt, daB die Liebe Gottes aber zugleich noch
viel mehr, anders ist als unsere, nicht aussagbar. Aber es sagt auch aus,
daB alles, was wir liber Liebe sagen, bereits auf das Sein Gottes verweist.
So zentriert das Opus Mozarts als Liebeswerk voll und ganz auf den lie-
benden Gott, aber so, daB3 es ganz und gar menschlich bleibt, so wahr
menschliche Liebe als menschliche Liebe von der Liebe Gottes erzihlt.
Gottes- und Menschenliebe stehen niemals in Konkurrenz, wenn Men-
schen sie nicht vorsdtzlich voneinander trennen. Werden beide geschie-
den, so scheint es so zu sein, dafl beide Liebesbezeugungen zusammen-
brechen, entarten, zur Un-Liebe werden, die mehr den Haf3, das Chaos,
das Leid, den Schmerz hervorbringen. Auch das weill Mozart im Leben
und im Werk zu kiinden. Auf ein Werk Mozarts hin formuliert der Theo-
loge Hans Urs von Balthasar in seinem Aufsatz ,,Das Abschieds-Terzett2
in der Ausdeutung der gesamten Zauberflote: ,,In der Zauberflte hinge-
gen transzendiert alles in eine freundliche Welt der Liebe. So sehr, daB

2 Vgl. Hans Urs von Balthasar, Das Abschiedsterzett, in: Spiritus creator. Einsiedeln 1967,
462-471.



Giinter Putz 450

auch die Kdnigin mit ihren Damen, die sich zuletzt in die Rolle des mich-
tigen Gegenspiels fligen missen, zunichst ebensosehr als gute Elfen er-
scheinen wie die drei lichten Knaben. Und so sehr sind alle Zwischen-
winde zwischen der unverklidrten und der verkldrten Erde abgebrochen,
so innig verschmilzt sie die eine himmlisch-irdische Musik, daB3 ein Strom
durch alle, von den naiven Naturwesen, dem Vogelfinger und seinem
Weibchen tiber das Liebespaar zu den Genien, Priestern, zur sternflam-
menden Konigin und zum Magier Zoroaster-Sarastro hindurchwogt, ein
Strom, der sie alle zu Variationen des einen Themas, der Liebe, macht.
Von naiver und diisterer Brunst iiber heldischlyrische Sehnsucht zu lei-
denschaftlicher Kindes- und erhaben-entsagender Menschheitsliebe
schlielen sich alle Formen erldst, bestdtigt und gerechtfertigt, zum einen
,Welttheater* zusammen, dessen Quintessenz die Musik der Liebe selbst
ist.“3

,UDb1 caritas et amor, Deus ibi est.“ — Wo die Giite und die Liebe
wohnt, da ist Gott. Was die Kirche in ihrer Liturgie, in ihrem Liebesmahl
singt und bezeugt, das tritt im (Euvre Mozarts zutage. Bei ihm ist die
Liebe und die Giite zu Hause, dort ist Gott zu Hause. Das bringt auch die
Verdunkelung in der Endphase des Lebens des Meisters nicht ums Licht.
Bezeichnenderweise gehorte es zum Lebensruf des Sterbenden, nochmals
die ,,Zauberfléte” héren zu wollen.* Und neben dem, was er horen will,
arbeitet er am Requiem, Ausdruck dafiir, daB der Glaube nicht verlo-
schen ist, auch dann nicht, als sein Lebenslicht schon unterzugehen
scheint.

Mozart. Musik. Liebe. Das ist ein Dreiklang, der harmoniert, ein
Dreiklang, der zum Klingen bringt, dal der Mensch in einer urgeborge-
nen Annahme von Liebe zu Hause ist. Musik und Werk mozartscher
Kunst bringen dieses Geheimnis des Menschen auf die Welten-Biihne
und auf die Biihnen-Welt. Und der Mensch darf sich finden in allem, in
allem, was Liebe auszeitigt, einbirgt, vollbringt, erleidet, erprobt, ertrigt,
erreicht, erschafft, erlost.

1. Akt. Der Auftritt

,»Uns wird berichtet, daBl Mozart als Kind, das seit seinem 6. Lebensjahr
durch ganz Europa geschleppt, wie ein Zirkushund von Konigen zur
Schau gestellt, beweihrauchert, beschenkt, umschmeichelt wurde, oft an
denjenigen, die sich fiir ihn zu interessieren schienen, die naive Frage

3 Ebd. aaO., 496f.
4 Vgl. ebd., 711.



Mozart 451

stellt: ,Lieben Sie mich? Lieben Sie mich wirklich? Wenn die Anwort ja
hieB, ging er ans Klavier und begann zu spielen ...

Mit diesem Ur-Auftritt des Kindes erschlieBt sich Mozart schlechthin.
Wie die Vorbedingung Jesu fiir das Einsetzen des Petrus-Amtes, die
Frage nach der Liebe als Riickgriff auf die dreimalige Verleumdung drei-
mal gestellt (Joh 21, 15ff), so beginnt der Kiinstler Mozart mit seinem Un-
terfangen erst nach der Klirung der Beziehungsebene. Der potentielle
Horer wird durch die Reinheit der Kinderfrage zur eigenen Reinigung,
wie Petrus, gefiihrt, und erst durch den Geist liebender Annahme, lieben-
der Bejahung wird durch das Kind der Horer musikfihig, jedenfalls ,,mo-
zartfihig” gemacht. Mozart ist auf Liebe angewiesen, um wirken zu kon-
nen. Ist diese gewihrt, so bringt er nicht sich selbst zur Sprache, sondern
die Liebe in ihrer Reinheit selbst. Das Abgefragte und Abverlangte wird
im Klang der Musik zum Klingen gebracht. Deswegen meint Ringenbach
in seinem Buch ,,Gott ist Musik. - Theologische Anndherung an Mozart*
zu Recht: ,Mozart dringt sich nicht auf.“

Und daraus resultiert zugleich die gewidhrte Freiheit, die die Hochform
der Liebe ist, wie Ringenbach ebenfalls verstirkt: ,,Dennoch bleibt die
Tatsache, daB die Musik der Romantik im allgemeinen dazu dréngt, sich
,aufzudrangen‘, ganz anders als die Musik Mozarts, die uns die ,Befrei-
ung‘ bringt.“” So entscheidend der Ur-Auftritt Mozarts Wesentliches fest-
hilt, was Liebe ausmacht, bejahende Annahme, gewéhrte Freiheit durch
Zuriicknahme der eigenen Person, so bedeutsam ist die Reaktion der Ho-
rer, die dieses Wunder erleben. Sie werden zum Staunen gefiihrt. Dieses
aber ist auf dem Weg zur Ek-stase, zum AuBersichsein, einmal mehr eine
Qualitit, die der erotischen Liebesbeziehung zweier Menschen wie der
mystischen Gottesvereinigung zukommt. Dieses Reine und Wahre hélt
sich bei Mozart durch, so sehr, daB auch alles Un-reine, Un-schéne, Un-
wahre in seinem Leben sofort aufbricht, eben nicht versteckt, ver-heu-
chelt wird, deswegen im Grunde zweitrangig bleibt. Und auch der ganze
Existenzkampf und das ganze Leiden an der Welt, an den Verhéltnissen
und an sich selbst lassen den erwachsenen Mozart eben nichts anderes als
ein Liebescredo formulieren: ,,Angreifen, wenn es sein muB}. Verteidigen,
wenn es notwendig ist. Aber nie, nie verachten. Lieben, lieben, lieben.“®
So erschlief3t sich vom Menschen selber her, was im 1. Korintherbrief zur
Wesensbeschreibung der Liebe gehort, dafi die Liebe eben niemals auf-
hoért. Und Mozart formuliert dies als ethischen Sollens-anspruch, tief im

5 Vgl. R. Ringenbach, Gott ist Musik. Miinchen 1986, 25f.
5 Ebd. aaO., 27.

7 Ebd., 30.

8 Ebd., Titelzilat o.S.



Giinter Putz 452

Christlichen daheim, mehr als es ihm vielleicht selbst bewuBt war, radika-
ler als Christen in seiner Zeit sich dieses Auftrags bewuBt waren, mit dem
Humanismus verschworen, der als eine Garantiefunktion des Horizonta-
len im Christlichen zu sehen war gegen eine Uberbetonung des Vertika-
len auf Kosten des Humanum. Mit diesem Schliissel in der Hand, 146t
sich nun der Vorhang 6ffnen zum Biihnenspiel, zum Spiel der Liebe, der
Liebenden, mit allen Nuancen und Ausleuchtungen bis ins Geheimnis
der Erlosung und der goéttlichen Liebe hinein. Zuvor sei aber auch die
Dienstanweisung Mozarts mitgegeben, die sich versteckt in der einakti-
gen komischen Oper ,,Der Schauspieldirektor* einbirgt, und sich Geltung
verschafft bei allen, die mit Kunst zu tun haben und schlieBlich auch bei
jenen, die etwas ,,auszurichten* haben. An nahezu unbedeutsamer Stelle,
im erheiternden Rahmen, wird ,,Spiritualitit“ und , Askese” vermittelt.
Die Substanz dessen ist sogar richtungsweisend fiir alle, die im Dienste
einer ,,Theodramatik“ stehen, und dem gestaltgewordenen Gottes-Wort
zur Verfiigung stehen.

Im Schlufigesang erhebt Madame Silberklang ihre Stimme und die an-
deren folgen zustimmend, wenn erklirt wird: ,,Jeder Kiinstler strebt nach
Ehre, wiinscht der einzige zu sein, und wenn dieser Trieb nicht wire,
bliebe jede Kunst nur klein.“® Hier wird der Totaleinsatz des in Pflicht
Genommenen formuliert. Wer der Welt etwas zu sagen hat, der muB sich
existentiell ganz und gar einfordern. Zugleich ist damit die eigene Selbst-
vermittlung und -bestétigung eingefangen, die theologisch auf die ent-
worfene Gottes-Angleichung des Menschen als ,,Mit-Schépfer* verweist.
Erst im Ganzeinsatz wird der Mensch grof3 und das, was er tut. Der
Mensch bleibt in seinem Wert erhalten. Dennoch ist das, was er tut, dann
doch grofler, weil seine Begabung eben Gabe ist, die darauf verweist, da3
er ,,durchzugeben* hat. Die Reinheit der Motive machen die Tat, das Ge-
schaffene, um so reiner und reifer. Deswegen wird im Terzett einmiitig
weitergefahren, diesmal Madame Herz, Madame Silberklang und Herr
Vogelsang. ,,Kiinstler miissen freilich streben, stets des Vorzugs werth zu
sein; doch sich selbst den Vorzug geben, iiber Andre sich erheben, macht
den groBten Kiinstler klein.“!° Die in Liebe ergriffene Zuriicknahme der
eigenen Person qualifiziert den Kiinstler und verdeutlicht, daB er unter
einem Auftrag steht und sich nicht dessen be-michtigt. Es ist Jiingerqua-
litdt, sich nicht Giber den Meister, sondern unter den Meister und hinter
ihn zu stellen. Sind diese Einstellungen richtig, dann wachsen Friichte
der Liebe, Einheit, Gerechtigkeit und Solidaritit, wie es Herr Vogelsang

® Mozart, Schauspieldirektor. Edition Peters Nr. 2184. Frankfurt o.Jg. 31-38.
19 Ebd., 32.



Mozart 453

als ,,Ergebnis* schieBlich auch verkiindet: ,,Einigkeit rihm’ ich vor allen
andern Tugenden uns an, denn das Ganze muf} gefallen und nicht blof3
ein einz’lner Mann.“!? Liebe hat immer das Ganze im Blick. Von der
Liebe kann das Ganze nur erfaBt werden. In Liebe kann der Mensch sich
ganz und gar begreifen. Um diese Qualitit geht es im mozartschen Kunst-
werk. Es ist deckungsgleich mit dem Ganzen des Christentums, das in der
Liebe, die Gott ist, das Ganze der Welt zur Antwort bejahender Liebe
fiihren kann.

Was Mozart als Kind zur Vorbedingung machte, bevor er musizierte,
daBl Horer und Kiinstler einander in Liebe sich verbinden und sich von
dem, was auf sie gemeinsam zukommt, zuriicknehmen, das hat er gleich-
zeitig inszeniert, um bleibend auf seine Weise auszudriicken, worauf es in
der Welt der Kunst und im Humanum schlechterdings ankommt. Und all
dieses 1483t sich bei Mozart eben schauen, so wie die Vollgestalt der Liebe
Gottes in Christus eben ,,geschaut* werden kann. Liebe ist ja schlief3lich
mit dem Konkreten-Fleischlichen zu verbinden, sie muf} letztlich immer
Frucht bringen, zeugend und schopferisch titig sein. Leben schaffen und
gestalten, inszenieren und dramatisieren, ausdriicken und sinnenhaft
sein. Es braucht mehr als ein Oratorium, episches Erzdhlen, es braucht
die Oper, dramatisches Spielen. Der Biihnenraum ist ausgeleuchtet. Es
kommt alles ans Licht.

2. Akt. Dramatik der Liebe

Mozart verkiindet die Botschaft der Liebe. Er wird zu ihrem Prediger. Er
moralisiert aber nicht, er verkiindet im besten Sinn des Wortes. Er stellt
dar, das Menschliche 14Bt er gelten und will es zugleich in eine Heilsam-
keit hineinfiithren. Kein Opfer 148t etwas Unheiles endgiiltig zu. Selbst
Don Giovanni wird noch hier gericht, gesithnt. Der Komtur kommt ins
Diesseits zuriick, um gleichsam diesseitig noch abzurechnen. Und die Zu-
riickgebliebenen verwerfen abschlieBend einen solchen sexuellen Anar-
chisten. Sie sorgen noch fiir den Ordnungsrahmen. Die Hollenfahrt des
einzelnen mildert sich durch den geordneten Bezugsrahmen der Uber-
lebenden im Bihnenrahmen. So sind schlieflich die Biihnenfiguren mit
den Zuschauern im Einverstdndnis. Das traurige Los des nunmehr ge-
zeugten ,,Anti-Helden® ist nicht mehr so bedeutsam. Don Giovannis Hol-
lenfahrt ist bezeichnenderweise nicht der Schlufl der Oper. Diese wird
»aufgehoben® in der Welt der ,,Dariiberstehenden®, und deswegen wer-
den sie von der Bedrohung einer Hollenfahrt nicht erreicht. Gerade

11 Ebd., 32f.



Giinter Putz 454

durch diese Auflésung verschafft aber Mozart seiner Figur alle Moglich-
keit, ihrer Triebhaftigkeit nachzukommen und ihr grausiges Geschick
vollends durchzugestalten. Bringt Mozart beim Don Giovanni eher predi-
gend eine ungeordnete Liebe in Ordnung, so ist er umfassend als Kiinder
der Liebe in seinem Musiktheater titig. Liebe in den vielfiltigsten Aus-
drucksformen, ja die Liebe als solche kann zum Leitmotiv mozartscher
Operndramatik angesehen werden. So lassen wir uns den Vorhang 6ffnen
und die verschiedenen Liebesfacetten entdecken.

Bereits in seinem Jugendwerk, im Werk des Zwélfjdhrigen, ,,Bastian und
Bastienne®, wird Mozarts Liebesdramaturgie entworfen, und sie scheint
mit seinem eigenen Lebenswachstum jeweils verbunden zu sein: die spie-
lerische Liebe. So, wie ein junges Leben noch alle Moglichkeiten in sich
hat, aber noch nicht bedeutsam ist, so zeigt der unbedeutende Inhalt des
Spielchens jugendliche Leichtigkeit an. Die Musik birgt aber bereits
nichts Fades oder Banales. Zirtlichkeit macht sie bekannt. Zirtliche
Liebe wird verkiindet. Radikal anders, archaisch und heroisch geht es in
»Idomeneo* zu. Diese Seria-Opera, die eine Ubergangsoper in der Struk-
tur darstellt, greift immerhin tief ins Archaische hinein. Die Tragik von
Liebe und Leid, Leben und Tod, Schicksal und Entscheidung kommt
nicht daran vorbei, da3 das Opfer in der Sprache der Liebe seinen Platz
hat, ebenso Treue und Hingabe, wenn auch die versdhnende Uberkraft
der Liebe bereits in dieses Werk hineinleuchtet, wo das Opfer der Liebe
in die Liebe der Opfer als opfernde Liebe sich aufldst, wie sie dann, tu-
gendhafter, menschlicher, nicht mehr fatal, in der Zauberfldte gepriift,
geldutert, gereinigt werden soll und in eben dieser Oper beschworen wird,
so daB der Uberbau dessen, was gut und bése ist, gar nicht mehr deutlich
festgemacht werden kann. Die Priifungskandidaten und ihre Treue ste-
hen zur Diskussion. Uberhaupt wechseln oft ins Bild und in Person ge-
setzte Ideen mit leibhaftigen menschlichen Lebewesen in den Opern ab.
Wird in der Entfithrung aus dem Serail am Schlufl die Humanitiit des
Bassa Selim, der ja bezeichnenderweise eine Sprecherrolle hat, eifrig be-
sungen im Stile des Rundgesanges, wie es bei Volksliedern iiblich war:
»Wer soviel Huld vergessen kann, den seh’ man mit Verachtung an!*, ei-
nes Vaudevilles, das katechetisch mit erhobenem Zeigefinger eine Lehre
einimpft, so steht das ganze Stiick doch im Zeichen wagemutiger Liebe,
die befreiend wirkt und zur Freiheit fiihren will. Und Osmin ist es ja eben-
falls, der sich diesem Liuterungsprozefl ausliefern muf3. Der tolle Tag.
Beaumarchais’ Komd&die dient Mozart dazu, die gefihrdete Liebe durch-
zuspielen. Gefdhrdungen, die verschiedene Griinde haben médgen. Die
Verwandlung des sozialkritischen Theaterstiickes in das Opernwerk, ist
sicherlich nicht nur Deckungsgeschehen. Mozart will griindlich aufdek-



Mozart 455

ken, weniger anklagen. Er 146t der Verzeihung, der Versohnung Spiel-
raum. Die erflehte Verzeihung des Grafen ist seinerseits gesteigert durch
die zuriickgewiesene Verzeihung gegeniiber der Grifin. Rechtspositionen
werden in Nachsicht und Verzeihung, in Liebe umverwandelt, so da} es
nicht Sieger und Besiegte, sondern Versdhnende und Verséhnte, Lie-
bende und Geliebte am Ende auf der Biihne, und dann hoffentlich im Zu-
schauerraum gibt. Damonische, triebhafte Liebe wird im Don Giovanni
dargestellt. Liebe, die sich als Eigenmacht vom Menschen abspaltet, zer-
stort andere und sich selbst. Liebe, die kein personaler Vollzug ist, son-
dern Opfer einer Es-Macht wird. Don Giovanni bringt sich ums Leben
und um die Liebe. Er kann nicht lieben. Er sucht nur seine Bestétigung,
seine Befriedigung. Gewalt, Tod, Mord, Angst, Schrecken, Dumpfheit
beschreiben die Atmosphére solcher Trieb-Titer.

Und dann 6ffnet sich der Vorhang fiir eine wichtige Mitteilung ,,Cosi
fan tutte“. - So machen’s alle. Auch die Minner: ,,Cosi fan tutti.* Die er-
probte Liebe. Gerade in der ,,Cosi* wird einmal mehr deutlich, daB das
meiste in Mozarts Musik gesagt wird, da3 aber im Spiel selbst die Liebe
auf dem Spiel steht, das entlehnt Mozart aus der Alitagserfahrung und Ei-
generfahrung. Alle Maskerade, Verwechslungen und Vertauschungen
machen deutlich, daB eben die Menschen die gleichen sind, selbst aber
sich verwandeln und damit Gefihrdungen in der Liebe gegeben sind.
DaB es Liuterungsprozesse, Entdeckungen, Demaskierungen geben
muB, bis Treue sich zeigt und Misogyne, wie Don Alfonso, aber auch
Misanthrope endgiiltig iberfiihrt sind und diese ihre Wette, in der sie auf
das Negative setzen, im Weltentheater endlich verlieren. Und schlieBlich
gibt es die gottliche Liebe, die in Mozarts sakraler Musik sich dokumen-
tiert. Wer das ,,Ave verum* anhért, der hat den Grund der Verzeihung,
den Grund der Liebe, den Ur-Grund aller Liebe gefunden; das wahre Op-
ferlamm, das die Siinde durch den Tod der Welt getilgt hat: Jesus Chri-
stus.

Wenige Monate vor seinem Tod komponiert Mozart in einer knappen
Stunde dieses ,,Erlosungsdrama*“ in Kurzform. Die Schonheit und die
Aussagekraft lassen keine Worte mehr zu. Mozart fiihrt sich und den Ho-
rer zuriick zum Urgeheimnis des Lebens, daBl Gott Liebe ist und der
Mensch von dorther kommt und dorthin zuriickkehrt. Musik wird Medi-
tation, Anbetung, Gebet. Musik bringt Hoffnung, Trost und Zuversicht.?

12 Vgl. Ringenbach, aaO., 63f.



Giinter Putz 456

3. Akt. Die Musiksprache der Liebe

Der Ton macht die Musik. Diese Volksweisheit erschlieBt Mozarts Musik
durchaus. Mozart faBt mit verschiedenen Tonarten verschiedene Aussa-
gen ein. Stimmungen, Eigenschaften werden mit ganz bestimmten musi-
kalischen Figuren verbunden. Exzessiv versucht dies Gunthard Born in
seinem Buch ,,Mozarts Musiksprache* nachzuweisen.!* Weniger kampfe-
risch, verobjektiviert, markiert Aloys Greither in der Rowohlt-Monogra-
phie iber Mozart dessen Tonsymbolismus.'

Jedem von uns ist die Erhabenheit der Jupiter-Sinfonie vertraut. C-
Dur. Mozart verwendet diese Tonart durchgiingig, wenn es um Klarheit,
Wahrheit, Helligkeit, Tansparenz geht. So ist das Helden-Epos ,, Titus* in
dieser Grundtonart gehalten. Bezeichnenderweise aber auch die Credo-
Sétze in den Messen, bzw. ganze Messen selbst. Reines Bekenntnis, Klar-
heit im Licht des Géttlichen werden vertont und zwingen den Horer zuzu-
stimmen,'?

Die spielerische Liebe, wie sie im Schiferstiick Bastian und Bastienne
vergegenwirtigt wird, ist in G-Dur in Ton gesetzt. Die Tonart kindlicher
Unmittelbarkeit, ungeschuldeter Liebe, unreflektiert und unbeschwert,
sie ist nétig, um auch das Naturliebespaar Papageno und Papagena ihr
Pa, pa, paim 2. Akt der Zauberfléte stottern zu lassen. Und wenn es sehn-
stichtige, schmachtende Liebessehnsucht wird: Dann braucht der Salz-
burger Meister die Tonart E-Dur. Erringendes, zerbrechliches und zartes
Gliick wird intoniert, wie es in dem E-Dur Adagio des A-Dur Violenkon-
zerts KV 219 bewul3t gemacht wird und in der Oper der gepriiften Liebe,
im E-Dur-Terzett ,, Weht leiser ihr Winde“ in ,,Cosi fan tutte* lebendig ge-
macht wird;'® Und die Es-Dur-Tonart: briiderliche Liebe, humanitire
Zuwendung, Abgeklirtheit werden beschworen. Mozarts Zauberflote hat
diese Tonart als Grundtonart. So wird das Anliegen des Meisters ins Ohr
gespielt, damit es zu Herzen geht: die Verbundenheit aller Menschen, ver-
sohnt miteinander zu leben. Stummes Gliick, umfassende Liebesseligkeit,
verbunden mit Wehmut werden mit der weichsten Tonart, As-Dur, into-
niert, wenn Mozart sie benutzt. Wiederum ist es ,,Cosi fan tutte“, die diese
Tonart braucht und diese Atmosphire wehmiitiger, beseelter Innerlich-
keit erzeugt, im Quartett ,,Nimm dein Glas* verwendet Mozart die Es-
Dur-Tonart.”” Und auch die Molltonarten braucht der Genius von Salz-

13 G. Born, Mozarts Musiksprache, Schliissel zu Leben und Werk. Miinchen 1985.
14 A. Greither, Wolfgang Amadé Mozart, rm 77. Hamburg 1980. 105 ff.

5 Vgl. ebd. aaO., 105.

¢ Vgl. ebd. aaO., 106.

7 Vgl. ebd. aa0., 108.



Mozart 457

burg, um Liebesbotschaften, Liebesstimmungen angemessen zum Klin-
gen zu bringen.

Besonders d-Moll, g-Moll und c-Moll stehen ihm fiir die zu intonie-
rende Liebessprache zur Verfiigung. d-Moll. Die dimonische und diistere
Tonart. Gerade recht, Don Giovannis Untergang im zweiten Akt zu schil-
dern, so wie auch das Requiem KV 626 in diesem Fluidum gehalten ist.
Und dann g-Moll, die Molltonart zu B-Dur. Es ist die Tonart, die Mozart
besonders liebte.!® Es ist die Musik, die Liebespriifung und Todesnihe
verkniipft. Der Mensch wird zum Einverstindnis mit seinem Los gefiihrt.

Die Arie Paminas, ,,Ach, ich fithI’s“, ist ganz und gar Ausdruck dieser
tiefempfundenen verinnerlichten, gelduterten, vershnten Liebe, die To-
desbangen in sich birgt. Das Streichquartett KV 516 verstirkt diesen an-
geschlagenen Ton einverstandener Todesbereitschaft. Und die Mollton-
art zu Es-Dur, ¢-Moll? Ergriffenheit, Schauer, Géttliches ahnend, gliu-
bige Ergebenheit durchatmet diese Tonart. Die Messe KV 427 ¢-Moll
driickt durch und durch diese Haltungen und Gefiihle aus. Mysterium
mortis. Mysterium fidei. Mysterium caritatis.

Wolfgang Amadeus Mozart intoniert nicht nur in der Sprache der Mu-
sik. Seine Musiksprache inszeniert zugleich. Was in den Strukturen und
in den GesetzméiBigkeiten der musikalischen Mittel menschliches Emp-
finden ausdriickt, das wird in der Musik zugleich dargestellt. Mit Akribie
erldutert Gunthard Born in seinem Werk!? diese Dimensionen im Schaf-
fen des Meisters aus Salzburg. Bereits das Notenbild erschlieBt das Ge-
schehen, das dargestellt wird. Eine klassische Stelle ist hierfiir die Wellen-
bewegung des Meeres in ,,Cosi fan tutte“. Winzige Wellen murmeln ihr
monotones Lied (Sechzehntel) und mit gezupften Bassen tauchen gleich-
zeitig die Ruder ein.20 Uber Seiten hinweg bringt Born Belege fiir Empfin-
dungen, Haltungen und Handlungen verschiedener Art, die in der Musik
verschlisselt sind und entschliisselt werden konnen: suchen, zweifeln,
Gleichheit, Liebe, Sehnsucht, Angst, Schuld und vieles andere mehr.>2!
Und weil hier die Liebe zur Sprache kommt, soll dem Liebes-Wort in der
Musikgestalt nochmals besondere Aufmerksamkeit geschenkt werden.
Beispielhaft, mustergiiltig und einmalig wird die gesprochene, gesun-
gene, gestaltete und gestaltende Liebe in der Figur des Cherubin in ,,Figa-
ros Hochzeit“ erfahren. Intonierte Liebe, inkorporierte und dramatisierte
Liebe fallen hier zusammen. Musik, die aus dem Gefiihl entsteht, die das

18 Vgl. ebd. aaO., 109.

¥ Vgl. G. Born, Mozarts Musiksprache. AaQ; besonders: Zweites Buch, Die Sprache,
143-412.

20 Vgl. ebd., 284.

 Vgl. ebd., 271 ff.



Giinter Putz 458

Gefiihl anspricht, erlebt im Kleinen Verschiebungen von Liebesaffekten
und Reflexionsmomenten, des Zweifeins und der Unruhe, die schlieBlich
auch den Horer einnimmt, so daB3 Born zu Recht erklart:

»Zu den Wundern Mozartscher Kunst gehort, wie selbstverstidndlich er
selbst die stimmungsvollsten Melodien mit der rationalen Komponente
seiner Tonsprache zu durchdringen wuflte. Cherubins Ariette ,Voi, che
sapete’ empfindet man als Musik, die ganz aus dem Gefiihl heraus und
fiir das Gefiihl geschaffen wurde. Aus ihr spricht die Liebe, auch wenn
Cherubin noch nicht weil}, was Liebe ist. In der eingebiirgerten (hier ein-
mal den Sinn nicht entstellenden) deutschen Ubersetzung fragt er: ,Sagt,
ist es Liebe, die hier so brennt?* (...). Erst bei der Wiederholung der Frage
tiberfallen ihn Zweifel. Die eine Moglichkeit (absteigend, einmal wieder-
holt) wird sofort durch die Umkehrung (aufsteigend, ebenso wiederholt)
abgelost. Beide Varianten sind auch hier (bis auf ihre harmonische Funk-
tion) wieder spiegelgleich ...; wie Cherubin die Sache auch wendet, es ist
bestimmt die Liebe. So, wie sich Bach bei der Komposition der Choral-
vorspiele seine Phantasie oft durch einen einzigen Textgedanken anregen
lieB3, durchwirkt Mozart die ganze Arietta mit dem Motto des Zweifels,
der Unsicherheit, nicht ein Liebesmotiv, sondern das Zweifel-Thema
wird im Vorspiel der Oboe vorgestellt; mit ihm endet Cherubin auch sei-
nen Gesang. Wer bei dieser Musik nicht mitgedacht, sondern nur mitge-
fihlt hat, fiir den hat Mozart noch einen auffélligeren SchluBpunkt ge-
setzt (...). Ganz zweifelsfrei beendet das Orchester die Arietta mit jenem
,eilenden Motiv des Zweifelns (...), das wir eben in anderem Zusammen-
hang kennengelernt haben.*?2

Mozart verkiindet die Liebe bis ins Detail. Was den groBen Biihnenrah-
men fullt, das ist in der kleinsten Note noch auffindbar, macht sich hor-
bar und erfahrbar: die Liebe. DaB} dies nicht nur intuitives Empfinden,
sondern zugleich rationales Bedenken erfordert, ist an dem soeben darge-
stellten Beispiel punktuell einsichtig geworden. Dies zu erhérten, wird ge-
rade in Borns Miihen aufgedeckt.

Epilog

Der Vorhang fillt. Mozarts verkiindigende und verkiindigte Liebesbot-
schaft geht zu Ende.

Er, der erst die Liebe zur Musik machte, wenn er aus der bejahenden
Liebe den Raum bekommen hatte, Liebe in Freiheit und Freiheit als
Liebe zu verwirklichen und in seinem Schaffen umzusetzen in seinen Mu-

22 Ebd. aa0., 276f.



Mo:zart 459

sikdramen und in seiner Tonsprache, hat als Geschépf des Schopfers, als
Ebenbild Gottes, analog, Ahnliches in der Unihnlichkeit, von dem ge-
kiindet, was das Ur-Geheimnis des Menschen ist, daB3 Gott die Liebe ist.
Und weil Gott die Liebe ist, die Liebe niemals aufhéren kann, wie es Pau-
lus im Hohenlied der Liebe (1 Kor 13, 8) verkiindet, so wird Mozarts Mu-
sik analog das Geheimnis des liebenden Gottes aufschlieen, zugleich
die Pflicht des Menschen verdeutlichen, die Liebe zu leben, die Liebe zu
iiben, Liebestone anzuschlagen, niemals zu verachten, zu lieben, zu lie-
ben, zu lieben. Und so formuliert der Meister in das Stammbuch seines
Freundes Gottfried von Jacquin am 11. April 1789:

~Weder erhabene Intelligenz,
noch Phantasie,

noch alle beide zusammen vereint
machen ein Genie aus.

Liebe! Liebe! Liebe!

Dies ist die Seele des Genies. 2}

Mozart trifft ins Herz, ins Herz der Welt, in den liebenden Gott. Zu-
gleich verpflichtet er und sein Werk, die Welt der Liebe aufzubauen. Rein
und klar, wahr und echt, selbstlos und unbedingt. So selbstverstindlich,
daBl manche Mozarts Leichtigkeit milverstehen, so wie die Leichtigkeit
der Glaubensnachricht, daBl Gott zur Liebe befreit.

Mozart braucht kein Bithnenfestereignis, er braucht das Volkstheater,
das entwiirdigt ihn nicht. Denn das Wahre, Gute, Liebe braucht keinen
abgesteckten Rahmen. Es ist tiberall einfach wahr, gut und schon. Es wird
iiberall ersehnt, gebraucht, erwartet. Freilich, es bedarf einer Antwort:
die der gewihrten Liebe. So, wie die Liebe Gottes, die Liebe gewihrt,
ebenfalls nichts anderes erwartet und unbedingt nach der Liebe fragt. Die
Petrusantwort ist fallig: ,,Herr, du weil3t alles, du wei3t, daB ich dich lieb-
habe* (Joh 21,17).

23 Ringenbach, aaO., 78.





