
Die Liebe hört niemals auf 
Theologische Anmerkungen zu Mozarts Musik 

Günter Putz, Würzburg 

Prolog 1 Kor 13,1-13 
Wenn ich in den Sprachen der Menschen und Engel redete, 
hätte aber die Liebe nicht, 
wäre ich dröhnendes Erz oder eine lärmende Pauke. 
Und wenn ich prophetisch reden könnte 
und alle Geheimnisse wüßte 
und alle Erkenntnis hätte; 
wenn ich alle Glaubenskraft besäße 
und Berge damit versetzen könnte, 
hätte aber die Liebe nicht, 
wäre ich nichts. 
Und wenn ich meine ganze Habe verschenkte, 
und wenn ich meinen Leib dem Feuer übergäbe, 
hätte aber die Liebe nicht, nützte es mir nichts. 
Die Liebe ist langmütig, 
die Liebe ist gütig. 
Sie ereifert sich nicht, 
sie prahlt nicht, 
sie bläht sich nicht auf. 
Sie handelt nicht ungehörig, 
sucht nicht ihren Vorteil, 
läßt sich nicht zum Zorn reizen, 
trägt das Böse nicht nach. 
Sie freut sich nicht über das Unrecht, 
sondern freut sich an der Wahrheit. 
Sie erträgt alles, 
glaubt alles, 
hofft alles, 
hält allem stand. 
Die Liebe hört niemals auf. 
Prophetisches Reden hat ein Ende, 
Zungenrede verstummt, 
Erkenntnis vergeht. 



Günter Putz 44g 

Denn Stückwerk ist unser Erkennen, 
Stückwerk unser prophetisches Reden; 
wenn aber das Vollendete kommt, 
vergeht alles Stückwerk. 
Als ich ein Kind war, 
redete ich wie ein Kind, 
dachte wie ein Kind 
und urteilte wie ein Kind. 
Als ich ein Mann wurde, 
legte ich ab, was Kind an mir war. 
Jetzt schauen wir in einen Spiegel 
und sehen nur rätselhafte Umrisse, 
dann aber schauen wir von Angesicht zu Angesicht. 
Jetzt erkenne ich unvollkommen, 
dann aber werde ich durch und durch erkennen, 
so wie ich auch durch und durch erkannt worden bin. 
Für jetzt bleiben Glaube, Hoffnung, Liebe, diese drei; 
doch am größten unter ihnen ist die Liebe. 

•Paulus schlägt sie alle." - So lautete der Ausruf eines Zuhörers beim 
Neujahrsempfang der Stadt Frankfurt vor einigen Jahren. Der Oberbür- 
germeister der Stadt lädt alle Jahre bedeutende Leute aus der Öffentlich- 
keit dazu ein. Dabei hat sich eingebürgert, daß Schauspieler der Städti- 
schen Bühnen Dichtertexte lesen, die jedes Jahr nach einem Thema aus- 
gewählt werden. 

Beim Thema •Liebe" wurden Gedichte von Johann Wolfgang von 
Goethe und anderen klassischen Dichtern vorgetragen, dann kamen mo- 
derne Autoren an die Reihe, und schließlich das •Hohelied der Liebe" 
aus dem ersten Korintherbrief des Apostels Paulus.1 

•Paulus schlägt sie alle." - Wahrscheinlich hat der Hörer diesen Ausruf 
getan, weil nach allem Schwülstigen, Erhebenden, Großartigen, vielleicht 
auch Schwermütigen, Zersetzenden Liebe in Realität und in Liebe besun- 
gen wird. 

Ja, es scheint so zu sein, daß in diesem Hohenlied gar nicht mehr über 
die Liebe nachgedacht wird, sondern die Liebe selbst über sich Auskunft 
gibt. •Paulus schlägt sie alle!" Der Ausrufer beim Festbankett tritt gleich- 
sam selber auf die Bühne und verkündet: •Ja, so ist es. Das ist wahr." 

Vgl. G. Lohfink, Gott ohne Masken. Würzburg 21972, 96. 



Mozart 449 

Ouvertüre - Analogia caritatis 

Und ohne langen Brückenschlag sitzt Wolfgang Amadeus Mozart vor uns 
am Klavier. Er, dem es um Wahrheit und Liebe im Leben und im Werk 
ein Leben lang ging: Er hätte der Zurufer beim Neujahrsempfang in 
Frankfurt sein können. Denn was seine Musiksprache verrät, kommt aus 
einem Menschen, der durch und durch die Liebe lebte, mit vielen ihrer 
Facetten, und deswegen alle Formen der Liebe intonierte und dramati- 
sierte. Und weil nach 1 Kor 13 die •Liebe niemals aufhört" (vgl. Vers 8), 
so wird Mozarts Musik eben niemals aufhören - freilich analog -, weil in 
ihr die niemals aufhörende Liebe wirkt. Und deswegen fühlen sich die 
Menschen von Mozarts Musik so verstanden. Denn nie anders als in der 
Liebe will sich der Mensch verstanden wissen, und kann er sich verste- 
hen. •Deus Caritas est." - Gott ist Liebe. Die zentrale Botschaft des 
Johannesevangeliums und der Johannesbriefe verweist auf das Urge- 
heimnis des Lebens. Weil Gott die Liebe ist, will der Mensch, Gottes 
Ebenbild, lieben. Weil der Mensch Abbild der Liebe ist, kann er lieben. 
Und alles, was der Mensch in Liebe denkt, wirkt, redet, vollbringt, deutet 
auf Gott hin. Analogia caritatis. Unter Analogie verstehe man die verglei- 
chende Auskunft über zwei Sachverhalte, die Ähnliches und Unähnliches 
zugleich miteinander besitzen, und somit zugleich Ähnliches und Unähn- 
liches ausgesagt wird. 

Daß Gott die Liebe ist, sagt aus, daß alles, was wir über Liebe sagen 
können, etwas von ihm erzählt, daß die Liebe Gottes aber zugleich noch 
viel mehr, anders ist als unsere, nicht aussagbar. Aber es sagt auch aus, 
daß alles, was wir über Liebe sagen, bereits auf das Sein Gottes verweist. 
So zentriert das Opus Mozarts als Liebeswerk voll und ganz auf den lie- 
benden Gott, aber so, daß es ganz und gar menschlich bleibt, so wahr 
menschliche Liebe als menschliche Liebe von der Liebe Gottes erzählt. 
Gottes- und Menschenliebe stehen niemals in Konkurrenz, wenn Men- 
schen sie nicht vorsätzlich voneinander trennen. Werden'beide geschie- 
den, so scheint es so zu sein, daß beide Liebesbezeugungen zusammen- 
brechen, entarten, zur Un-Liebe werden, die mehr den Haß, das Chaos, 
das Leid, den Schmerz hervorbringen. Auch das weiß Mozart im Leben 
und im Werk zu künden. Auf ein Werk Mozarts hin formuliert der Theo- 
loge Hans Urs von Balthasar in seinem Aufsatz •Das Abschieds-Terzett"2 

in der Ausdeutung der gesamten Zauberflöte: •In der Zauberflöte hinge- 
gen transzendiert alles in eine freundliche Welt der Liebe. So sehr, daß 

2 Vgl. Hans Urs von Balthasar, Das Abschiedsterzett, in: Spiritus creator. Einsiedeln 1967, 
462-471. 



Günter Putz 450 

auch die Königin mit ihren Damen, die sich zuletzt in die Rolle des mäch- 
tigen Gegenspiels fügen müssen, zunächst ebensosehr als gute Elfen er- 
scheinen wie die drei lichten Knaben. Und so sehr sind alle Zwischen- 
wände zwischen der unverklärten und der verklärten Erde abgebrochen, 
so innig verschmilzt sie die eine himmlisch-irdische Musik, daß ein Strom 
durch alle, von den naiven Naturwesen, dem Vogelfänger und seinem 
Weibchen über das Liebespaar zu den Genien, Priestern, zur sternflam- 
menden Königin und zum Magier Zoroaster-Sarastro hindurchwogt, ein 
Strom, der sie alle zu Variationen des einen Themas, der Liebe, macht. 
Von naiver und düsterer Brunst über heldischlyrische Sehnsucht zu lei- 
denschaftlicher Kindes- und erhaben-entsagender Menschheitsliebe 
schließen sich alle Formen erlöst, bestätigt und gerechtfertigt, zum einen 
,Welttheater' zusammen, dessen Quintessenz die Musik der Liebe selbst 
ist."3 

•Ubi Caritas et amor, Deus ibi est." - Wo die Güte und die Liebe 
wohnt, da ist Gott. Was die Kirche in ihrer Liturgie, in ihrem Liebesmahl 
singt und bezeugt, das tritt im (Euvre Mozarts zutage. Bei ihm ist die 
Liebe und die Güte zu Hause, dort ist Gott zu Hause. Das bringt auch die 
Verdunkelung in der Endphase des Lebens des Meisters nicht ums Licht. 
Bezeichnenderweise gehörte es zum Lebensruf des Sterbenden, nochmals 
die •Zauberflöte" hören zu wollen.4 Und neben dem, was er hören will, 
arbeitet er am Requiem, Ausdruck dafür, daß der Glaube nicht verlo- 
schen ist, auch dann nicht, als sein Lebenslicht schon unterzugehen 
scheint. 

Mozart. Musik. Liebe. Das ist ein Dreiklang, der harmoniert, ein 
Dreiklang, der zum Klingen bringt, daß der Mensch in einer urgeborge- 
nen Annahme von Liebe zu Hause ist. Musik und Werk mozartscher 
Kunst bringen dieses Geheimnis des Menschen auf die Welten-Bühne 
und auf die Bühnen-Welt. Und der Mensch darf sich finden in allem, in 
allem, was Liebe auszeitigt, einbirgt, vollbringt, erleidet, erprobt, erträgt, 
erreicht, erschafft, erlöst. 

1. Akt. Der Auftritt 

•Uns wird berichtet, daß Mozart als Kind, das seit seinem 6. Lebensjahr 
durch ganz Europa geschleppt, wie ein Zirkushund von Königen zur 
Schau gestellt, beweihräuchert, beschenkt, umschmeichelt wurde, oft an 
denjenigen, die sich für ihn zu interessieren schienen, die naive Frage 

3 Ebd. aaO., 496 f. 
"Vgl. ebd., 711. 



Mozart 451 

stellt: ,Lieben Sie mich? Lieben Sie mich wirklich?' Wenn die An wort ja 
hieß, ging er ans Klavier und begann zu spielen ..."5 

Mit diesem Ur-Auftritt des Kindes erschließt sich Mozart schlechthin. 
Wie die Vorbedingung Jesu für das Einsetzen des Petrus-Amtes, die 
Frage nach der Liebe als Rückgriff auf die dreimalige Verleumdung drei- 
mal gestellt (Joh 21,15 ff), so beginnt der Künstler Mozart mit seinem Un- 
terfangen erst nach der Klärung der Beziehungsebene. Der potentielle 
Hörer wird durch die Reinheit der Kinderfrage zur eigenen Reinigung, 
wie Petrus, geführt, und erst durch den Geist liebender Annahme, lieben- 
der Bejahung wird durch das Kind der Hörer musikfähig, jedenfalls •mo- 
zartfähig" gemacht. Mozart ist auf Liebe angewiesen, um wirken zu kön- 
nen. Ist diese gewährt, so bringt er nicht sich selbst zur Sprache, sondern 
die Liebe in ihrer Reinheit selbst. Das Abgefragte und Abverlangte wird 
im Klang der Musik zum Klingen gebracht. Deswegen meint Ringenbach 
in seinem Buch •Gott ist Musik. - Theologische Annäherung an Mozart" 
zu Recht: •Mozart drängt sich nicht auf."6 

Und daraus resultiert zugleich die gewährte Freiheit, die die Hochform 
der Liebe ist, wie Ringenbach ebenfalls verstärkt: •Dennoch bleibt die 
Tatsache, daß die Musik der Romantik im allgemeinen dazu drängt, sich 
aufzudrängen', ganz anders als die Musik Mozarts, die uns die Befrei- 
ung' bringt."7 So entscheidend der Ur-Auftritt Mozarts Wesentliches fest- 
hält, was Liebe ausmacht, bejahende Annahme, gewährte Freiheit durch 
Zurücknahme der eigenen Person, so bedeutsam ist die Reaktion der Hö- 
rer, die dieses Wunder erleben. Sie werden zum Staunen geführt. Dieses 
aber ist auf dem Weg zur Ek-stase, zum Außersichsein, einmal mehr eine 
Qualität, die der erotischen Liebesbeziehung zweier Menschen wie der 
mystischen Gottesvereinigung zukommt. Dieses Reine und Wahre hält 
sich bei Mozart durch, so sehr, daß auch alles Un-reine, Un-schöne, Un- 
wahre in seinem Leben sofort aufbricht, eben nicht versteckt, ver-heu- 
chelt wird, deswegen im Grunde zweitrangig bleibt. Und auch der ganze 
Existenzkampf und das ganze Leiden an der Welt, an den Verhältnissen 
und an sich selbst lassen den erwachsenen Mozart eben nichts anderes als 
ein Liebescredo formulieren: •Angreifen, wenn es sein muß. Verteidigen, 
wenn es notwendig ist. Aber nie, nie verachten. Lieben, lieben, lieben."8 

So erschließt sich vom Menschen selber her, was im 1. Korintherbrief zur 
Wesensbeschreibung der Liebe gehört, daß die Liebe eben niemals auf- 
hört. Und Mozart formuliert dies als ethischen Sollens-anspruch, tief im 

1 Vgl. R. Ringenbach, Gott ist Musik. München 1986, 25 f. 
' Ebd. aaO., 27. 
' Ebd., 30. 
1 Ebd., Titelzitat o. S. 



Günter Putz 452 

Christlichen daheim, mehr als es ihm vielleicht selbst bewußt war, radika- 
ler als Christen in seiner Zeit sich dieses Auftrags bewußt waren, mit dem 
Humanismus verschworen, der als eine Garantiefunktion des Horizonta- 
len im Christlichen zu sehen war gegen eine Überbetonung des Vertika- 
len auf Kosten des Humanum. Mit diesem Schlüssel in der Hand, läßt 
sich nun der Vorhang öffnen zum Bühnenspiel, zum Spiel der Liebe, der 
Liebenden, mit allen Nuancen und Ausleuchtungen bis ins Geheimnis 
der Erlösung und der göttlichen Liebe hinein. Zuvor sei aber auch die 
Dienstanweisung Mozarts mitgegeben, die sich versteckt in der einakti- 
gen komischen Oper •Der Schauspieldirektor" einbirgt, und sich Geltung 
verschafft bei allen, die mit Kunst zu tun haben und schließlich auch bei 
jenen, die etwas •auszurichten" haben. An nahezu unbedeutsamer Stelle, 
im erheiternden Rahmen, wird •Spiritualität" und •Askese" vermittelt. 
Die Substanz dessen ist sogar richtungsweisend für alle, die im Dienste 
einer •Theodramatik" stehen, und dem gestaltgewordenen Gottes-Wort 
zur Verfügung stehen. 

Im Schlußgesang erhebt Madame Silberklang ihre Stimme und die an- 
deren folgen zustimmend, wenn erklärt wird: •Jeder Künstler strebt nach 
Ehre, wünscht der einzige zu sein, und wenn dieser Trieb nicht wäre, 
bliebe jede Kunst nur klein."9 Hier wird der Totaleinsatz des in Pflicht 
Genommenen formuliert. Wer der Welt etwas zu sagen hat, der muß sich 
existentiell ganz und gar einfordern. Zugleich ist damit die eigene Selbst- 
vermittlung und -bestätigung eingefangen, die theologisch auf die ent- 
worfene Gottes-Angleichung des Menschen als •Mit-Schöpfer" verweist. 
Erst im Ganzeinsatz wird der Mensch groß und das, was er tut. Der 
Mensch bleibt in seinem Wert erhalten. Dennoch ist das, was er tut, dann 
doch größer, weil seine Begabung eben Gabe ist, die darauf verweist, daß 
er •durchzugeben" hat. Die Reinheit der Motive machen die Tat, das Ge- 
schaffene, um so reiner und reifer. Deswegen wird im Terzett einmütig 
weitergefahren, diesmal Madame Herz, Madame Silberklang und Herr 
Vogelsang. •Künstler müssen freilich streben, stets des Vorzugs werth zu 
sein; doch sich selbst den Vorzug geben, über Andre sich erheben, macht 
den größten Künstler klein."10 Die in Liebe ergriffene Zurücknahme der 
eigenen Person qualifiziert den Künstler und verdeutlicht, daß er unter 
einem Auftrag steht und sich nicht dessen be-mächtigt. Es ist Jüngerqua- 
lität, sich nicht über den Meister, sondern unter den Meister und hinter 
ihn zu stellen. Sind diese Einstellungen richtig, dann wachsen Früchte 
der Liebe, Einheit, Gerechtigkeit und Solidarität, wie es Herr Vogelsang 

9 Mozart, Schauspieldirektor. Edition Peters Nr. 2184. Frankfurt o.Jg. 31-38. 
10 Ebd., 32. 



Mozart 453 

als •Ergebnis" schießlich auch verkündet: •Einigkeit rühm' ich vor allen 
andern Tugenden uns an, denn das Ganze muß gefallen und nicht bloß 
ein einz'lner Mann."11 Liebe hat immer das Ganze im Blick. Von der 
Liebe kann das Ganze nur erfaßt werden. In Liebe kann der Mensch sich 
ganz und gar begreifen. Um diese Qualität geht es im mozartschen Kunst- 
werk. Es ist deckungsgleich mit dem Ganzen des Christentums, das in der 
Liebe, die Gott ist, das Ganze der Welt zur Antwort bejahender Liebe 
führen kann. 

Was Mozart als Kind zur Vorbedingung machte, bevor er musizierte, 
daß Hörer und Künstler einander in Liebe sich verbinden und sich von 
dem, was auf sie gemeinsam zukommt, zurücknehmen, das hat er gleich- 
zeitig inszeniert, um bleibend auf seine Weise auszudrücken, worauf es in 
der Welt der Kunst und im Humanum schlechterdings ankommt. Und all 
dieses läßt sich bei Mozart eben schauen, so wie die Vollgestalt der Liebe 
Gottes in Christus eben •geschaut" werden kann. Liebe ist ja schließlich 
mit dem Konkreten-Fleischlichen zu verbinden, sie muß letztlich immer 
Frucht bringen, zeugend und schöpferisch tätig sein. Leben schaffen und 
gestalten, inszenieren und dramatisieren, ausdrücken und sinnenhaft 
sein. Es braucht mehr als ein Oratorium, episches Erzählen, es braucht 
die Oper, dramatisches Spielen. Der Bühnenraum ist ausgeleuchtet. Es 
kommt alles ans Licht. 

2. Akt. Dramatik der Liebe 

Mozart verkündet die Botschaft der Liebe. Er wird zu ihrem Prediger. Er 
moralisiert aber nicht, er verkündet im besten Sinn des Wortes. Er stellt 
dar, das Menschliche läßt er gelten und will es zugleich in eine Heilsam- 
keit hineinführen. Kein Opfer läßt etwas Unheiles endgültig zu. Selbst 
Don Giovanni wird noch hier gerächt, gesühnt. Der Komtur kommt ins 
Diesseits zurück, um gleichsam diesseitig noch abzurechnen. Und die Zu- 
rückgebliebenen verwerfen abschließend einen solchen sexuellen Anar- 
chisten. Sie sorgen noch für den Ordnungsrahmen. Die Höllenfahrt des 
einzelnen mildert sich durch den geordneten Bezugsrahmen der Über- 
lebenden im Bühnenrahmen. So sind schließlich die Bühnenfiguren mit 
den Zuschauern im Einverständnis. Das traurige Los des nunmehr ge- 
zeugten •Anti-Helden" ist nicht mehr so bedeutsam. Don Giovannis Höl- 
lenfahrt ist bezeichnenderweise nicht der Schluß der Oper. Diese wird 
•aufgehoben" in der Welt der •Darüberstehenden", und deswegen wer- 
den sie von der Bedrohung einer Höllenfahrt nicht erreicht. Gerade 

11 Ebd., 32 f. 



Günter Putz 454 

durch diese Auflösung verschafft aber Mozart seiner Figur alle Möglich- 
keit, ihrer Triebhaftigkeit nachzukommen und ihr grausiges Geschick 
vollends durchzugestalten. Bringt Mozart beim Don Giovanni eher predi- 
gend eine ungeordnete Liebe in Ordnung, so ist er umfassend als Künder 
der Liebe in seinem Musiktheater tätig. Liebe in den vielfältigsten Aus- 
drucksformen, ja die Liebe als solche kann zum Leitmotiv mozartscher 
Operndramatik angesehen werden. So lassen wir uns den Vorhang öffnen 
und die verschiedenen Liebesfacetten entdecken. 
Bereits in seinem Jugendwerk, im Werk des Zwölfjährigen, •Bastian und 
Bastienne", wird Mozarts Liebesdramaturgie entworfen, und sie scheint 
mit seinem eigenen Lebenswachstum jeweils verbunden zu sein: die spie- 
lerische Liebe. So, wie ein junges Leben noch alle Möglichkeiten in sich 
hat, aber noch nicht bedeutsam ist, so zeigt der unbedeutende Inhalt des 
Spielchens jugendliche Leichtigkeit an. Die Musik birgt aber bereits 
nichts Fades oder Banales. Zärtlichkeit macht sie bekannt. Zärtliche 
Liebe wird verkündet. Radikal anders, archaisch und heroisch geht es in 
•Idomeneo" zu. Diese Seria-Opera, die eine Übergangsoper in der Struk- 
tur darstellt, greift immerhin tief ins Archaische hinein. Die Tragik von 
Liebe und Leid, Leben und Tod, Schicksal und Entscheidung kommt 
nicht daran vorbei, daß das Opfer in der Sprache der Liebe seinen Platz 
hat, ebenso Treue und Hingabe, wenn auch die versöhnende Überkraft 
der Liebe bereits in dieses Werk hineinleuchtet, wo das Opfer der Liebe 
in die Liebe der Opfer als opfernde Liebe sich auflöst, wie sie dann, tu- 
gendhafter, menschlicher, nicht mehr fatal, in der Zauberflöte geprüft, 
geläutert, gereinigt werden soll und in eben dieser Oper beschworen wird, 
so daß der Überbau dessen, was gut und böse ist, gar nicht mehr deutlich 
festgemacht werden kann. Die Prüfungskandidaten und ihre Treue ste- 
hen zur Diskussion. Überhaupt wechseln oft ins Bild und in Person ge- 
setzte Ideen mit leibhaftigen menschlichen Lebewesen in den Opern ab. 
Wird in der Entführung aus dem Serail am Schluß die Humanität des 
Bassa Selim, der ja bezeichnenderweise eine Sprecherrolle hat, eifrig be- 
sungen im Stile des Rundgesanges, wie es bei Volksliedern üblich war: 
•Wer soviel Huld vergessen kann, den seh' man mit Verachtung an!", ei- 
nes Vaudevilles, das katechetisch mit erhobenem Zeigefinger eine Lehre 
einimpft, so steht das ganze Stück doch im Zeichen wagemutiger Liebe, 
die befreiend wirkt und zur Freiheit führen will. Und Osmin ist es ja eben- 
falls, der sich diesem Läuterungsprozeß ausliefern muß. Der tolle Tag. 
Beaumarchais' Komödie dient Mozart dazu, die gefährdete Liebe durch- 
zuspielen. Gefährdungen, die verschiedene Gründe haben mögen. Die 
Verwandlung des sozialkritischen Theaterstückes in das Opernwerk, ist 
sicherlich nicht nur Deckungsgeschehen. Mozart will gründlich aufdek- 



Mozart 455 

ken, weniger anklagen. Er läßt der Verzeihung, der Versöhnung Spiel- 
raum. Die erflehte Verzeihung des Grafen ist seinerseits gesteigert durch 
die zurückgewiesene Verzeihung gegenüber der Gräfin. Rechtspositionen 
werden in Nachsicht und Verzeihung, in Liebe umverwandelt, so daß es 
nicht Sieger und Besiegte, sondern Versöhnende und Versöhnte, Lie- 
bende und Geliebte am Ende auf der Bühne, und dann hoffentlich im Zu- 
schauerraum gibt. Dämonische, triebhafte Liebe wird im Don Giovanni 
dargestellt. Liebe, die sich als Eigenmacht vom Menschen abspaltet, zer- 
stört andere und sich selbst. Liebe, die kein personaler Vollzug ist, son- 
dern Opfer einer Es-Macht wird. Don Giovanni bringt sich ums Leben 
und um die Liebe. Er kann nicht lieben. Er sucht nur seine Bestätigung, 
seine Befriedigung. Gewalt, Tod, Mord, Angst, Schrecken, Dumpfheit 
beschreiben die Atmosphäre solcher Trieb-Täter. 

Und dann öffnet sich der Vorhang für eine wichtige Mitteilung •Cosi 
fan tutte". - So machen's alle. Auch die Männer: •Cosi fan tutti." Die er- 
probte Liebe. Gerade in der •Cosi" wird einmal mehr deutlich, daß das 
meiste in Mozarts Musik gesagt wird, daß aber im Spiel selbst die Liebe 
auf dem Spiel steht, das entlehnt Mozart aus der Alltagserfahrung und Ei- 
generfahrung. Alle Maskerade, Verwechslungen und Vertauschungen 
machen deutlich, daß eben die Menschen die gleichen sind, selbst aber 
sich verwandeln und damit Gefährdungen in der Liebe gegeben sind. 
Daß es Läuterungsprozesse, Entdeckungen, Demaskierungen geben 
muß, bis Treue sich zeigt und Misogyne, wie Don Alfonso, aber auch 
Misanthrope endgültig überführt sind und diese ihre Wette, in der sie auf 
das Negative setzen, im Weltentheater endlich verlieren. Und schließlich 
gibt es die göttliche Liebe, die in Mozarts sakraler Musik sich dokumen- 
tiert. Wer das •Ave verum" anhört, der hat den Grund der Verzeihung, 
den Grund der Liebe, den Ur-Grund aller Liebe gefunden; das wahre Op- 
ferlamm, das die Sünde durch den Tod der Welt getilgt hat: Jesus Chri- 
stus. 

Wenige Monate vor seinem Tod komponiert Mozart in einer knappen 
Stunde dieses •Erlösungsdrama" in Kurzform. Die Schönheit und die 
Aussagekraft lassen keine Worte mehr zu. Mozart führt sich und den Hö- 
rer zurück zum Urgeheimnis des Lebens, daß Gott Liebe ist und der 
Mensch von dorther kommt und dorthin zurückkehrt. Musik wird Medi- 
tation, Anbetung, Gebet. Musik bringt Hoffnung, Trost und Zuversicht.'2 

' Vgl. Ringenbach, aaO., 63 f. 



Günter Putz 456 

3. Akt. Die Musiksprache der Liebe 

Der Ton macht die Musik. Diese Volksweisheit erschließt Mozarts Musik 
durchaus. Mozart faßt mit verschiedenen Tonarten verschiedene Aussa- 
gen ein. Stimmungen, Eigenschaften werden mit ganz bestimmten musi- 
kalischen Figuren verbunden. Exzessiv versucht dies Gunthard Born in 
seinem Buch •Mozarts Musiksprache" nachzuweisen.13 Weniger kämpfe- 
risch, verobjektiviert, markiert Aloys Greither in der Rowohlt-Monogra- 
phie über Mozart dessen Tonsymbolismus.14 

Jedem von uns ist die Erhabenheit der Jupiter-Sinfonie vertraut. C- 
Dur. Mozart verwendet diese Tonart durchgängig, wenn es um Klarheit, 
Wahrheit, Helligkeit, Tansparenz geht. So ist das Helden-Epos •Titus" in 
dieser Grundtonart gehalten. Bezeichnenderweise aber auch die Credo- 
Sätze in den Messen, bzw. ganze Messen selbst. Reines Bekenntnis, Klar- 
heit im Licht des Göttlichen werden vertont und zwingen den Hörer zuzu- 
stimmen.15 

Die spielerische Liebe, wie sie im Schäferstück Bastian und Bastienne 
vergegenwärtigt wird, ist in G-Dur in Ton gesetzt. Die Tonart kindlicher 
Unmittelbarkeit, ungeschuldeter Liebe, unreflektiert und unbeschwert, 
sie ist nötig, um auch das Naturliebespaar Papageno und Papagena ihr 
Pa, pa, pa im 2. Akt der Zauberflöte stottern zu lassen. Und wenn es sehn- 
süchtige, schmachtende Liebessehnsucht wird: Dann braucht der Salz- 
burger Meister die Tonart E-Dur. Erringendes, zerbrechliches und zartes 
Glück wird intoniert, wie es in dem E-Dur Adagio des A-Dur Violenkon- 
zerts KV 219 bewußt gemacht wird und in der Oper der geprüften Liebe, 
im E-Dur-Terzett •Weht leiser ihr Winde" in •Cosi fan tutte" lebendig ge- 
macht wird;16 Und die Es-Dur-Tonart: brüderliche Liebe, humanitäre 
Zuwendung, Abgeklärtheit werden beschworen. Mozarts Zauberflöte hat 
diese Tonart als Grundtonart. So wird das Anliegen des Meisters ins Ohr 
gespielt, damit es zu Herzen geht: die Verbundenheit aller Menschen, ver- 
söhnt miteinander zu leben. Stummes Glück, umfassende Liebesseligkeit, 
verbunden mit Wehmut werden mit der weichsten Tonart, As-Dur, into- 
niert, wenn Mozart sie benutzt. Wiederum ist es •Cosi fan tutte", die diese 
Tonart braucht und diese Atmosphäre wehmütiger, beseelter Innerlich- 
keit erzeugt, im Quartett •Nimm dein Glas" verwendet Mozart die Es- 
Dur-Tonart.17 Und auch die Molltonarten braucht der Genius von Salz- 

3 G. Born, Mozarts Musiksprache, Schlüssel zu Leben und Werk. München 1985. 
4 A. Greither, Wolfgang Amade Mozart, rm 77. Hamburg 1980. 105 ff. 
5 Vgl. ebd. aaO., 105. 
6 Vgl. ebd. aaO., 106. 
7 Vgl. ebd. aaO., 108. 



Mozart 457 

burg, um Liebesbotschaften, Liebesstimmungen angemessen zum Klin- 
gen zu bringen. 

Besonders d-Moll, g-Moll und c-Moll stehen ihm für die zu intonie- 
rende Liebessprache zur Verfügung. d-Moll. Die dämonische und düstere 
Tonart. Gerade recht, Don Giovannis Untergang im zweiten Akt zu schil- 
dern, so wie auch das Requiem KV 626 in diesem Fluidum gehalten ist. 
Und dann g-Moll, die Molltonart zu B-Dur. Es ist die Tonart, die Mozart 
besonders liebte.18 Es ist die Musik, die Liebesprüfung und Todesnähe 
verknüpft. Der Mensch wird zum Einverständnis mit seinem Los geführt. 

Die Arie Paminas, •Ach, ich fühl's", ist ganz und gar Ausdruck dieser 
tiefempfundenen verinnerlichten, geläuterten, versöhnten Liebe, die To- 
desbangen in sich birgt. Das Streichquartett KV 516 verstärkt diesen an- 
geschlagenen Ton einverstandener Todesbereitschaft. Und die Mollton- 
art zu Es-Dur, c-Moll? Ergriffenheit, Schauer, Göttliches ahnend, gläu- 
bige Ergebenheit durchatmet diese Tonart. Die Messe KV 427 c-Moll 
drückt durch und durch diese Haltungen und Gefühle aus. Mysterium 
mortis. Mysterium fidei. Mysterium caritatis. 

Wolfgang Amadeus Mozart intoniert nicht nur in der Sprache der Mu- 
sik. Seine Musiksprache inszeniert zugleich. Was in den Strukturen und 
in den Gesetzmäßigkeiten der musikalischen Mittel menschliches Emp- 
finden ausdrückt, das wird in der Musik zugleich dargestellt. Mit Akribie 
erläutert Gunthard Born in seinem Werk19 diese Dimensionen im Schaf- 
fen des Meisters aus Salzburg. Bereits das Notenbild erschließt das Ge- 
schehen, das dargestellt wird. Eine klassische Stelle ist hierfür die Wellen- 
bewegung des Meeres in •Cosi fan tutte". Winzige Wellen murmeln ihr 
monotones Lied (Sechzehntel) und mit gezupften Bässen tauchen gleich- 
zeitig die Ruder ein.20 Über Seiten hinweg bringt Born Belege für Empfin- 
dungen, Haltungen und Handlungen verschiedener Art, die in der Musik 
verschlüsselt sind und entschlüsselt werden können: suchen, zweifeln, 
Gleichheit, Liebe, Sehnsucht, Angst, Schuld und vieles andere mehr.21 

Und weil hier die Liebe zur Sprache kommt, soll dem Liebes-Wort in der 
Musikgestalt nochmals besondere Aufmerksamkeit geschenkt werden. 
Beispielhaft, mustergültig und einmalig wird die gesprochene, gesun- 
gene, gestaltete und gestaltende Liebe in der Figur des Cherubin in •Figa- 
ros Hochzeit" erfahren. Intonierte Liebe, inkorporierte und dramatisierte 
Liebe fallen hier zusammen. Musik, die aus dem Gefühl entsteht, die das 

18 Vgl. ebd. aaO., 109. 
"Vgl. G. Born,  Mozarts Musiksprache.  AaO; besonders: Zweites Buch, Die Sprache, 
143-412. 
20 Vgl. ebd., 284. 
21 Vgl. ebd., 271 ff. 



Günter Putz 458 

Gefühl anspricht, erlebt im Kleinen Verschiebungen von Liebesaffekten 
und Reflexionsmomenten, des Zweifeins und der Unruhe, die schließlich 
auch den Hörer einnimmt, so daß Born zu Recht erklärt: 

•Zu den Wundern Mozartscher Kunst gehört, wie selbstverständlich er 
selbst die stimmungsvollsten Melodien mit der rationalen Komponente 
seiner Tonsprache zu durchdringen wußte. Cherubins Ariette ,Voi, ehe 
sapete' empfindet man als Musik, die ganz aus dem Gefühl heraus und 
für das Gefühl geschaffen wurde. Aus ihr spricht die Liebe, auch wenn 
Cherubin noch nicht weiß, was Liebe ist. In der eingebürgerten (hier ein- 
mal den Sinn nicht entstellenden) deutschen Übersetzung fragt er: ,Sagt, 
ist es Liebe, die hier so brennt?' (...). Erst bei der Wiederholung der Frage 
überfallen ihn Zweifel. Die eine Möglichkeit (absteigend, einmal wieder- 
holt) wird sofort durch die Umkehrung (aufsteigend, ebenso wiederholt) 
abgelöst. Beide Varianten sind auch hier (bis auf ihre harmonische Funk- 
tion) wieder spiegelgleich ...; wie Cherubin die Sache auch wendet, es ist 
bestimmt die Liebe. So, wie sich Bach bei der Komposition der Choral- 
vorspiele seine Phantasie oft durch einen einzigen Textgedanken anregen 
ließ, durchwirkt Mozart die ganze Arietta mit dem Motto des Zweifels, 
der Unsicherheit, nicht ein Liebesmotiv, sondern das Zweifel-Thema 
wird im Vorspiel der Oboe vorgestellt; mit ihm endet Cherubin auch sei- 
nen Gesang. Wer bei dieser Musik nicht mitgedacht, sondern nur mitge- 
fühlt hat, für den hat Mozart noch einen auffälligeren Schlußpunkt ge- 
setzt (...). Ganz zweifelsfrei beendet das Orchester die Arietta mit jenem 
,eilenden' Motiv des Zweifeins (...), das wir eben in anderem Zusammen- 
hang kennengelernt haben."22 

Mozart verkündet die Liebe bis ins Detail. Was den großen Bühnenrah- 
men füllt, das ist in der kleinsten Note noch auffindbar, macht sich hör- 
bar und erfahrbar: die Liebe. Daß dies nicht nur intuitives Empfinden, 
sondern zugleich rationales Bedenken erfordert, ist an dem soeben darge- 
stellten Beispiel punktuell einsichtig geworden. Dies zu erhärten, wird ge- 
rade in Borns Mühen aufgedeckt. 

Epilog 

Der Vorhang fällt. Mozarts verkündigende und verkündigte Liebesbot- 
schaft geht zu Ende. 

Er, der erst die Liebe zur Musik machte, wenn er aus der bejahenden 
Liebe den Raum bekommen hatte, Liebe in Freiheit und Freiheit als 
Liebe zu verwirklichen und in seinem Schaffen umzusetzen in seinen Mu- 

22 Ebd. aaO., 276 f. 



Mozart 459 

sikdramen und in seiner Tonsprache, hat als Geschöpf des Schöpfers, als 
Ebenbild Gottes, analog, Ähnliches in der Unähnlichkeit, von dem ge- 
kündet, was das Ur-Geheimnis des Menschen ist, daß Gott die Liebe ist. 
Und weil Gott die Liebe ist, die Liebe niemals aufhören kann, wie es Pau- 
lus im Hohenlied der Liebe (1 Kor 13,8) verkündet, so wird Mozarts Mu- 
sik analog das Geheimnis des liebenden Gottes aufschließen, zugleich 
die Pflicht des Menschen verdeutlichen, die Liebe zu leben, die Liebe zu 
üben, Liebestöne anzuschlagen, niemals zu verachten, zu lieben, zu lie- 
ben, zu lieben. Und so formuliert der Meister in das Stammbuch seines 
Freundes Gottfried von Jacquin am 11. April 1789: 

•Weder erhabene Intelligenz, 
noch Phantasie, 
noch alle beide zusammen vereint 
machen ein Genie aus. 
Liebe! Liebe! Liebe! 
Dies ist die Seele des Genies."23 

Mozart trifft ins Herz, ins Herz der Welt, in den liebenden Gott. Zu- 
gleich verpflichtet er und sein Werk, die Welt der Liebe aufzubauen. Rein 
und klar, wahr und echt, selbstlos und unbedingt. So selbstverständlich, 
daß manche Mozarts Leichtigkeit mißverstehen, so wie die Leichtigkeit 
der Glaubensnachricht, daß Gott zur Liebe befreit. 

Mozart braucht kein Bühnenfestereignis, er braucht das Volkstheater, 
das entwürdigt ihn nicht. Denn das Wahre, Gute, Liebe braucht keinen 
abgesteckten Rahmen. Es ist überall einfach wahr, gut und schön. Es wird 
überall ersehnt, gebraucht, erwartet. Freilich, es bedarf einer Antwort: 
die der gewährten Liebe. So, wie die Liebe Gottes, die Liebe gewährt, 
ebenfalls nichts anderes erwartet und unbedingt nach der Liebe fragt. Die 
Petrusantwort ist fällig: •Herr, du weißt alles, du weißt, daß ich dich lieb- 
habe" (Joh 21,17). 

Ringenbach, aaO., 78. 




