BUCHBESPRECHUNGEN

Bildbinde

1. Glaser, Gerhard: Erinnerung und
Verwandlung. Bilder zum Abendmahl.
(Reihe Glaubensbilder) Wiirzburg:
Echter, 1991. 60 S., zahlr. Abb., geb.,
DM 22—

2. Sudbrack, Josef: Der géttliche Ab-
grund. Bilder vom dreifaltigen Leben
Gottes. (Reihe Glaubensbilder) Wiirz-
burg: Echter, 1991. 60 S., zahlr. Abb.,
geb., DM 22—

Bei Biichern solcher Art entkommt der Au-
tor einem gewissen Eklektizismus nicht, so-
wohl was die Auswahl der Bilder wie die
herangezogene Sekundirliteratur betrifft.
Grofle Themen - und darum handelt es sich
jeweils — lassen sich nicht auf knappem
Ranm systematisch durchfithren. Dies aber
wollen die ersten Binde einer neuen Reihe
des Echter Verlages anch gar nicht. Die
»Glaubensbilder* vermitteln Impulse zum
Nachdenken, zeigen Bilder, die genauer
hinschauen lassen. Die Idee der neuen
Reihe ist sehr begriflenswert. Es geht
darum, zu Bildern mit religiésen Themen in
ein solches Verhiltnis zu treten, dal} das alt-
testamentliche Verbot, sich ein Bild Gottes
zu machen (vgl. Ex 20,4), gewahrt bleibt.
Gott ist unvorstellbar. Dieses Bewnftsein
von der Wirklichkeit Gottes ist Voraunsset-
zung fiir den angemessenen, genau gesagt,
den freien Umgang mit der Welt der Bilder.

Zugleich aber muB in der Perspektive des
neutestamentlichen Glaubens an die Inkar-
nation in der kirchlichen Kunst davon aus-
gegangen: ,Jesus ist das nentestamentliche
Urbild des dreifaltigen Lebens Gottes*
(Sudbrack 54). Die Ikonen Christi sprechen
den Betrachter in seiner Freiheit an, aber so,
daf} er sich immer mehr fiir diese konkrete,
sichtbare Ndhe Gottes bei uns entscheidet.
In einem Langsschnitt durch die Kunstge-
schichte demonstrieren beide Binde, was es
damit im Konkreten auf sich hat: ,,Alle
kiinftige christliche Kunst aber mufi aus
dem doppelten Erbe der Geschichte leben:
ans dem Wissen um Gottes Unbegreiflich-
keit, die dennoch in Jesus Christus sichtbar

geworden ist. Und sie muf dies in der kiinst-
lerischen Sprache ihrer Zeit darstellen®
(Sudbrack 8).

Nun noch kurz zn den beiden Bianden im
einzelnen, deren Preis im Vergleich recht
giinstig ist.

1. G. Glaser geht methodisch so voran,
daB er in seinen Texten zu den Bildern
kunstgeschichtliche Informationen, phéno-
menologische Beobachtungen, Reflexionen
und meditative Uberlegungen zusammen-
komponiert.

Das Abendmahl Jesn in Geschichte und
Gegenwart ist sein Thema. Exemplarisch
wird am Abendmahlbild von Dirk Bonts
deutlich, worum es beim Meditieren und
Betrachten von Glaubensbildern geht. ,,Sol-
che Bilder sind keine Illustrationen oder
Abbildungen, sondern eher Griindungen
und Auslegnngen von Wirklichkeit. Ohne
solche Bilder sind fiir den Menschen seine
Welt, seine Erfahrungen und auch sein
Glanbe nicht moglich; ohne solche Bilder
sinke alles zu manipulierbaren Fakten
herab. Vielleicht sind deshalb diese Glan-
bens-Bilder gerade unserer Zeit not-wendig
angesichts der Not der Bilderflut“ (22). Die
Unverdientheit der Gnade soll transparent
werden. ,,Die vorgestellten Abendmahlsbil-
der sind Fragmente der Bildlosigkeit, mit
denen wir uns dem Geheimnis ndhern* (59).
Teilhabe, Gedichtnis, Verwandlung und
Geheimnis lanten die Grundworte, die an-
hand von zwélf Bildern aus dem abendlén-
dischen Kulturkreis erschlossen werden.

2. J. Sudbrack bedenkt bekannte und we-
niger bekannte Bilder, in denen man etwas
vom Gespriach der Liebe zwischen Vater,
Sohn und HI. Geist ahnen kann. Bleibt die
je groflere Undhnlichkeit Gottes in allen
bildhaften Verstehensversuchen gewabhrt,
dann ist auch eine Dreifaltigkeitsdarstel-
lung ans dem 14. Jahrhundert (Urschalling)
aufs neue aktuell: ,,Ob nicht das frauliche
Bild vom Heiligen Geist auf dem hebrii-
schen Hintergrund (die Ruach!) und mit der
urchristlichen Sophia (Weisheits)-Theolo-
gie znsammengesehen, bewuft machen
muf, daf} wir heute Von vielen unterschiede-
nen Analogien aus zn Gott emporsteigen
miissen, um seine Fiille zu erahnen? Niko-



Buchbesprechungen

laus von Kues hat schon im 15. Jahrhundert
vunsere Problematik vorhergeahnt, als er
vom ,Zusammenfall der Gegensitze' in
Gott schrieb* (24).

Auch die abstrakte Kunst hat ein Recht
darauf, im kirchlichen Raum ernst genom-
men zu werden. ,,Denn ,Religion‘ ~ christ-
lich oder nichtchristlich - reicht in das ,Un-
gegenstidndliche’, ,Nicht-Objektivierbare’,
,Abstrakte‘ hinein. Ein Gottes-,Bild® ist nur
insoweit giiltig, wie sein ,Bild*-Charakter
fiberstiegen wird ins Un-,Bild‘liche hinein*
(49).

J. Sudbrack bietet eine sehr breite Palette
von ,Dreifaltigkeitsbildern®, auch solche,
die dogmatisch hochst fragwiirdig sind, sei
es, weil sie dem Patripassianismus Vor-
schub leisten konnen, sei es, weil sie das Ni-
veau des Kanons christlicher lkonographie
nicht erreichen. Aber gerade an Randphi-
nomenen kann deutlich werden, wie der
Weg zur Mitte der Wahrheit verlduft. Und
noch etwas: Im Zweifelsfall sollte man sich
mehr von der Volksfrommigkeit als von ei-
nem einseitigen Intellektualismus im Glau-
ben anregen lassen. J. Sudbrack bringt also
zu Recht solche Bilder.

Etwas frustrierend wirkt, daB auch jene
Teile von Bildern beschrieben werden, die
gedruckt nicht vorliegen. Paul Imhof SJ

1. Sudbrack, Josef: Gewodlbe. Mit ei-
nem kunsthist. Beitrag von Arthur Sali-
ger. (Kunst als Zeugnis und Zeichen).
Wiirzburg: Echter 1989. 96 S., 21 ein-
farb. Abb., Pappband, DM 26,

2. Schellenberger, Bernardin: Treppen.
Stufen des Lebens. Mit einem kunst-
hist. Beitrag von Ines Baumgarth.
(Kunst als Zeugnis und Zeichen).
Wiirzburg: Echter 1989. 96 S., 20 ein-
farb. Abb., Pappband, DM 26,

In der beachtenswerten Reihe ,, Kunst als
Zeugnis und Zeichen* sind zwei Bande an-
zuzeigen, die den Stufen des Lebens am Bei-
spiel der Treppen und den Gewdlben als
Riume, die atmen und Steine aus Gebet
sind, nachspiiren. Fundament der meditati-
ven Uberlegungen J. Sudbracks ist die
These: Mittelalterliche Kirchen beten aus
sich selbst. Denn das Gewdlbe ist Sinnbild
des himmlischen Lebens und iberspannt

477

das in die Betrachtung Gottes versunkene
Leben, das um so lichtvoller wird, je mehr
es sich dem Chor néhert (7/8). Jede Séule
empfindet der Autor gleichsam als StoBge-
bet zu Gott (49) und im Bild der Freund-
schaft beschreibt er die Funktion der Sdulen
und Konsolen, die das Gewdlbe tragen (18).
Seine Unendlichkeit lebt in der Greifbarkeit
seiner Steine (70), die Sinne werden in die-
sen Ridumen gedffnet und von den Siulen,
dem Licht und dem Atem der Steine empor-
gehoben (10).

An diesem Punkt der Betrachtungen mé-
gen die Gedanken mancher Leser zur nach-
konziliaren modernen Kirchenarchitektur
abschweifen, die manchmal weniger zum
Beten als zum Argern anregt...

Die kunsthistorischen Aspekte iiber Ge-
wolbe von A. Saliger sind nicht unproble-
matisch, da sie — auch den kunstinteressier-
ten Laien - im Zuviel der verdichteten Fach-
terminologie ertrdnken. So fillt es schwer,
die Kernaussagen des Textes zu den Gewol-
ben herauszudestillieren.

Der Band von B. Schellenberger zu den
Treppen als Stufen des Lebens trégt seinen
Titel zu Recht, denn er begreift die Entwick-
lungsstationen und Zusténde des Lebens als
Treppen - in uns (7/8). Ankniipfend an
diese Intention fithrt dies besonders der
Text zu den alltéglichen Stiegen aus: breite
Feiertags-Treppen, bequeme Aufstiegsmdog-
lichkeiten, lassen uns nicht reifer werden,
viel eher manch mithsames nach oben, wo
langer Atem gefordert ist. Im lebensge-
schichtlichen Bild ist es der Erwachsene,
der als ,,Aufgestiegener” auch seine kindli-
chen Seiten und Bediirfnisse noch wahrneh-
men und pflegen soll (9/10).

Jeder Mensch hat seinen eigenen Ort, wo
seine ,,Jakobsleiter* die Erde, also das Herz
des Menschen, beriihrt. So ist dann der Auf-
stieg eigentlich ein Abstieg - ins eigene In-
nere und ,geistlicher Aufstieg™ hat nie et-
was mit Karriere (d. h. Leistung) zu tun, son-
dern immer mit dem ,,Du“, das sich selbst
als Weg, Wahrheit und Leben bekennt
(21-26). Das ,,Unten“ als gefiihlsmiBig Be-
drohliches wird nur in der direkten Kon-
frontation bewiltigt; so muBten die Chri-
sten der ersten Jahrhunderte als sinnenfalli-
ges Zeichen ins Taufbecken hinunterstei-
gen, um dem Satan zu widersagen (65). Ein
interessantes kulturhistorisches Detail mit



Buchbesprechungen

zentraler Bedeutung ist die Erwihnung, daB
die ersten christlichen Altédre auf der Hohe
des Volkes waren: das fleischgewordene
Wort stellt sich mit uns auf eine Stufe (49).

Der Sinn- und Bedeutungsgehalt der
Treppen wird vom kunstgeschichtlichen
Beitrag I. Baumgarths bedacht, der sich in
den meditativen Grundtenor harmonisch
einfiigt. Die Bildverweise im Beitrag erho-
hen die Anschaulichkeit, ja, sie diirften so-
gar noch zahlreicher sein. Die zwei extre-
men Pole der Aussagekraft von Treppen
sind der (demiitige) Aufstieg einerseits und
die Reprisentationsfunktion andererseits.
So werden Stufen immer nur in der Bewe-
gung erfahrbar und ihre Mithsamkeit héingt
immer von dem kérperlichen Vermogen der
Menschen ab. In der Spiritualititsge-
schichte wurde fiir den demiitigen Aufstieg
zu Gott das Bild der Tugendleiter gefunden,
auf der es keine Umkehr gibt: nur Sieg oder
Absturz. Die ,, Tugendleiter hatte auf ge-
baute Treppen in threr Gestaltung keinen
EinfluB; am ehesten sind die ,,Heiligen Stie-
gen“ des 17. und 18. Jhs., beispielsweise auf
die Kalvarienberge, gemauerte Varianten.

Kontrapunkt der Tugendleiter sind die
reprisentativen Treppenaufginge in und
vor Schlossern, wobei die Ausstattung der
Treppenhduser zusédtzlich zur Glorifizie-
rung der Herrscher beitrug.

Erfreulich ist es, wenn in der Medita-
tionsbiicherflut echte Impulse zum Beten
angeboten werden - und Beten ist nicht zu-
erst ein Kdnnen als vielmehr ein Beginnen,
so J. Sudbrack (14/61). Er fithrt aus, es
mehre den Menschen in seinem Mensch-
sein, jemandem das ,,Du“ zu schenken.
Wollten wir das Gott verweigern...?

Maria Ol

Bopler, Elija: Lichtspuren im Kloster-
garten. Wiirzburg: Echter 1990, 76 S,
zahlr. Fotos, geb., DM 29,80.

In dem Uberangebot von meditativen Bild-
béanden filit dieser Band durch seine konse-
quente Schlichtheit auf. Als Karmelitin
mochte die Autorin auf die unscheinbaren
Schonheiten am Wege aufmerksam ma-
chen. Sie entdeckt darin ein wesentliches
Mittel, in unserer lauten Zeit zum Verweilen
und zur Sinn-suche anzuregen.

Die Fotos entstanden im engen Rahmen
des Klostergartens des heutigen Karmel in

478

Dachau. Im Vorwort, das P. Imhof SJ mit-
verfal3t hat, erfihrt man, daB dieses Ge-
linde der Wildpark der SS war und sich an
das ehemalige KZ anschlofB3. Es sind herbe
Aufnahmen, die den Blick des Betrachters
auf das Wesentliche lenken und so in einen
Raum der Stille zu fithren vermdégen.

In dieser Stille erhalten die zugeordneten
Texte von zumeist bekannten Dichtern und
Denkern ihren Stellenwert als Anregungen.
Diese prignanten und ,verdichteten” Ge-
danken weisen wie die Bilder eine Konti-
nuitét auf, die um Schwerpunkte wie Hoff-
nung und Suche, Einsamkeit und Glaube,
Wagnis und Gebet kreisen. Diese insgesamt
einfithlsame Auswahl, die im vermeintlich
Unscheinbaren das Bedeutsame entdecken
14Bt, zeigt nicht nur den unbestechlichen
Blick der guten Fotografin, sondern auch
das nachdenkliche Auge der liebenden An-
teilnahme. Hubert Stappert

Schindler, Herbert/ Wolf-Christian von
der Miilbe: Meisterwerke der Spitgo-
tik. Berihmte Schnitzaltdre. Regens-
burg: Pustet 1989. 250 S., ca. 130 Abb.,
98 ganzseitig, geb., DM 98,—.

»Kathedralen aus Holz*: unter diesem an-
schaulichen Schlagwort lassen sich die
grandiosen Schnitzaltire der Spitgotik fas-
sen. Mit ihren beweglichen Fliigeln - da-
durch wandelbarer Aussage entlang des
Kirchenjahres - sind sie die Leistung der
deutschen Kunst zwischen 1400 und 1530.
Sie erzeugen Staunen aus ihrer Kunstfertig-
keit und Betroffenheit aus der religidsen In-
nigkeit des Ausdrucks. Der Fliigelaltar ent-
stand aus dem ambivalenten Bediirfnis, den
jeweiligen Reliquienschatz sicher verschlie-
Ben wie auch offentlich zur Schau stellen zu
konnen. So 146t sich der Aufbau eines ober-
deutschen Schnitzaltars folgendermalen
skizzieren: Altartisch, darauf die Predella
als AltarfuB (evtl. mit Religienbehiltnis),
aufgesetzt der Altarschrein, bekrént von ei-
nem Kranzgesims und dem Gesprenge.
Die Synode von Trier (1310) hatte das
ikonographische Programm der Altdre in
manchen Teilen festgeschrieben. So gebiihrt
dem Namenspatron der Kirche oder des Al-
tares der Mittelplatz, er kann aber auch Ma-
ria zur Seite gestellt werden. Auf den Seiten-
fliigeln finden sich Szenen des Lebens des



Buchbesprechungen

Kirchenpatrons bzw. bevorzugt der Passion
Jesu. In der Predella stehen oft Apostelfigu-
ren bzw. ist der Stammvater Jesse ge-
schnitzt, im Gesprenge als kronende Sinn-
aussage sitzt die Kreuzigungsszene mit Jo-
hannes und Maria oder ein Schmerzens-
mann bzw. eine Gnadenstuhldarstellung.
Da die Schnitzaltire frei im Presbyterium
standen, lieBen sich auf der Riickseite der
Predella meist die Stifter verewigen - und
vielleicht aus der Gewohnheit, hinter den
Altiren die Beichte abzunehmen, war auf
die Riickseite des Schreins oft ein recht dra-
stisches Jiingstes Gericht gemalt. Aufgrund
dieser vielfaltigen Abbildungen waren die
Altire der damaligen Zeit den Menschen
eine ,,Biblia pauperum®, religiose Unterwei-
sung, um ihrem Gott niherzukommen.

Auch das mittelalterliche Stindewesen
hatte auf die Vielgestaltigkeit der Altire
und ihre Zahl EinfluB3. Je nach Schule und
Landschaft waren die Materialien, bevor-
zugt Eichen- oder Lindenholz, und die Fas-
sungen verschieden. Mit der Verfeinerung
der Schnitzkunst, als gldnzendes Beispiel
sei Tilman Riemenschneider genannt, sollte
das bloBe Holz, Gestalt gewonnen durch
Kiinstlerhand, zum Betrachter sprechen.

Ein interessantes kulturgeschichtliches
Detail ist die Entwicklung der Schnitzaltire
aus Kreuzaltiren, ausgehend vom nieder-
landischen Raum. So ist der Hochaltar in
St. Jakob in Rothenburg die erste grofle
Synthese des niederldndisch-schwibischen
Kreuzaltares mit einem Standfiguren-
schrein. Der Wandelaltar, als der der
Schnitz- oder Fliigelaltar auch bezeichnet
wird, hat heute keine liturgische Funktion
im Kirchenjahr mehr, aber in den damali-
gen gotischen Hallenkirchen war er aus
sich, im Chor mit seiner schwindelnden
Hohe, ein Element Gesamtkunstwerkes.

Die in diesem Band von H. Schindler vor-
gestellten Meister der Schnitzkunst, Werk-
stitten und regionalen Verschiedenheiten
hier verbal im einzelnen vorzustellen, ist
nicht sinnvoll. Dazu mége sich der Betrach-
ter in die photographischen Details und Ge-
samtaufnahmen des Bandes vertiefen. Es
sind schwarzweile wie auch farbige Auf-
nahmen in der Qualitit, die man bei W.-
Chr. von der Miilbe gewohnt ist. Reproduk-
tion, Format und Ausstattung sind entspre-
chend.

479

Von der kiinstlerischen Gestaltungskraft
eines Hans Mutschler, Veit Sto3, Erasmus
Grasser, Michel Erhart oder Henrik Dou-
vermann wird man via Photographie als
spezieller Art des Erfassens und Interpretie-
rens in Bann gezogen. Die Erkldarung, dag
Altire dieses Genres — wie oft vermutet —
nicht nur ein siiddeutsches Phinomen sind,
findet man im informativen Begleittext, der
insgesamt das Auge des Betrachters weder
gingeln will noch die Selbstindigkeit des
Urteils abzunehmen bereit ist.

Der durch den Protestantismus ausgeld-
ste Bildersturm (im Stidwesten ab 1524, am
Niederrhein ab 1566) hat Gott sei Dank
nicht alle Zeugnisse dieser aullerordentli-
chen Kunst zerstort. Wenn H. Schindler in
seinem Vorwort berichtet, diese spitgoti-
schen Schnitzaltire entwickeln eine wach-
sende Anziehung mit der Dauer der Be-
schiftigung, so kann der Leser/Betrachter
des Buches angeregt sein, diese religidsen
Schopfungen z.B. in Blaubeuren, Moos-
burg, Kalkar oder Latsch im Vinschgau
selbst besuchen zu wollen. Fiir das Buch
wire dies zweifellos ein Kompliment.

Maria Ol

Chagall, Marc/Mayer, Klaus: Ich bin
mit dir. Der Weg Gottes mit seinem
Volk im farblithographischen Zyklus
des Jahres 1966 zum Buch Exodus.
Wiirzburg, Echter 1989. 116 S., geb.,
DM 358,-.

Der farbenprichtige, einladende Einband,
die Dornbuschszene darstellend, verspricht
dem Betrachter dieses neuen Bildbandes
nicht zuviel. Der anerkannte Chagall-1nter-
pret Klaus Mayer legt damit ein weiteres
sehr gelungenes Ineinander von Text und
Bild vor. Der aus 24 Bildern komponierte
farblithographische Zyklus zum Buch
,,Exodus“ (Zweites Buch Mose), der durch
seine starke, kontrastreiche Farbigkeit
schon beim Durchblittern besticht, ist eine
faszinierende, den ganzen Menschen an-
sprechende Form biblischer Verkiindigung.
In der Ausgestaltung der zeitlosen, immer
aktuellen biblischen Geschichte vom Aus-
zug des Volkes TIsrael aus Agypten, dem
BundesschluB und der Ubergabe der Zehn
Gebote, erweist sich Marc Chagall, der be-
kannte, 1985 verstorbene jiidische Kiinstler



Buchbesprechungen

russischer Herkunft, in seiner einzigartigen
kiinstlerischen Begabung zugleich als ,,My-
stiker und Bildprophet“ (9). In seinen Bil-
dern bezeugt er in der Bibel berichtete, von
ithm mystisch erlebte Glaubenswirklichkei-
ten. Ein tiefer Wunsch des Malers ist es, in
seinem Werk das Hinter- und Ubergriindige
der biblischen Heilsbotschaft so zu veran-
schanlichen, daf alle Schopfungsbereiche
auf Gott hin transparent werden.

In harmonischem Zusammenklang mit
dem Kiinstler gelingt es K. Mayer, die oft
verschliisselte oder verschliisselnde Bild-
sprache dem Betrachter auf ihren tieferen
Sinn hin aufzuschlieBen. Die Leuchtkraft
der Bilder scheint zuzunehmen, je mehr sie
durch das Licht des Verstandes weiter ,,ge-
lichtet* werden. Dabei kommen dem Autor
seine hervorragende Kenntnis der jiidischen
Religion, seine Gabe, die Bilderwelt ein-
fiihlsam und treffend zu versprachlichen,
und vor allem seine personlichen Begeg-
nungen mit Marc Chagall zugute.

Nach einer anregenden Hinfithrung zum
vorliegenden Werk Chagalls beginnt der Le-
ser in seinen Betrachtungen dem Gottesvolk
Israel anf seinem Aus-Weg nachzufolgen:
Zur Rechten findet das Ange die verschie-
denen Wegsituationen im Bild dargestellt,
zur Linken ihre jeweilige Auswortung im
fortlaufenden Text. K. Mayer interpretiert
behutsam, 143t dem Betrachter die Freiheit
eigener Beobachtungen und Assoziationen.
Der Text begrenzt nicht Phantasie, sondern
ermutigt zu selbstdndigen Entdeckungen im
Bild. Der Betrachter wird angeleitet, genaun
und lange hinzusehen, nicht nur mit den
Augen, sondern mit dem Herzen, so daB er
die gleichsam beseelten Gestalten in sich
aufzunehmen vermag. Dieser Prozel des
Schauens, des sich Verstindlich-Machens
einer Bildszene, hinterlif3t eine spiirbare
Wirkung: Eroffnung der Bild-Wirklichkeit
hin zur Heils-Geschichte geschieht. Hilf-
reich fiir das Verstdndnis sind die Erklarun-
gen der jlidischen und chagalleigenen Sym-
bole. So steht der hdufig unvermittelt aof-
tauchende Vogel fiir die Krifte des Verstan-
des, die Mondsichel fiir die Empfinglich-
keit, das Weibliche, die Wolke fiir die wei-
sende Gegenwart Gottes, der Berg als Ort
der Gottesnihe und der Offenbarung
u.v.m. Den Stierkopf, der beim Empfang
der Gesetzestafeln durch Mose mit abgebil-

480

det ist, deutet K. Mayer als ,,ein Synonym
fiir den Kiinstler selbst..., der sich zu den
Zehn Worten bekennt und zugleich betont,
daB es hier nicht um realistische Wieder-
gabe des Geschehens geht, sondern so, wie
er es in sich geschaunt hat: Ich habe die Bibel
getrdumt®. (81)

Ein kiinstlerisches Stilmittel fillt bei ge-
nanem Hinsehen besonders ins Auge: Die
Anordnung der Hinde. Als Ausdruck des
Wahns und des Irr-Sinns, dem das Volk ver-
fallen ist, sind z.B. die um das Goldene
Kalb Tanzenden mit verdrehten oder ver-
kehrt angewachsenen Hinden, in ihrer bei
Chagall typischen UbergroBe, dargestellt,
die das frevelhafte, absurde Treiben ein-
driicklich machen. An vielen Stellen erhilt
Mose, die Hauptfigur der Auszugsge-
schichte, durch zwei rechte Hinde durch-
dringende -Aussagekraft. Sie deuten darauf
hin, dal Gott es ist, der durch Mose mit
»starker Hand“, mit der ,,Rechten Gottes*
die Wunder wirkt. Dies wird meist noch da-
durch unterstrichen, daB3 er oft schwebend -
von bzw. zu Jahwe innerlich emporgehoben
- und mit lichtdurchflossenem Leib darge-
stellt ist, der sich in hellen, lenchtenden
Strahlen iiber den Kopf hinaus fortsetzt,
gleichsam iiber sich selbst hinauswichst.

Bildbeschreibung, Erklirung und Deu-
tung sind organisch in die entsprechenden
Bibelstellen eingebunden. Bei all den Wor-
ten werden die Bilder letztlich aber in ihrem

-Geheimnis, das ihnen wesentlich ist, belas-

sen. So bleibt ihre heilsam-erfiillende Aus-
druckskraft erhalten.

Die Zusammenschau von Wort und Bild
macht anfangs Miihe, die sich jedoch lohnt.
Dadurch, daB3 sich manche Symbol- und
Kulterkldrungen wiederholen, ist es gut
moglich, einzelne Bilder zu meditieren.

Das den Zyklus beschlieBende Bild 148t
noch einmal zusammenfassend klar und
verheiBungsvoll aufscheinen: ,,Das ist Ex-
odus: Gott steht an der Spitze, inmitten und
am Ende seines Volkes. Gott begleitet sein
Volk auf der Erde und schwebt zugleich
iiber ihm. Gott umfingt sein Volk zur Rech-
ten und zur Linken.“ (115) ER, der unsicht-
bare, aber in Weisung und Kult gegenwér-
tige Gott, sagt von sich selbst: ,Ich bin mit
dir* (Ex 3,12) - ein Wort, mit dem sich le-
ben laBt.

Johanna Schreiner





