
BUCHBESPRECHUNGEN 

Bildbände 

/. Glaser, Gerhard: Erinnerung und 
Verwandlung. Bilder zum Abendmahl. 
(Reihe Glaubensbilder) Würzburg: 
Echter, 1991. 60 S., zahlr. Abb., geb., 
DM 22,-. 
2. Sudbrack, Josef: Der göttliche Ab- 
grund. Bilder vom dreifaltigen Leben 
Gottes. (Reihe Glaubensbilder) Würz- 
burg: Echter, 1991. 60 S., zahlr. Abb., 
geb., DM 22,-. 

Bei Büchern solcher Art entkommt der Au- 
tor einem gewissen Eklektizismus nicht, so- 
wohl was die Auswahl der Bilder wie die 
herangezogene Sekundärliteratur betrifft. 
Große Themen - und darum handelt es sich 
jeweils - lassen sich nicht auf knappem 
Raum systematisch durchführen. Dies aber 
wollen die ersten Bände einer neuen Reihe 
des Echter Verlages auch gar nicht. Die 
•Glaubensbilder" vermitteln Impulse zum 
Nachdenken, zeigen Bilder, die genauer 
hinschauen lassen. Die Idee der neuen 
Reihe ist sehr begrüßenswert. Es geht 
darum, zu Bildern mit religiösen Themen in 
ein solches Verhältnis zu treten, daß das alt- 
testamentliche Verbot, sich ein Bild Gottes 
zu machen (vgl. Ex 20,4), gewahrt bleibt. 
Gott ist unvorstellbar. Dieses Bewußtsein 
von der Wirklichkeit Gottes ist Vorausset- 
zung für den angemessenen, genau gesagt, 
den freien Umgang mit der Welt der Bilder. 

Zugleich aber muß in der Perspektive des 
neutestamentlichen Glaubens an die Inkar- 
nation in der kirchlichen Kunst davon aus- 
gegangen: •Jesus ist das neutestamentliche 
Urbild des dreifaltigen Lebens Gottes" 
(Sudbrack 54). Die Ikonen Christi sprechen 
den Betrachter in seiner Freiheit an, aber so, 
daß er sich immer mehr für diese konkrete, 
sichtbare Nähe Gottes bei uns entscheidet. 
In einem Längsschnitt durch die Kunstge- 
schichte demonstrieren beide Bände, was es 
damit im Konkreten auf sich hat: •Alle 
künftige christliche Kunst aber muß aus 
dem doppelten Erbe der Geschichte leben: 
aus dem Wissen um Gottes Unbegreiflich- 
keit, die dennoch in Jesus Christus sichtbar 

geworden ist. Und sie muß dies in der künst- 
lerischen Sprache ihrer Zeit darstellen" 
(Sudbrack 8). 

Nun noch kurz zu den beiden Bänden im 
einzelnen, deren Preis im Vergleich recht 
günstig ist. 

1. G. Glaser geht methodisch so voran, 
daß er in seinen Texten zu den Bildern 
kunstgeschichtliche Informationen, phäno- 
menologische Beobachtungen, Reflexionen 
und meditative Überlegungen zusammen- 
komponiert. 

Das Abendmahl Jesu in Geschichte und 
Gegenwart ist sein Thema. Exemplarisch 
wird am Abendmahlbild von Dirk Bouts 
deutlich, worum es beim Meditieren und 
Betrachten von Glaubensbildern geht. •Sol- 
che Bilder sind keine Illustrationen oder 
Abbildungen, sondern eher Gründungen 
und Auslegungen von Wirklichkeit. Ohne 
solche Bilder sind für den Menschen seine 
Welt, seine Erfahrungen und auch sein 
Glaube nicht möglich; ohne solche Bilder 
sänke alles zu manipulierbaren Fakten 
herab. Vielleicht sind deshalb diese Glau- 
bens-Bilder gerade unserer Zeit not-wendig 
angesichts der Not der Bilderflut" (22). Die 
Unverdientheit der Gnade soll transparent 
werden. •Die vorgestellten Abendmahlsbil- 
der sind Fragmente der Bildlosigkeit, mit 
denen wir uns dem Geheimnis nähern" (59). 
Teilhabe, Gedächtnis, Verwandlung und 
Geheimnis lauten die Grundworte, die an- 
hand von zwölf Bildern aus dem abendlän- 
dischen Kulturkreis erschlossen werden. 

2. J. Sudbrack bedenkt bekannte und we- 
niger bekannte Bilder, in denen man etwas 
vom Gespräch der Liebe zwischen Vater, 
Sohn und Hl. Geist ahnen kann. Bleibt die 
je größere Unähnlichkeit Gottes in allen 
bildhaften Verstehensversuchen gewahrt, 
dann ist auch eine Dreifaltigkeitsdarstel- 
lung aus dem 14. Jahrhundert (Urschalling) 
aufs neue aktuell: •Ob nicht das frauliche 
Bild vom Heiligen Geist auf dem hebräi- 
schen Hintergrund (die Ruach!) und mit der 
urchristlichen Sophia (Weisheits)-Theolo- 
gie zusammengesehen, bewußt machen 
muß, daß wir heute"von vielen unterschiede- 
nen Analogien aus zu Gott emporsteigen 
müssen, um seine Fülle zu erahnen? Niko- 



Buchbesprechungen All 

laus von Kues hat schon im 15. Jahrhundert 
unsere Problematik vorhergeahnt, als er 
vom ,Zusammenfall der Gegensätze' in 
Gott schrieb" (24). 

Auch die abstrakte Kunst hat ein Recht 
darauf, im kirchlichen Raum ernst genom- 
men zu werden. •Denn ,Religion' - christ- 
lich oder nichtchristlich - reicht in das ,Un- 
gegenständliche', ,Nicht-Objektivierbare', 
.Abstrakte' hinein. Ein Gottes-,Bild' ist nur 
insoweit gültig, wie sein ,Bild'-Charakter 
überstiegen wird ins Un-,Bild'liche hinein" 
(49). 

J. Sudbrack bietet eine sehr breite Palette 
von •Dreifaltigkeitsbildern", auch solche, 
die dogmatisch höchst fragwürdig sind, sei 
es, weil sie dem Patripassianismus Vor- 
schub leisten können, sei es, weil sie das Ni- 
veau des Kanons christlicher Ikonographie 
nicht erreichen. Aber gerade an Randphä- 
nomenen kann deutlich werden, wie der 
Weg zur Mitte der Wahrheit verläuft. Und 
noch etwas: Im Zweifelsfall sollte man sich 
mehr von der Volksfrömmigkeit als von ei- 
nem einseitigen Intellektualismus im Glau- 
ben anregen lassen. J. Sudbrack bringt also 
zu Recht solche Bilder. 

Etwas frustrierend wirkt, daß auch jene 
Teile von Bildern beschrieben werden, die 
gedruckt nicht vorliegen. Paul ImhofSJ 

1. Sudbrack, Josef: Gewölbe. Mit ei- 
nem kunsthist. Beitrag von Arthur Sau- 
ger. (Kunst als Zeugnis und Zeichen). 
Würzburg: Echter 1989. 96 S., 21 ein- 
farb. Abb., Pappband, DM 26,-. 
2. Schellenberger, Bernardin: Treppen. 
Stufen des Lebens. Mit einem kunst- 
hist. Beitrag von Ines Baumgarth. 
(Kunst als Zeugnis und Zeichen). 
Würzburg: Echter 1989. 96 S., 20 ein- 
farb. Abb., Pappband, DM 26,-. 

In der beachtenswerten Reihe •Kunst als 
Zeugnis und Zeichen" sind zwei Bände an- 
zuzeigen, die den Stufen des Lebens am Bei- 
spiel der Treppen und den Gewölben als 
Räume, die atmen und Steine aus Gebet 
sind, nachspüren. Fundament der meditati- 
ven Überlegungen J. Sudbracks ist die 
These: Mittelalterliche Kirchen beten aus 
sich selbst. Denn das Gewölbe ist Sinnbild 
des himmlischen Lebens und überspannt 

das in die Betrachtung Gottes versunkene 
Leben, das um so lichtvoller wird, je mehr 
es sich dem Chor nähert (7/8). Jede Säule 
empfindet der Autor gleichsam als Stoßge- 
bet zu Gott (49) und im Bild der Freund- 
schaft beschreibt er die Funktion der Säulen 
und Konsolen, die das Gewölbe tragen (18). 
Seine Unendlichkeit lebt in der Greifbarkeit 
seiner Steine (70), die Sinne werden in die- 
sen Räumen geöffnet und von den Säulen, 
dem Licht und dem Atem der Steine empor- 
gehoben (10). 

An diesem Punkt der Betrachtungen mö- 
gen die Gedanken mancher Leser zur nach- 
konziliaren modernen Kirchenarchitektur 
abschweifen, die manchmal weniger zum 
Beten als zum Ärgern anregt... 

Die kunsthistorischen Aspekte über Ge- 
wölbe von A. Sauger sind nicht unproble- 
matisch, da sie - auch den kunstinteressier- 
ten Laien - im Zuviel der verdichteten Fach- 
terminologie ertränken. So fällt es schwer, 
die Kernaussagen des Textes zu den Gewöl- 
ben herauszudestillieren. 

Der Band von B. Schellenberger zu den 
Treppen als Stufen des Lebens trägt seinen 
Titel zu Recht, denn er begreift die Entwick- 
lungsstationen und Zustände des Lebens als 
Treppen - in uns (7/8). Anknüpfend an 
diese Intention führt dies besonders der 
Text zu den alltäglichen Stiegen aus: breite 
Feiertags-Treppen, bequeme Aufstiegsmög- 
lichkeiten, lassen uns nicht reifer werden, 
viel eher manch mühsames nach oben, wo 
langer Atem gefordert ist. Im lebensge- 
schichtlichen Bild ist es der Erwachsene, 
der als •Aufgestiegener" auch seine kindli- 
chen Seiten und Bedürfnisse noch wahrneh- 
men und pflegen soll (9/10). 

Jeder Mensch hat seinen eigenen Ort, wo 
seine •Jakobsleiter" die Erde, also das Herz 
des Menschen, berührt. So ist dann der Auf- 
stieg eigentlich ein Abstieg - ins eigene In- 
nere und •geistlicher Aufstieg" hat nie et- 
was mit Karriere (d. h. Leistung) zu tun, son- 
dern immer mit dem •Du", das sich selbst 
als Weg, Wahrheit und Leben bekennt 
(21-26). Das •Unten" als gefühlsmäßig Be- 
drohliches wird nur in der direkten Kon- 
frontation bewältigt; so mußten die Chri- 
sten der ersten Jahrhunderte als sinnenfälli- 
ges Zeichen ins Taufbecken hinunterstei- 
gen, um dem Satan zu widersagen (65). Ein 
interessantes kulturhistorisches Detail mit 



Buchbesprechungen 478 

zentraler Bedeutung ist die Erwähnung, daß 
die ersten christlichen Altäre auf der Höhe 
des Volkes waren: das fleischgewordene 
Wort stellt sich mit uns auf eine Stufe (49). 

Der Sinn- und Bedeutungsgehalt der 
Treppen wird vom kunstgeschichtlichen 
Beitrag I. Baumgarths bedacht, der sich in 
den meditativen Grundtenor harmonisch 
einfügt. Die Bildverweise im Beitrag erhö- 
hen die Anschaulichkeit, ja, sie dürften so- 
gar noch zahlreicher sein. Die zwei extre- 
men Pole der Aussagekraft von Treppen 
sind der (demütige) Aufstieg einerseits und 
die Repräsentationsfunktion andererseits. 
So werden Stufen immer nur in der Bewe- 
gung erfahrbar und ihre Mühsamkeit hängt 
immer von dem körperlichen Vermögen der 
Menschen ab. In der Spiritualitätsge- 
schichte wurde für den demütigen Aufstieg 
zu Gott das Bild der Tugendleiter gefunden, 
auf der es keine Umkehr gibt: nur Sieg oder 
Absturz. Die •Tugendleiter" hatte auf ge- 
baute Treppen in ihrer Gestaltung keinen 
Einfluß; am ehesten sind die •Heiligen Stie- 
gen" des 17. und 18. Jhs., beispielsweise auf 
die Kalvarienberge, gemauerte Varianten. 

Kontrapunkt der Tugendleiter sind die 
repräsentativen Treppenaufgänge in und 
vor Schlössern, wobei die Ausstattung der 
Treppenhäuser zusätzlich zur Glorifizie- 
rung der Herrscher beitrug. 

Erfreulich ist es, wenn in der Medita- 
tionsbücherflut echte Impulse zum Beten 
angeboten werden - und Beten ist nicht zu- 
erst ein Können als vielmehr ein Beginnen, 
so J. Sudbrack (14/61). Er führt aus, es 
mehre den Menschen in seinem Mensch- 
sein, jemandem das •Du" zu schenken. 
Wollten wir das Gott verweigern...? 

Maria Ottl 

Boßler, Elija: Lichtspuren im Kloster- 
garten. Würzburg: Echter 1990, 76 S., 
zahlr. Fotos, geb., DM 29,80. 

In dem Überangebot von meditativen Bild- 
bänden fällt dieser Band durch seine konse- 
quente Schlichtheit auf. Als Karmelitin 
möchte die Autorin auf die unscheinbaren 
Schönheiten am Wege aufmerksam ma- 
chen. Sie entdeckt darin ein wesentliches 
Mittel, in unserer lauten Zeit zum Verweilen 
und zur Sinn-suche anzuregen. 

Die Fotos entstanden im engen Rahmen 
des Klostergartens des heutigen Karmel in 

Dachau. Im Vorwort, das P. Imhof SJ mit- 
verfaßt hat, erfährt man, daß dieses Ge- 
lände der Wildpark der SS war und sich an 
das ehemalige KZ anschloß. Es sind herbe 
Aufnahmen, die den Blick des Betrachters 
auf das Wesentliche lenken und so in einen 
Raum der Stille zu führen vermögen. 

In dieser Stille erhalten die zugeordneten 
Texte von zumeist bekannten Dichtern und 
Denkern ihren Stellenwert als Anregungen. 
Diese prägnanten und •verdichteten" Ge- 
danken weisen wie die Bilder eine Konti- 
nuität auf, die um Schwerpunkte wie Hoff- 
nung und Suche, Einsamkeit und Glaube, 
Wagnis und Gebet kreisen. Diese insgesamt 
einfühlsame Auswahl, die im vermeintlich 
Unscheinbaren das Bedeutsame entdecken 
läßt, zeigt nicht nur den unbestechlichen 
Blick der guten Fotografin, sondern auch 
das nachdenkliche Auge der liebenden An- 
teilnahme. Hubert Stappert 

Schindler, Herbert/Wolf-Christian von 
der Mülbe: Meisterwerke der Spätgo- 
tik. Berühmte Schnitzaltäre. Regens- 
burg: Pustet 1989. 250 S., ca. 130 Abb., 
98 ganzseitig, geb., DM 98,-. 

•Kathedralen aus Holz": unter diesem an- 
schaulichen Schlagwort lassen sich die 
grandiosen Schnitzaltäre der Spätgotik fas- 
sen. Mit ihren beweglichen Flügeln - da- 
durch wandelbarer Aussage entlang des 
Kirchenjahres - sind sie die Leistung der 
deutschen Kunst zwischen 1400 und 1530. 
Sie erzeugen Staunen aus ihrer Kunstfertig- 
keit und Betroffenheit aus der religiösen In- 
nigkeit des Ausdrucks. Der Flügelaltar ent- 
stand aus dem ambivalenten Bedürfnis, den 
jeweiligen Reliquienschatz sicher verschlie- 
ßen wie auch öffentlich zur Schau stellen zu 
können. So läßt sich der Aufbau eines ober- 
deutschen Schnitzaltars folgendermaßen 
skizzieren: Altartisch, darauf die Predella 
als Altarfuß (evtl. mit Reliqienbehältnis), 
aufgesetzt der Altarschrein, bekrönt von ei- 
nem Kranzgesims und dem Gesprenge. 

Die Synode von Trier (1310) hatte das 
ikonographische Programm der Altäre in 
manchen Teilen festgeschrieben. So gebührt 
dem Namenspatron der Kirche oder des Al- 
tares der Mittelplatz, er kann aber auch Ma- 
ria zur Seite gestellt werden. Auf den Seiten- 
flügeln finden sich Szenen des Lebens des 



Buchbesprech ungen 479 

Kirchenpatrons bzw. bevorzugt der Passion 
Jesu. In der Predella stehen oft Apostelfigu- 
ren bzw. ist der Stammvater Jesse ge- 
schnitzt, im Gesprenge als krönende Sinn- 
aussage sitzt die Kreuzigungsszene mit Jo- 
hannes und Maria oder ein Schmerzens- 
mann bzw. eine Gnadenstuhldarstellung. 

Da die Schnitzaltäre frei im Presbyterium 
standen, ließen sich auf der Rückseite der 
Predella meist die Stifter verewigen - und 
vielleicht aus der Gewohnheit, hinter den 
Altären die Beichte abzunehmen, war auf 
die Rückseite des Schreins oft ein recht dra- 
stisches Jüngstes Gericht gemalt. Aufgrund 
dieser vielfältigen Abbildungen waren die 
Altäre der damaligen Zeit den Menschen 
eine •Biblia pauperum", religiöse Unterwei- 
sung, um ihrem Gott näherzukommen. 

Auch das mittelalterliche Ständewesen 
hatte auf die Vielgestaltigkeit der Altäre 
und ihre Zahl Einfluß. Je nach Schule und 
Landschaft waren die Materialien, bevor- 
zugt Eichen- oder Lindenholz, und die Fas- 
sungen verschieden. Mit der Verfeinerung 
der Schnitzkunst, als glänzendes Beispiel 
sei Tilman Riemenschneider genannt, sollte 
das bloße Holz, Gestalt gewonnen durch 
Künstlerhand, zum Betrachter sprechen. 

Ein interessantes kulturgeschichtliches 
Detail ist die Entwicklung der Schnitzaltäre 
aus Kreuzaltären, ausgehend vom nieder- 
ländischen Raum. So ist der Hochaltar in 
St. Jakob in Rothenburg die erste große 
Synthese des niederländisch-schwäbischen 
Kreuzaltares mit einem Standfiguren- 
schrein. Der Wandelaltar, als der der 
Schnitz- oder Flügelaltar auch bezeichnet 
wird, hat heute keine liturgische Funktion 
im Kirchenjahr mehr, aber in den damali- 
gen gotischen Hallenkirchen war er aus 
sich, im Chor mit seiner schwindelnden 
Höhe, ein Element Gesamtkunstwerkes. 

Die in diesem Band von H. Schindler vor- 
gestellten Meister der Schnitzkunst, Werk- 
stätten und regionalen Verschiedenheiten 
hier verbal im einzelnen vorzustellen, ist 
nicht sinnvoll. Dazu möge sich der Betrach- 
ter in die photographischen Details und Ge- 
samtaufnahmen des Bandes vertiefen. Es 
sind schwarzweiße wie auch farbige Auf- 
nahmen in der Qualität, die man bei W.- 
Chr. von der Mülbe gewohnt ist. Reproduk- 
tion, Format und Ausstattung sind entspre- 
chend. 

Von der künstlerischen Gestaltungskraft 
eines Hans Mutschier, Veit Stoß, Erasmus 
Grasser, Michel Erhart oder Henrik Dou- 
vermann wird man via Photographie als 
spezieller Art des Erfassens und Interpretie- 
rens in Bann gezogen. Die Erklärung, daß 
Altäre dieses Genres - wie oft vermutet - 
nicht nur ein süddeutsches Phänomen sind, 
findet man im informativen Begleittext, der 
insgesamt das Auge des Betrachters weder 
gängeln will noch die Selbständigkeit des 
Urteils abzunehmen bereit ist. 

Der durch den Protestantismus ausgelö- 
ste Bildersturm (im Südwesten ab 1524, am 
Niederrhein ab 1566) hat Gott sei Dank 
nicht alle Zeugnisse dieser außerordentli- 
chen Kunst zerstört. Wenn H. Schindler in 
seinem Vorwort berichtet, diese spätgoti- 
schen Schnitzaltäre entwickeln eine wach- 
sende Anziehung mit der Dauer der Be- 
schäftigung, so kann der Leser/Betrachter 
des Buches angeregt sein, diese religiösen 
Schöpfungen z.B. in Blaubeuren, Moos- 
burg, Kaikar oder Latsch im Vinschgau 
selbst besuchen zu wollen. Für das Buch 
wäre dies zweifellos ein Kompliment. 

Maria Ott! 

Chagall, Marc/Mayer, Klaus: Ich bin 
mit dir. Der Weg Gottes mit seinem 
Volk im farblithographischen Zyklus 
des Jahres 1966 zum Buch Exodus. 
Würzburg, Echter 1989. 116 S., geb., 
DM 58,-. 

Der farbenprächtige, einladende Einband, 
die Dornbuschszene darstellend, verspricht 
dem Betrachter dieses neuen Bildbandes 
nicht zuviel. Der anerkannte Chagall-Inter- 
pret Klaus Mayer legt damit ein weiteres 
sehr gelungenes Ineinander von Text und 
Bild vor. Der aus 24 Bildern komponierte 
farblithographische Zyklus zum Buch 
•Exodus" (Zweites Buch Mose), der durch 
seine starke, kontrastreiche Farbigkeit 
schon beim Durchblättern besticht, ist eine 
faszinierende, den ganzen Menschen an- 
sprechende Form biblischer Verkündigung. 
In der Ausgestaltung der zeitlosen, immer 
aktuellen biblischen Geschichte vom Aus- 
zug des Volkes Israel aus Ägypten, dem 
Bundesschluß und der Übergabe der Zehn 
Gebote, erweist sich Marc Chagall, der be- 
kannte, 1985 verstorbene jüdische Künstler 



Buchbesprechungen 480 

russischer Herkunft, in seiner einzigartigen 
künstlerischen Begabung zugleich als •My- 
stiker und Bildprophet" (9). In seinen Bil- 
dern bezeugt er in der Bibel berichtete, von 
ihm mystisch erlebte Glaubenswirklichkei- 
ten. Ein tiefer Wunsch des Malers ist es, in 
seinem Werk das Hinter- und Übergründige 
der biblischen Heilsbotschaft so zu veran- 
schaulichen, daß alle Schöpfungsbereiche 
auf Gott hin transparent werden. 

In harmonischem Zusammenklang mit 
dem Künstler gelingt es K. Mayer, die oft 
verschlüsselte oder verschlüsselnde Bild- 
sprache dem Betrachter auf ihren tieferen 
Sinn hin aufzuschließen. Die Leuchtkraft 
der Bilder scheint zuzunehmen, je mehr sie 
durch das Licht des Verstandes weiter •ge- 
lichtet" werden. Dabei kommen dem Autor 
seine hervorragende Kenntnis der jüdischen 
Religion, seine Gabe, die Bilderwelt ein- 
fühlsam und treffend zu versprachlichen, 
und vor allem seine persönlichen Begeg- 
nungen mit Marc Chagall zugute. 

Nach einer anregenden Hinführung zum 
vorliegenden Werk Chagalls beginnt der Le- 
ser in seinen Betrachtungen dem Gottesvolk 
Israel auf seinem Aus-Weg nachzufolgen: 
Zur Rechten findet das Auge die verschie- 
denen Wegsituationen im Bild dargestellt, 
zur Linken ihre jeweilige Auswortung im 
fortlaufenden Text. K. Mayer interpretiert 
behutsam, läßt dem Betrachter die Freiheit 
eigener Beobachtungen und Assoziationen. 
Der Text begrenzt nicht Phantasie, sondern 
ermutigt zu selbständigen Entdeckungen im 
Bild. Der Betrachter wird angeleitet, genau 
und lange hinzusehen, nicht nur mit den 
Augen, sondern mit dem Herzen, so daß er 
die gleichsam beseelten Gestalten in sich 
aufzunehmen vermag. Dieser Prozeß des 
Schauens, des sich Verständlich-Machens 
einer Bildszene, hinterläßt eine spürbare 
Wirkung: Eröffnung der Bild-Wirklichkeit 
hin zur Heils-Geschichte geschieht. Hilf- 
reich für das Verständnis sind die Erklärun- 
gen der jüdischen und chagalleigenen Sym- 
bole. So steht der häufig unvermittelt auf- 
tauchende Vogel für die Kräfte des Verstan- 
des, die Mondsichel für die Empfänglich- 
keit, das Weibliche, die Wolke für die wei- 
sende Gegenwart Gottes, der Berg als Ort 
der Gottesnähe und der Offenbarung 
u.v.m. Den Stierkopf, der beim Empfang 
der Gesetzestafeln durch Mose mit abgebil- 

det ist, deutet K. Mayer als •ein Synonym 
für den Künstler selbst..., der sich zu den 
Zehn Worten bekennt und zugleich betont, 
daß es hier nicht um realistische Wieder- 
gabe des Geschehens geht, sondern so, wie 
er es in sich geschaut hat: Ich habe die Bibel 
geträumt". (81) 

Ein künstlerisches Stilmittel fällt bei ge- 
nauem Hinsehen besonders ins Auge: Die 
Anordnung der Hände. Als Ausdruck des 
Wahns und des Irr-Sinns, dem das Volk ver- 
fallen ist, sind z.B. die um das Goldene 
Kalb Tanzenden mit verdrehten oder ver- 
kehrt angewachsenen Händen, in ihrer bei 
Chagall typischen Übergröße, dargestellt, 
die das frevelhafte, absurde Treiben ein- 
drücklich machen. An vielen Stellen erhält 
Mose, die Hauptfigur der Auszugsge- 
schichte, durch zwei rechte Hände durch- 
dringende Aussagekraft. Sie deuten darauf 
hin, daß Gott es ist, der durch Mose mit 
•starker Hand", mit der •Rechten Gottes" 
die Wunder wirkt. Dies wird meist noch da- 
durch unterstrichen, daß er oft schwebend - 
von bzw. zu Jahwe innerlich emporgehoben 
- und mit lichtdurchflossenem Leib darge- 
stellt ist, der sich in hellen, leuchtenden 
Strahlen über den Kopf hinaus fortsetzt, 
gleichsam über sich selbst hinauswächst. 

Bildbeschreibung, Erklärung und Deu- 
tung sind organisch in die entsprechenden 
Bibelstellen eingebunden. Bei all den Wor- 
ten werden die Bilder letztlich aber in ihrem 
Geheimnis, das ihnen wesentlich ist, belas- 
sen. So bleibt ihre heilsam-erfüllende Aus- 
druckskraft erhalten. 

Die Zusammenschau von Wort und Bild 
macht anfangs Mühe, die sich jedoch lohnt. 
Dadurch, daß sich manche Symbol- und 
Kulterklärungen wiederholen, ist es gut 
möglich, einzelne Bilder zu meditieren. 

Das den Zyklus beschließende Bild läßt 
noch einmal zusammenfassend klar und 
verheißungsvoll aufscheinen: •Das ist Ex- 
odus: Gott steht an der Spitze, inmitten und 
am Ende seines Volkes. Gott begleitet sein 
Volk auf der Erde und schwebt zugleich 
über ihm. Gott umfängt sein Volk zur Rech- 
ten und zur Linken." (115) ER, der unsicht- 
bare, aber in Weisung und Kult gegenwär- 
tige Gott, sagt von sich selbst: •Ich bin mit 
dir" (Ex 3,12) - ein Wort, mit dem sich le- 
ben läßt. 

Johanna Schreiner 




