Die Eroberung Amerikas

Reflexionen iiber die 500-Jahr-Feier

Bischof Oscar Rodriguez Maradiaga, Honduras

1492-1992. Das sind fiinfhundert Jahre. Fiinfhundert Jahre von was?
Nein, das ist keine rhetorische Frage. Die Antwort ergibt sich auch nicht
von selbst. Man fragt sich vielmehr: War es eine Entdeckung, eine Erobe-
rung, eine Begegnung? Die Antworten sind vielfiltig, widerspriichlich
und auch polemisch.

Wie dem auch sei: Der 12. Oktober 1492 ist eines der bedeutendsten
Daten der Menschheitsgeschichte. Christoph Kolumbus erreichte Westin-
dien, d.h. die neue Welt oder Amerika, wie es spiter genannt wurde, und
dieses Ereignis verinderte den Kurs der Geschichte.

Es kann leicht Ubereinstimmung iiber die allgemeine Bedeutung dieses
geschichtlichen Vorgangs erzielt werden. Wenn jedoch die Auswertung
ansteht, gehen die Meinungen auseinander. Es entziinden sich Debatten,
und die Polemik dreht sich um das gleichzeitig koloniale und missionari-
sche Bestreben der Kronen Spaniens und Portugals.

Interpretation eines konfliktgeladenen Jahrhunderts

Die Ankunft der Spanier und Portugiesen und mit ihnen zusammen der
ersten Missionare auf dem amerikanischen Kontinent war schon immer
ein Objekt von leidenschaftlichen Auseinandersetzungen. Es {iberrascht
deshalb nicht, daB die 500-Jahr-Feier dieses damaligen Ereignisses und
die damalige Art der Erstverkiindigung des katholischen Glaubens in
Amerika wie auch in Europa sehr zwiespiltig gesehen werden.

Deshalb ist auch eine einheitliche und umfassende Interpretation
kaum moglich, weil man einem Komplex von Ereignissen gegeniiber-
steht, der historische, soziopolitische, religise und kulturelle Aspekte
umfaBt. Die Meinungen sind dabei nicht nur unterschiedlich, sondern oft
entgegengesetzt, je nachdem aus welcher Situation heraus geurteilt wird.
Welche Situationen sind es?

— Da ist zuniichst Europa selbst, insbesondere Spanien und Portugal.
— Da ist aber auch die Dominanz der Ersten Welt und die Abhéingigkeit
der Dritten Welt.



Oscar Rodriguez Maradiaga 6

- Da ist ferner ein Verhiltnis, wie es zwischen Siegern und Besiegten be-
steht.

- Daist die Sicht des Eroberers, der die Neue Welt entdeckt und sogleich
beginnt, sie auch zu beherrschen.

- Da ist aber auch die Sicht des Unterlegenen, des Eingeborenen oder
des Schwarzen, der in seinen Kriften geschwicht ist, seiner Rechte be-
raubt wurde und den man oft ermordete.

— Daist aber auch der Mestize und der Mulatte mit all seinen psychologi-
schen Problemen. Er ist Erbe eines kulturellen Synkretismus.

— Da ist aber nicht zuletzt auch die christlich-européische Zivilisation im
Gegensatz zu jenen Kulturen in Lateinamerika, die vor Kolumbus best-
anden, die der Azteken, der Maya usw.

Die Evangelisation und die Geschichte der Kirche Amerikas sind somit
voller Kontraste. Die einen beurteilen sie als eine beispielhaft missionari-
sche Epoche, die im Laufe weniger Jahrzehnte die Weltkarte des Chri-
stentums beachtlich bereicherte, andere wieder disqualifizieren die ange-
wandten Methoden der Kolonisierung und der Unterwerfung der Volker
zum Zwecke der imperialistischen Expansion. Manche klammern sich
auch fest an einer unerbittlichen Kritik des Vergangenen, andere wieder
ziehen es vor, aus den Irrtiimern zu lernen, um eine bessere Zukunft zu
schaffen.

So ist es also nicht verwunderlich, daB wir zur 500-Jahr-Feier 1992 auf
verschiedenste Auffassungen stoBen, wobei besonders eine rosa und eine
schwarze Legende zu nennen ist. Die eine, die rosa Legende, will die spa-
nisch-portugiesische Prisenz in Lateinamerika verherrlichen, die andere
will sie diffamieren.

So sind die einen bereit, ein Fest des Triumphes mit Glockengeldut und
gro3em Tedeum zu feiern, wihrend andere fordern, das Miserere zu be-
ten oder Wiedergutmachung zu leisten fiir all das Unrecht, das den ameri-
kanischen Eingeborenen widerfahren ist.

Viele heben aber auch lobend den Aspekt der Entdeckung oder besser
der Begegnung zweier Welten hervor. Andere aber sagen, es sei keine
Entdeckung gewesen, sondern ein schlimmer Schock, eine Invasion, eine
Eroberung und eine Zerstdrung. Diese letztere Ansicht war mehr oder
weniger auch die Meinung zahlreicher Fiihrer von Eingeborenengemein-
schaften aus verschiedenen Teilen des lateinamerikanischen Kontinen-
tes, die im Juli 1990 zu einem KongreB in Quito zusammenkamen. Hier
wurde gesagt, daB die Ankunft von Christoph Kolumbus den Anfang des
Untergangs bedeutete und daB3 der 12. Oktober ein Ungliicksdatum ist,
ein Jahrestag, der an Volkermord und Ethnozid erinnert.



Die Eroberung Amerikas 7

Es ist auch sehr bedeutsam, daB3 1892, als das vierte Jahrhundert gefei-
ert wurde, eine Bewegung in Gang kam, die die Seligsprechung von Chri-
stoph Kolumbus forderte. Heute dagegen freuen wir uns eher tiber die Se-
ligsprechung des Indianers Juan Diego am 6. Mai 1990. Er war der Emp-
fanger der Botschaft der Jungfrau von Guadalupe, die iibrigens das Ge-
sicht einer Mestizin hatte. Viele wiren heute auch bereit, ihre Unter-
schrift zu geben fiir die Seligsprechung des Dominikanerpaters Barto-
lomé de Las Casas, des unerschrockenen Verteidigers der Indiovolker.

Auch die zeitgendssische Literatur, die sich mit der 500-Jahr-Feier be-
schiftigt, bietet einen Facher widerspriichlicher Meinungen. Sie gibt ei-
nen Eindruck von der Komplexitit der Fragestellung. Es ist nicht schwie-
rig, extreme Ansichten, verschiedenste MaBstibe und ideologische
Grundhaltungen zu erkennen. Solcherlei Polarisierungen und leiden-
schaftliche Auseinandersetzungen helfen aber kaum mit, das Problem
richtig zu erkennen und eine objektive Sicht zu entwickeln.

Zunichst ist es doch eine unleugbare Tatsache, dal die Kolonial-
michte auch viele positive Werte in die neue Welt brachten, wenn auch
oft von Irrtiimern begleitet. Gerade diese Zwiespiltigkeit aber fiihrt zahl-
reiche Christen, die sich persdnlich oder aus seelsorglichen Griinden ein-
setzen, dazu, eher die Schatten- als die Lichtseiten zu sehen. Viele sind be-
troffen von dem, was gesagt wird, und hoffen, daB die Geschichtsforscher
Beitrige liefern, die mehr Licht in die Vorgéinge bringen und sie objektiv
beurteilen.

Es gibt aber auch heute schon kompetente Stimmen, die aufgrund ihrer
persdnlichen Autoritdt helfen kénnen, Orientierung in dieses Labyrinth
zu bringen. Der uruguayische Schriftsteller und Journalist Eduardo Gali-
ano, Autor des Buches ,,Las venas abiertas de America Latina“ - ,,Die of-
fenen Adern Lateinamerikas®, 14dt dazu ein, die polarisierenden Wortge-
fechte aufzugeben und sich anzustrengen, die sicherlich vorhandene la-
teinamerikanische Identitit von heute real zu entdecken. ,,Weder die
schwarze noch die rosa Legende®, sagt Galiano, ,.kénnen helfen, beides
sind Extreme einer falschen Opposition, sie bewegen sich au3erhalb der
Geschichte und fiihren uns weg aus der Realitét.”

Die beiden extremen Interpretationen der Eroberung Amerikas offen-
baren eine verdichtige Verehrung des Vergangenen, das wie ein schim-
mernder Leichnam erscheint, dessen Gldnzen uns aus unserer augen-
blicklichen Situation und aus der Welt von heute herausfihrt. Die
schwarze Legende schligt sozusagen vor, das Museum des edlen Wilden
zu besuchen, um dem verlorenen Gliick von Menschen nachzuweinen,
die aber in Wirklichkeit nichts zu tun hatten mit Lebewesen aus Fleisch
und Blut, so wie sie heute die Erde bevolkern. Gleichzeitig ladt die rosa



Oscar Rodriguez Maradiaga 8

Legende in den groBen westlichen Tempel ein, um die Stimme zu erheben
zu einem allgemeinen Chor, der den Hymnus auf das groBe zivilisatori-
sche Werk Europas anstimmt. Die schwarze Legende wird vor allem Spa-
nien angelastet, zum kleinen Teil aber auch Portugal. Diese beiden Lin-
der sollen die Verantwortung iibernehmen fiir den unermeBlichen kolo-
nialen Raub, der in Wirklichkeit vielen anderen Staaten Europas zugute
kam und der die Entwicklung auf den modernen Kapitalismus hin er-
moglichte. Aber auch diese rosa Legende ist eine Verfilschung der Ge-
schichte. Nein, weder die schwarze noch die rosa Legende kdnnen uns
weiterhelfen; es geht vielmehr um die Entdeckung der Wirklichkeit, und
das ist die Herausforderung von heute.

Der uruguayische Philosoph Alberto Methol Ferré wie auch andere Hi-
storiker sehen die schwarze Legende als ein Instrument des politischen
Kampfes: das protestantische Holland stand gegen das katholische Spa-
nien. Dabei benutzte man polemischerweise einen ausgezeichneten Spa-
nier wie Bartolomé de Las Casas, der die Rechte der Indianer verteidigte
als Mittel zum Zweck. Mit Holland verbiindeten sich Frankreich und
England, die dieselben politischen Intentionen hatten, nimlich die
Macht und das Prestige Spaniens zu untergraben. Heute dagegen, so
fahrt Methol de Ferré¢ fort, da die Macht Spaniens gebrochen sei, ist das
Objekt des Angriffes die katholische Kirche. Diese Verlagerung macht
die Kirche nun zum einzigen Faktor fiir die Zivilisation der Vélker La-
teinamerikas.

Fiinfhundert Jahre Taufe von Amerika:
eine Geschichte der Siinde und der Gnade

Die Polemik iber die Eroberung und die europdische Beherrschung
Amerikas und die Diskussion iiber die Art und Weise der Verkiindigung
von seiten der Kirche wird solange andauern, bis ein leidenschaftsloses
Studium der Geschichte in Gang kommt. Aber trotz aller Polemik, eines
steht heute schon fest: Die Kirche wird das Jahr 1992 feiern. Sie will den
Beginn der Evangelisation und die fiinfhundert Jahre der Taufe Ameri-
kas begehen, um Gott zu danken und um den Glauben an Christus, den
Erléser, zu erneuern. Die katholische Kirche hat diese Aufgabe in einem
gewissen Sinn schon in Angriff genommen, als Papst Johannes Paul II.
am 11. und 12. Oktober 1984 nach Santo Domingo fuhr, um die neun
Jahre der Vorbereitung, die neunjihrige Novene, im Hinblick auf das
Festjahr 1992 mitzugestalten. In seiner Ansprache am 12. Oktober, die
verdienen wiirde, dal man sie ganz liest, sprach der Papst von einer not-



Die Eroberung Amerikas 9

wendigen Ubereinstimmung der vergangenen und der zukiinftigen Evan-
gelisierung Lateinamerikas. Dabei wies er die schwarze Legende mit ih-
ren politischen, ideologischen und religidsen Vorurteilen zuriick, die die
gesamte Geschichte der Kirche auf diesem Kontinent nur negativ zeich-
net. Johannes Paul I1. erklirte wortlich: ,,Die Kirche, so wie sie sich ver-
steht, mochte dieses Jubildum in aller Demut feiern, aber auch in aller
Wahrheit ohne Triumphalismus und falsche Scham. Die Kirche will der
Wahrheit dienen, indem sie Gott dankt fiir die guten Dinge, indem sie
aber auch gleichzeitig die geschehenen Irrtiimer aufdeckt. Nur so kann
fiir die Zukunft ein erneuertes Projekt der Evangelisierung sich entwik-
keln. Die Kirche méchte keineswegs die gegenseitige Abhingigkeit von
Kreuz und Schwert bei der ersten Phase der Missionierung leugnen. Sie
will aber auch nicht verleugnen, daB die Ausdehnung des spanisch ge-
prigten Christentums auf die neuen Vélker ein Geschenk war, das seinen
Ursprung in Europa hatte. Der christliche Glaube mit seiner inneren
Kraft fiir Humanitit und Heil, fir Menschenwiirde und Briiderlichkeit,
fiir Gerechtigkeit und Liebe war ein Geschenk fiir die Neue Welt.“

Der Papst hebt hervor, daB3 mit innerer Freiheit, die immer eine Frucht
der Wahrheit ist, die gegenseitige Abhéngigkeit von Kreuz und Schwert
gesehen werden muB. Er bestitigt die Verwirrung in Laien- und Kleriker-
kreisen der damaligen Zeit und sagt, daB auch damals die Aufgabe der
Kirche darin bestanden hitte, die Bekehrung von Siinden zu predigen,
die Hoffnung auf Heiligung zu verkiinden, die Solidaritdt mit den Ver-
zweifelten zu iiben und die integrale Befreiung des Menschen zu férdern.
Diese Worte gelten sowohl fiir die spanischen wie auch fiir die portugiesi-
schen Missionare.

Als im April 1989 in Fatima die Gedenkfeiern fiir fiinf Jahrhunderte
stattfanden (wobei allerdings Portugal nicht nur der Missionsarbeit in
Brasilien, sondern auch in Afrika und Asien gedachte), betonte Kardinal
Antonio Ribeiro, Patriarch von Lissabon, ganz auf der Linie dessen, was
der Papst sage, es sei die wichtigste Aufgabe von solchen Gedenkfeiern,
,.sich der Vergangenheit zu erinnern, die Gegenwart zu feiern und die Zu-
kunft vorzubereiten“. Er forderte sodann mit unbedingtem Nachdruck,
die positiven, aber auch die negativen Seiten jener Minner und Frauen,
die die Meere iiberquerten, hervorzuheben, um Zeugnis fiir Christus und
seine Kirche zu geben.

Ich selbst habe iibrigens bei anderer Gelegenheit folgendes gesagt: ,,Es
ist sicher und es muB3 immer wieder neu betont werden, dal3 die Begeg-
nung beider Welten fiir die eingeborene Bevolkerung problematische und
ungerechte Folgen zeitigte.“ Der Argentinier Adolfo Pérez Esquivel, Frie-
densnobelpreistriiger, stellt fest, daB zwischen 1500 und 1650 etwa 30 bis



Oscar Rodriguez Maradiaga 10

40 Millionen Eingeborene getotet und ausgemerzt wurden. Es geniigt, an
die Bergwerke von Potosi in Bolivien zu erinnern. In anderthalb Jahrhun-
derten starben hier Millionen von Indios. Man kann zwar iiber diese Zah-
len diskutieren, aber niemand kann die Ausléschung ganzer Volker ver-
neinen. Besonders bedeutsam ist hier auch das Zeugnis von Bischof Mi-
choacan (Mexiko), Don Juan de Medina y Rincon. In seinem Brief vom
13. Oktober 1583 schreibt er: ,Viel von dem Silber, das eingeheimst
wurde und in die reichen Linder flo8, wurde mit dem Blut der Indios und
auf deren Riicken bezahlt.«

Die Eroberung von Lateinamerika hat trotzdem zwei Seiten aufzuwei-
sen: die der Siinde und die der Gnade. Beklagenswerte Vergehen sind
aufzuzeigen, aber auch heroische Zeichen der Liebe. Dazu zwei Aussa-
gen von damaligen Zeitgenossen: ,,Ich bin hierher gegkommen, um Gold
zu suchen®, rief Francisco Pizarro brutal aus, als man gegen ihn prote-
stierte, indem man die Leiden der Indios in Pert hervorhob und an die
Aufgabe der Verkiindigung durch die Conquista erinnerte. Die andere
Aussage aber lautete: ,,Der groBe Herr, der uns hierhin schickte (der
Papst), will kein Gold, kein Silber, keine wertvollen Steine, er will nur
euer Seelenheil.“ Das war das Bekenntnis von zwolf Franziskanern vor
den Héuptlingen und Weisen der Azteken im Jahre 1524.

Das sind zwei widerspriichliche Beispiele, die man sicherlich nicht ver-
allgemeinern darf. Weder darf gesagt werden, daB alle politischen Fiihrer
und Verwalter der spanisch-portugiesischen Kolonisation schlecht wa-
ren, noch kann bestétigt werden, daB alle Missionare Heilige waren. Zu
der AuBerung von Pizarro gibt es andere wie die von Las Casas, der sagte,
fir ihn bestdnde das grofite Wunder darin, da die Indios anfingen, an
den Gott ihrer Unterdriicker zu glauben und ihn zu akzeptieren. Was die-
sen Glauben wachsen lieB, war die Uberzeugung vieler Menschen, die
sich entschieden auf die Seite der Unterdriickten stellten. ,,Sind sie denn
keine Menschen ?“ rief Bruder Antonio de Monesino von der Kanzel her
den Kolonialherren und Offizieren in seiner beriihmten Predigt vom 21.
12. 1511 zu.

Auf diese so menschlich handelnden Missionare bezog sich Johannes
Paul II. in seiner schon oben erwihnten Ansprache in Santo Domingo
und in einem kiirzlich verfaten apostolischen Schreiben an die Ordens-
leute von Lateinamerika: ,,Viele der Missionare waren erfiillt von der
Treue zum Evangelium. Sie lebten entsprechend ihren Verpflichtungen
und erhoben ihre prophetische Stimme gegen Mibriuche der Kolonisa-
toren, die nur ihren eigenen Interessen dienten auf Kosten jener Perso-
nen, denen sie Respekt schuldig waren und die sie briiderlich lieben soll-
ten.*



Die Eroberung Amerikas 11

Unter jenen Kiampfern fiir menschliche Gerechtigkeit, jenen Verkiin-
dern des Evangeliums des Friedens, nennt das Dokument von Puebla ins-
besondere folgende Namen: Antonio de Montesino, Bartolomé de Las
Casas, Juan de Zumarraga, Toribio de Benavente Motolinia, Vasco de
Quiroga, Juan del Valle, Julian Garcés, José de Anchieta, Manuel de No-
brega und viele andere. Sie haben, so betont dieses Dokument, mit einem
tiefen BewuBtsein fiir die Kirche die Rechte der Indianer gegeniiber den
Eroberern und den Kommandeuren verteidigt. Einige haben dafiir sogar
mit dem Leben gezahlt, wie zum Beispiel Bischof Antonio Valdi-
vieso. Von Valdivieso bis Bischof Oscar Romero (1 1980) und Pater Igna-
cio Ellacuria und seinen Gefihrten (ermordet 1990) und vielen anderen
gibt es eine durchgehende Linie.

Wie man sieht, war also Las Casas nicht der einzige, wohl aber der be-
kannteste, der gegen das Unrecht protestierte. Dies war keine Legende
iiber Las Casas, wie manche spiter annahmen. Mit diesen Frauen und
Minnern der ersten Stunde verbunden und wie diese sich fiir Recht und
Gerechtigkeit einsetzend, erhoben sich im Laufe der Zeit noch viele an-
dere Stimmen mit gleicher Kraft und auf demselben Fundament stehend.
Es ist also ohne Zweifel iibertricben, wenn behauptet wird, daB an den
Anfingen der Evangelisierung keine nennenswerten Verteidiger fiir die
Eingeborenen aufgetreten wiren und daB erst allmihlich Mitstreiter der
Indianer auftraten. Abgesehen von einigen ,,Aktiondren* der Krone, von
Militirkapldnen und Komplizen der Unterjochung der Indios bildeten
jene Ordensleute, die sich fiir die Verteidigung der Eingeborenen einsetz-
ten, die Mehrzahl.

Ohne Triumphalismus und falsche Scham

Die Missionare der ersten Evangelisierung waren fast ausschlieBlich
Franziskaner, Dominikaner, Mercedarier, Augustiner und Jesuiten. Th-
nen schlossen sich dann Mitglieder des Di6zesanklerus und andere Or-
densgemeinschaften an. Das Dokument von Puebla sagt, daB sie es wa-
ren, die im 16. und 17. Jahrhundert innerhalb von Widerspriichen und
Spaltung hervorrufenden Machenschaften, mitten in einem gigantischen
ProzeB um Vorherrschaft iiber andere Kulturen — der ibrigens bis heute
nicht abgeschlossen ist — die Verkiindigung des Evangeliums zu einem fe-
sten Bestandteil fiir Lateinamerika machten. Diese Erstevangelisierung
war auch geniigend tief, so da8 sie zu einem bildenden Element werden
konnte und eine solche Identitit erreichte, dal man heute von einem tief



Oscar Rodriguez Maradiaga 12

verwurzelten katholischen Substrat der lateinamerikanischen Kultur
sprechen kann. Der Glaube wurde so gefestigt, dal er in einer Periode
von Unabhingigkeitskimpfen im 19. Jahrhundert trotz aller liberaler
Feindseligkeiten und Verfolgungen, trotz permanenter sozio-politischer
Krisen ein bedeutendes pastorales Gewicht besaB. Durch die Arbeit die-
ser Erstverkiinder der Frohen Botschaft wuchs eine Kirche heran, die ein
untrennbarer Teil der Geschichte und des Lebens der Linder des latein-
amerikanischen Kontinentes ist.

Aber es ist natiirlich auch eine Tatsache, daB der VerkiindigungsprozeB
in Amerika sehr unterschiedlich in Raum und Zeit verlief und daf ver-
schiedenste Orden auf ihre Weise mithalfen an einer tiefgreifenden
Durchdringung aller Sektoren der Gesellschaft, so da zum Ende des 16.
Jahrhunderts ganz Lateinamerika, so wie es sich heute darstellt, christia-
nisiert war. Hilt man sich vor Augen, daB in Mexiko die Evangelisierung
im Jahre 1520 begann, im {ibrigen Siidamerika etwas spiter, so kann fest-
gestellt werden, daB mit einigen Ausnahmen Amerika innerhalb weniger
Dekaden getauft wurde. 1546 bestanden schon 19 Di6zesen in drei Kir-
chenprovinzen: Santo Domingo, Mexiko und Lima. Danach folgte die
Konsolidierung des missionarischen Werkes und die Einpflanzung des
Evangeliums in den weiter abgelegenen Regionen und bei Randgruppen.

Es ist sicher richtig, dal man von Fillen der Christianisierung spre-
chen muB, bei denen mit Gewalt vorgegangen wurde, und von Taufen auf
dem Verwaltungsweg ohne jede katechetische Vorbereitung. Es ist wahr,
daf} die erste Katechese manchmal nicht sehr tiefgreifend war, aber ver-
gleichsweise iibertraf sie das, was der hl. Bonifatius von den Germanen
vor ihrer Taufe verlangte. Es gibt sicherlich auch keinen Zweifel daran,
daB die Mehrheit der Missionare sich der Forderung von Kardinal Cisne-
ros anschlossen, der nicht erlaubte, daB Ordensleute aus Orden, die nicht
reformiert waren, zu den Indios gingen. Man begann bald eine strenge
Auslese zu treffen fiir Missionskandidaten, die nach Lateinamerika ge-
hen wollten, und verlangte von ihnen eine entsprechende Lebensfithrung
und umfangreiche Kenntnisse der katholischen Lehre. Zeugnisse fiir
diese Vorbereitung sind zahlreiche Katechismen, die von den ersten
Evangelisatoren geschrieben wurden: Pedro de Coérdoba, Pedro de
Gante, Luis Jerénimo de Oré und viele andere. Hinzu kommen auch die
Sprachstudien, besonders der Sprache Nahuat, Quechua und Guarani
und Kenntnis der ethnographischen Schriften von Bernardino de Saha-
gun, Ruiz de Montoya, José de la Anchieta und anderer. Allein in der Pe-
riode von 1524 bis 1572 entstanden 109 Eingeborenenbiographien, die
von Missionaren geschrieben wurden. Nicht gezihlt sind jene, die verlo-
rengingen und nie gedruckt wurden.



Die Eroberung Amerikas 13

In ihrer Hartnickigkeit in der Verteidigung der Indianer bemiihten
sich auch manche Missionare, EinfluB auf die Herausgabe gerechter Ge-
setze zu nehmen, die die Wiirde der Indios respektierten. So entstanden
die Ordenanzas de Burgos (1512-1523), ebenso die neuen Gesetze fiir In-
diovélker (Valladolid, 1542) und die Bulle ,, Veritas Ipsa®. Leider haben
diese Gesetze wegen der Komplexitét der Materie ihren Zweck nur teil-
weise erreicht. Durch das Anprangern der Ungerechtigkeit entziindeten
und nihrten die Missionare auch die theologisch-juristische Diskussion.
So behandelte Francisco de Vitoria und seine Schule in Salamanca die
ethischen Aspekte der Conquista, womit er die Grundlage fiir das inter-
nationale Volkerrecht legte. Auf dieser Linie liegen Montesino, Las Ca-
sas, Julian Garces und viel spiter auch Sandoval, Acosta, Vieira und die
beiden Kapuziner Francisco José de Jaca und Epifanio de Moirans.

Viele Missionare bemiihten sich auch um eine fruchtbare, wechselsei-
tige Beziehung zwischen Verkiindigung des Evangeliums und Férderung
des Menschen, so zum Beispiel: Pedro de Gante, Vasco de Quiroga, Luis
Bolanos, San Roque Gonzalez, Manuel de Nobrega. Sie versuchten ndm-
lich, das Evangelium als Brennpunkt fiir die Kultur und als Impuls fiir
das Wachsen des Menschen und seiner sozialen Belange zu sehen. So
schufen sie Tausende von Schulen, Werkstitten fiir Gewerbe, Kunst-
handwerk und Musik. Manche Missionare waren auch tiefempfindende
Humanisten oder Pioniere einer notwendigen Inkulturation. Sie waren so
sensibel fiir die Werte der Indiovélker, daB sie, wie der Historiker Mario
Cayota bemerkt, die Utopie von Thomas Morus und den Traum des
Franz von Assisi in die Tat umsetzen wollten. In diesem Licht ist auch die
Arbeit verschiedener Franziskaner und der Jesuiten in den Reduktionen
von Paraguay und anderswo zu bewerten. Folgt man manchen Histori-
kern, dann wiren die Jesuiten mit der Methode der Reduktionen in der
Lage gewesen, ein alternatives Lateinamerika zu schaffen, anders als das
der Kolonialherren. Sie hitten das Angesicht dieses Kontinentes verédn-
dern konnen. Aber genau deshalb wollten auch jene, die darin eine Ge-
fahr witterten, die Vertreibung der Jesuiten (1767) und die Aufhebung des
Ordens (1773). Durch ihr persénliches Bemiihen, aber auch durch die
Durchfithrung von Provinzsynoden wurden viele Bischofe in den ersten
Jahrzehnten zu Organisatoren des christlichen Lebens: Juan de Zumar-
raga aus Mexiko, Jeronimo de Loayza, Toribio de Mogrovejo aus Peru,
Pedro de La Pena aus Ecuador, Diego de Medellin aus Chile. Andere
Missionare wiederum wurden zu Entdeckern neuer Territorien und zu
Griindern von Stidten wie Junipero Serra, Juan Salvatierra und Padre
Kino im Norden von Mexiko sowie Anchieta und Nobrega in Sdo Paulo
und in Rio de Janeiro.



Oscar Rodriguez Maradiaga 14

Ahnlich jenen Missionaren, die friiher Europa missionierten und die
sich, wie es scheint, leichten Herzens in fremde Regionen begaben, fehlte
es auch zu Beginn der Entdeckung Amerikas nicht an Ordensleuten, die
ibr Heimatland verlieBen, um in die Mission zu gehen. Zu ihnen zihlte
der hl. Philipp de Jests, Franziskaner und mexikanischer Protomértyrer
in Japan (1 1594). Er verlieB iibrigens zunschst Mexiko nicht, um Missio-
nar zu werden, diese Berufung kam erst spiter. Zu diesen Missionaren
der ersten Stunde z#hlt sicherlich auch die hl. Rosa von Lima, eine Laien-
helferin, wie man heute sagt. In ihrem eigenen Hause lebend, war sie
héchst besorgt um das geistige Heil jener, die jenseits der Anden lebten,
bis nach China hin. Sie ist das authentische Modell einer Laienmissiona-
rin. Zu erwéhnen sind auch die von der Kirche offiziell heilig- und selig-
gesprochenen Européer wie Francisco Solano, Toribio de Mogrovejo,
Juan Macias, José de Anchieta, Luis Beltran, Pedro Claver und andere,
die in Amerika geboren wurden, wie Rosa von Lima, Martin de Porres,
Juan Diego, die jungen Mirtyrer von Tlaxcala und Ana del los Angeles
sowie viele andere.

Viele dieser Missionare der ersten Stunde kdnnten fast als ,,Kirchenvi-
ter” fiir Lateinamerika bezeichnet werden. Verschiedene von ihnen ver-
faBlten sogar Schriften, dhnlich denen des Irendus, Augustinus, Ambro-
sius oder Chrysostomus, die in den ersten Jahrhunderten der Kirche leb-
ten. Fast alle waren ,,Missionare ohne Riickfahrkarte*. Aber trotz der
harten Lebensumstinde und der vielen beschwerlichen Reisen, die sie
machten, wurden einige von ihnen tiber 90 Jahre alt, wie Julio Garces und
Bernardino de Sahagun.

Die Verkiindigung des Evangeliums auf dem lateinamerikanischen
Kontinent war allerdings nicht nur das Werk von qualifizierten und
selbstlosen Missionaren, sondern es gab auch viele Laienkrifte: Regie-
rungsbeamte, Soldaten, Kolonisatoren, Spanier wie Portugiesen setzten
ihre Krifte fiir die Verkiindigung der Frohen Botschaft ein. Viele erfiill-
ten diese Aufgaben gut, weniger gut oder schlecht. Viele von ihnen hatten
auch ihre Grenzen und handelten manchmal recht widerspriichlich.
Trotzdem blieben sie ihrem Gewissen treu und halfen mit, daB in der
Neuen Welt viele Formen der iberischen Volksfrémmigkeit von den In-
dios ibernommen wurden und bis heute noch ausgeiibt werden. Anderer-
seits wurden auch viele getaufte Eingeborene wiederum selbst zu Tréagern
der Glaubensverkiindigung in ihrem eigenen Volk. Hier sollen insbeson-
dere die Laienkatecheten erwidhnt werden, die als Mitarbeiter und Lehrer
oft in Situationen, in denen die Priester fehlten, die Kinder tauften und
mithalfen, daB} viele Praktiken des religidsen Lebens erhalten blieben.



Die Eroberung Amerikas 15

Mitten in dieser sicherlich positiven Aufzdhlung der charakteristischen
Verkiindigungstitigkeit der Erstmissionare gibt es natiirlich auch Steine
des AnstoBes. Zu nennen ist vor allem die Sklavensituation. Es waren tat-
sichlich Jahrhunderte notwendig, bis das menschliche Gewissen so weit
heranreifte, um in der Sklaverei eine Ungerechtigkeit zu erkennen. Barto-
lomé de Las Casas selbst, der sich nachdriicklich fiir die Verteidigung der
neuentdeckien Indios einsetzte, muBte sich aufs neue bekehren: von sei-
ner urspriinglichen Zustimmung zur Sklaverei bis zu ihrem Gegenteil. In
dieser Zeit war eben die gesamte juristische Auffasssung zugunsten der
Sklavenhaltung eingestellt, sogar einige péapstliche Bullen aus dem 16.
und 17. Jahrhundert verteidigen sie. Es ist also nicht verwunderlich, daB3
auch viele Missionare in diesem Punkt Opfer der damaligen Zeitauffas-
sung wurden.

In diesem Zusammenhang ist das Dokument von Puebla sehr bedeut-
sam, wenn es auf seinen ersten Seiten von Missionaren spricht, die die In-
dios gegeniiber den Eroberern und Kommandeuren verteidigten. Wort-
lich heiBt es: ,,Dem Problem der afrikanischen Sklaven aber wurde leider
von seiten der Kirche nicht geniigend vom Evangelium getragene befrei-
ende Aufmerksamkeit geschenkt.“ Versucht man Bilanz zu ziehen nach
allem, was hier gesagt wurde, so miissen zunichst die Begrenzungen der
menschlichen Personen als solche anerkannt werden, die in ihrer Zeit leb-
ten. Es ist aber wohl legitim, mit Papst Johannes Paul II. von einer inge-
samt positiven Aufgabenbewiltigung durch die ersten Missionare zu
sprechen, die zum groBen Teil Angehdrige von Orden waren. Sieht man
Licht und Schatten, so fihrt der Papst fort, glauben wir, dal doch mehr
Licht als Schatten vorhanden ist, wenn man sich die dauerhafte Frucht
des christlichen Lebens auf diesem Kontinent vor Augen hilt. Das Te-
deum und das Miserere sind beide notwendig, um in rechter Weise die
500-Jahr-Feier zu begehen. Nur so kann es eine Erinnerung des Lebens
und Sterbens sein, eine authentische osterliche Feier.

El Mensaje — die Botschaft
Anstehende Aufgaben und die Zukunft Lateinamerikas

Ich will nicht als kritischer Richter auftreten, noch will ich eine Bilanz der
komplexen Vorginge der letzten 500 Jahre ziehen. Ich mochte nur einige
Wege der Interpretation aufzeigen. Ich habe die Vergangenheit nicht aus
archiologischer Leidenschaft durchforscht, sondern darauf hoffend, An-
regungen aus der Geschichte zu erhalten fiir die Gegenwart und fiir die
Zukunft. Mit Recht sagt man ja: Wer die Geschichte nicht kennt, ist dazu



Oscar Rodriguez Maradiaga 16

verurteilt, Fehler zu wiederholen. Ich wollte also keine belehrenden Fra-
gen aufwerfen, noch weniger wollte ich ideologische Theorien aufstellen
beziiglich der Jahrhundertfeierlichkeiten. Meiner Meinung nach ist die
Evangelisierung eine Aufgabe, die eine unbedingte Zuwendung zu Gott
und zu den Mitmenschen verlangt. Wie die ersten Missionare miissen
auch wir uns einsetzen mit unermiidlichem Mut, miissen uns aber auch
entsprechend vorbereiten, um mit viel Vernunft und Kreativitit diese
»Reise ohne Wiederkehr” anzutreten. Die vom Herrn empfangene Treue
zur Mission verlangt vom Missionar immer wieder aufs neue, sich auf die
Seite der Geringsten zu stellen, auch unter Gefihrdung des eigenen Le-
bens. Deshalb haben damals viele Missionare keine Anstrengungen ge-
scheut, die Unterdriickten zu verteidigen und die Eingeborenen zu for-
dern. Immer wenn es um das Wohl der Armen ging, haben sie sich nicht
mit den Michtigen zusammengetan und sich auch nicht vor den offiziel-
len Wagen spannen lassen, sondern sie sind gegen den Strom geschwom-
men zum Wohle vieler Indios und der schwarzen Sklaven. Die Zeugnisse
und Dokumente dariiber helfen uns, eine andere Geschichte kennenzu-
lernen als die Geschichte der Sieger.

Diese Option fiir die Armen, wie sie schon bei den Missionaren der er-
sten Stunde existierte, ist auch heute noch das Kriterium fiir eine gerechte
Sicht der Dinge. Diese will die Geschichte vom anderen Ende aus lesen.
Sie will die Geschichte verstehen vom Letzten her oder wie Las Casas
sagt:,,Wenn wir Indios gewesen wiren, hitten wir die Dinge mit anderen
Augen gesehen.“ Eine Geschichte, die sich nur mit den Eroberern befaBt,
ist verhdngnisvoll, ungerecht und falsch. Es ist unbedingt notwendig, in
der Sicht der Dinge die Position der Besiegten und Geschlagenen einzu-
nehmen. Der peruanische Theologe Gustavo Gutiérrez erinnert daran,
dafl die Gesellschaft von heute geformt werden muB entsprechend den
Interessen und Wertvorstellungen der Armen unserer Tage, d. h. wir miis-
sen von der Warte der Armen ausgehen, mit den Armen selbst sprechen
und nicht nur {iber sie, wir miissen unsere Privilegien in Frage stellen.

Die Taten der ersten Missionare kdnnten auch die Christen von heute
anspornen, neue Impulse zu geben, das noch nicht vollendete Werk der
vollstindigen Befreiung und Verséhnung auf diesem Kontinent fortzuset-
zen. Denn es gibt immer noch Situationen der Ungerechtigkeit, der Verar-
mung, der ZusammenstdBe und der Zersetzung, die westliche Wurzeln
haben, die mit gutem Recht nicht ausschlieBlich der Conquista, d.h. der
Beherrschung durch Europa und Nordamerika iiber die Jahrhunderte zu-
zuschreiben sind.

Die wahre Entdeckung Amerikas steht noch in ihren Anfingen. Chri-
stoph Kolumbus hat damit begonnen. Die ,,Conquistadores“ haben sein



Die Eroberung Amerikas 17

Werk fortgesetzt, aber nur unter den Aspekten von Macht und Vorteil.
Diejenigen aber, die sich bemiihten, das Gesicht und die Seele jener Men-
schen zu entdecken, die eigentlich die Herren des Landes sind, waren die
Missionare. Sie haben vor allen andern und besser als alle anderen die
Sprache der Eingeborenen gelernt, ihr Vertrauen erlangt, ihre Geheim-
nisse erfahren, ihre Werte hoch geschitzt. Diese Missionare haben die In-
dios gelehrt, gemidB der Frohen Botschaft zu leben, und sie haben ge-
meinsam mit ihnen das Lob Gottes gesungen. Vor dieser unerschopfli-
chen Aufgabe und Herausforderung stehen wir heute. Denn noch immer
ist Amerika, Kontinent der Indios, der Afrikaner, der Kreolen, ,,unent-
deckt“. Es ist notwendig, seine Identitdt in vieler Hinsicht zu begreifen
und zu verstehen. Das aber muB3 mit Respekt vor der Wiirde des Men-
schen und ohne Unterwerfungsmentalitit geschehen. Diese Erbschaft ha-
ben uns die ,,Viter” der lateinamerikanischen Kirche hinterlassen.

Und so miiBten wir zusammenfassend und gemifl dem Zeugnis der er-
sten Missionare fiir diese Jahrhundertfeier einige Bedingungen nennen:
— Zunichst miiBte die Dankbarkeit Gott gegeniiber fiir das Geschenk des

Glaubens ausgedriickt werden. Der Dank miifite sich auch jenen zu-

wenden, die nicht z6gerten, den ,,groBen Teich“ zu iiberqueren. Es wa-

ren ihrer viele. Man vermutet, daB allein die spanische Kirche in fiinf

Jahrhunderten 200000 Missionare nach Lateinamerika gesandt hat.

Heute sind es etwa 18000.

- Notwendig ist eine Haltung der BuBie und die Wiedergutmachung fiir
die begangenen Fehler, die die Missionare damals schon bekdmpften.

— Ebenso bleibt die Verpflichtung zur Verkiindigung der Frohen Bot-
schaft, die immer wieder neu und kreativ in Angriff genommen werden
muf3, wie Papst Johannes Paul II. sagt.

- Diese missionarische Verkiindigung des Evangeliums sollte sich aber
von Lateinamerika auf andere Kontinente ausbreiten, die weniger be-
vorzugt sind, was den Glauben und den Reichtum des christlichen Le-
bens betrifft.

— Es muB aber eine Verkiindigung sein, die ihre Botschaft so der heimi-
schen Kultur anvertraut, dall aus dem Evangelium heraus eine neue
Kultur entstehen kann, wie es die vierte lateinamerikanische Bischofs-
konferenz CELAM fiir Santo Domingo 1992 vorschligt.

Diese Jahrhundertfeier diirfte keine Siegesfeier fiir kirchliche oder weltli-

che Instanzen werden, vielmehr miifite sie sich identifizieren mit jenen,

die fiir die Besiegten sich einsetzten oder gar ihr Leben lieBen. Das waren
iibrigens nicht nur Missionare, sondern auch gute Beamte und Kolonisa-
toren, die sich entschieden auf die Seite der Indios stellten.



Oscar Rodriguez Maradiaga 18

Eine Jahrhundertfeier fiir eine neue Ordnung

1992 ist nicht nur ein Datum fiir Lateinamerika, sondern auch der Ge-
schichte der europiischen Lander und ihrer politischen und konomi-
schen Integration. Das weit zuriickliegende Jahr 1492 triigt in sich eine
Verbundenheit mit dem Europa von 1992. Es begann damals mit der ko-
lonialen Ausdehnung Europas, nicht nur Spaniens und Portugals. Es be-
gann mit den Wohltaten der Neuen Welt ,,wie Gold und Silber“, die in
bemerkenswerter Weise zur Entwicklung Europas beigetragen haben.
Das geschah oft auf Kosten der Menschenrechte. Dazu zihlt sicherlich
die Zwangsarbeit von Millionen von Indios und Afrikanern in den Mi-
nen, den Farmen und im Transportwesen.

Das alles ist des Nachdenkens wert. MuB Europa nicht nachdenken
liber seine menschliche und dkonomische Schuld an dem armen, gede-
miitigten Lateinamerika oder auch an andern Lindern der Dritten Welt
in Afrika und Asien? Kénnte also nicht 1992 das Festjahr der Erlassung
der Auslandsschulden sein, die auf diesen Lindern lasten? Konnte es
nicht endlich das Jahr des Beginns einer neuen Zusammenarbeit zwi-
schen der nordlichen und siidlichen Welt sein? Hier liegt jedenfalls eine
legitime Herausforderung.

Zum Schluf} fallen mir die Worte ein, die auf einer Steintafel in Me-
xiko-City auf dem Platz der drei Kulturen stehen:

,»13. August 1521:
Heroisch verteidigt durch Cuauthemoc
fiel Tlatelolco in die Gewalt von Hernan Cortés.
Es war weder Triumph noch Niederlage,
es war die schmerzhafte Geburt des Volkes der Mestizen,
welches das heutige Mexiko ist.“

Das scheint mir eine kennzeichnende Synthese zu sein fiir die vergange-
nen 500 Jahre Lateinamerika mit all seinen unterschiedlichen Menschen.
Von Mexiko bis nach Feuerland erkennen sich diese Menschen wieder
im Gesicht der Madonna von Guadalupe, die wie eine Mestizin aussieht.
Die Marienverehrung war immer einer der christlichen Werte, die die er-
sten Missionare vermittelten und die auch von den Eingeborenen aufge-
nommen wurde.

500 Jahre Pilgerschaft mit den Augen des Glaubens gesehen heifB3t, daB
wir bei allen Schicksalsschligen der Geschichte die Rolle der Kirche als
bestindig versohnenden Faktor anerkennen. Sie erreichte, wie ich schon
zu Beginn sagte, daB letztlich doch Eroberer und Eroberte sich vereinen
und das Geschenk des Glaubens unter dem einzigartigen und gleichen



Die Eroberung Amerikas 19

Kreuz des Erlosers annehmen. Die Kirche hat die gro3e Aufgabe der Ver-
s6hnung mit den ,,schwarzen“ Opfern der Sklaverei und den sicheren
Weg zu deren Befreiung aufgezeigt, hat zu allen Zeiten interveniert und
hat mit ihrer pastoralen Arbeit die Schmerzen und Tragédien gelindert,
die die Menschen auf unserem Kontinent ertragen muflten. Sie hat auch
dazu beigetragen, daB die Ignoranz verringert wurde durch viele Bil-
dungseinrichtungen, die sie schuf. Ebenso hat sie Krankheiten und
Schmerzen gelindert in vielen von ihr getragenen Hospitélern. Sie hat bis
in die entferntesten Gegenden unserer Wilder und unserer Stiddte die
Aufgabe der Vers6hnung vorgelebt.

Freilich gab es Fehler, und das ist immer ein Teil der menschlichen
Tragddie. Aber heute, nach Medellin und Puebla und im Umfeld der
Jahrhundertfeierlichkeiten sowie der Konferenz von Santo Domingo,
will die Kirche die Kirche der Hirten und Gldubigen sein. Eine Kirche,
die sich auf Verséhnung besinnt und die Instrument einer wahren Befrei-
ung sein will. Heute haben wir alle ein kritisches Bewuftsein fiir die Kir-
che entwickelt, das uns tief zu jener Verséhnung verpflichtet, die uns
Christus gebracht hat. Wir alle spiiren die Notwendigkeit der Uberprii-
fung und der Bekehrung von den Idolen der Macht und der Ideologie des
Geldes und des Vergniigens. Nur so kénnen wir Impulse geben fiir eine
Kirche, die versohnend wirkt bei allem Haf3 und Groll.

Wir alle wiinschen uns eine Kirche, die verséhnt und Zeichen der Ver-
sohnung setzt. Wir wiinschen uns eine Kirche, in der wir uns zur Zusam-
menarbeit und Verséhnung verpflichten, angefangen von dem Umkreis
der eigenen Sorgen bis zur Wiederherstellung der gestorten Familien-
strukturen, bis zur politischen und sozialen und ékonomischen Verséh-
nung; ja, das Ganze mul3 gekrént sein von einer Kultur der Vers6hnung,
einer Kultur, die befreit von Tod und Gewalttaten und die auf die Zivili-
sation der Liebe hin ausgerichtet ist. Diese von uns geliebte und er-
triumte Kirche, diese vers6hnende Kirche ist es, die beauftragt ist mit der
Aufgabe der neuen Evangelisierung. Mit aller inneren Liebe, in der wir
uns als Glieder dieser Kirche verbunden fiihlen, miissen wir uns selbst
verwandeln in klingende Instrumente der Liebe, des Dienstes an der Ver-
s6hnung und der Befreiung.





