
Die Eroberung Amerikas 
Reflexionen über die 500-Jahr-Feier 

Bischof Oscar Rodriguez Maradiaga, Honduras 

1492-1992. Das sind fünfhundert Jahre. Fünfhundert Jahre von was? 
Nein, das ist keine rhetorische Frage. Die Antwort ergibt sich auch nicht 
von selbst. Man fragt sich vielmehr: War es eine Entdeckung, eine Erobe- 
rung, eine Begegnung? Die Antworten sind vielfältig, widersprüchlich 
und auch polemisch. 

Wie dem auch sei: Der 12. Oktober 1492 ist eines der bedeutendsten 
Daten der Menschheitsgeschichte. Christoph Kolumbus erreichte Westin- 
dien, d. h. die neue Welt oder Amerika, wie es später genannt wurde, und 
dieses Ereignis veränderte den Kurs der Geschichte. 

Es kann leicht Übereinstimmung über die allgemeine Bedeutung dieses 
geschichtlichen Vorgangs erzielt werden. Wenn jedoch die Auswertung 
ansteht, gehen die Meinungen auseinander. Es entzünden sich Debatten, 
und die Polemik dreht sich um das gleichzeitig koloniale und missionari- 
sche Bestreben der Kronen Spaniens und Portugals. 

Interpretation eines konfliktgeladenen Jahrhunderts 

Die Ankunft der Spanier und Portugiesen und mit ihnen zusammen der 
ersten Missionare auf dem amerikanischen Kontinent war schon immer 
ein Objekt von leidenschaftlichen Auseinandersetzungen. Es überrascht 
deshalb nicht, daß die 500-Jahr-Feier dieses damaligen Ereignisses und 
die damalige Art der Erstverkündigung des katholischen Glaubens in 
Amerika wie auch in Europa sehr zwiespältig gesehen werden. 

Deshalb ist auch eine einheitliche und umfassende Interpretation 
kaum möglich, weil man einem Komplex von Ereignissen gegenüber- 
steht, der historische, soziopolitische, religiöse und kulturelle Aspekte 
umfaßt. Die Meinungen sind dabei nicht nur unterschiedlich, sondern oft 
entgegengesetzt, je nachdem aus welcher Situation heraus geurteilt wird. 
Welche Situationen sind es? 
- Da ist zunächst Europa selbst, insbesondere Spanien und Portugal. 
- Da ist aber auch die Dominanz der Ersten Welt und die Abhängigkeit 

der Dritten Welt. 



Oscar Rodriguez Maradiaga 6 

- Da ist ferner ein Verhältnis, wie es zwischen Siegern und Besiegten be- 
steht. 

- Da ist die Sicht des Eroberers, der die Neue Welt entdeckt und sogleich 
beginnt, sie auch zu beherrschen. 

- Da ist aber auch die Sicht des Unterlegenen, des Eingeborenen oder 
des Schwarzen, der in seinen Kräften geschwächt ist, seiner Rechte be- 
raubt wurde und den man oft ermordete. 

- Da ist aber auch der Mestize und der Mulatte mit all seinen psychologi- 
schen Problemen. Er ist Erbe eines kulturellen Synkretismus. 

- Da ist aber nicht zuletzt auch die christlich-europäische Zivilisation im 
Gegensatz zu jenen Kulturen in Lateinamerika, die vor Kolumbus best- 
anden, die der Azteken, der Maya usw. 

Die Evangelisation und die Geschichte der Kirche Amerikas sind somit 
voller Kontraste. Die einen beurteilen sie als eine beispielhaft missionari- 
sche Epoche, die im Laufe weniger Jahrzehnte die Weltkarte des Chri- 
stentums beachtlich bereicherte, andere wieder disqualifizieren die ange- 
wandten Methoden der Kolonisierung und der Unterwerfung der Völker 
zum Zwecke der imperialistischen Expansion. Manche klammern sich 
auch fest an einer unerbittlichen Kritik des Vergangenen, andere wieder 
ziehen es vor, aus den Irrtümern zu lernen, um eine bessere Zukunft zu 
schaffen. 

So ist es also nicht verwunderlich, daß wir zur 500-Jahr-Feier 1992 auf 
verschiedenste Auffassungen stoßen, wobei besonders eine rosa und eine 
schwarze Legende zu nennen ist. Die eine, die rosa Legende, will die spa- 
nisch-portugiesische Präsenz in Lateinamerika verherrlichen, die andere 
will sie diffamieren. 

So sind die einen bereit, ein Fest des Triumphes mit Glockengeläut und 
großem Tedeum zu feiern, während andere fordern, das Miserere zu be- 
ten oder Wiedergutmachung zu leisten für all das Unrecht, das den ameri- 
kanischen Eingeborenen widerfahren ist. 

Viele heben aber auch lobend den Aspekt der Entdeckung oder besser 
der Begegnung zweier Welten hervor. Andere aber sagen, es sei keine 
Entdeckung gewesen, sondern ein schlimmer Schock, eine Invasion, eine 
Eroberung und eine Zerstörung. Diese letztere Ansicht war mehr oder 
weniger auch die Meinung zahlreicher Führer von Eingeborenengemein- 
schaften aus verschiedenen Teilen des lateinamerikanischen Kontinen- 
tes, die im Juli 1990 zu einem Kongreß in Quito zusammenkamen. Hier 
wurde gesagt, daß die Ankunft von Christoph Kolumbus den Anfang des 
Untergangs bedeutete und daß der 12. Oktober ein Unglücksdatum ist, 
ein Jahrestag, der an Völkermord und Ethnozid erinnert. 



Die Eroberung Amerikas 7 

Es ist auch sehr bedeutsam, daß 1892, als das vierte Jahrhundert gefei- 
ert wurde, eine Bewegung in Gang kam, die die Seligsprechung von Chri- 
stoph Kolumbus forderte. Heute dagegen freuen wir uns eher über die Se- 
ligsprechung des Indianers Juan Diego am 6. Mai 1990. Er war der Emp- 
fänger der Botschaft der Jungfrau von Guadalupe, die übrigens das Ge- 
sicht einer Mestizin hatte. Viele wären heute auch bereit, ihre Unter- 
schrift zu geben für die Seligsprechung des Dominikanerpaters Barto- 
lome de Las Casas, des unerschrockenen Verteidigers der Indiovölker. 

Auch die zeitgenössische Literatur, die sich mit der 500-Jahr-Feier be- 
schäftigt, bietet einen Fächer widersprüchlicher Meinungen. Sie gibt ei- 
nen Eindruck von der Komplexität der Fragestellung. Es ist nicht schwie- 
rig, extreme Ansichten, verschiedenste Maßstäbe und ideologische 
Grundhaltungen zu erkennen. Solcherlei Polarisierungen und leiden- 
schaftliche Auseinandersetzungen helfen aber kaum mit, das Problem 
richtig zu erkennen und eine objektive Sicht zu entwickeln. 

Zunächst ist es doch eine unleugbare Tatsache, daß die Kolonial- 
mächte auch viele positive Werte in die neue Welt brachten, wenn auch 
oft von Irrtümern begleitet. Gerade diese Zwiespältigkeit aber führt zahl- 
reiche Christen, die sich persönlich oder aus seelsorglichen Gründen ein- 
setzen, dazu, eher die Schatten- als die Lichtseiten zu sehen. Viele sind be- 
troffen von dem, was gesagt wird, und hoffen, daß die Geschichtsforscher 
Beiträge liefern, die mehr Licht in die Vorgänge bringen und sie objektiv 
beurteilen. 

Es gibt aber auch heute schon kompetente Stimmen, die aufgrund ihrer 
persönlichen Autorität helfen können, Orientierung in dieses Labyrinth 
zu bringen. Der uruguayische Schriftsteller und Journalist Eduardo Gali- 
ano, Autor des Buches •Las venas abiertas de America Latina" - •Die of- 
fenen Adern Lateinamerikas", lädt dazu ein, die polarisierenden Wortge- 
fechte aufzugeben und sich anzustrengen, die sicherlich vorhandene la- 
teinamerikanische Identität von heute real zu entdecken. •Weder die 
schwarze noch die rosa Legende", sagt Galiano, •können helfen, beides 
sind Extreme einer falschen Opposition, sie bewegen sich außerhalb der 
Geschichte und führen uns weg aus der Realität." 

Die beiden extremen Interpretationen der Eroberung Amerikas offen- 
baren eine verdächtige Verehrung des Vergangenen, das wie ein schim- 
mernder Leichnam erscheint, dessen Glänzen uns aus unserer augen- 
blicklichen Situation und aus der Welt von heute herausführt. Die 
schwarze Legende schlägt sozusagen vor, das Museum des edlen Wilden 
zu besuchen, um dem verlorenen Glück von Menschen nachzuweinen, 
die aber in Wirklichkeit nichts zu tun hatten mit Lebewesen aus Fleisch 
und Blut, so wie sie heute die Erde bevölkern. Gleichzeitig lädt die rosa 



Oscar Rodriguez Maradiaga g 

Legende in den großen westlichen Tempel ein, um die Stimme zu erheben 
zu einem allgemeinen Chor, der den Hymnus auf das große zivilisatori- 
sche Werk Europas anstimmt. Die schwarze Legende wird vor allem Spa- 
nien angelastet, zum kleinen Teil aber auch Portugal. Diese beiden Län- 
der sollen die Verantwortung übernehmen für den unermeßlichen kolo- 
nialen Raub, der in Wirklichkeit vielen anderen Staaten Europas zugute 
kam und der die Entwicklung auf den modernen Kapitalismus hin er- 
möglichte. Aber auch diese rosa Legende ist eine Verfälschung der Ge- 
schichte. Nein, weder die schwarze noch die rosa Legende können uns 
weiterhelfen; es geht vielmehr um die Entdeckung der Wirklichkeit, und 
das ist die Herausforderung von heute. 

Der uruguayische Philosoph Alberto Methol Ferre wie auch andere Hi- 
storiker sehen die schwarze Legende als ein Instrument des politischen 
Kampfes: das protestantische Holland stand gegen das katholische Spa- 
nien. Dabei benutzte man polemischerweise einen ausgezeichneten Spa- 
nier wie Bartolome de Las Casas, der die Rechte der Indianer verteidigte 
als Mittel zum Zweck. Mit Holland verbündeten sich Frankreich und 
England, die dieselben politischen Intentionen hatten, nämlich die 
Macht und das Prestige Spaniens zu untergraben. Heute dagegen, so 
fährt Methol de Ferre fort, da die Macht Spaniens gebrochen sei, ist das 
Objekt des Angriffes die katholische Kirche. Diese Verlagerung macht 
die Kirche nun zum einzigen Faktor für die Zivilisation der Völker La- 
teinamerikas. 

Fünfhundert Jahre Taufe von Amerika: 
eine Geschichte der Sünde und der Gnade 

Die Polemik über die Eroberung und die europäische Beherrschung 
Amerikas und die Diskussion über die Art und Weise der Verkündigung 
von sehen der Kirche wird solange andauern, bis ein leidenschaftsloses 
Studium der Geschichte in Gang kommt. Aber trotz aller Polemik, eines 
steht heute schon fest: Die Kirche wird das Jahr 1992 feiern. Sie will den 
Beginn der Evangelisation und die fünfhundert Jahre der Taufe Ameri- 
kas begehen, um Gott zu danken und um den Glauben an Christus, den 
Erlöser, zu erneuern. Die katholische Kirche hat diese Aufgabe in einem 
gewissen Sinn schon in Angriff genommen, als Papst Johannes Paul II. 
am 11. und 12. Oktober 1984 nach Santo Domingo fuhr, um die neun 
Jahre der Vorbereitung, die neunjährige Novene, im Hinblick auf das 
Festjahr 1992 mitzugestalten. In seiner Ansprache am 12. Oktober, die 
verdienen würde, daß man sie ganz liest, sprach der Papst von einer not- 



Die Eroberung Amerikas 9 

wendigen Übereinstimmung der vergangenen und der zukünftigen Evan- 
gelisierung Lateinamerikas. Dabei wies er die schwarze Legende mit ih- 
ren politischen, ideologischen und religiösen Vorurteilen zurück, die die 
gesamte Geschichte der Kirche auf diesem Kontinent nur negativ zeich- 
net. Johannes Paul II. erklärte wörtlich: •Die Kirche, so wie sie sich ver- 
steht, möchte dieses Jubiläum in aller Demut feiern, aber auch in aller 
Wahrheit ohne Triumphalismus und falsche Scham. Die Kirche will der 
Wahrheit dienen, indem sie Gott dankt für die guten Dinge, indem sie 
aber auch gleichzeitig die geschehenen Irrtümer aufdeckt. Nur so kann 
für die Zukunft ein erneuertes Projekt der Evangelisierung sich entwik- 
keln. Die Kirche möchte keineswegs die gegenseitige Abhängigkeit von 
Kreuz und Schwert bei der ersten Phase der Missionierung leugnen. Sie 
will aber auch nicht verleugnen, daß die Ausdehnung des spanisch ge- 
prägten Christentums auf die neuen Völker ein Geschenk war, das seinen 
Ursprung in Europa hatte. Der christliche Glaube mit seiner inneren 
Kraft für Humanität und Heil, für Menschenwürde und Brüderlichkeit, 
für Gerechtigkeit und Liebe war ein Geschenk für die Neue Welt." 

Der Papst hebt hervor, daß mit innerer Freiheit, die immer eine Frucht 
der Wahrheit ist, die gegenseitige Abhängigkeit von Kreuz und Schwert 
gesehen werden muß. Er bestätigt die Verwirrung in Laien- und Kleriker- 
kreisen der damaligen Zeit und sagt, daß auch damals die Aufgabe der 
Kirche darin bestanden hätte, die Bekehrung von Sünden zu predigen, 
die Hoffnung auf Heiligung zu verkünden, die Solidarität mit den Ver- 
zweifelten zu üben und die integrale Befreiung des Menschen zu fördern. 
Diese Worte gelten sowohl für die spanischen wie auch für die portugiesi- 
schen Missionare. 

Als im April 1989 in Fatima die Gedenkfeiern für fünf Jahrhunderte 
stattfanden (wobei allerdings Portugal nicht nur der Missionsarbeit in 
Brasilien, sondern auch in Afrika und Asien gedachte), betonte Kardinal 
Antonio Ribeiro, Patriarch von Lissabon, ganz auf der Linie dessen, was 
der Papst sage, es sei die wichtigste Aufgabe von solchen Gedenkfeiern, 
•sich der Vergangenheit zu erinnern, die Gegenwart zu feiern und die Zu- 
kunft vorzubereiten". Er forderte sodann mit unbedingtem Nachdruck, 
die positiven, aber auch die negativen Seiten jener Männer und Frauen, 
die die Meere überquerten, hervorzuheben, um Zeugnis für Christus und 
seine Kirche zu geben. 

Ich selbst habe übrigens bei anderer Gelegenheit folgendes gesagt: •Es 
ist sicher und es muß immer wieder neu betont werden, daß die Begeg- 
nung beider Welten für die eingeborene Bevölkerung problematische und 
ungerechte Folgen zeitigte." Der Argentinier Adolfo Perez Esquivel, Frie- 
densnobelpreisträger, stellt fest, daß zwischen 1500 und 1650 etwa 30 bis 



Oscar Rodriguez Maradiaga 10 

40 Millionen Eingeborene getötet und ausgemerzt wurden. Es genügt, an 
die Bergwerke von Potosi in Bolivien zu erinnern. In anderthalb Jahrhun- 
derten starben hier Millionen von Indios. Man kann zwar über diese Zah- 
len diskutieren, aber niemand kann die Auslöschung ganzer Völker ver- 
neinen. Besonders bedeutsam ist hier auch das Zeugnis von Bischof Mi- 
choacän (Mexiko), Don Juan de Medina y Rincön. In seinem Brief vom 
13. Oktober 1583 schreibt er: •Viel von dem Silber, das eingeheimst 
wurde und in die reichen Länder floß, wurde mit dem Blut der Indios und 
auf deren Rücken bezahlt." 

Die Eroberung von Lateinamerika hat trotzdem zwei Seiten aufzuwei- 
sen: die der Sünde und die der Gnade. Beklagenswerte Vergehen sind 
aufzuzeigen, aber auch heroische Zeichen der Liebe. Dazu zwei Aussa- 
gen von damaligen Zeitgenossen: •Ich bin hierher gekommen, um Gold 
zu suchen", rief Francisco Pizarro brutal aus, als man gegen ihn prote- 
stierte, indem man die Leiden der Indios in Peru hervorhob und an die 
Aufgabe der Verkündigung durch die Conquista erinnerte. Die andere 
Aussage aber lautete: •Der große Herr, der uns hierhin schickte (der 
Papst), will kein Gold, kein Silber, keine wertvollen Steine, er will nur 
euer Seelenheil." Das war das Bekenntnis von zwölf Franziskanern vor 
den Häuptlingen und Weisen der Azteken im Jahre 1524. 

Das sind zwei widersprüchliche Beispiele, die man sicherlich nicht ver- 
allgemeinern darf. Weder darf gesagt werden, daß alle politischen Führer 
und Verwalter der spanisch-portugiesischen Kolonisation schlecht wa- 
ren, noch kann bestätigt werden, daß alle Missionare Heilige waren. Zu 
der Äußerung von Pizarro gibt es andere wie die von Las Casas, der sagte, 
für ihn bestände das größte Wunder darin, daß die Indios anfingen, an 
den Gott ihrer Unterdrücker zu glauben und ihn zu akzeptieren. Was die- 
sen Glauben wachsen ließ, war die Überzeugung vieler Menschen, die 
sich entschieden auf die Seite der Unterdrückten stellten. •Sind sie denn 
keine Menschen?" rief Bruder Antonio de Monesino von der Kanzel her 
den Kolonialherren und Offizieren in seiner berühmten Predigt vom 21. 
12. 1511 zu. 

Auf diese so menschlich handelnden Missionare bezog sich Johannes 
Paul II. in seiner schon oben erwähnten Ansprache in Santo Domingo 
und in einem kürzlich verfaßten apostolischen Schreiben an die Ordens- 
leute von Lateinamerika: •Viele der Missionare waren erfüllt von der 
Treue zum Evangelium. Sie lebten entsprechend ihren Verpflichtungen 
und erhoben ihre prophetische Stimme gegen Mißbräuche der Kolonisa- 
toren, die nur ihren eigenen Interessen dienten auf Kosten jener Perso- 
nen, denen sie Respekt schuldig waren und die sie brüderlich lieben soll- 
ten." 



Die Eroberung Amerikas 11 

Unter jenen Kämpfern für menschliche Gerechtigkeit, jenen Verkün- 
dern des Evangeliums des Friedens, nennt das Dokument von Puebla ins- 
besondere folgende Namen: Antonio de Montesino, Bartolome de Las 
Casas, Juan de Zumärraga, Toribio de Benavente Motolinia, Vasco de 
Quiroga, Juan del Valle, Julian Garces, Jose de Anchieta, Manuel de N6- 
brega und viele andere. Sie haben, so betont dieses Dokument, mit einem 
tiefen Bewußtsein für die Kirche die Rechte der Indianer gegenüber den 
Eroberern und den Kommandeuren verteidigt. Einige haben dafür sogar 
mit dem Leben gezahlt, wie zum Beispiel Bischof Antonio Valdi- 
vieso. Von Valdivieso bis Bischof Oscar Romero (t 1980) und Pater Igna- 
cio Ellacuria und seinen Gefährten (ermordet 1990) und vielen anderen 
gibt es eine durchgehende Linie. 

Wie man sieht, war also Las Casas nicht der einzige, wohl aber der be- 
kannteste, der gegen das Unrecht protestierte. Dies war keine Legende 
über Las Casas, wie manche später annahmen. Mit diesen Frauen und 
Männern der ersten Stunde verbunden und wie diese sich für Recht und 
Gerechtigkeit einsetzend, erhoben sich im Laufe der Zeit noch viele an- 
dere Stimmen mit gleicher Kraft und auf demselben Fundament stehend. 
Es ist also ohne Zweifel übertrieben, wenn behauptet wird, daß an den 
Anfängen der Evangelisierung keine nennenswerten Verteidiger für die 
Eingeborenen aufgetreten wären und daß erst allmählich Mitstreiter der 
Indianer auftraten. Abgesehen von einigen •Aktionären" der Krone, von 
Militärkaplänen und Komplizen der Unterjochung der Indios bildeten 
jene Ordensleute, die sich für die Verteidigung der Eingeborenen einsetz- 
ten, die Mehrzahl. 

Ohne Triumphalismus und falsche Scham 

Die Missionare der ersten Evangelisierung waren fast ausschließlich 
Franziskaner, Dominikaner, Mercedarier, Augustiner und Jesuiten. Ih- 
nen schlössen sich dann Mitglieder des Diözesanklerus und andere Or- 
densgemeinschaften an. Das Dokument von Puebla sagt, daß sie es wa- 
ren, die im 16. und 17. Jahrhundert innerhalb von Widersprüchen und 
Spaltung hervorrufenden Machenschaften, mitten in einem gigantischen 
Prozeß um Vorherrschaft über andere Kulturen - der übrigens bis heute 
nicht abgeschlossen ist - die Verkündigung des Evangeliums zu einem fe- 
sten Bestandteil für Lateinamerika machten. Diese Erstevangelisierung 
war auch genügend tief, so daß sie zu einem bildenden Element werden 
konnte und eine solche Identität erreichte, daß man heute von einem tief 



Oscar Rodriguez Maradiaga 12 

verwurzelten katholischen Substrat der lateinamerikanischen Kultur 
sprechen kann. Der Glaube wurde so gefestigt, daß er in einer Periode 
von Unabhängigkeitskämpfen im 19. Jahrhundert trotz aller liberaler 
Feindseligkeiten und Verfolgungen, trotz permanenter sozio-politischer 
Krisen ein bedeutendes pastorales Gewicht besaß. Durch die Arbeit die- 
ser Erstverkünder der Frohen Botschaft wuchs eine Kirche heran, die ein 
untrennbarer Teil der Geschichte und des Lebens der Länder des latein- 
amerikanischen Kontinentes ist. 

Aber es ist natürlich auch eine Tatsache, daß der Verkündigungsprozeß 
in Amerika sehr unterschiedlich in Raum und Zeit verlief und daß ver- 
schiedenste Orden auf ihre Weise mithalfen an einer tiefgreifenden 
Durchdringung aller Sektoren der Gesellschaft, so daß zum Ende des 16. 
Jahrhunderts ganz Lateinamerika, so wie es sich heute darstellt, christia- 
nisiert war. Hält man sich vor Augen, daß in Mexiko die Evangelisierung 
im Jahre 1520 begann, im übrigen Südamerika etwas später, so kann fest- 
gestellt werden, daß mit einigen Ausnahmen Amerika innerhalb weniger 
Dekaden getauft wurde. 1546 bestanden schon 19 Diözesen in drei Kir- 
chenprovinzen: Santo Domingo, Mexiko und Lima. Danach folgte die 
Konsolidierung des missionarischen Werkes und die Einpflanzung des 
Evangeliums in den weiter abgelegenen Regionen und bei Randgruppen. 

Es ist sicher richtig, daß man von Fällen der Christianisierung spre- 
chen muß, bei denen mit Gewalt vorgegangen wurde, und von Taufen auf 
dem Verwaltungsweg ohne jede katechetische Vorbereitung. Es ist wahr, 
daß die erste Katechese manchmal nicht sehr tiefgreifend war, aber ver- 
gleichsweise übertraf sie das, was der hl. Bonifatius von den Germanen 
vor ihrer Taufe verlangte. Es gibt sicherlich auch keinen Zweifel daran, 
daß die Mehrheit der Missionare sich der Forderung von Kardinal Cisne- 
ros anschlössen, der nicht erlaubte, daß Ordensleute aus Orden, die nicht 
reformiert waren, zu den Indios gingen. Man begann bald eine strenge 
Auslese zu treffen für Missionskandidaten, die nach Lateinamerika ge- 
hen wollten, und verlangte von ihnen eine entsprechende Lebensführung 
und umfangreiche Kenntnisse der katholischen Lehre. Zeugnisse für 
diese Vorbereitung sind zahlreiche Katechismen, die von den ersten 
Evangelisatoren geschrieben wurden: Pedro de Cordoba, Pedro de 
Gante, Luis Jeronimo de Ore und viele andere. Hinzu kommen auch die 
Sprachstudien, besonders der Sprache Nahuat, Quechua und Guarani 
und Kenntnis der ethnographischen Schriften von Bernardino de Saha- 
gün, Ruiz de Montoya, Jose de la Anchieta und anderer. Allein in der Pe- 
riode von 1524 bis 1572 entstanden 109 Eingeborenenbiographien, die 
von Missionaren geschrieben wurden. Nicht gezählt sind jene, die verlo- 
rengingen und nie gedruckt wurden. 



Die Eroberung A merikas 13 

In ihrer Hartnäckigkeit in der Verteidigung der Indianer bemühten 
sich auch manche Missionare, Einfluß auf die Herausgabe gerechter Ge- 
setze zu nehmen, die die Würde der Indios respektierten. So entstanden 
die Ordenanzas de Burgos (1512-1523), ebenso die neuen Gesetze für In- 
diovölker (Valladolid, 1542) und die Bulle •Veritas Ipsa". Leider haben 
diese Gesetze wegen der Komplexität der Materie ihren Zweck nur teil- 
weise erreicht. Durch das Anprangern der Ungerechtigkeit entzündeten 
und nährten die Missionare auch die theologisch-juristische Diskussion. 
So behandelte Francisco de Vitoria und seine Schule in Salamanca die 
ethischen Aspekte der Conquista, womit er die Grundlage für das inter- 
nationale Völkerrecht legte. Auf dieser Linie liegen Montesino, Las Ca- 
sas, Julian Garces und viel später auch Sandoval, Acosta, Vieira und die 
beiden Kapuziner Francisco Jose de Jaca und Epifanio de Moirans. 

Viele Missionare bemühten sich auch um eine fruchtbare, wechselsei- 
tige Beziehung zwischen Verkündigung des Evangeliums und Förderung 
des Menschen, so zum Beispiel: Pedro de Gante, Vasco de Quiroga, Luis 
Bolanos, San Roque Gonzalez, Manuel de Nobrega. Sie versuchten näm- 
lich, das Evangelium als Brennpunkt für die Kultur und als Impuls für 
das Wachsen des Menschen und seiner sozialen Belange zu sehen. So 
schufen sie Tausende von Schulen, Werkstätten für Gewerbe, Kunst- 
handwerk und Musik. Manche Missionare waren auch tiefempfindende 
Humanisten oder Pioniere einer notwendigen Inkulturation. Sie waren so 
sensibel für die Werte der Indiovölker, daß sie, wie der Historiker Mario 
Cayota bemerkt, die Utopie von Thomas Morus und den Traum des 
Franz von Assisi in die Tat umsetzen wollten. In diesem Licht ist auch die 
Arbeit verschiedener Franziskaner und der Jesuiten in den Reduktionen 
von Paraguay und anderswo zu bewerten. Folgt man manchen Histori- 
kern, dann wären die Jesuiten mit der Methode der Reduktionen in der 
Lage gewesen, ein alternatives Lateinamerika zu schaffen, anders als das 
der Kolonialherren. Sie hätten das Angesicht dieses Kontinentes verän- 
dern können. Aber genau deshalb wollten auch jene, die darin eine Ge- 
fahr witterten, die Vertreibung der Jesuiten (1767) und die Aufhebung des 
Ordens (1773). Durch ihr persönliches Bemühen, aber auch durch die 
Durchführung von Provinzsynoden wurden viele Bischöfe in den ersten 
Jahrzehnten zu Organisatoren des christlichen Lebens: Juan de Zumär- 
raga aus Mexiko, Jeronimo de Loayza, Toribio de Mogrovejo aus Peru, 
Pedro de La Pena aus Ecuador, Diego de Medellin aus Chile. Andere 
Missionare wiederum wurden zu Entdeckern neuer Territorien und zu 
Gründern von Städten wie Junipero Serra, Juan Salvatierra und Padre 
Kino im Norden von Mexiko sowie Anchieta und Nobrega in Säo Paulo 
und in Rio de Janeiro. 



Oscar Rodriguez Maradiaga j4 

Ähnlich jenen Missionaren, die früher Europa missionierten und die 
sich, wie es scheint, leichten Herzens in fremde Regionen begaben, fehlte 
es auch zu Beginn der Entdeckung Amerikas nicht an Ordensleuten, die 
ihr Heimatland verließen, um in die Mission zu gehen. Zu ihnen zählte 
der hl. Philipp de Jesus, Franziskaner und mexikanischer Protomärtyrer 
in Japan (t 1594). Er verließ übrigens zunächst Mexiko nicht, um Missio- 
nar zu werden, diese Berufung kam erst später. Zu diesen Missionaren 
der ersten Stunde zählt sicherlich auch die hl. Rosa von Lima, eine Laien- 
helferin, wie man heute sagt. In ihrem eigenen Hause lebend, war sie 
höchst besorgt um das geistige Heil jener, die jenseits der Anden lebten, 
bis nach China hin. Sie ist das authentische Modell einer Laienmissiona- 
rin. Zu erwähnen sind auch die von der Kirche offiziell heilig- und selig- 
gesprochenen Europäer wie Francisco Solano, Toribio de Mogrovejo, 
Juan Macias, Jose de Anchieta, Luis Beiträn, Pedro Claver und andere, 
die in Amerika geboren wurden, wie Rosa von Lima, Martin de Porres, 
Juan Diego, die jungen Märtyrer von Tlaxcala und Ana del los Angeles 
sowie viele andere. 

Viele dieser Missionare der ersten Stunde könnten fast als •Kirchenvä- 
ter" für Lateinamerika bezeichnet werden. Verschiedene von ihnen ver- 
faßten sogar Schriften, ähnlich denen des Irenäus, Augustinus, Ambro- 
sius oder Chrysostomus, die in den ersten Jahrhunderten der Kirche leb- 
ten. Fast alle waren •Missionare ohne Rückfahrkarte". Aber trotz der 
harten Lebensumstände und der vielen beschwerlichen Reisen, die sie 
machten, wurden einige von ihnen über 90 Jahre alt, wie Julio Garces und 
Bernardino de Sahagun. 

Die Verkündigung des Evangeliums auf dem lateinamerikanischen 
Kontinent war allerdings nicht nur das Werk von qualifizierten und 
selbstlosen Missionaren, sondern es gab auch viele Laienkräfte: Regie- 
rungsbeamte, Soldaten, Kolonisatoren, Spanier wie Portugiesen setzten 
ihre Kräfte für die Verkündigung der Frohen Botschaft ein. Viele erfüll- 
ten diese Aufgaben gut, weniger gut oder schlecht. Viele von ihnen hatten 
auch ihre Grenzen und handelten manchmal recht widersprüchlich. 
Trotzdem blieben sie ihrem Gewissen treu und halfen mit, daß in der 
Neuen Welt viele Formen der iberischen Volksfrömmigkeit von den In- 
dios übernommen wurden und bis heute noch ausgeübt werden. Anderer- 
seits wurden auch viele getaufte Eingeborene wiederum selbst zu Trägern 
der Glaubensverkündigung in ihrem eigenen Volk. Hier sollen insbeson- 
dere die Laienkatecheten erwähnt werden, die als Mitarbeiter und Lehrer 
oft in Situationen, in denen die Priester fehlten, die Kinder tauften und 
mithalfen, daß viele Praktiken des religiösen Lebens erhalten blieben. 



Die Eroberung Amerikas 15 

Mitten in dieser sicherlich positiven Aufzählung der charakteristischen 
Verkündigungstätigkeit der Erstmissionare gibt es natürlich auch Steine 
des Anstoßes. Zu nennen ist vor allem die Sklavensituation. Es waren tat- 
sächlich Jahrhunderte notwendig, bis das menschliche Gewissen so weit 
heranreifte, um in der Sklaverei eine Ungerechtigkeit zu erkennen. Barto- 
lome de Las Casas selbst, der sich nachdrücklich für die Verteidigung der 
neuentdeckten Indios einsetzte, mußte sich aufs neue bekehren: von sei- 
ner ursprünglichen Zustimmung zur Sklaverei bis zu ihrem Gegenteil. In 
dieser Zeit war eben die gesamte juristische Auffasssung zugunsten der 
Sklavenhaltung eingestellt, sogar einige päpstliche Bullen aus dem 16. 
und 17. Jahrhundert verteidigen sie. Es ist also nicht verwunderlich, daß 
auch viele Missionare in diesem Punkt Opfer der damaligen Zeitauffas- 
sung wurden. 

In diesem Zusammenhang ist das Dokument von Puebla sehr bedeut- 
sam, wenn es auf seinen ersten Seiten von Missionaren spricht, die die In- 
dios gegenüber den Eroberern und Kommandeuren verteidigten. Wört- 
lich heißt es: •Dem Problem der afrikanischen Sklaven aber wurde leider 
von seiten der Kirche nicht genügend vom Evangelium getragene befrei- 
ende Aufmerksamkeit geschenkt." Versucht man Bilanz zu ziehen nach 
allem, was hier gesagt wurde, so müssen zunächst die Begrenzungen der 
menschlichen Personen als solche anerkannt werden, die in ihrer Zeit leb- 
ten. Es ist aber wohl legitim, mit Papst Johannes Paul II. von einer inge- 
samt positiven Aufgabenbewältigung durch die ersten Missionare zu 
sprechen, die zum großen Teil Angehörige von Orden waren. Sieht man 
Licht und Schatten, so fährt der Papst fort, glauben wir, daß doch mehr 
Licht als Schatten vorhanden ist, wenn man sich die dauerhafte Frucht 
des christlichen Lebens auf diesem Kontinent vor Augen hält. Das Te- 
deum und das Miserere sind beide notwendig, um in rechter Weise die 
500-Jahr-Feier zu begehen. Nur so kann es eine Erinnerung des Lebens 
und Sterbens sein, eine authentische österliche Feier. 

El Mensaje - die Botschaft 
Anstehende Aufgaben und die Zukunft Lateinamerikas 

Ich will nicht als kritischer Richter auftreten, noch will ich eine Bilanz der 
komplexen Vorgänge der letzten 500 Jahre ziehen. Ich möchte nur einige 
Wege der Interpretation aufzeigen. Ich habe die Vergangenheit nicht aus 
archäologischer Leidenschaft durchforscht, sondern darauf hoffend, An- 
regungen aus der Geschichte zu erhalten für die Gegenwart und für die 
Zukunft. Mit Recht sagt man ja: Wer die Geschichte nicht kennt, ist dazu 



Oscar Rodriguez Maradiaga lg 

verurteilt, Fehler zu wiederholen. Ich wollte also keine belehrenden Fra- 
gen aufwerfen, noch weniger wollte ich ideologische Theorien aufstellen 
bezüglich der Jahrhundertfeierlichkeiten. Meiner Meinung nach ist die 
Evangelisierung eine Aufgabe, die eine unbedingte Zuwendung zu Gott 
und zu den Mitmenschen verlangt. Wie die ersten Missionare müssen 
auch wir uns einsetzen mit unermüdlichem Mut, müssen uns aber auch 
entsprechend vorbereiten, um mit viel Vernunft und Kreativität diese 
•Reise ohne Wiederkehr" anzutreten. Die vom Herrn empfangene Treue 
zur Mission verlangt vom Missionar immer wieder aufs neue, sich auf die 
Seite der Geringsten zu stellen, auch unter Gefährdung des eigenen Le- 
bens. Deshalb haben damals viele Missionare keine Anstrengungen ge- 
scheut, die Unterdrückten zu verteidigen und die Eingeborenen zu för- 
dern. Immer wenn es um das Wohl der Armen ging, haben sie sich nicht 
mit den Mächtigen zusammengetan und sich auch nicht vor den offiziel- 
len Wagen spannen lassen, sondern sie sind gegen den Strom geschwom- 
men zum Wohle vieler Indios und der schwarzen Sklaven. Die Zeugnisse 
und Dokumente darüber helfen uns, eine andere Geschichte kennenzu- 
lernen als die Geschichte der Sieger. 

Diese Option für die Armen, wie sie schon bei den Missionaren der er- 
sten Stunde existierte, ist auch heute noch das Kriterium für eine gerechte 
Sicht der Dinge. Diese will die Geschichte vom anderen Ende aus lesen. 
Sie will die Geschichte verstehen vom Letzten her oder wie Las Casas 
sagt: •Wenn wir Indios gewesen wären, hätten wir die Dinge mit anderen 
Augen gesehen." Eine Geschichte, die sich nur mit den Eroberern befaßt, 
ist verhängnisvoll, ungerecht und falsch. Es ist unbedingt notwendig, in 
der Sicht der Dinge die Position der Besiegten und Geschlagenen einzu- 
nehmen. Der peruanische Theologe Gustavo Gutierrez erinnert daran, 
daß die Gesellschaft von heute geformt werden muß entsprechend den 
Interessen und Wertvorstellungen der Armen unserer Tage, d. h. wir müs- 
sen von der Warte der Armen ausgehen, mit den Armen selbst sprechen 
und nicht nur über sie, wir müssen unsere Privilegien in Frage stellen. 

Die Taten der ersten Missionare könnten auch die Christen von heute 
anspornen, neue Impulse zu geben, das noch nicht vollendete Werk der 
vollständigen Befreiung und Versöhnung auf diesem Kontinent fortzuset- 
zen. Denn es gibt immer noch Situationen der Ungerechtigkeit, der Verar- 
mung, der Zusammenstöße und der Zersetzung, die westliche Wurzeln 
haben, die mit gutem Recht nicht ausschließlich der Conquista, d. h. der 
Beherrschung durch Europa und Nordamerika über die Jahrhunderte zu- 
zuschreiben sind. 

Die wahre Entdeckung Amerikas steht noch in ihren Anfängen. Chri- 
stoph Kolumbus hat damit begonnen. Die •Conquistadores" haben sein 



Die Eroberung Amerikas 17 

Werk fortgesetzt, aber nur unter den Aspekten von Macht und Vorteil. 
Diejenigen aber, die sich bemühten, das Gesicht und die Seele jener Men- 
schen zu entdecken, die eigentlich die Herren des Landes sind, waren die 
Missionare. Sie haben vor allen andern und besser als alle anderen die 
Sprache der Eingeborenen gelernt, ihr Vertrauen erlangt, ihre Geheim- 
nisse erfahren, ihre Werte hoch geschätzt. Diese Missionare haben die In- 
dios gelehrt, gemäß der Frohen Botschaft zu leben, und sie haben ge- 
meinsam mit ihnen das Lob Gottes gesungen. Vor dieser unerschöpfli- 
chen Aufgabe und Herausforderung stehen wir heute. Denn noch immer 
ist Amerika, Kontinent der Indios, der Afrikaner, der Kreolen, •unent- 
deckt". Es ist notwendig, seine Identität in vieler Hinsicht zu begreifen 
und zu verstehen. Das aber muß mit Respekt vor der Würde des Men- 
schen und ohne Unterwerfungsmentalität geschehen. Diese Erbschaft ha- 
ben uns die •Väter" der lateinamerikanischen Kirche hinterlassen. 

Und so müßten wir zusammenfassend und gemäß dem Zeugnis der er- 
sten Missionare für diese Jahrhundertfeier einige Bedingungen nennen: 
- Zunächst müßte die Dankbarkeit Gott gegenüber für das Geschenk des 

Glaubens ausgedrückt werden. Der Dank müßte sich auch jenen zu- 
wenden, die nicht zögerten, den •großen Teich" zu überqueren. Es wa- 
ren ihrer viele. Man vermutet, daß allein die spanische Kirche in fünf 
Jahrhunderten 200000 Missionare nach Lateinamerika gesandt hat. 
Heute sind es etwa 18000. 

- Notwendig ist eine Haltung der Buße und die Wiedergutmachung für 
die begangenen Fehler, die die Missionare damals schon bekämpften. 

- Ebenso bleibt die Verpflichtung zur Verkündigung der Frohen Bot- 
schaft, die immer wieder neu und kreativ in Angriff genommen werden 
muß, wie Papst Johannes Paul II. sagt. 

- Diese missionarische Verkündigung des Evangeliums sollte sich aber 
von Lateinamerika auf andere Kontinente ausbreiten, die weniger be- 
vorzugt sind, was den Glauben und den Reichtum des christlichen Le- 
bens betrifft. 

- Es muß aber eine Verkündigung sein, die ihre Botschaft so der heimi- 
schen Kultur anvertraut, daß aus dem Evangelium heraus eine neue 
Kultur entstehen kann, wie es die vierte lateinamerikanische Bischofs- 
konferenz CELAM für Santo Domingo 1992 vorschlägt. 

Diese Jahrhundertfeier dürfte keine Siegesfeier für kirchliche oder weltli- 
che Instanzen werden, vielmehr müßte sie sich identifizieren mit jenen, 
die für die Besiegten sich einsetzten oder gar ihr Leben ließen. Das waren 
übrigens nicht nur Missionare, sondern auch gute Beamte und Kolonisa- 
toren, die sich entschieden auf die Seite der Indios stellten. 



Oscar Rodriguez Maradiaga \ 8 

Eine Jahrhundertfeier für eine neue Ordnung 

1992 ist nicht nur ein Datum für Lateinamerika, sondern auch der Ge- 
schichte der europäischen Länder und ihrer politischen und ökonomi- 
schen Integration. Das weit zurückliegende Jahr 1492 trägt in sich eine 
Verbundenheit mit dem Europa von 1992. Es begann damals mit der ko- 
lonialen Ausdehnung Europas, nicht nur Spaniens und Portugals. Es be- 
gann mit den Wohltaten der Neuen Welt •wie Gold und Silber", die in 
bemerkenswerter Weise zur Entwicklung Europas beigetragen haben. 
Das geschah oft auf Kosten der Menschenrechte. Dazu zählt sicherlich 
die Zwangsarbeit von Millionen von Indios und Afrikanern in den Mi- 
nen, den Farmen und im Transportwesen. 

Das alles ist des Nachdenkens wert. Muß Europa nicht nachdenken 
über seine menschliche und ökonomische Schuld an dem armen, gede- 
mütigten Lateinamerika oder auch an andern Ländern der Dritten Welt 
in Afrika und Asien? Könnte also nicht 1992 das Festjahr der Erlassung 
der Auslandsschulden sein, die auf diesen Ländern lasten? Könnte es 
nicht endlich das Jahr des Beginns einer neuen Zusammenarbeit zwi- 
schen der nördlichen und südlichen Welt sein? Hier liegt jedenfalls eine 
legitime Herausforderung. 

Zum Schluß fallen mir die Worte ein, die auf einer Steintafel in Me- 
xiko-City auf dem Platz der drei Kulturen stehen: 

•13. August 1521: 
Heroisch verteidigt durch Cuauthemoc 

fiel Tlatelolco in die Gewalt von Hernän Cortes. 
Es war weder Triumph noch Niederlage, 

es war die schmerzhafte Geburt des Volkes der Mestizen, 
welches das heutige Mexiko ist." 

Das scheint mir eine kennzeichnende Synthese zu sein für die vergange- 
nen 500 Jahre Lateinamerika mit all seinen unterschiedlichen Menschen. 
Von Mexiko bis nach Feuerland erkennen sich diese Menschen wieder 
im Gesicht der Madonna von Guadalupe, die wie eine Mestizin aussieht. 
Die Marienverehrung war immer einer der christlichen Werte, die die er- 
sten Missionare vermittelten und die auch von den Eingeborenen aufge- 
nommen wurde. 

500 Jahre Pilgerschaft mit den Augen des Glaubens gesehen heißt, daß 
wir bei allen Schicksalsschlägen der Geschichte die Rolle der Kirche als 
beständig versöhnenden Faktor anerkennen. Sie erreichte, wie ich schon 
zu Beginn sagte, daß letztlich doch Eroberer und Eroberte sich vereinen 
und das Geschenk des Glaubens unter dem einzigartigen und gleichen 



Die Eroberung Amerikas 19 

Kreuz des Erlösers annehmen. Die Kirche hat die große Aufgabe der Ver- 
söhnung mit den •schwarzen" Opfern der Sklaverei und den sicheren 
Weg zu deren Befreiung aufgezeigt, hat zu allen Zeiten interveniert und 
hat mit ihrer pastoralen Arbeit die Schmerzen und Tragödien gelindert, 
die die Menschen auf unserem Kontinent ertragen mußten. Sie hat auch 
dazu beigetragen, daß die Ignoranz verringert wurde durch viele Bil- 
dungseinrichtungen, die sie schuf. Ebenso hat sie Krankheiten und 
Schmerzen gelindert in vielen von ihr getragenen Hospitälern. Sie hat bis 
in die entferntesten Gegenden unserer Wälder und unserer Städte die 
Aufgabe der Versöhnung vorgelebt. 

Freilich gab es Fehler, und das ist immer ein Teil der menschlichen 
Tragödie. Aber heute, nach Medellin und Puebla und im Umfeld der 
Jahrhundertfeierlichkeiten sowie der Konferenz von Santo Domingo, 
will die Kirche die Kirche der Hirten und Gläubigen sein. Eine Kirche, 
die sich auf Versöhnung besinnt und die Instrument einer wahren Befrei- 
ung sein will. Heute haben wir alle ein kritisches Bewußtsein für die Kir- 
che entwickelt, das uns tief zu jener Versöhnung verpflichtet, die uns 
Christus gebracht hat. Wir alle spüren die Notwendigkeit der Überprü- 
fung und der Bekehrung von den Idolen der Macht und der Ideologie des 
Geldes und des Vergnügens. Nur so können wir Impulse geben für eine 
Kirche, die versöhnend wirkt bei allem Haß und Groll. 

Wir alle wünschen uns eine Kirche, die versöhnt und Zeichen der Ver- 
söhnung setzt. Wir wünschen uns eine Kirche, in der wir uns zur Zusam- 
menarbeit und Versöhnung verpflichten, angefangen von dem Umkreis 
der eigenen Sorgen bis zur Wiederherstellung der gestörten Familien- 
strukturen, bis zur politischen und sozialen und ökonomischen Versöh- 
nung; ja, das Ganze muß gekrönt sein von einer Kultur der Versöhnung, 
einer Kultur, die befreit von Tod und Gewalttaten und die auf die Zivili- 
sation der Liebe hin ausgerichtet ist. Diese von uns geliebte und er- 
träumte Kirche, diese versöhnende Kirche ist es, die beauftragt ist mit der 
Aufgabe der neuen Evangelisierung. Mit aller inneren Liebe, in der wir 
uns als Glieder dieser Kirche verbunden fühlen, müssen wir uns selbst 
verwandeln in klingende Instrumente der Liebe, des Dienstes an der Ver- 
söhnung und der Befreiung. 




