
Die nächste Wahrheit 
•Nähe" bei Johannes Tauler 

Eugen Rucker, Nagoya 

Glauben ist etwas Seltsames: Er setzt die Abwesenheit Gottes voraus und 
verhilft doch zum rettenden Gotteskontakt. - Demgegenüber scheinen 
Nähe-Erlebnisse gerade das Kennzeichnende der neuzeitlichen •Bekeh- 
rungen zur Welt" auszumachen: Durchschauen der Vorstellungs- und 
Motivwelt des Gläubigen als Illusion, als Entfremdung vom Realen, das 
nichts anderes als das unmittelbar empirisch Gegebene sei; Aufgabe re- 
ligiöser Bewußtseinsformen, die man als unredliche Fluchtmanöver ent- 
larvt zu haben scheint, angesichts des nahen Wirklichen, d. h. einer inten- 
siven Nähe zur eigenen Person, zum eigenen Bewußtsein, insofern es sich 
selbst, natürliche und gesellschaftliche Gegebenheiten zum Objekt hat. 

Aber steht die Kategorie •Nähe" nicht auch im Zentrum der jesuani- 
schen Urbotschaft? •Die Herrschaft Gottes ist nahe herbeigekommen" 
(Mk 1,15). •Heute hat sich dieses (Jesaja-Wort) vor euren Ohren erfüllt" 
(Lk4,21). Etwas räumlich und zeitlich fern Geglaubtes und Ersehntes 
wird plötzlich der unmittelbaren Erfahrung angeboten, nicht als etwas 
von außen Näherrückendes und den Sinnen Auffallendes, sondern als et- 
was, was sich in und unter den Gläubigen ereignet (Lk 17,21). Auch in 
der Glaubensunterweisung der apostolischen Zeit stehen nicht Begriffe 
wie •Gnadenstand", •Gotteskindschaft", •Anteilnahme an der göttlichen 
Natur", •Erlöstsein" oder andere stark abstrahierte Seinsaussagen im 
Zentrum der Heilslehre, sondern Artikulierungen wie •im Lichte wan- 
deln", •in Christus leben", •Jesu Wort bewahrend, vom Vater und von Je- 
sus geliebt und heimgesucht werden", •mit dem Heiligen Geist gesalbt, 
besiegelt, beschenkt sein". 

Augustinus •Deus interior intimo meo" (Gott ist mir innerlicher als mein 
Innerstes, Confessiones 3.6,12) 

Augustinus, meistzitierter Theologe der deutschen Mystik, gab die bibli- 
sche Gottnähe-Botschaft auf seine platonisierende Weise weiter, nach 
der im gesamten Erfahrungsbereich des Menschen die menschliche 
Geistseele allein das entscheidend Wichtige und Reale ist: Hier, in seinen 
höheren Seelenkräften, berührt der Mensch das Göttliche, das ihm Sein, 
Leben und Gestalt gibt. Gleichgestaltigkeit, Ähnlichkeit, Gleichartigkeit 



Die nächste Wahrheit 21 

ist die entscheidende Bedingung des geglückten Kontaktes, der mit dem 
biblischen Begriff •Nähe" belegt wird. •Nicht durch die Überwindung 
räumlicher Entfernungen nähert man sich Gott, sondern durch Verähnli- 
chung; und durch Verunähnlichung entfernt man sich" (Trin 6.6,12). Seit 
Augustin werden im abendländischen Christentum auf dem einen Gene- 
siswort von der Erschaffung des Menschen •nach dem Bild Gottes" 
(1.26) zahllose dogmatische und spirituelle Denk- und Lebensprogramme 
aufgebaut, deren platonische Seinsmetaphysik als nur bedingt biblisch 
kaum durchschaut wird. Die Gleichsetzung von Geistigkeit = Gottähn- 
lichkeit = Gottnähe, frappierend durch ihre Simplizität und Schärfe, hat 
viel Richtiges und hat zahllose Heilige mitformen helfen, wurde aber spä- 
ter zu einer der Ursachen, weswegen sich die abendländische Kultur in 
vielen Bereichen vom Christentum entfernte, weswegen letzteres in ästhe- 
tisch geprägten Kulturnationen wie z.B. Japan nicht Wurzel fassen 
konnte und weswegen heute eine dieser Konzeption von Wirklichkeit ent- 
sprechende Sprache nicht mehr verstanden und ernstgenommen wird. 

Überwindung des Piatonismus Augustins durch die Spiritualität des Nichts 
bei Meister Eckhart 

Gegen Ende seines Lebens scheint Eckhart von der auch für ihn noch 
selbstverständlichen Gleichsetzung von Gottesförmigkeit und Gottes- 
nähe sich gelöst und seinen Ansatz der •Abgeschiedenheit" radikal bis zu 
Ende weitergeführt zu haben. Repräsentativ ist hier die berühmte Ar- 
mutspredigt, in der es kein Seelenfünklein und keine obersten Seelen- 
kräfte im Menschen mehr gibt, die durch ihre Gottförmigkeit Garantie 
der Gottesnähe sein könnten. Gott und Mensch können sich da nur über 
den radikalen Gegensatz Sein - Nichtsein nahekommen. In den ersten 
beiden Schritten des völligen inneren Armwerdens muß sich der Mensch 
von allen Weisen, Gott willentlich oder wissend zum Objekt zu machen, 
lösen; ersteres Zunichtewerden nennt Eckhart •höchste Armut", die 
zweite •strahlendste Armut". Aber beim Vollzug dieser beiden extremen 
Formen der Armut gibt es noch etwas weiteres, was zunichte werden 
muß: das diese Armut vollziehende Subjekt als Existenzort, der verschie- 
den von Gott ist. Nur wenn auch dieses •arm", d. h. aufgehoben wird, 
•wird Er selber Ort/Subjekt deiner Existenz, wo Er wirken will". Nur in 
einem dermaßen arm Gewordenen •wirkt Gott Sein eigenes Werk". Weil 
da •Gott selbst der Ort ist, in dem Er wirkt", wird der Mensch wesentlich 
zum •Gott erleidenden", d. h. in seiner Nichtigkeit ganz mit Gott Erfüll- 
ten, so daß Gott (und Mensch) •eine einzige Wirklichkeit wird" 
(DWII.499-505). Diese dritte, die beiden ersten wesentlich übersteigende 



Eugen Rucker 22 

Form der Armut, d. h. des Nichtswerdens, nennt Eckhart nächste Armut. 
In dieser unübersetzbaren Formel fließen die Bedeutungen •Armut im 
striktesten Sinn" und •extremste Form von Nähe gebender Armut" unt- 
rennbar ineinander, begleitet von weiteren Nuancen wie •innerlich 
nahend", •verwandt", •gleichförmig", •unteilbar", •ununterschieden". 
Anderswo spricht Eckhart davon, daß •eine Seele, die entworden und ge- 
storben ist... in das Nächste ihres geschaffenen Wesens hinausgegangen 
ist" (DWII.45). Ist dieses Nächste nur das Extremste und Optimalste des 
geschöpflich Möglichen oder ein äußerstes Bei-sich-selbst-Sein, gleichzu- 
setzen mit vollkommenster Rückkehr in den göttlichen Ursprung? 

Taulers Spiritualität der wiedererlangten •Nähe" 

Johannes Tauler übernimmt Eckharts kühne Ausweitung des Lexems 
nahe (wie das auch mit dessen •grunf'-Begriff geschieht) und konkreti- 
siert und realisiert ihn als führender Seelsorger der Gottesfreundebewe- 
gung. Er gebraucht nahe adjektivisch und adverbial fast synonym mit 
•gegenwärtig", •innerlich", •vollkommen", •tief, •klar", •rein/lauter", 
•bloß", •eins". 

Viele Menschen wollten gerne den allernächsten Weg zu der nächsten 
Wahrheit finden (65.15).1 

Wenn man diesen Satz mit •Viele Menschen wollen den schnellsten/ 
kürzesten Weg zur offenbarsten Gott/Wahrheit finden" übersetzte, träfe 
man wohl ein wichtiges Anliegen Taulers, verlöre aber wichtige andere 
Nuancen, unter denen neben den Bedeutungen •Gottförmigkeit", •Ur- 
sprungsnähe", •Innerlichkeit", •Lauterkeit", •Identiät", •Authentisch- 
heit" und vor allem die des liebenden Beieinander zu nennen wären. 

Beisichsein als Grundvoraussetzung der rettenden •Nähe" 

Formeln wie •Wende deine Beachtung dir selber zu (nim din selbes war!), 
•Geh in dich!", •Kehre dich in dich selbst!", •Kehre in deinen Grund!", 
•Bleibe bei dir selber!" sind wegen ihrer Allgegenwart in der Predigt Tau- 
lers charakteristisch und stilbestimmend; sie fordern aber etwas anderes 
als etwa eine C. G. Jungsche Umkehr der extravertierten Einstellung in 
die introvertierte oder eine bohrende Selbstanalyse im Sinn Descartes, 
Pascals, Kants, Feuerbachs, Freuds oder auch des modernen Romans. 

1 Wir zitieren nach der mittelhochdeutschen Taulerausgabe: Ferdinand Vetter, Die Predig- 
ten Taulers, Berlin 1910, Zürich 1968, Seiten- und Zeilenzahl. Die neuhochdeutsche Über- 
setzung ist original. 



Die nächste Wahrheit 23 

(Viele) bleiben der lauteren Wahrheit fern und finden nicht zu sich sel- 
ber; was in ihnen ist, bleibt ihnen verschlossen, als wäre es ein fremdes 
Ding, das da tausend Meilen von ihnen entfernt liegt; sie haben in sich 
nur von außen genommene Gegenstände, an denen sie haftenbleiben. 
Sie gehen nicht in sich, so daß sie nicht wissen, wo sie dran sind 
(236.26-32). 

Es gilt, in sich zu gehen und da Wege wahrzunehmen und zu berich- 
tigen: die Wege des Geistes zu Gott und die Gottes zu sich (335.1). 

Diese Wege verliert man schnell aus den Augen, wenn man nicht 
aufpaßt; sie sind verborgen. Deswegen machen viele Menschen kehrt 
und verlegen ihre ganze Energie auf äußeres Tun und Einflußnehmen; 
genau so, wie wenn einer nach Rom gehen wollte, also nach Süden, 
und ginge nach Holland, nach Norden (335.1). 

Man darf nicht übersehen, daß Taulers berühmte Einkehr in sich selbst 
oder in den eigenen Seelengrund eine willentliche Abkehr vom Dinglich- 
Äußeren zum Personalen hin ist, das jeder in sich Kehrende ja ist; vom 
geschäftigen Sich-Durchsetzen-Wollen zum schweigenden Eingehen- 
Wollen auf einen unbekannten anderen, dem nur der Bei-Sich-Seiende 
begegnen kann. Ähnlich wie das •in se reversus (Er kehrte bei sich ein)" 
des vereinsamten, unter den Schweinen lebenden verlorenen Sohnes 
(Lk 15,17) in die Erinnerung an den Vater mündet. 

Was Taulers Grundsuche letztlich motiviert, ist, daß sie für ihn allein 
Verinnerlichung, •Zugang zu Gott" (360.31), •höchste Nahheit Gottes" 
(159.32) ermöglicht; daß der eigene •Grund", wenn er nicht widernatür- 
lich erstarrt ist, unmittelbar übergeht in den •Abgrund Gottes", aus dem 
ohne Unterlaß das mahnende und führende Wort ertönt und das Licht 
der Herrlichkeit des Dreifaltigen bricht, d. i. des Geheimnisses der Liebe, 
das •so nah, innerlich, heimatlich-vertraut und freundlich" lockt (431.28). 

Grundsuche und Erwachen zur Gegenwärtigkeit Gottes sind identisch. 

Introversion als Sackgasse 

Die schwer zu erfassende Identität von rechter Selbstnähe und Gottes- 
nähe wird vielleicht verständlicher vor dem Hintergrund des kurzschlüs- 
sigen •Sich-Niederbeugens" frommer Menschen, das Tauler immer wie- 
der der wahren Einkehr gegenüberstellt. Eine Form der schlechten Rück- 
beugung stellt die quietistische Meditationsart der häretischen •Brüder 
vom freien Geist" dar. Für sie ist wohltrainierte Körperbewußtheit in 
•leiblichem Niedersitzen" und alle sozialen Kontakte lösendes •Entsin- 
ken in sich selbst " (422.34) wichtiger als das im Kreuz Christi stattfin- 



Eugen Rucker 24 

dende Versinken in den lebendigen Gott; eine gepflegte, beruhigte Inner- 
lichkeit, gelöst von allen Verpflichtungen wertvoller als das schmerzvolle 
Sichausliefern an die Reinigungen Gottes. Sie betrügen sich schwer und 
leben von •Gift" in ihrer usurpierten Freiheit und angenehmen Wohldis- 
poniertheit und sind unfähig, weiterzuschreiten (99.5-21). 

Obwohl Gott ihnen zugewandt ist und durch sie hindurchgeht, bleiben 
sie in ihrer Blindheit gefangen (258.14). 

Eine andere Form göttlicher Pseudonähe ist die •geistliche Unkeusch- 
heit". Gnadenerfahrungen werden zu Gottentfremdung. Für Tauler be- 
deutet es eine glückliche Seelenverfassung, wenn man der eigenen Begna- 
dung nicht bewußt ist. Niemand darf die •Ausflüsse" des gotterkenenn- 
den und -liebenden Herzens mehr und länger genießen, als es notwendig 
ist, um für den Dienst Gottes wieder kräftig zu werden (37.24;38.16). 

Schließlich ist alles Gott vorstellende theologische und spirituelle Re- 
den und alles selbstinszenierte methodische Eindringenwollen in die be- 
glückende Nähe Gottes in großer Gefahr, zu fixierenden Entfremdungs- 
mechanismen zu werden, die •die Wege des inneren Zugangs zu Gott" 
(360.31) verstellen. Was Gabe Gottes ist, wird so leicht als Eigenleistung 
vereinnahmt (•annmelicheit"); was noch durch zahlreiche Reinigungen 
gehen muß, schon als ganz ordentlich eingeschätzt (•guotdunken"), was 
in begeisterter religiöser Imagination und Wortfülle erahnt und angebo- 
ten wird, wird schon als besessen und errungen stolz bespiegelt (•flogie- 
ren"). Der Aufbau solcher Frömmigkeitsformen verfälscht die Einkehr in 
den Grund; sie macht den Grund vielmehr •hart", •steinern", •falsch", 
•besessen", läßt über ihn eine •dicke Haut" wachsen, eine harte isolie- 
rende •Ochsenstirn". Das Innere solcher Menschen ist •verstopft", •be- 
fangen", •verhängt", •verbildet", •verwachsen", •verdeckt", •eing'ewik- 
kelt". Das •Antlitz Gottes ist in ihnen verdunkelt". Sie sind •dem Grund 
entfallen" und •haben noch gar weit zu und leben noch gar fern von Sei- 
ner Nächstheit. 

Scheinbare Gottferne als einziger Weg zur Gottnähe 

Taulers Spiritualität ist nicht unnatürlich und freudlos: sie fragt nur ernst 
nach der tiefsten Tendenz der Seele und gräbt konsequent nach den wirk- 
lichen Quellen der Freude. So muß seine manchmal monoton penetrant 
erscheinende Sterbelehre verstanden werden. 

Gebt euch in die Gefangenschaft des göttlichen Dunkels, in das Nicht- 
Erkennen des verborgenen Abgrunds und überlaßt und vertraut euch 



Die nächste Wahrheit 25 

ihm an, in welcher Weise Er euch auch führt: So wird Er euch freudeb- 
ringend mit sich selber in freudebringender Weise umkleiden (434.12). 
Wer sich in (dieser Finsternis) (Gott) überließe und alles aufgäbe und 
diese Dunkelheit bis zu Ende durchlitte (•us lide") und diesen Seelen- 
druck ..., ohne irgendeinen anderen Behelf zu suchen, ... und ließe 
(diese seelischen Wunden) auseitern (•us sweren") und suchte keinen 
Trost...: Kinder, das wäre der allerkürzeste Weg, der nächste Weg zu 
der göttlichen wahren Geburt; diese strahlte in (deinem Dunkel) auf 
ohne alle Hindernisse" (172.29-173.5). 

Tauler erzählt von einer jungen Begine, die sich in einer Vision unaus- 
sprechlich fern von Gott erkannte, unbeachtet von allen Heiligen, ohne 
Hilfe sogar seitens des Leidens Christi, dem gegenüber sie sich ja immer 
gleichgültig verhalten hatte; die sich dann an Gott selbst wandte und es 
völlig Seinem Willen überließ, sie ewig in dieser grundlosen höllischen 
Qual zu belasen. Aber sobald sie sich so in höchster Pein ganz Gott über- 
ließ, •wurde sie sofort weit über alles Dazwischenliegende (•mittel") ge- 
zogen ... in den Abgrund Gottes und wurde von der wunderbar wirken- 
den Gottheit eingeschlungen" (45.12). Die meisten Predigten Taulers ha- 
ben diese plötzliche, wunderbare Umkehr vernichtender Gottabwesen- 
heit in wunderbare neue Gottnähe als wesentliche Bewegungsdynamik: 
in der Weinbergspredigt (V7)2 etwa in Form des Reifens der Traube, die 
sich nach dem Umgegrabenwerden des Bodens und dem Abgerissenwer- 
den allen Laubes in Süßigkeit verwandelt. So wie sich da die Sonne •ohne 
alle Hindernisse (•mittel") in die Frucht ergießt", hat das zunichte Ge- 
wordene •ohne jegliche Unterbrechung, ganz nahe, das Einstrahlen des 
göttlichen Antlitzes (die goetliche inblicken)" (31.10-33.28). Oder in der 
•Dursf'-Predigt (VI1), die mit dem Ertrinken in Gott endet. In der •Ge- 
fangenschaftspredigt" (VI7) wird die Gottnähe erreicht durch Lösung 
aus fünffacher Identifizierung mit Nichtgöttlichem: der sieht- und habba- 
ren Kreatur, der eigenen leib-seelischen Existenz, der objektiven Welt der 
Vernunft, der tiefen inneren Befriedigung in diesem Lösungsvorgang und 
schließlich dem noch zurückgebliebenen Schatten des eigenen Wollens. 
In der dramatischen •Schafstallpredigt" (V27) geht dem •Versinken in 
der Gottheit" der Untergang des Gott die Ehre stehlenden •Diebes" und 
des selbsherrlich den Nächsten verurteilenden •Mörders" voraus, indem 
der •Mörder", d.h. die Kritisier-Haltung, den •Dieb", d.h. den eigenen 
Stolz, tötet. Die beiden Fischzugpredigten (V41,63) beschreiben einen to- 
talen Untergang (Weg-vom-Land-Fahren, Reißen des Netzes, Versinken 

: Wir zitieren die Nummern der Predigten in der oben bezeichneten Vetter-Edition. 



Eugen Rucker 26 

des Bootes), ein Fallen in den •Abgrund", dem nur der •Abgrund" Gottes 
entgegenkommt. Die dritte und letzte Stufe des •im Geiste Lebenden" 
(V47) fordert Verzicht auf alles Vorstellbare (•bilde"), auch das Vorstell- 
bare an Christus, und das Vorantasten auf einem schwierig zu begehen- 
den (•behenden"), nahen, finsteren, unbekannten, ins Exil führenden 
(•ellent") Wege. 

Zur Beschreibung dieses einzig möglichen Weges des Menschen zu 
Gott schuf sich Tauler Begriffe, die diese im Glauben zu tragende Span- 
nung andeuten. In •Ledecheit" schwingt die Bedeutung von •Erleiden" 
der Frustrationen der irdischen Lebensbedingungen wie auch der Unver- 
fügbarkeit und Dunkelheit Gottes, den man doch allein sucht, letztlich 
also •Erleiden Gottes" und seiner unverstehbaren Fügungen; aber auch 
von •Ledigsein" von allem, was einem die Gottesnähe verhindert, Arm- 
sein, Bloßsein, um, •ohne Mittel" sich Gott aussetzend, von Ihm ohne 
Mittel ergriffen werden zu können. - •Gelassenheit" vereint die Bedeu- 
tungen •Verlassensein" von den Menschen, von Gott und dem eigenen 
inneren Harmonie-Gefühl und zugleich •Sich-Übergeben" an die ge- 
glaubte allmächtige Liebe, die gar nicht anders kann, als dem so völlig 
Entblößten Halt zu werden. 

Tauler liebt es, den Weg zur Gottnähe in sehr verschiedenen Arten von 
Stufenleitern suggestiv zu umreißen; aber nie folgt er den berühmten ein- 
sinnigen Aufstiegsmodellen fortschreitender Vergeistigung und Beseli- 
gung, wie sie in der augustinisch-platonisierenden Tradition des frühen 
und hohen Mittelalters bis zu Bonaventuras •Beschreibung des Weges 
des Geistes zu Gott" in scholastischer Schärfe und Brillanz der Formulie- 
rung beschrieben waren. Die letzte Stufe in seiner Pyramide erscheint im- 
mer eigentümlich gebrochen. Dort, wo der Mensch schließlich Gott be- 
rühren sollte, sieht er sich in seinem Abgrund, ist sein ganzes Dasein •ver- 
sunken",, •geschmolzen", •zerbrochen", zerschellt an der •Nichtkonfor- 
mität" Gottes. Er erkennt sich als der Gottnähe unwürdig und tiefer als 
der böseste Teufel im untersten Grund der Hölle stehend; er bedient sich 
wie selbstverständlich der schlichten Frömmigkeitsformen der Anfänger, 
denkt nicht mehr daran, über die Masse der Unvollkommenen disqualifi- 
zierende Urteile abzugeben, aus einer scheinbar erlangten Gewißheit des 
Idealen heraus. Es gibt keine •monophysitische" Teilvergöttlichung. Der 
Gläubige bleibt reine, bloße Kreatur. 

Leben zwischen zwei•Nichtkonformitäten" 

Während bei Eckhart der Begriff •nichtkonform" (•unglich", dissimilis) 
meist negativ, als nichtgöttlich, bewertet wird, durchbricht Tauler immer 



Die nächste Wahrheit 27 

wieder diese seiner Erfahrung letztlich nicht entsprechende Simplifizie- 
rung und Idealisierung und strebt zum •innerlichen, edleren, lauteren 
Nichtkonformen (unglich), das nicht beschreibbar ist" (116.13). 

•Außer dem äußeren, materiebedingten Nichtkonformen gibt es noch 
ein inneres, edleres lauteres Nichtkonformes; und dieses Nichtkon- 
forme wird geboren aus dem ersteren Nichtkonformen. Wenn der 
Mensch nun wirklich (seine leiblich-irdische Existenz) als Nichtkon- 
formes realisierte, würde ihm die Erkenntnis eines unsagbaren (ande- 
ren) Nichtkonformen enthüllt und geoffenbart, dessen nicht Geschaf- 
fenes aus eigener Kraft, welche Methoden es auch anwendete, teilhaf- 
tig werden kann. Denn ein geistig geläuterter Mensch umfaßt in aus- 
schließlicher Liebe (minnet und meinet), von äußerer Nichtkonformi- 
tät umgeben, vorzüglich das (göttliche) Nichtkonforme und gewinnt 
ihm mehr Geschmack ab und erlebt und erfährt mehr darin als in allem 
Konformen, zu dem er durch eigene Anstrengung und Denkbemühung 
gelangen könnte. Je klarer, radikaler und unverhüllter dieses Nicht- 
konforme realisiert wird, desto näher und innerlicher wird inmitten 
dieses Nichtkonformen Konformität (mit Gott) geboren und errungen. 
Diese Nichtkonformität (zwischen Schöpfer und Geschöpf) erkannte 
Luzifer nicht an, als er sich (Gott) konform setzen wollte. Und wegen 
dieses Wollens kam er in eine unbeschreibbare Nichtkonformität" 
(116.30-117.8). 

Was ein englischer Augustiner später •Wolke des Nichtwissens" und 
die säkularisierte Moderne •Frustrationsdruck" nennt, heißt so bei Tau- 
ler •Ungleiches". Es wird ihm zu dem, was die Reibfläche dem Zündholz 
wird, Anlaß zum Feuerwerden. Für diese Nähe kämpft er sowohl gegen 
die in ihren •Mitteln" erstarrten •Orthodoxen" wie gegen die häretischen 
•Orthopraktiker". 

•Die Ursache dafür, daß du Gott nicht innerlich und in Wahrheit vor 
dir hast und Gott nicht in dir ist, ist... daß du einen ausgedachten und 
selbstgemachten Gott hast, der aber nie als solcher existiert hat, son- 
dern den nur du dir, nach der dir lieben Art, verschafft hast. Sobald dir 
aber diese Art nicht mehr möglich ist, wird dir auch die Gegenwart 
Gottes nicht mehr möglich sein" (413.17-23). 
In wessen Innerem sich das Treiben (des göttlichen Jägers) nicht ereig- 
net, wer nicht erfüllt ist von Ratlosigkeit und Angst, in den kommt Er 
nicht... und der kommt auch nicht einmal zu sich selbst und weiß so 
nichts von dem, was eigentlich in ihm ist" (43.10). 



Eugen Rucker 28 

Gottesnähe und physische Leiblichkeit 

Die Reibfläche, an der sich das Zündholz entzündet, ist noch nicht Licht; 
sie ist auch nicht brennbar: Aber in unmittelbarer Berührung mit ihr und 
nur dort wird Licht. Tauler lebt zwar nicht aus dem Geist der zeitgenössi- 
schen Renaissance des antiken Körperkultes, hat aber den untrüglichen 
Sinn des Modernen für die Undispensierbarkeit des Leiblichen im Glau- 
bensvollzug. So wurde er zu einem der Väter des neuzeitlichen Personbe- 
wußtseins, für das die materiebedingte Vereinzelung des Subjekts mehr 
nur als Fluch bedeutet, für das es vielmehr Wesen und Würde des Da- 
seins ausmacht. Bezeichnenderweise erscheinen bei Tauler drei Orte kör- 
pervermittelter Gottesnähe: die dem Glauben gebotene irdische Daseins- 
form Christi (•das bilde Cristi"), das Sakrament des Leibes Jesu und die 
körperliche Arbeit bzw. die gebrochene physische Vitalität. Was an der 
Christusfrömmigkeit im geistlichen Reifungsprozeß immer mehr zu über- 
winden ist, ist das Anlegen natürlicher Bewertungskategorien an die 
Gestalt des biblischen Jesus und des Christus der kirchlichen Frömmig- 
keit, nicht aber der Kern seines gottmenschlichen Geheimnisses. 

•Da sagen einige: ,Bist du noch nicht über die Gestalt Jesu hinausge- 
kommen?' Ich antworte: ,Nein', über die (uns geoffenbarte) Gestalt un- 
seres Herrn Jesu Christi vermag niemand hinauszukommen. Du mußt 
also folgendermaßen fragen: ,Bist du noch nicht über die (natürlichen) 
Vorstellungsweisen und Praktiken (der Jesusfrömmigkeit) hinausge- 
kommen, an die du dich bisher nach deiner eigenen, dir genehmen Art 
(mit Eigenschaft) gehalten und die du dir zu eigen gemacht hast?'" 
(71.6-10). 

Symbol der unmittelbar auf die göttliche Wirklichkeit hin offenen Exi- 
stenz Jesu Christi sind Tauler die fünf Wunden des Gekreuzigten. In dem 
aus Liebe zum Nichts gewordenen Leib des Gekreuzigten ereignet sich 
der Übergang von der Menschheit in die Gottheit Christi und unsere An- 
teilnahme an diesem Geheimnis. 

Der zentrale Ritus dieses historisch vermittelten Eingehens des Gläubi- 
gen in die •Gottheit" Christi ist das Sakrament des Leibes Christi. 

•Es gibt nichts Materielles, das dem Menschen so nahe käme und in- 
nerlich würde wie Essen und Trinken. Deshalb war dies für Jesus das 
nächste und zum Innersten Führende, das uns auf wunderbare Weise 
mit ihm vereinen sollte ... Wenn wir Gott essen, so werden wir von Ihm 
gegessen, so ißt Er uns. Wann ißt uns Gott? Er tut es, wenn er uns unse- 
rer Sünden wegen zuredet und unser inneres Auge auftut und uns un- 
sere Armseligkeit zu erkennen gibt (Kaumetaphorik)... Wie man die 



Die nächste Wahrheit 29 

Speise im Mund hin- und herwirft, wird der Mensch in dem mahnen- 
den Gott hin- und hergeworfen in Beklemmung, Angst, Traurigkeit 
und großer Seelenpein, und er weiß nicht, was aus ihm wird" 
(294.3 Iff). 

Das Verschlucktwerden der Speise wird dann mit dem vertrauensvol- 
len Entsinken in Gott, das Verdautwerden im Magen mit dem Verwand- 
lungs- und Entwerdungsprozeß im Gläubigen und das Assimiliertwerden 
des Verdauten in Körpersubstanz mit der Verwandlung in die Gestalt 
Gottes verglichen. 

Schließlich ereignet sich der Durchbruch zur Gottespräsenz für den 
weitberühmten Prediger Tauler nicht auf der Kanzel, eher auf dem Hok- 
ker eines Schusters, auf den er von seiner Kanzel aus mit fast neidischem 
Blick hinuntersieht (177.24;243.14) oder vor dem pflügenden (179.20) 
und Mist fahrenden Bauern (243.16), den die Verzückung nicht in der 
Kirche, sondern beim Dreschen überfällt (179.16). 

Gottnähe wird nicht dem seine Leiblichkeit suspendierenden quietisti- 
schen Freigeistler, aber auch nicht dem an seine Leiblichkeit Fixierten zu- 
teil, vielmehr verlieren diese Menschen den Anschluß (•verbliben") an 
das, was die Erdenzeit eigentlich aus ihnen machen sollte (besonders 
nach dem 40. und 50. Lebensjahr). Zur •Verklärung" des Leibes kommt 
nur der sich ständig im Heiligen Geist opfernde Leib. Die goldene, son- 
nentransparente süße Traube am herbstlichen, laubentblößten Wein- 
stock; das von Fischen überflutende, zerrissene Netz; die in Geist und 
Gotteslob umgewandelte materielle Speise; der aus dem gemisteten Ak- 
ker sprießende Weizen und Wein; die aller eigenen, auch der gut schei- 
nenden Kleider entkleidete, gewaschene und dann neu gekleidete Braut: 
alles eindrucksvolle Bilder für die Identität von Gottnähe und verwandel- 
ter leiblich-historischer Existenz. 

Die Aktualität von Taulers Spiritualität der •Nähe" 

Es ist nicht zufällig, daß sich auf dem schmalen Rücken der etwa sieben 
Dutzend Predigten des Straßburger Gottesfreundes ein quantitativ Viel- 
faches ähnlicher Texte, darunter das Beste der Predigten Eckharts, sam- 
melte und in überraschender Kontinuität die Jahrhunderte der mittel- 
europäischen Geistesgeschichte bis in die Zeit Goethes hinein, der selbst- 
verständlich auch •seinen Tauler" gelesen hat, prägte: direkt durch zahl- 
lose Auflagen und Übersetzungen, indirekt durch verengte, partikulari- 
sierte und säkularisierte Versionen seiner ursprünglichen Botschaft, die 
durch die Reihe Luther, Descartes, Pascal, Kant, Fichte, Kierkegaard, 



Eugen Rucker 30 

Feuerbach, Freud angedeutet werden kann. Taulers Predigt hat nicht nur 
das 14. Jahrhundert •in Flammen gesetzt", sondern bietet auch heute 
noch die Möglichkeit, wie an einem Ariadne-Faden aus dem Labyrinth 
der modernen heillosen Rückgeworfenheit des Subjekts auf sich selbst, 
aus den aller Illusionen beraubten Autonomismen und Selbstanalysen 
wieder zurück zur einzig wirklich heilenden, legitimen, gesamtmenschli- 
chen Selbstnähe des Menschen zu finden, wie sie das Evangelium anbie- 
tet. Taulers Predigten sind wie ein immer noch frischer Immunstoff, der 
in dem gleichen Organismus erzeugt wurde, in dem heute so schwere 
Krankheiten ausgebrochen sind. 

Das überraschende Echo, das die vom Verfasser begonnene vierbän- 
dige Tauleredition in Japan auslöste, wie überhaupt der z. Zt. in Japan 
herrschende Mittelalterboom, zeigt, daß dieses im Rezipieren westlicher 
Kultur wohl sensibelste nicht-westliche Land sehr wohl die Ergänzungs- 
bedürftigkeit dessen spürt, was in säkularisierter und amerikanisierter 
Flachheit bisher an es herangetragen wurde. 

Führer in die Zukunft 

Tiefer gesehen, hat Tauler nicht nur die Entkosmisierung des Ortes der 
Begegnung von Mensch und Gott seit Kopernikus und Galilei und das 
Beste der Subjektivierung und Existentialisierung des Glaubensvollzugs 
durch Luther vorausgenommen, sondern auch die Programme notwendi- 
ger Realitätsnähe und Redlichkeit gegenüber der eigenen tatsächlichen 
Erfahrung seitens der Natur- und Seelenwissenschaften, die Ideale der 
die Sittlichkeit im Gewissen des einzelnen begründenden Ethiker und die 
Überzeugungen der aus der Totalität des jetzt Erfahrbaren und Erschei- 
nenden gestaltenden modernen Künstler: überhaupt das typisch neuzeit- 
liche Ernstnehmen der Erfahrung der Abwesenheit Gottes in der Alltags- 
wirklichkeit und der Fragwürdigkeit und Illusionärität mancher idealisti- 
scher religiöser Redeweisen, die mehr Flucht und Selbsttäuschung sind 
als rettende Wahrheit. 

Taulers Inspirationen können von großem Nutzen werden im Dialog 
der Religionen angesichts der unausweichlichen täglichen Begegnung 
bisher exklusiver Glaubenssysteme. Der Verehrer des Proclus und Be- 
kämpfer der scholastischen Wortemacher zeigt, wie mehr als Glaubens- 
bekenntnisse und Prägung eingängiger theologischer Formeln das Seuf- 
zen zu Gott aus Verunsicherung und Irritiertsein heraus und wie hoffen- 
des Verstummen angesichts der Nicht-Erfahrbarkeit des liebenden Ge- 
liebten dem Geist Christi entspricht, wie mehr als mystische Gipfelerleb- 
nisse wahre Gelassenheit und Verlassenheit •nahe" bringen können. 



Die nächste Wahrheit 31 

Tauler kann Wege zeigen, um über die Dimensionen der epistemologi- 
schen Selbstreflexionen, der Libidoanalysen und Komplexerforschungen 
(die in seiner Seelenkunde durchaus Platz haben), über letztlich willkür- 
lich gefüllte subjekt-immanente Grundentscheidungen, über existentiali- 
stische Daseinsanalysen hinaus, in die Haltung der Ehrfurcht vor sich 
selbst und der dankbaren Annahme des eigenen Selbst als eines Ge- 
schenkten, in eine alle menschlichen Beziehungen übersteigende Ich-Du- 
Beziehung führen, kraft deren in einer höheren Liebe alle Ichverkramp- 
fung und Ichangst schmelzen. 

Tauler, der weder •Meister" noch •Doktor" war, entwarf gleichwohl 
eine zukunftsträchtige Theologie, die mit seiner Nähe zu tun hat. Das 
fängt mit der tastenden Art seines Sprechens an, die, ständig sich selbst 
aufhebend, nicht logisch-systematisch vorwärtsschreitet, sondern heilige 
Worte und geheimnisvolle Symbole umkreist. Seine Gnadenlehre meidet 
den weit verbreiteten soteriologischen •Monophysitismus", d. h. er ver- 
sucht nicht, die Löcher der armseligen Erdenexistenz mit pseudohimmli- 
schem Flitter aufzufüllen oder höchste geistliche Gnaden mit dem unver- 
fügbaren Gott und Seinem Geist selbst zu verwechseln; er lehrt zwar 
nicht ein •simul iustus et peccator" wohl aber ein •simul dei formis et an- 
nihilatus", wobei sich die •Gottförmigkeit" für ihn im Gekreuzigten reali- 
sierte. Seine •Bild-Christi"-Konzeption, d.h. seine •Christologia nega- 
tiva", verdient weiter hohe Beachtung: Daß Jesus nicht einfach neben 
Moses, Buddha, Laotse und Mohammed gestellt, sondern in einer Di- 
mension tiefer wirkend gesehen werden muß, ergibt sich aus Seiner 
Leere, Seinem Nichts, Seiner durch Kreuzestod und Wunden charakteri- 
sierten Seinsweise, wie sie für Tauler ausschließlich erlösend wird. Tau- 
lers Eschatologie-Modell deutet einen Weg zwischen der skeptisch-kri- 
tisch-orthopraktischen Haltung A. Schweitzers einerseits und dem extre- 
men Wiederkunftskonkretismus der Sekten andrerseits. Sein Modell 
überbietet die Gedankenlosigkeit und Lauheit der Masse der konformen 
Christen in Richtung einer durch und durch biblischen Weise der Paru- 
sieerwartung: Ankunft und Gegenwärtigkeit des Heiligen Geistes im Le- 
ben des ausschließlich Gott im Geheimnis des gekreuzigten Christus Su- 
chenden. 




