Die nichste Wahrheit

,»Nidhe“ bei Johannes Tauler

Eugen Rucker, Nagoya

Glauben ist etwas Seltsames: Er setzt die Abwesenheit Gottes voraus und
verhilft doch zum rettenden Gotteskontakt. - Demgegeniiber scheinen
Nihe-Erlebnisse gerade das Kennzeichnende der neuzeitlichen ,,Bekeh-
rungen zur Welt”“ auszumachen: Durchschauen der Vorstellungs- und
Motivwelt des Glaubigen als Illusion, als Entfremdung vom Realen, das
nichts anderes als das unmittelbar empirisch Gegebene sei; Aufgabe re-
ligioser BewuBtseinsformen, die man als unredliche Fluchtmanéver ent-
larvt zu haben scheint, angesichts des nahen Wirklichen, d.h. einer inten-
siven Néhe zur eigenen Person, zum eigenen BewuBtsein, insofern es sich
selbst, natiirliche und gesellschaftliche Gegebenheiten zum Objekt hat.

Aber steht die Kategorie ,,Ndhe“ nicht auch im Zentrum der jesuani-
schen Urbotschaft? ,,Die Herrschaft Gottes ist nahe herbeigekommen*
(Mk 1,15). ,,Heute hat sich dieses (Jesaja-Wort) vor euren Ohren erfiillt“
(Lk 4,21). Etwas rdumlich und zeitlich fern Geglaubtes und Ersehntes
wird plétzlich der unmittelbaren Erfahrung angeboten, nicht als etwas
von aullen Niherriickendes und den Sinnen Auffallendes, sondern als et-
was, was sich in und unter den Gldubigen ereignet (Lk 17,21). Auch in
der Glaubensunterweisung der apostolischen Zeit stehen nicht Begriffe
wie ,,Gnadenstand®, ,,Gotteskindschaft®, ,,Anteilnahme an der géttlichen
Natur®, ,Erlstsein“ oder andere stark abstrahierte Seinsaussagen im
Zentrum der Heilslehre, sondern Artikulierungen wie ,,im Lichte wan-
deln®, ,,in Christus leben“, ,,Jesu Wort bewahrend, vom Vater und von Je-
sus geliebt und heimgesucht werden®, ,,mit dem Heiligen Geist gesalbt,
besiegelt, beschenkt sein®.

Augustinus , Deus interior intimo meo* (Gott ist mir innerlicher als mein
Innerstes, Confessiones 3.6,12)

Augustinus, meistzitierter Theologe der deutschen Mystik, gab die bibli-
sche Gottndhe-Botschaft auf seine platonisierende Weise weiter, nach
der im gesamten Erfahrungsbereich des Menschen die menschliche
Geistseele allein das entscheidend Wichtige und Reale ist: Hier, in seinen
héheren Seelenkriften, beriithrt der Mensch das Géttliche, das ihm Sein,
Leben und Gestalt gibt. Gleichgestaltigkeit, Ahnlichkeit, Gleichartigkeit



Die ndichste Wahrheit 21

ist die entscheidende Bedingung des gegliickten Kontaktes, der mit dem
biblischen Begriff ,,Ndhe* belegt wird. ,, Nicht durch die Uberwindung
rdumlicher Entfernungen nihert man sich Gott, sondern durch Veréhnli-
chung; und durch Verunihnlichung entfernt man sich* (Trin 6.6, 12). Seit
Augustin werden im abendléndischen Christentum auf dem einen Gene-
siswort von der Erschaffung des Menschen ,,nach dem Bild Gottes“
(1.26) zahllose dogmatische und spirituelle Denk- und Lebensprogramme
aufgebaut, deren platonische Seinsmetaphysik als nur bedingt biblisch
kaum durchschaut wird. Die Gleichsetzung von Geistigkeit = Gottdhn-
lichkeit = Gottnihe, frappierend durch ihre Simplizitét und Schérfe, hat
viel Richtiges und hat zahllose Heilige mitformen helfen, wurde aber spé-
ter zu einer der Ursachen, weswegen sich die abendlidndische Kultur in
vielen Bereichen vom Christentum entfernte, weswegen letzteres in ésthe-
tisch geprigten Kulturnationen wie z.B. Japan nicht Wurzel fassen
konnte und weswegen heute eine dieser Konzeption von Wirklichkeit ent-
sprechende Sprache nicht mehr verstanden und ernstgenommen wird.

Uberwindung des Platonismus Augustins durch die Spiritualitit des Nichts
bei Meister Eckhart

Gegen Ende seines Lebens scheint Eckhart von der auch fiir ihn noch
selbstverstindlichen Gleichsetzung von Gottesformigkeit und Gottes-
nihe sich geldst und seinen Ansatz der ,,Abgeschiedenheit” radikal bis zu
Ende weitergefithrt zu haben. Reprisentativ ist hier die beriihmte Ar-
mutspredigt, in der es kein Seelenfiinklein und keine obersten Seelen-
krifte im Menschen mehr gibt, die durch ihre Gottférmigkeit Garantie
der Gottesnihe sein konnten. Gott und Mensch kénnen sich da nur Uber
den radikalen Gegensatz Sein — Nichtsein nahekommen. In den ersten
beiden Schritten des volligen inneren Armwerdens muf sich der Mensch
von allen Weisen, Gott willentlich oder wissend zum Objekt zu machen,
16sen; ersteres Zunichtewerden nennt Eckhart ,héchste Armut“, die
zweite ,strahlendste Armut“. Aber beim Vollzug dieser beiden extremen
Formen der Armut gibt es noch etwas weiteres, was zunichte werden
muB: das diese Armut vollziehende Subjekt als Existenzort, der verschie-
den von Gott ist. Nur wenn auch dieses ,,arm“, d. h. aufgehoben wird,
,,wird Er selber Ort/Subjekt deiner Existenz, wo Er wirken will“. Nur in
einem dermaBen arm Gewordenen ,,wirkt Gott Sein eigenes Werk*. Weil
da ,,Gott selbst der Ort ist, in dem Er wirkt“, wird der Mensch wesentlich
zum ,,Gott erleidenden®, d.h. in seiner Nichtigkeit ganz mit Gott Erfill-
ten, so daB Gott (und Mensch) ,eine einzige Wirklichkeit wird*
(DWII1.499-505). Diese dritte, die beiden ersten wesentlich iibersteigende



Eugen Rucker 22

Form der Armut, d. h. des Nichtswerdens, nennt Eckhart ndgchste Armut.
In dieser uniibersetzbaren Formel flieBen die Bedeutungen ,,Armut im
striktesten Sinn“ und ,,extremste Form von Nihe gebender Armut* unt-
rennbar ineinander, begleitet von weiteren Nuancen wie innerlich
nahend®, ,,verwandt“, ,gleichférmig*, »unteilbar®, | ununterschieden®.
Anderswo spricht Eckhart davon, daB ,,eine Seele, die entworden und ge-
storben ist ... in das Ndchste ihres geschaffenen Wesens hinausgegangen
ist* (DWIL.45). Ist dieses Ndchste nur das Extremste und Optimalste des
geschopflich Méglichen oder ein dulerstes Bei-sich-selbst-Sein, gleichzu-
setzen mit vollkommenster Riickkehr in den gottlichen Ursprung?

Taulers Spiritualitit der wiedererlangten , Néiihe“

Johannes Tauler iibernimmt Eckharts kithne Ausweitung des Lexems
nahe (wie das auch mit dessen ,,grunt*-Begriff geschieht) und konkreti-
siert und realisiert ihn als fithrender Seelsorger der Gottesfreundebewe-
gung. Er gebraucht nahe adjektivisch und adverbial fast synonym mit
»gegenwartig, ,innerlich®, ,,vollkommen*, ,tief*, , klar“, »rein/lauter®,
,bloB*,  eins“.

Viele Menschen wollten gerne den allerndchsten Weg zu der néchsten

Wabhrheit finden (65.15).!

Wenn man diesen Satz mit ,,Viele Menschen wollen den schnellsten/
kiirzesten Weg zur offenbarsten Gott/Wahrheit finden iibersetzte, trife
man wohl ein wichtiges Anliegen Taulers, verldre aber wichtige andere
Nuancen, unter denen neben den Bedeutungen ,,Gottférmigkeit“, ,, Ur-
sprungsnédhe®, , Innerlichkeit“, ,Lauterkeit“, , Identiiit“, , Authentisch-
heit* und vor allem die des liebenden Beieinander zu nennen wiren.

Beisichsein als Grundvoraussetzung der rettenden ,, Nihe“

Formeln wie ,,Wende deine Beachtung dir selber zu (nim din selbes war!),
»Geh in dich!“, ,,Kehre dich in dich selbst!“, , Kehre in deinen Grund!“,
~Bleibe bei dir selber!* sind wegen ihrer Allgegenwart in der Predigt Tau-
lers charakteristisch und stilbestimmend sie fordern aber etwas anderes
als etwa eine C. G. Jungsche Umkehr der extravertierten Einstellung in
die introvertierte oder eine bohrende Selbstanalyse im Sinn Descartes,
Pascals, Kants, Feuerbachs, Freuds oder auch des modernen Romans.

! Wir zitieren nach der mittelhochdeutschen Taulerausgabe: Ferdinand Vetter, Die Predig-
ten Taulers, Berlin 1910, Ziirich 1968, Seiten- und Zeilenzahl. Die neuhochdeutsche Uber-
selzung ist original.



Die néiichste Wahrheit 23

(Viele) bleiben der lauteren Wahrheit fern und finden nicht zu sich sel-
ber; was in ihnen ist, bleibt ihnen verschlossen, als wiire es ein fremdes
Ding, das da tausend Meilen von ihnen entfernt liegt; sie haben in sich
nur von auBen genommene Gegenstinde, an denen sie haftenbleiben.
Sie gehen nicht in sich, so daB sie nicht wissen, wo sie dran sind
(236.26-32).

Es gilt, in sich zu gehen und da Wege wahrzunehmen und zu berich-
tigen: die Wege des Geistes zu Gott und die Gottes zu sich (335.1).

Diese Wege verliert man schnell aus den Augen, wenn man nicht
aufpaft; sie sind verborgen. Deswegen machen viele Menschen kehrt
und verlegen ihre ganze Energie auf duBeres Tun und EinfluBnehmen;
genau so, wie wenn einer nach Rom gehen wollte, also nach Siden,
und ginge nach Holland, nach Norden (335.1).

Man darf nicht {ibersehen, daB Taulers beriihmte Einkehr in sich selbst
oder in den eigenen Seelengrund eine willentliche Abkehr vom Dinglich-
AuBeren zum Personalen hin ist, das jeder in sich Kehrende ja ist; vom
geschiftigen Sich-Durchsetzen-Wollen zum schweigenden Eingehen-
Wollen auf einen unbekannten anderen, dem nur der Bei-Sich-Seiende
begegnen kann. Ahnlich wie das ,,in se reversus (Er kehrte bei sich ein)“
des vereinsamten, unter den Schweinen lebenden verlorenen Sohnes
(Lk 15,17) in die Erinnerung an den Vater miindet.

Was Taulers Grundsuche letztlich motiviert, ist, daB sie fiir ihn allein
Verinnerlichung, ,,Zugang zu Gott“ (360.31), ,,hochste Nahheit Gottes™
(159.32) ermoglicht; daB der eigene ,,Grund®, wenn er nicht widernatiir-
lich erstarrt ist, unmittelbar iibergeht in den ,, Abgrund Gottes*, aus dem
ohne UnterlaB das mahnende und fiithrende Wort ertdnt und das Licht
der Herrlichkeit des Dreifaltigen bricht, d.i. des Geheimnisses der Liebe,
das ,,s0 nah, innerlich, heimatlich-vertraut und freundlich* lockt (431 .28).

Grundsuche und Erwachen zur Gegenwirtigkeit Gottes sind identisch.

Introversion als Sackgasse

Die schwer zu erfassende Identitdt von rechter Selbstnihe und Gottes-
nihe wird vielleicht verstindlicher vor dem Hintergrund des kurzschlis-
sigen ,,Sich-Niederbeugens“ frommer Menschen, das Tauler immer wie-
der der wahren Einkehr gegeniiberstellt. Eine Form der schlechten Riick-
beugung stellt die quietistische Meditationsart der hdretischen ,,Briider
vom freien Geist* dar. Fiir sie ist wohltrainierte KérperbewuBtheit in
Lleiblichem Niedersitzen* und alle sozialen Kontakte l6sendes ,,Entsin-
ken in sich selbst “ (422.34) wichtiger als das im Kreuz Christi stattfin-



Eugen Rucker 24

dende Versinken in den lebendigen Gott; eine gepflegte, beruhigte Inner-
lichkeit, geldst von allen Verpflichtungen wertvoller als das schmerzvolle
Sichausliefern an die Reinigungen Gottes. Sie betriigen sich schwer und
leben von ,,Gift“ in ihrer usurpierten Freiheit und angenehmen Wohldis-
poniertheit und sind unfihig, weiterzuschreiten (99.5-21).

Obwohl Gott ihnen zugewandt ist und durch sie hindurchgeht, bleiben
sie in ihrer Blindheit gefangen (258.14).

Eine andere Form géttlicher Pseudonihe ist die »geistliche Unkeusch-
heit“. Gnadenerfahrungen werden zu Gottentfremdung. Fiir Tauler be-
deutet es eine gliickliche Seelenverfassung, wenn man der eigenen Begna-
dung nicht bewuBt ist. Niemand darf die ,, Ausfliisse® des gotterkenenn-
den und -liebenden Herzens mehr und langer genieBen, als es notwendig
ist, um fiir den Dienst Gottes wieder kriftig zu werden (37.24;38.16).

SchlieBlich ist alles Gott vorstellende theologische und spirituelle Re-
den und alles selbstinszenierte methodische Eindringenwollen in die be-
gliickende Nihe Gottes in groBer Gefahr, zu fixierenden Entfremdungs-
mechanismen zu werden, die ,,die Wege des inneren Zugangs zu Gott*“
(360.31) verstellen. Was Gabe Gottes ist, wird so leicht als Eigenleistung
vereinnahmt (,,annmelicheit“); was noch durch zahlreiche Reinigungen
gehen muB, schon als ganz ordentlich eingeschitzt (»guotdunken®), was
in begeisterter religidser Imagination und Wortfiille erahnt und angebo-
ten wird, wird schon als besessen und errungen stolz bespiegelt (,,flogie-
ren”). Der Aufbau solcher Frommigkeitsformen verfilscht die Einkehr in
den Grund; sie macht den Grund vielmehr »hart“, steinern®, , falsch*,
»besessen®, 14Bt iiber ihn eine ,,dicke Haut“ wachsen, eine harte isolie-
rende ,,Ochsenstirn“. Das Innere solcher Menschen ist »verstopft”, , be-
fangen®, ,verhidngt“, , verbildet®, »verwachsen®, ,verdeckt®, ,eingewik-
kelt“. Das ,,Antlitz Gottes ist in ihnen verdunkelt“. Sie sind »dem Grund
entfallen” und , haben noch gar weit zu und leben noch gar fern von Sei-
ner Ndchstheit".

Scheinbare Gottferne als einziger Weg zur Gottnihe

Taulers Spiritualitit ist nicht unnatiirlich und freudlos: sie fragt nur ernst
nach der tiefsten Tendenz der Seele und griibt konsequent nach den wirk-
lichen Quellen der Freude. So muf} seine manchmal monoton penetrant
erscheinende Sterbelehre verstanden werden.

Gebt euch in die Gefangenschaft des gottlichen Dunkels, in das Nicht-
Erkennen des verborgenen Abgrunds und iiberlaBt und vertraut euch



Die ndchste Wahrheit 25

ihm an, in welcher Weise Er euch auch fiihrt: So wird Er euch freudeb-
ringend mit sich selber in freudebringender Weise umkleiden (434.12).
Wer sich in (dieser Finsternis) (Gott) tiberlieBe und alles aufgdbe und
diese Dunkelheit bis zu Ende durchlitte (,,us lide“) und diesen Seelen-
druck ..., ohne irgendeinen anderen Behelf zu suchen, ... und lieBe
(diese seelischen Wunden) auseitern (,,us sweren®) und suchte keinen
Trost ...: Kinder, das wire der allerkiirzeste Weg, der ndchste Weg zu
der gottlichen wahren Geburt; diese strahlte in (deinem Dunkel) auf
ohne alle Hindernisse“ (172.29-173.5).

Tauler erzdhlt von einer jungen Begine, die sich in einer Vision unaus-
sprechlich fern von Gott erkannte, unbeachtet von allen Heiligen, ohne
Hilfe sogar seitens des Leidens Christi, dem gegeniiber sie sich ja immer
gleichgiiltig verhalten hatte; die sich dann an Gott selbst wandte und es
vollig Seinem Willen iiberlieB, sie ewig in dieser grundlosen héllischen
Qual zu belasen. Aber sobald sie sich so in hdchster Pein ganz Gott iiber-
lieB3, ,,wurde sie sofort weit {iber alles Dazwischenliegende (,,mittel) ge-
zogen ... in den Abgrund Gottes und wurde von der wunderbar wirken-
den Gottheit eingeschlungen* (45.12). Die meisten Predigten Taulers ha-
ben diese plétzliche, wunderbare Umkehr vernichtender Gottabwesen-
heit in wunderbare neue Gottnihe als wesentliche Bewegungsdynamik:
in der Weinbergspredigt (V7)? etwa in Form des Reifens der Traube, die
sich nach dem Umgegrabenwerden des Bodens und dem Abgerissenwer-
den allen Laubes in Siiligkeit verwandelt. So wie sich da die Sonne ,,ohne
alle Hindernisse (,,mittel*) in die Frucht ergieBt“, hat das zunichte Ge-
wordene ,,ohne jegliche Unterbrechung, ganz nahe, das Einstrahlen des
gottlichen Antlitzes (die goetliche inblicken)“ (31.10-33.28). Oder in der
»Durst“-Predigt (V11), die mit dem Ertrinken in Gott endet. In der ,,Ge-
fangenschaftspredigt” (V17) wird die Gottnidhe erreicht durch Losung
aus fiinffacher Identifizierung mit Nichtgottlichem: der sicht- und habba-
ren Kreatur, der eigenen leib-seelischen Existenz, der objektiven Welt der
Vernunft, der tiefen inneren Befriedigung in diesem Lésungsvorgang und
schlieBlich dem noch zuriickgebliebenen Schatten des eigenen Wollens.
In der dramatischen ,,Schafstallpredigt” (V27) geht dem ,,Versinken in
der Gottheit“ der Untergang des Gott die Ehre stehlenden ,,Diebes“ und
des selbsherrlich den Néchsten verurteilenden ,,Moérders“ voraus, indem
der ,Morder“, d.h. die Kritisier-Haltung, den ,,Dieb*“, d.h. den eigenen
Stolz, tétet. Die beiden Fischzugpredigten (V41, 63) beschreiben einen to-
talen Untergang (Weg-vom-Land-Fahren, Reiflen des Netzes, Versinken

? Wir zitieren die Nummern der Predigten in der oben bezeichneten Vetter-Edition.



Eugen Rucker 26

des Bootes), ein Fallen in den ,,Abgrund*, dem nur der ,,Abgrund*“ Gottes
entgegenkommt. Die dritte und letzte Stufe des ,im Geiste Lebenden*
(V47) fordert Verzicht auf alles Vorstellbare (,,bilde*), auch das Vorstell-
bare an Christus, und das Vorantasten auf einem schwierig zu begehen-
den (,,behenden), nahen, finsteren, unbekannten, ins Exil fithrenden
(,,ellent™) Wege.

Zur Beschreibung dieses einzig moglichen Weges des Menschen zu
Gott schuf sich Tauler Begriffe, die diese im Glauben zu tragende Span-
nung andeuten. In ,,Ledecheit” schwingt die Bedeutung von ,,Erleiden*
der Frustrationen der irdischen Lebensbedingungen wie auch der Unver-
fiigbarkeit und Dunkelheit Gottes, den man doch allein sucht, letztlich
also ,,Erleiden Gottes“ und seiner unverstehbaren Fiigungen; aber auch
von ,,Ledigsein* von allem, was einem die Gottesnihe verhindert, Arm-
sein, BloBsein, um, ,,ohne Mittel“ sich Gott aussetzend, von Ihm ohne
Mittel ergriffen werden zu kénnen. - ,Gelassenheit* vereint die Bedeu-
tungen ,,Verlassensein“ von den Menschen, von Gott und dem eigenen
inneren Harmonie-Gefiihl und zugleich ,,Sich-Ubergeben“ an die ge-
glaubte allmichtige Liebe, die gar nicht anders kann, als dem so véllig
EntbloBten Halt zu werden.

Tauler liebt es, den Weg zur Gottnihe in sehr verschiedenen Arten von
Stufenleitern suggestiv zu umreifien; aber nie folgt er den beriihmten ein-
sinnigen Aufstiegsmodellen fortschreitender Vergeistigung und Beseli-
gung, wie sie in der augustinisch-platonisierenden Tradition des frithen
und hohen Mittelalters bis zu Bonaventuras ,,Beschreibung des Weges
des Geistes zu Gott“ in scholastischer Schirfe und Brillanz der Formulie-
rung beschrieben waren. Die letzte Stufe in seiner Pyramide erscheint im-
mer eigentiimlich gebrochen. Dort, wo der Mensch schlieBlich Gott be-
rithren sollte, sieht er sich in seinem Abgrund, ist sein ganzes Dasein ,,ver-
sunken®,, ,,geschmolzen®, ,,zerbrochen®, zerschellt an der ,,Nichtkonfor-
mitdt“ Gottes. Er erkennt sich als der Gottnihe unwiirdig und tiefer als
der boseste Teufel im untersten Grund der Hélle stehend; er bedient sich
wie selbstverstdndlich der schlichten Frommigkeitsformen der Anfinger,
denkt nicht mehr daran, Giber die Masse der Unvollkommenen disqualifi-
zierende Urteile abzugeben, aus einer scheinbar erlangten Gewi3heit des
Idealen heraus. Es gibt keine ,,monophysitische* Teilvergéttlichung. Der
Gliubige bleibt reine, bloe Kreatur.

Leben zwischen zwei ,, Nichtkonformitdten”

Wihrend bei Eckhart der Begriff ,,nichtkonform* (,,unglich, dissimilis)
meist negativ, als nichtgottlich, bewertet wird, durchbricht Tauler immer



Die ndchste Wahrheit 27

wieder diese seiner Erfahrung letztlich nicht entsprechende Simplifizie-
rung und Idealisierung und strebt zum ,.innerlichen, edleren, lauteren
Nichtkonformen (unglich), das nicht beschreibbar ist“ (116.13).

,AuBer dem duBeren, materiebedingten Nichtkonformen gibt es noch
ein inneres, edleres lauteres Nichtkonformes; und dieses Nichtkon-
forme wird geboren aus dem ersteren Nichtkonformen. Wenn der
Mensch nun wirklich (seine leiblich-irdische Existenz) als Nichtkon-
formes realisierte, wiirde ihm die Erkenntnis eines unsagbaren (ande-
ren) Nichtkonformen enthiillt und geoffenbart, dessen nicht Geschaf-
fenes aus eigener Kraft, welche Methoden es auch anwendete, teilhaf-
tig werden kann. Denn ein geistig gelduterter Mensch umfafit in aus-
schlieBlicher Liebe (minnet und meinet), von duerer Nichtkonformi-
tit umgeben, vorziiglich das (gottliche) Nichtkonforme und gewinnt
ihm mehr Geschmack ab und erlebt und erfihrt mehr darin als in allem
Konformen, zu dem er durch eigene Anstrengung und Denkbemiihung
gelangen konnte. Je klarer, radikaler und unverhiillter dieses Nicht-
konforme realisiert wird, desto ndher und innerlicher wird inmitten
dieses Nichtkonformen Konformitit (mit Gott) geboren und errungen.
Diese Nichtkonformitit (zwischen Schépfer und Geschopf) erkannte
Luzifer nicht an, als er sich (Gott) konform setzen wollte. Und wegen
dieses Wollens kam er in eine unbeschreibbare Nichtkonformitét®
(116.30-117.8).

Was ein englischer Augustiner spater ,,Wolke des Nichtwissens® und
die sikularisierte Moderne ,,Frustrationsdruck® nennt, heif3t so bei Tau-
ler ,,Ungleiches®“. Es wird ihm zu dem, was die Reibfldche dem Ziindholz
wird, AnlaB zum Feuerwerden. Fiir diese Ndhe kidmpft er sowohl gegen
die in ihren ,,Mitteln“ erstarrten ,,Orthodoxen“ wie gegen die hiretischen
,»Orthopraktiker*.

., Die Ursache dafiir, dal du Gott nicht innerlich und in Wahrheit vor
dir hast und Gott nicht in dir ist, ist ... daB du einen ausgedachten und
selbstgemachten Gott hast, der aber nie als solcher existiert hat, son-
dern den nur du dir, nach der dir lieben Art, verschafft hast. Sobald dir
aber diese Art nicht mehr moglich ist, wird dir auch die Gegenwart
Gottes nicht mehr méglich sein® (413.17-23).

In wessen Innerem sich das Treiben (des gottlichen Jégers) nicht ereig-
net, wer nicht erfiillt ist von Ratlosigkeit und Angst, in den kommt Er
nicht ... und der kommt auch nicht einmal zu sich selbst und weil3 so
nichts von dem, was eigentlich in ihm ist* (43.10).



Eugen Rucker 28

Gottesndhe und physische Leiblichkeit

Die Reibflache, an der sich das Ziindholz entziindet, ist noch nicht Licht;
sie ist auch nicht brennbar: Aber in unmittelbarer Berithrung mit ihr und
nur dort wird Licht. Tauler lebt zwar nicht aus dem Geist der zeitgendssi-
schen Renaissance des antiken Kérperkultes, hat aber den untriiglichen
Sinn des Modernen fiir die Undispensierbarkeit des Leiblichen im Glau-
bensvollzug. So wurde er zu einem der Viter des neuzeitlichen Personbe-
wubBtseins, fiir das die materiebedingte Vereinzelung des Subjekts mehr
nur als Fluch bedeutet, fiir das es vielmehr Wesen und Wiirde des Da-
seins ausmacht. Bezeichnenderweise erscheinen bei Tauler drei Orte kér-
pervermittelter Gottesndhe: die dem Glauben gebotene irdische Daseins-
form Christi (,,das bilde Cristi*), das Sakrament des Leibes Jesu und die
korperliche Arbeit bzw. die gebrochene physische Vitalitit. Was an der
Christusfrémmigkeit im geistlichen Reifungsproze immer mehr zu iiber-
winden ist, ist das Anlegen natiirlicher Bewertungskategorien an die
Gestalt des biblischen Jesus und des Christus der kirchlichen Frémmig-
keit, nicht aber der Kern seines gottmenschlichen Geheimnisses.

»Da sagen einige: ,Bist du noch nicht iiber die Gestalt Jesu hinausge-
kommen?‘ Ich antworte: ,Nein', iiber die (uns geoffenbarte) Gestalt un-
seres Herrn Jesu Christi vermag niemand hinauszukommen. Du muBt
also folgendermaBen fragen: ,Bist du noch nicht iiber die (natiirlichen)
Vorstellungsweisen und Praktiken (der Jesusfrommigkeit) hinausge-
kommen, an die du dich bisher nach deiner eigenen, dir genehmen Art
(mit Eigenschaft) gehalten und die du dir zu eigen gemacht hast?“
(71.6-10).

Symbol der unmittelbar auf die géttliche Wirklichkeit hin offenen Exi-
stenz Jesu Christi sind Tauler die fiinf Wunden des Gekreuzigten. In dem
aus Liebe zum Nichts gewordenen Leib des Gekreuzigten ereignet sich
der Ubergang von der Menschheit in die Gottheit Christi und unsere An-
teilnahme an diesem Geheimnis.

Der zentrale Ritus dieses historisch vermittelten Eingehens des Glaubi-
gen in die ,,Gottheit“ Christi ist das Sakrament des Leibes Christi.

»Es gibt nichts Materielles, das dem Menschen so nahe kime und in-
nerlich wiirde wie Essen und Trinken. Deshalb war dies fiir Jesus das
ndchste und zum Innersten Fithrende, das uns auf wunderbare Weise
mit ihm vereinen solite ... Wenn wir Gott essen, so werden wir von IThm
gegessen, so i3t Er uns. Wann it uns Gott? Er tut es, wenn er uns unse-
rer Siinden wegen zuredet und unser inneres Auge auftut und uns un-
sere Armseligkeit zu erkennen gibt (Kaumetaphorik) ... Wie man die



Die ndchste Wahrheit 29

Speise im Mund hin- und herwirft, wird der Mensch in dem mahnen-
den Gott hin- und hergeworfen in Beklemmung, Angst, Traurigkeit
und groBer Seelenpein, und er weill nicht, was aus ihm wird"
(294.31ff).

Das Verschlucktwerden der Speise wird dann mit dem vertrauensvol-
len Entsinken in Gott, das Verdautwerden im Magen mit dem Verwand-
lungs- und EntwerdungsprozeB im Glaubigen und das Assimiliertwerden
des Verdauten in Kérpersubstanz mit der Verwandlung in die Gestalt
Gottes verglichen.

SchlieBlich ereignet sich der Durchbruch zur Gottesprisenz fiir den
weitberiithmten Prediger Tauler nicht auf der Kanzel, eher auf dem Hok-
ker eines Schusters, auf den er von seiner Kanzel aus mit fast neidischem
Blick hinuntersieht (177.24;243.14) oder vor dem pfliigenden (179.20)
und Mist fahrenden Bauern (243.16), den die Verziickung nicht in der
Kirche, sondern beim Dreschen tiberfallt (179.16).

Gottnidhe wird nicht dem seine Leiblichkeit suspendierenden quietisti-
schen Freigeistler, aber auch nicht dem an seine Leiblichkeit Fixierten zu-
teil, vielmehr verlieren diese Menschen den AnschluB (,,verbliben*) an
das, was die Erdenzeit eigentlich aus ihnen machen sollte (besonders
nach dem 40. und 50. Lebensjahr). Zur ,,Verklarung* des Leibes kommt
nur der sich stindig im Heiligen Geist opfernde Leib. Die goldene, son-
nentransparente siiBe Traube am herbstlichen, laubentbl6fiten Wein-
stock; das von Fischen iiberflutende, zerrissene Netz; die in Geist und
Gotteslob umgewandelte materielle Speise; der aus dem gemisteten Ak-
ker sprieBende Weizen und Wein; die aller eigenen, auch der gut schei-
nenden Kleider entkleidete, gewaschene und dann neu gekleidete Braut:
alles eindrucksvolle Bilder fiir die Identitit von Gottndhe und verwandel-
ter leiblich-historischer Existenz.

Die Aktualitit von Taulers Spiritualitit der ,, Ndhe*

Es ist nicht zufillig, daB sich auf dem schmalen Riicken der etwa sieben
Dutzend Predigten des StraBburger Gottesfreundes ein quantitativ Viel-
faches dhnlicher Texte, darunter das Beste der Predigten Eckharts, sam-
melte und in iiberraschender Kontinuitidt die Jahrhunderte der mittel-
europidischen Geistesgeschichte bis in die Zeit Goethes hinein, der selbst-
verstindlich auch ,seinen Tauler” gelesen hat, pragte: direkt durch zahl-
lose Auflagen und Ubersetzungen, indirekt durch verengte, partikulari-
sierte und sikularisierte Versionen seiner urspriinglichen Botschaft, die
durch die Reihe Luther, Descartes, Pascal, Kant, Fichte, Kierkegaard,



Eugen Rucker 30

Feuerbach, Freud angedeutet werden kann. Taulers Predigt hat nicht nur
das 14. Jahrhundert ,,in Flammen gesetzt*, sondern bietet auch heute
noch die Maglichkeit, wie an einem Ariadne-Faden aus dem Labyrinth
der modernen heillosen Riickgeworfenheit des Subjekts auf sich selbst,
aus den aller Illusionen beraubten Autonomismen und Selbstanalysen
wieder zuriick zur einzig wirklich heilenden, legitimen, gesamtmenschli-
chen Selbstndhe des Menschen zu finden, wie sie das Evangelium anbie-
tet. Taulers Predigten sind wie ein immer noch frischer Immunstoff, der
in dem gleichen Organismus erzeugt wurde, in dem heute so schwere
Krankheiten ausgebrochen sind.

Das iiberraschende Echo, das die vom Verfasser begonnene vierbin-
dige Tauleredition in Japan ausloste, wie iiberhaupt der z.Zt. in Japan
herrschende Mittelalterboom, zeigt, daB dieses im Rezipieren westlicher
Kultur wohl sensibelste nicht-westliche Land sehr wohl die Erganzungs-
bediirftigkeit dessen spiirt, was in sikularisierter und amerikanisierter
Flachheit bisher an es herangetragen wurde.

Fiihrer in die Zukunft

Tiefer gesehen, hat Tauler nicht nur die Entkosmisierung des Ortes der
Begegnung von Mensch und Gott seit Kopernikus und Galilei und das
Beste der Subjektivierung und Existentialisierung des Glaubensvollzugs
durch Luther vorausgenommen, sondern auch die Programme notwendi-
ger Realitdtsndhe und Redlichkeit gegeniiber der eigenen tatsichlichen
Erfahrung seitens der Natur- und Seelenwissenschaften, die Ideale der
die Sittlichkeit im Gewissen des einzelnen begriindenden Ethiker und die
Uberzeugungen der aus der Totalitét des jetzt Erfahrbaren und Erschei-
nenden gestaltenden modernen Kiinstler: iiberhaupt das typisch neuzeit-
liche Ernstnehmen der Erfahrung der Abwesenheit Gottes in der Alltags-
wirklichkeit und der Fragwiirdigkeit und Illusioniritit mancher idealisti-
scher religioser Redeweisen, die mehr Flucht und Selbsttauschung sind
als rettende Wahrheit.

Taulers Inspirationen kénnen von groBem Nutzen werden im Dialog
der Religionen angesichts der unausweichlichen tiglichen Begegnung
bisher exklusiver Glaubenssysteme. Der Verehrer des Proclus und Be-
kdmpfer der scholastischen Wortemacher zeigt, wie mehr als Glaubens-
bekenntnisse und Pragung eingiéngiger theologischer Formeln das Seuf-
zen zu Gott aus Verunsicherung und Irritiertsein heraus und wie hoffen-
des Verstummen angesichts der Nicht-Erfahrbarkeit des liebenden Ge-
liebten dem Geist Christi entspricht, wie mehr als mystische Gipfelerleb-
nisse wahre Gelassenheit und Verlassenheit ,,nahe“ bringen konnen.



Die ndchste Wahrheit 31

Tauler kann Wege zeigen, um {iber die Dimensionen der epistemologi-
schen Selbstreflexionen, der Libidoanalysen und Komplexerforschungen
(die in seiner Seelenkunde durchaus Platz haben), tiber letztlich willkiir-
lich gefiillte subjekt-immanente Grundentscheidungen, iiber existentiali-
stische Daseinsanalysen hinaus, in die Haltung der Ehrfurcht vor sich
selbst und der dankbaren Annahme des eigenen Selbst als eines Ge-
schenkten, in eine alle menschlichen Beziehungen iibersteigende Ich-Du-
Bezichung fiihren, kraft deren in einer hoheren Liebe alle Ichverkramp-
fung und Ichangst schmelzen.

Tauler, der weder ,,Meister noch ,,Doktor* war, entwarf gleichwohl
eine zukunftstrichtige Theologie, die mit seiner Ndhe zu tun hat. Das
fingt mit der tastenden Art seines Sprechens an, die, stindig sich selbst
aufhebend, nicht logisch-systematisch vorwirtsschreitet, sondern heilige
Worte und geheimnisvolle Symbole umkreist. Seine Gnadenlehre meidet
den weit verbreiteten soteriologischen ,,Monophysitismus*, d.h. er ver-
sucht nicht, die Locher der armseligen Erdenexistenz mit pseudohimmli-
schem Flitter aufzufiillen oder hochste geistliche Gnaden mit dem unver-
fiigbaren Gott und Seinem Geist selbst zu verwechseln; er lehrt zwar
nicht ein ,,simul iustus et peccator” wohl aber ein ,,simul dei formis et an-
nihilatus“, wobei sich die ,,Gottformigkeit“ fiir ihn im Gekreuzigten reali-
sierte. Seine ,,Bild-Christi“-Konzeption, d.h. seine ,,Christologia nega-
tiva“, verdient weiter hohe Beachtung: DaBl Jesus nicht einfach neben
Moses, Buddha, Laotse und Mohammed gestellt, sondern in einer Di-
mension tiefer wirkend gesehen werden muB, ergibt sich aus Seiner
Leere, Seinem Nichts, Seiner durch Kreuzestod und Wunden charakteri-
sierten Seinsweise, wie sie fiir Tauler ausschlieBlich erlosend wird. Tau-
lers Eschatologie-Modell deutet einen Weg zwischen der skeptisch-kri-
tisch-orthopraktischen Haltung A. Schweitzers einerseits und dem extre-
men Wiederkunftskonkretismus der Sekten andrerseits. Sein Modell
iberbietet die Gedankenlosigkeit und Lauheit der Masse der konformen
Christen in Richtung einer durch und durch biblischen Weise der Paru-
sieerwartung: Ankunft und Gegenwirtigkeit des Heiligen Geistes im Le-
ben des ausschlieBlich Gott im Geheimnis des gekreuzigten Christus Su-
chenden.





