
Hildegard von Bingen 
und die Konturen einer dialogischen Ethik 
Leben aus Verantwortung nach dem •Über Vitae Meritorum" 

Otto Betz, Thannhausen 

Obwohl Fragen des ethischen Lebens in allen Schriften der heiligen Hil- 
degard angesprochen und thematisiert werden, kann man doch wohl 
sagen, daß ihr Werk •Liber Vitae Meritorum" die zentrale Auseinander- 
setzung mit den Problemen des sittlichen Lebens ist. Es ist - wie ihre 
andere Hauptschriften - ein visionäres Buch, aus der Schau gewonnen 
und in sechs große Kapitel untergliedert. Nun darf man sich diese Schrift 
nicht als systematische Abhandlung verschiedener Problemfelder vorstel- 
len, in der kasuistisch Lösungen angeboten werden, es sind vielmehr Be- 
gegnungen und Gespräche von Wesen, die eine verschiedene Einstellung 
zur Welt und zum Leben haben. Es treten Gestalten auf, die als personifi- 
zierte •Laster" gekennzeichnet werden und ihre Lebensphilosophie be- 
gründen. Ihnen treten andere Gestalten entgegen, personifizierte •Tugen- 
den", die anders argumentieren und die Positionen der •Laster" in Frage 
stellen. 

Nun könnte eine solche Gegenüberstellung ziemlich langweilig sein, 
weil man sich schon von vornherein ausrechnet, wie tiefschwarz die La- 
ster von der Sünde gefärbt sind und wie edel und makellos die Tugenden 
auftreten werden und als reine Lichtgestalten den Repräsentanten der 
Finsternis gegenüberstehen. Aber die Darstellungsweise Hildegards ist 
sehr viel lebensnäher, weil die •Laster" nicht als ausgekochte Bösewich- 
ter auftreten, sondern als einigermaßen •normale Menschen", die ihre 
Lebensauffassung unbekümmert darlegen und verteidigen können. Na- 
türlich lebt ein solcher Dialog von den Kontrasten, aber es geht Hilde- 
gard offenbar darum, daß der Leser sich in den Repräsentanten der La- 
ster zunächst einmal wiedererkennt. Es wird von ihnen eine Art der Argu- 
mentation benutzt, der man eigentlich zustimmen möchte, weil sie eine 
gewisse Schlüssigkeit hat. Wenn dann die •Tugenden" auftreten, wird die 
Einstellung der •Laster" auch nicht absolut verneint und abgelehnt, es 
wird vielmehr eine andere Sehweise deutlich gemacht, die die bisherige 
Betrachtungsweise als einseitig und kurzschlüssig kennzeichnet. Wie ge- 
schieht dies? Nicht auf eine negative Weise, sondern anders: Die Selbst- 
herrlichkeit und verbohrte Eigensinnigkeit wird dadurch abgewehrt, daß 



Hildegard von Bingen 33 

neue Blickpunkte gewonnen werden und die bisherigen Betrachtungs- 
weise positiv korrigiert wird. 

Mir ist bei der Lektüre des Buches die Gestalt des •Father Brown" von 
Chesterton eingefallen. Dieser liebenswerte englische Pfarrer ist gewis- 
sermaßen im Nebenberuf Detektiv. Er spürt aber nicht mittels seiner 
überragenden Intelligenz und seiner analytischen Geistesschärfe die 
Mörder und Verbrecher auf, sondern weil er sich in die Psyche der Geset- 
zesbrecher versetzen kann. Und das gelingt ihm deshalb, weil er auch in 
sich selbst die schattenhafte Veranlagung zum Verbrecher spürt. Seine 
ehrliche Selbstannahme läßt ihn erkennen, daß er zu allen möglichen Un- 
taten in der Lage wäre, vor denen ihn aber Gott und das Schicksal be- 
wahrt haben. Der latent vorhandene Verbrecher in ihm läßt ihn die Pläne 
und Gedankengänge der wirklichen Täter erkennen, so kann er sie über- 
führen und sie ihrer Strafe (oder ihrer Besserung) zuführen. 

Man möchte meinen, Hildegard habe auch die Fehlverhaltensformen, 
die sie beschreibt, in sich verspürt, mindestens hat sie sie in ihrer unmit- 
telbaren Umgebung erleben und beobachten können, deshalb konnte sie 
die Symptome so plastisch und konkret beschreiben. Auch die menschli- 
chen Verfehlungen werden mit einer gewissen Liebe und viel Verständnis 
gezeichnet, aber sie will über die Niederungen des Daseins hinauskom- 
men und die Engführung menschlichen Denkens aufsprengen. So sind 
die •Tugenden" wirklich die himmlischen Helfer, die von Gott geschick- 
ten Therapeuten, die dem Menschen zu einer neuen Betrachtungsweise 
verhelfen sollen. 

An einigen Beispielen soll diese hildegardische Methode verständlich 
gemacht werden. - Die personifizierte • Weltliebe" (•Amor saeculi") argu- 
mentiert auf folgende Weise: •Wieso sollte ich hinwelken, wo ich doch 
vor grünender Lebenskraft strotze? Sollte ich mich hinschleppen wie ein 
Greis, da ich doch in der Jugendfrische blühe? Soll ich das schöne Licht 
der Augen in Blindheit halten? ... Solange ich noch dieser Welt Schönheit 
genießen kann, will ich sie mit Wonne umfangen".1 - Wer könnte dieser 
Betrachtungsweise widersprechen? Hier spricht sich eine lebensbeja- 
hende, das Dasein liebende Haltung aus, die überzeugt und plausibel er- 
scheint. - Allerdings fügt Hildegard noch einen Satz an, der die Grenz- 
überschreitung des Weltverliebten deutlich macht: •Ein anderes Leben 
kenne ich nicht, und nichts besagen mir die Fabeleien, die ich davon 
höre" (31). 

1 Zitiert wird nach folgender Ausgabe: Hildegard von Bingen, Der Mensch in der Verant- 
wortung, übertragen von Heinrich Schipperges. Salzburg 1972, 30 f. 



Otto Betz 34 

Nun haben wir plötzlich diese Gestalt in ihrer Ambivalenz vor uns. In 
ihrer visionären Schau sieht Hildegard sie als nackte Gestalt, die mit Ar- 
men und Beinen den blühenden Baum umklammert: sie hält sich an das 
Gegebene und Vorhandene, ohne weiterzufragen, ohne nach letzter Ver- 
läßlichkeit und Tragfähigkeit zu suchen. Die Hauptsache ist, daß der 
Baum blüht, allein daran kann man sich halten. 

So ist es naheliegend, daß Hildegard eine Gegenfigur auftreten sieht, 
die •himmlische Liebe" (Amor caelestis"), die auf das Defizit dieser Le- 
benseinstellung hinweist: •Du suchst nicht das wahre Leben, das in sei- 
ner Jugendschöne nimmermehr welkt und das sich selbst in der Reife des 
Alters nicht erschöpft... Du wühlst dich in das Verlangen des Menschen 
wie ein Wurm. Von Augenblick zu Augenblick lebst du, um dann wie Heu 
zu verdorren." 

Es ist hier eine ähnliche Argumentationsfigur zu beobachten wie in 
dem jesuanischen Gleichnis vom reichen Kornbauern (Lk 12,16-20). Der 
Bauer tut das, was man in Erwartung einer guten Ernte tun soll, er trifft 
Vorsorge, damit der Reichtum eingebracht werden kann. Aber Jesus kann 
dies Verhalten dennoch nicht loben, sondern hält es für verfehlt, weil sich 
der Bauer in Sicherheit wiegt und den Eindruck hat, jetzt könne ihm 
nichts mehr passieren. - Auch der Weltverliebte wird nicht deshalb geta- 
delt, weil er sich an seiner viriditas, der grünenden Lebensfülle, erfreut, 
sondern deshalb, weil er nicht daran denkt, wie schnell die Wonne ver- 
fliegt. Es muß noch andere Dinge geben, die uns das Leben als sinnvoll 
erscheinen lassen. Auch die •himmlische Liebe" sagt: •Alle Freude des 
Lebens liegt mir im Sinn. Das wahre Leben verschmähe ich keineswegs ... 
Du aber rennst dahin auf Pfaden der Nacht, und deine Hände bewirken 
nur Ohnmacht." 

Die •Dialogik" der hildegardischen Ethik liegt also darin, der Lebens- 
weise eines •Schattenwesens" nicht einfach die Daseinsform einer glor- 
reichen Tugend entgegenzustellen, sondern deutlich zu machen, wie ein- 
seitig und kurzschlüssig häufig die Einstellung eines Menschen ist. Unser 
Denken braucht eine Korrektur, damit wir nicht an der Oberfläche hän- 
genbleiben. Dieser Dialog soll einen Lernprozeß auslösen, der die Augen 
öffnet. 

Greifen wir ein anderes Beispiel heraus. Hildegard hört die Stimme ei- 
nes Menschen, der für die Fröhlichkeit eintritt, aber dabei die Grenzen 
nicht berücksichtigt: •Was könnte dem Menschen schon eine Freude 
schaden, die ihn wenigstens etwas zum Lachen bringt? Trägt er doch in 
seinem Wesen solch schönen Seelenhauch, da darf er wohl auch seine 
wohlklingende Natur zeigen! Was wäre auch ein Mensch, dem es immer 
nur zum Sterben zumute ist? Ein Nichts! Drum laßt uns fröhlich sein, so- 



Hildegard von Bingen 35 

lange es hier noch etwas zum Freuen gibt!" (31) - Das ist eine plausibel 
formulierte Einstellung, der man spontan nur zustimmen kann. Freude ist 
ein Lebenselixier, Lachen erleichtert uns das Dasein. Wohl dem, der ein 
Sensorium für all das hat, was uns das Leben liebenswert macht. 

Es ist nun aufschlußreich, daß Hildegard eine solche Einstellung zum 
Leben nicht direkt kritisiert, sondern die Gefahr aufweist, die damit ver- 
bunden ist. Der •Petulantia"{der Ausgelassenheit) tritt die •Disciplina", 
die Zucht, entgegen. Wer nur spielen will, gleicht dem unsteten Winde, er 
redet anderen nur nach dem Munde, um ihre Zustimmung zu bekommen. 
•Wo die Menschen dir begegnen, da finden sie Zuneigung zu dir, da du 
ihnen stets lustig entgegenkommst." Dabei wird aber die Vielschichtig- 
keit unserer Welt reduziert auf die Ebene, die •bekömmlich" ist, die fröh- 
lich genossen werden kann. Die Abgründigkeit des Daseins wird dabei 
vertuscht, das ist der Punkt, wo die Kritik ansetzt. Fröhlichkeit und Ernst, 
heitere Leichtigkeit und die nötige Schwere, sie schließen sich nicht aus, 
sondern bedürfen einander, halten sich im Gleichgewicht. Wer nur noch 
den einen Pol des Daseins wahrnimmt und den anderen verleugnet, 
bringt sich um dieses Gleichgewicht und verkürzt die polare Spannung 
um einen entscheidenden Aspekt. 

Ähnlich wie der Übermütige argumentiert auch der Vergnügungssüch- 
tige (•Joculatrix"), der sich für sein Verhalten sogar auf den Schöpfergott 
beruft und zu rechtfertigen sucht; der hat ja alles ins Dasein gerufen, was 
sich auf dieser Erde vorfindet: •Spiel und Spaß sind kein Unrecht! Der 
Himmel freut sich und jedes seiner Geschöpfe. Warum sollte ich nicht 
auch lustig sein? ... In lustigem Wirbel will ich mich drehen, damit alles 
mit mir seinen Spaß treibt. Gott schuf ja die Luft, die mir so süßen Klang 
zuträgt. Warum sollte ich mich nicht an ihnen ergötzen? Mensch und Tier 
und Mensch, sie treiben lustig ihr Spiel miteinander! So ist es recht, so 
soll es sein!" (32). Auch hier spüren wir wieder, daß uns kein abstoßendes 
und übertreibend geschildertes Laster vor Augen geführt wird, sondern 
die Einstellung eines Menschen, dem wir mit einer gewissen Sympathie 
begegnen werden. Und wieder setzt Hildegard diese Auffassung nicht 
pauschal ins Unrecht, sondern macht die Gefährdung bewußt, wenn sie 
absolut gesetzt und nicht in ihrer Einseitigkeit erkannt wird. Eine Ver- 
engung des Blickfeldes führt zu einer partiellen Blindheit: alles, was der 
Fröhlichkeit und der Lebenslust dient, wird wahrgenommen, die anderen 
Seiten des Daseins werden aussortiert und nicht zur Kenntnis genom- 
men. Die • Verecundia "tritt auf, die Rücksichtsvolle und Achtsame, um die 
Gewichte wieder ins Lot zu rücken: •Ein toter Schall wirst du schließlich 
sein, gemacht von Menschenhand ... Du erhaschst nur, wonach dir der 
Sinn steht. Auf der Bahn wahnhafter Widersprüchlichkeit schreitest du 



Otto Betz 36 

einher" (33). Verecundia läßt sich nicht vom schönen Schein blenden, sie 
hat den nüchterneren Blick, der auf die Kehrseite der Medaille sieht. •Ich 
bekomme überall das zu sehen, was du in blinder Unwissenheit fliehst." 
Mit Geduld und Einfühlung soll das Blickfeld erweitert werden, damit 
der verengte und einseitige Standpunkt aufgegeben und die differenzierte 
Wirklichkeit angenommen werden kann. 

Aber in ihrer dialogischen Ethik finden sich bei Hildegard auch andere 
Beispiele, die mit einer gewissen Eindeutigkeit fragwürdige oder ver- 
fehlte Formen menschlicher Existenz aufzeigen. Die Herzenshärte (• Ob- 
duratio") sitzt wie ein unbeweglicher Haufen an ihrem Ort, läßt nur ihre 
großen schwarzen Augen sehen und bleibt unbeweglich in ihrer Finster- 
nis hocken. Sie ist sich selbst genug und kümmert sich um nichts weiter 
als um ihren eigenen Vorteil. •Warum sollte ich mich um etwas bemühen 
oder gar kümmern? So was werde ich schön bleibenlassen." Und wenn 
sie darauf angesprochen wird, sie solle sich für andere einsetzen und Ver- 
antwortung übernehmen, dann schiebt sie diese Verantwortung kühl auf 
den Schöpfer ab: •Gott, der da alles geschaffen hat, der soll auch schön 
dafür geradestehen und für sein All Sorge tragen." Von Mitleid will sie 
schon gar nichts wissen, dann müßte sie sich ja selbst vernachlässigen: 
•Was würde dann von mir selber noch übrigbleiben? ... Ich weiß nur von 
meiner eigenen Existenz; möge auch jeder andere wissen, wer er ist!" 
(33). Mit allen Konsequenzen wird hier ein Mensch gezeichnet, der einzig 
um sich selbst kreist, sich selbst genug ist, an den eigenen Nutzen denkt 
und jedes Bemühen als unnütz oder gar widersinnig ablehnt, sich einfüh- 
lend in andere Menschen zu versetzen. 

Diesem egozentrischen Wesen, das in der Finsternis verharrt, sieht Hil- 
degard eine andere Gestalt entgegengesetzt: die Barmherzigkeit (•Miseri- 
cordia"), das Wesen, das vom Herzen her mitfühlen kann. Und sie stimmt 
ein Jubellied auf diese Fähigkeit an, mit anderen empfinden zu können. 
Zunächst wird die Herzenshärte als •versteinertes Wesen" gekennzeich- 
net, das unfähig geworden ist, etwas anderes als die eigene Wirklichkeit 
wahrzunehmen. Und dann schwingt sie sich zu einem Bekenntnis der Ge- 
genseitigkeit und der inneren Verbundenheit aller Kreaturen auf. In Got- 
tes Schöpfung ist nichts einfach nur für sich selbst da, um der eigenen 
Existenz willen, alles ist füreinander geschaffen, nimmt am anderen An- 
teil. •Die Kräuter bieten einander den Duft ihrer Blüten; ein Stein strahlt 
seinen Glanz auf die andern, und jedwede Kreatur hat ihren Urtrieb nach 
liebender Umarmung. Auch steht die ganze Natur dem Menschen zu 
Diensten, und in diesem Liebesdienst legt sie ihm freudig ihre Güter ans 
Herz" (34). In ihrer Selbstcharakteristik versteht sich die Barmherzigkeit 
als Heilmittel und Bindeglied zwischen den Kreaturen: •Ich aber, ich bin 



Hildegard von Bingen 37 

in Luft und Tau und in aller grünenden Frische ein überaus liebliches 
Heilkraut. Übervoll ist mein Herz, jedwedem Hilfe zu schenken. Ich war 
schon zugegen, als das ,Es werde' erscholl, aus dem alle Welt hervor- 
ging ... Mit liebendem Auge berücksichtige ich alle Lebensnöte und fühle 
mich allem verbunden." 

In diesem herrlichen Hymnus wird das Loblied der Verbundenheit ge- 
sungen, es wird schon das •dialogische Prinzip" entdeckt: nichts kann 
isoliert betrachtet werden, erst wenn wir uns gegenseitig beistehen, wenn 
wir versuchen, den anderen durch •Empathie", durch einfühlendes Den- 
ken, besser zu begreifen, wird aus der Schöpfung ein Garten der Gnade. 
Und - gleich der Sophia, der göttlichen Weisheit - versteht sich die Mise- 
ricordia als ein Urelement, das der konkreten Schöpfung vorausging. Be- 
vor Gott die Welt schuf, bevor die vielen Dinge und Wesen entstanden, 
da war schon die Barmherzigkeit und sorgte dafür, daß die Welt nicht als 
ein Bereich von Monaden erscheint, wo jedes Wesen unverbunden neben 
dem anderen existiert, sondern als eine Gemeinschaft von Wesen, wo je- 
der den anderen nötig hat, wo erst allmählich die Verbundenheit heran- 
wächst, weil der •Urtrieb nach liebender Umarmung", wie Hildegard 
sagt, die Einheit der Liebe erst möglich macht. 

Mit einer schon fast sarkastischen Ironie charakterisiert Hildegard den 
Feigling (die •Ignavia"). Zunächst wird auch er nicht unsympathisch ein- 
geführt: •Ich will keinem ein Leid zufügen, damit auch ich selber nicht 
ohne Trost und Hilfe bleibe" (34). Das klingt ganz ähnlich der goldenen 
Regel: •Was du nicht willst, daß man dir tu, das füg auch keinem andern 
zu." Wer die anderen respektiert und niemanden verletzt, der kann die 
Hoffnung haben, auch selber ungeschoren davonzukommen. - Dann 
aber kommt zum Vorschein, daß der Feigling jede Auseinandersetzung 
scheut, daß er grundsätzlich jedem Streit aus dem Wege geht. Er will 
seine eigene Existenz nicht aufs Spiel setzen, bleibt immer neutral - oder 
schließt sich jeweils der Meinung des gerade Mächtigsten an. Was zu- 
nächst lobenswert klingt: •Solange ich unter Menschen weile, will ich in 
Frieden mit ihnen leben", ist in Wirklichkeit eine Verweigerung jeder 
Stellungnahme, eine permanentes Sich-ducken. Das Chamäleon wechselt 
die Farbe, um unauffällig zu bleiben. In einem Satz kommt die kleinbür- 
gerliche Haltung besonders deutlich heraus: •Ich jedenfalls besitze mein 
Häuschen, das ich mir ausgesucht habe" (35). Dieses Häuschen gilt es zu 
retten, dafür lohnt es sich, •schön den Mund zu halten", wenn andere ihn 
sich verbrennen. In dem Roman •Der Fall" von Albert Camus wird ein 
Mann, der die Entscheidung scheut, gefragt: •So erzählen Sie mir doch 
bitte, wie Sie es fertiggebracht haben, Ihr Leben nie aufs Spiel zu setzen." 
Und im gleichen Buch heißt es an anderer Stelle: •Es gibt bei Dante En- 



Otto Betz 38 

gel, die im Streit zwischen Gott und Satan neutral bleiben. Und er weist 
ihnen ihren Aufenthalt in der Vorhölle an." - In dieser Vorhölle sitzen die 
Feiglinge, die nie Farbe bekannt haben, um nur ja ihre Haut und ihr 
Häuschen zu retten. 

Gegen den Feigling steht der göttliche Sieg auf (•Divina Victoria"), der 
kampfbereite Einsatz für die rechte Sache, die Entscheidungsfreude. Der 
Feige ist wankelmütig, ihm fehlt das rechte Maß, er gewinnt keine wirkli- 
che Kontur, deshalb wird von ihm gesagt: •Du bist Asche in Asche ... Ich 
mag kein Leben, das in der Asche liegt." Die •Victoria" kann sich nicht 
mit der Suche nach einem Versteck abfinden und zufriedengeben, nicht 
mit der Farblosigkeit der Unentschiedenheit. •Ich begehre, an den sprin- 
genden Quell selbst zu gelangen." Und weil das nur möglich ist, wenn 
man auch zum Kampf bereit ist, deshalb heißt es ausdrücklich: •Ich 
nehme den Kampf auf." Es ist ein kämpferisches Verständnis der Wahr- 
heit, das hier zum Ausdruck kommt, man muß um sie ringen, damit sie 
Gestalt bekommen kann. Zum menschlichen Dasein gehört nun einmal 
die Auseinandersetzung, die kämpferische Positionsbestimmung, erst da- 
durch kommt zum Vorschein, was alles im Menschen steckt: es sind die 
Wehen, die eine Geburt vorbereiten. 

Aber die Welt ist in einer polaren Spannung gebaut, auch im Menschen 
muß immer dieses labile Gleichgewicht bedacht werden, damit nicht die 
eine oder andere Seite ein Übergewicht bekommt. - Wer meinte, Hilde- 
gard würde unbesehen die kämpferische Auseinandersetzung betonen, 
wird gleich eines Besseren belehrt. In einer dialektischen Akzentverschie- 
bung wird nämlich gleich nach der Abkanzelung des Feigen auch der zor- 
nige Kämpfer nicht weniger kritisch bedacht. Der leibhafte Zorn (•Ira") 
faucht nämlich •Feuer um Feuer wie brennende Fackeln", wo er hin- 
kommt, verbreitet er Angst und Schrecken, weil er wild um sich schlägt 
und kurzen Prozeß mit seinen Widersachern macht. •Ich zermalme und 
vernichte alles, was mir in die Quere kommt. Sollte ich das Unrecht gar 
noch dulden?" (36). Ihm setzt Hildegard die Geduld, die tragbereite Aus- 
dauer entgegen (•Patientia"). Auch die Beharrungskraft und die Fähig- 
keit, etwas durchzutragen sind nötig, damit ein gutes Ende erreicht wer- 
den kann. •Ich bin aller Grüne ein milder Hauch. Ich lasse die Blüten 
und Früchte der Tugenden hervorsprießen und errichte ihnen im Herzen 
der Menschen eine feste Burg. Was immer ich auch beginne, ich halte es 
durch; ich bleibe beharrlich und vernichte niemanden." 

Hildegard will also die Einseitigen zurechtrücken. Wer meint, er käme 
mit einer einpoligen Betrachtungsweise durchs Leben, der wird darauf 
aufmerksam gemacht, daß die Wirklichkeit komplizierter ist und daß er 
sich immer korrigieren muß, wenn er in der Balance bleiben will. Das ist 



Hildegard von Bingen 39 

in der Tradition der Ethiker ein altes Prinzip, schon Aristoteles hat in sei- 
ner Nikomachischen Ethik dieses Verfahren angewandt. •Der Tapfere er- 
scheint gegenüber dem Feigen als sinnloser Draufgänger, gegenüber dem 
Draufgänger als feige. Ähnlich ist es bei dem Besonnenen: dem Stumpf- 
sinnigen gegenüber erscheint er als zügellos, dem Zügellosen gegenüber 
als stumpfsinnig, und der Großzügige erscheint dem Knauserigen gegen- 
über als Verschwender und dem Verschwender gegenüber als knauserig" 
(II 8). - Jahrhunderte nach Hildegard hat Blaise Pascal eine ähnliche dia- 
lektische Ethik entwickelt, bei ihm heißt es in den Pensees: •Gefährlich 
ist es, daß man den Menschen zu sehr darauf hinweist, daß er den Tieren 
gleiche, ohne ihm zugleich seine Größe vor Augen zu führen. Noch ge- 
fährlicher ist es, wenn man ihm seine Größe ohne seine Nichtigkeit vor 
Augen führt. Am gefährlichsten ist es, ihn in Unkenntnis über beides zu 
lassen. Aber es ist sehr nützlich, ihm das eine und das andere darzustel- 
len. - Weder darf er glauben, er gleiche den Tieren, noch er gleiche den 
Engeln, noch darf er in Unkenntnis über dieses oder jenes sein, sondern 
er muß dieses und jenes wissen" (Fragment 418). - Genau das ist auch die 
Methode Hildegards, deshalb läßt sie so viele einseitige und aus dem 
Gleichgewicht gekommene Gestalten auftreten. 

Man kann die kämpferischen Zwiegespräche zwischen den Repräsen- 
tanten des Dunkels und des Lichts auch als inneren Dialog verstehen. Im 
Selbstgespräch und in der ehrlichen Reflexion über die eigenen Ge- 
stimmtheiten und Neigungen, über die geheimen Wünsche und Sehn- 
süchte, kommen ja auch die Abgründe zum Vorschein. Wir haben immer 
die Neigung, unseren Standpunkt zu rechtfertigen, den eigenen Weg als 
den einzig sinnvollen hinzustellen. In einer rationalisierten Argumenta- 
tion werden die Einwände abgewehrt, um die Stimmigkeit der eigenen 
Begründung unter Beweis zu stellen. Da ist es gut, den kritischen Einwän- 
den Raum zu geben, um eine Kurskorrektur möglich zu machen. Im 
Grunde sind es heute noch die gleichen Gefährdungen wie zur Zeit Hil- 
degards, die den Menschen in die Isolation treiben, in die Schuld oder die 
Verzweiflung: die Nichtanerkennung seiner Geschöpflichkeit und damit 
seiner existentiellen Abhängigkeit; die Eigensinnigkeit, nur seinen eige- 
nen Vorstellungen zu folgen, die Hör-unwilligkeit, die Neigung also, sich 
gegen den hilfreichen Zuspruch abzuschirmen; die Habgier, sich alles an- 
zueignen und nicht mehr seine Verbundenheit und Mitverantwortlichkeit 
mit anderen zu sehen und anzuerkennen. Wer seine Autonomie verabso- 
lutiert, koppelt sich vom größeren Zusammenhang ab. Und weil jeder 
Mensch in dieser Gefahr steht, wird er von Hildegard in diesen Dialog 
hineingerufen, er muß die Bühne, auf der sich die Dramen abspielen, als 
die innere Szenerie seiner Seele begreifen. 



Otto Betz 40 

Machen wir uns das an einigen weiteren Beispielen deutlich. Der Miß- 
günstige (•Invidia") ist ein Mensch, der in sich keinen wirklichen Wert 
entdecken kann. Diese negative Selbsteinschätzung ist aber nicht aus der 
Demut geboren, sondern vom neidischen Blick auf andere bestimmt. Sei- 
ner Einschätzung nach sind alle anderen von der Natur besser bedacht 
worden als er, nun hat sich ein böses Ressentiment entwickelt, das sich 
zerstörerisch auswirkt. •Wenn ich das Schöne und Strahlende schon 
nicht selbst besitzen kann, dann will ich es wenigstens in den Dreck zie- 
hen ... Alle, die sich treuherzige Menschen nennen, verletze ich" (135). 
Der neidische Blick zerfrißt die eigene Seele und führt dazu, auch keinem 
anderen etwas zu gönnen. Alles muß schlecht gemacht und ins Lächerli- 
che gezogen werden, damit es seinen Wertcharakter verliert. 

Die Kontrastfigur, die Liebe (•Charitas"), geht auf das Gesagte nicht 
unmittelbar ein. Aber im Duktus ihrer Rede wird deutlich, wie man leben 
sollte, um dem Pesthauch des Ressentiments nicht zu verfallen. •Ich bin 
jener Lufthauch, der alles Grüne nährt und die Blüten sprießen läßt mit 
ihren reifenden Früchten ... Ich bin jener Regen, der aus dem Tau her- 
weht, durch den alle Kräuter mich anlachen zu fröhlichem Leben" (136). 
Die Liebe will nichts für sich haben, sie freut sich, wenn Leben gefördert 
wird, sie kann das Kostbare überall da hochschätzen, wo es sichtbar wird. 
Die Charitas kann zusehen, daß andere zur Fülle und zur Reife kommen. 
•Die Liebe macht sich nicht wichtig ..., sie sucht nicht das ihre", heißt es 
im 13. Kapitel des 1. Korintherbriefes (4.5). 

Was uns besonders überraschen mag, ist, daß Hildegard immer wieder 
auf eine Geisteshaltung zu sprechen kommt, die man am ehesten als 
Agnostizismus kennzeichnen möchte. Das Hochmittelalter war offen- 
sichtlich nicht nur das Zeitalter der Glaubensstärke und der kirchlichen 
Geschlossenheit, sondern auch eine Ära der Anfechtung und Verunsiche- 
rung. Auch damals zog sich mancher auf sein privates Territorium zurück 
und verteidigte es vehement. So läßt Hildegard den Ungehorsam auftre- 
ten (•Inobedientia"), der aber gerade seine Autonomie verteidigt. •Wir 
treten als die rechtsmäßigen Philosophen auf, und wir sind klüger als alle 
anderen ... So viele Meister haben uns nach ihrem Eigensinn ... Vorschrif- 
ten gemacht: Sollten wir handeln, wie es ihnen gefällt? Was für ein Un- 
fug! ... Was ich mir selber vorschreibe, von dem weiß ich genau, was ich 
daran habe und was ich anfassen kann und dessen Sinn ich verstehe" 
(138 f)- Eine verblüffende nüchterne Rationalität drückt sich hier aus. 
Nicht mehr die großen Autoritäten sollen verehrt und ehrfürchtig zitiert 
werden, die eigene Empirie wird zum Maßstab erhoben. Ähnliches 
spricht auch der Ungläubige (•Infidelitas") aus: •Ein anderes Leben 
kenne ich nicht als dieses hier, das ich sehen und fühlen und fassen 



Hildegard von Bingen 41 

kann ... Und wie ich sonst auch suche und forsche, und was ich auch zu 
sehen und zu hören und zu wissen bekomme, ich finde keine andere 
Wirklichkeit... Nur das, was ich sehe, das weiß ich" (140). 

Eine solche Auffassung kann nur schwer •widerlegt" werden, man 
kann höchstens versuchen, die Einseitigkeit der Betrachtungsweise nach- 
zuweisen. So sagt der Gehorsam (•Obedientia") nur: •Im Geheiß Seines 
Wortes ertöne ich wie eine Zither... Ich trachte nach nichts, als was aus 
Gott kommt, da ich von Ihm ausging, aus Ihm gewachsen bin und keinen 
anderen Gott will" (139). Statt Gegenargumente zu suchen, wird ein Be- 
kenntnis abgelegt. Der Mensch kann sich nicht aus sich heraus verstehen, 
mit seinen Sinnen und seiner Erkenntnis stößt er schnell auf seine Gren- 
zen. Also muß er sich einem größeren Zusammenhang einfügen. Wunder- 
schön wird das im Bild von der Zither veranschaulicht, die vom göttli- 
chen Hauch gespielt wird. Schon ein Hymnus der früchchristlichen Zeit 
hat dieses Bild gebraucht. In der 6. Ode Salomos heißt es: •Wie der 
Windhauch durch die Harfe weht und die Saiten ertönen läßt, so fährt 
durch meine Glieder der Geist des Herrn und ich ertöne in seiner Liebe." 
- Auch der Glaube (•Fides") versucht nicht, den Ungläubigen von seiner 
Auffassung abzubringen, wehrt sich nur gegen die •Vernünftelei" und be- 
kennt, er möchte •ein Spiegel Gottes" sein (141). 

Offenbar hat Hildegard oft genug beobachtet, daß Hochmut und 
selbstischer Eigensinn umschlugen in Depression und Verzweiflung. Aus 
der hybriden Selbstüberschätzung wurde dann plötzlich eine nihilistische 
Bodenlosigkeit. Der Verzweifelte (•Desperado") spricht: •Was ist das 
doch für ein furchtbares Entsetzen! Und wer könnte mich trösten!... 
Keine Freude am Guten habe ich und auch keinen Trost mehr an der 
Sünde. Auf der ganzen Welt gibt es nichts Gutes mehr!" (141). Alles ist in 
kohlrabenschwarze Nacht abgesunken und kein Fünkchen Licht mehr zu 
sehen. Nun ist es auffällig, daß die Gegenfigur, die Hoffnung (•Spes"), 
dem Verzweifelten nicht seine Sünden um die Ohren haut und ihn für sei- 
nen Zustand selbst verantwortlich macht, sie rät ihm vielmehr, nicht dau- 
ernd an seine Schuld zu denken. •Kein Mensch, der etwas Gutes errei- 
chen will, soll sich selbst sein Verderben vorhalten." Wer sich als einen 
Verlorenen betrachtet, der wird - nach dem Gesetz der sich selbst erfül- 
lenden Prophetie - nur zu leicht in diese Haltung der Resignation hinein- 
fallen und dort steckenbleiben. Die Hoffnung wirft dem Verzweifelten 
nur vor, daß er sein Vertrauen drangegeben hat, deshalb kommt er aus 
seinem Zustand nicht heraus. Er gibt ihm nur den Rat, das Vertrauen 
durchzuhalten: •Ich bringe alles Tun zur Vollendung und ziehe so die 
ganze Welt an mich!", sagt die Hoffnung (142). 



Otto Betz 42 

Hildegard muß häufig mit psychisch labilen und depressiven Men- 
schen zusammengetroffen sein. Die Begegnung mit solchen schwierigen 
Fällen fließen immer wieder in ihre Aufzeichnungen ein. Da läßt sie ei- 
nen vom Weltschmerz (• Tristitia saeculi")geprägten Menschen sprechen: 
•Mir hat Gott im großen und ganzen nichts Gutes erwiesen ... Ich weiß 
nicht einmal, wer ich selber bin. Geschaffen zum Unglück und im Un- 
glück geboren, lebe ich ohne jeden Trost dahin. Was nutzt ein Leben 
ohne Freude? Warum bin ich überhaupt auf Erden, wo mir doch nichts 
Gutes mehr begegnen kann?" (228). Als Antwort spricht die himmlische 
Freude (•Coelestegaudium"):•Du willst nicht sehen und erkennen ... Eilt 
der Tag dir entgegen, so nennst du das Nacht. Steht dir das Glück vor der 
Tür, so sprichst du vom Fluch. Wenn es gut mit deinen Angelegenheiten 
steht, behauptest du, es sei vom Fluch bestimmt." Hildegard weist also 
vor allem auf den verstellten Blick, die falsche Betrachtungsweise des 
Pessimisten hin. Im Grunde will er die Wirklichkeit mit ihren Möglich- 
keiten und Angeboten nicht sehen, weil er sich in seiner schwarzen 
Grundeinstellung immer nur bestätigt sehen will. Deshalb spricht die 
Freude: •Ich schaue alles, was Gott erschuf, mit rechten Augen an, wäh- 
rend du nur von schädlichen Dingen sprichst. Ich nehme die Blüten der 
Rosen und Lilien und die ganze Grünheit zärtlich ans Herz> indem ich al- 
len Gottes-Werken ein Lob singe ... All mein Tun schenke ich vielmehr 
meinem Gott. Auch in der Traurigkeit steckt noch Freude... Du aber 
stehst nur mit der wertlosen Seite in einem Einvernehmen" (228 f). - Man 
mag einwenden, daß eine solche Argumentation von einem Menschen 
mit einer schweren Depression gar nicht wirklich vernommen werden 
kann. Das mag schon sein, aber es gibt auch Menschen, die sich in den 
Trübsinn hineinschlittern lassen, ohne nach einem Rettungsanker greifen 
zu wollen. Hildegard will hier wieder die partielle Blindheit aufbrechen, 
weist auf die einfachen Dinge hin, auf die Grünkraft der Natur, auf die 
Geschenke der Musik, auf die Kostbarkeiten der Schöpfung. Sie wird 
nicht müde, auf die Kräfte in der Schöpfung hinzuweisen, auf das Wasser 
z. B., das •zum Heil der Menschenseelen" bestimmt ist. Wohl sieht sie 
auch die Gefährdung der Natur, aber sie ist davon überzeugt, daß •Gott 
der Allmächtige die ganze Welt verteidigt" (230). Das Wasser wird zum 
Symbol für die Lebenskraft, die Gott immerzu gewährt. •Die Wasser hei- 
ligen alles; und da sie alle Dinge notwendig durchdringen, um sie zu fe- 
stigen, halten sie alles zusammen, damit es nicht vergehe. Da sie so mit ih- 
rer Sammlung den Erdkreis tragen, tragen sie auch das Ganze. Mit dem 
Schweiß ihrer Feuchte durchdringen sie die ganze Natur, damit ein jedes 
Ding in seiner eigenen Lebendigkeit lebe, so wie Gott ihm zu leben be- 
stimmt hat... Was die Grünkraft hat, lebt, wie etwa der Baumbestand. 



Hildegard von Bingen 43 

Was innere Feuchtigkeit besitzt, lebt, so wie die Pflanzen ... So hält das 
Wasser die Feuchte in ihrer inneren Wirksamkeit zusammen" (230f). 

Wer sich der Schwermut und dem Weltschmerz überläßt, der gerät in 
die Gefahr, zum vertrockneten Baum zu werden, der keine Blätter mehr 
tragen kann. •Dieser Lebensform fehlt alle Grünkraft, und sie bleibt ohne 
allen Schutz der Seligkeit" (244). Mit einer erstaunlich genauen Beobach- 
tungsgabe schildert sie die Symptome eines solchen Menschen: •Sie brin- 
gen weder für sich noch für ihre Mitmenschen irgend etwas an Liebe auf, 
da sie weder in freudigen noch in traurigen Tagen, weder in glücklichen 
noch in unglücklichen Verhältnissen jemals ein dauerhaftes Vertrauen 
zeigen" (245). Mit sicherem Blick hat Hildegard erkannt, wo der schwa- 
che Punkt auszumachen ist: der Mangel an einem elementaren Vertrauen 
führt zu einer Unfähigkeit zur Freude und zu einer lähmenden Lethargie. 
Es geht gewissermaßen keine Sonne mehr auf, und es kommt kein Früh- 
ling mehr. Auch die Kettenreaktion des Unheils und der fruchtlose Kreis- 
lauf der Enttäuschungen wird genau gekennzeichnet: •Überall, wo sich 
die Menschen dem Weltschmerz überlassen, stürzt sie die Anfechtung des 
Gemütes in Zweifel, während sie sich doch durch eine geistige Haltung 
gleichsam mit der Rechten gegen den Weltschmerz wehren sollten." Nun 
wird •jede Tapferkeit im Bereich der Seele wie des Leibes" unterdrückt, 
und der Mensch wird durch die einbrechenden Widersprüchlichkeiten 
hierhin und dorthin getrieben. Alles kann schließlich nur noch schwarz 
und nachtfinster gesehen werden. •Weder an Gott noch an der Welt ha- 
ben sie eine rechte Freude, noch können sie voll und ganz auf ihr eigenes 
Werk bedacht sein ... Vielmehr lassen sie alles auf den Weltschmerz hin 
treiben. Keinerlei grünende Lebensfrische besitzen sie mehr auf ihren Le- 
benspfaden, sondern leben wie eine Unke, die sich fern vor aller Freude 
und allem Frohsinn des Himmels wie der Erde verkriecht" (245). Die na- 
türliche Folge ist eine verzweifelte Grundstimmung, die keiner Hoff- 
nungsbotschaft mehr zugänglich ist. •Sie ziehen aus allem Trost und je- 
der Ruhe ihres Gemütes weg, so daß sie schließlich voller Verzweiflung 
und sich selber verwünschend ... keine Zuversicht mehr haben, sie könn- 
ten noch irgendwas an Seligkeit besitzen" (246). 

Die Symptomschilderung ist so präzise, daß auch ein heutiger Psycho- 
loge nicht viel anders diagnostizieren würde. Hildegard weiß auch, daß 
eine Heilung und ein Herausführen aus dieser Verengung und Verken- 
nung des Lebens schwierig ist. Menschen müssen durch ein reinigendes 
Feuer, •weil sie nicht in der hoffnungsfrohen Freude ... ergrünt sind... 
und weil sie sich der Verbitterung ihrer Herzen ergaben" (258). Ihre 
Sperre gegen das Geschenk der Glückseligkeit hat sie in einen Zwiespalt 
geführt und eine Verfinsterung bewirkt. Das entscheidende Kennzeichen 



Otto Betz 44 

ist für Hildegard: •Die Traurigkeit der Welt freut sich nicht mehr auf ihre 
himmlische Heimat" (258). Verzweiflung bedeutet ja: es gibt keine Erlö- 
sung, Rettung ist nicht möglich, alles muß ins Verderben hinunter, Hei- 
mat gibt es nicht. 

Auf viele andere Aspekte der dialogischen Ethik Hildegards könnte 
eingegangen werden. Hier soll nur noch auf zwei Haltungen kurz einge- 
gangen werden, die Hildegard aufgreift und problematisiert: die Spott- 
sucht (•Scurrilitas") und die Neigung zum Umherschweifen (• Vagatio"). 
Der Spötter spielt mit den Möglichkeiten, nimmt aber nichts wirklich 
ernst, auch das Böse wird mit der gleichen Spiellust aufgegriffen, weil das 
Gefühl für Maß verlorengegangen ist. Deshalb geht auch das Verständnis 
für die Ehrfurcht und den Respekt gegenüber den Werten verloren. Ähn- 
lich ist es mit dem Herumschweifenden: er will nicht erwachsen werden, 
deshalb spricht Hildegard von einer •jungenhaften Unziemlichkeit", er 
bleibt ein Vagabund und hängt in der Finsternis •wie in einer Wiege, die 
vom Winde hin und her geschaukelt wird" (237). Und weil er immer nur 
nach Zerstreuung sucht, findet er •weder einen rechten Anfang noch 
bringt er etwas recht zu Ende", selber voller Wankelmut, wird er durch- 
einandergewirbelt. Solche Leute •sind überall auf der Jagd nach dem gro- 
ßen Unbekannten, sie vermögen immer nur fremde Behausungen aufzu- 
suchen", obwohl sie eigentlich •keinem recht klarmachen können, was 
sie im Grund eigentlich wollen." Sie suchen •nur überall umherzuschwei- 
fen und ihre üblen Scherze anzubringen" (237). 

Was ist das für eine treffsichere Beobachtungsgabe, die hier zum Vor- 
schein kommt, und der Typos, den sie mit sicheren Strichen skizziert, ist 
heute ja wahrhaftig nicht ausgestorben. Wie versucht Hildegard nun, ein 
positives Gegenbild zu entwickeln? Sie geht nicht Punkt für Punkt auf die 
Symptomatik ein, sondern entwirft ein großzügiges Gegenbild, das einen 
positiven Impuls geben soll, wobei sie sich auf das Hohelied beruft und 
sich von seiner Sprache anregen läßt. Der Einzelmensch soll aus seiner 
Isolation herausgerissen werden und erkennen, daß er seinen Platz im 
Schöpfungsgesamt hat. Er kann nicht in einer egozentrischen Sonderung 
bleiben, wenn er in einen großen Dialog hineingenommen wird. Sophia, 
der Weisheit, wird in den Mund gelegt: •Ich habe mich aufgemacht und 
habe meinen Mantel ausgeschüttelt, um ihn mit Tausenden und aber Tau- 
senden Tropfen köstlichen Taus zu durchtränken" (238). Gott ruft den 
Menschen aus seinem Versteck heraus, er rechnet mit ihm, weil er mit ihm 
etwas vorhat. •So laßt uns also ein Gespräch miteinander führen." Und 
nun kommt wieder eine der wunderbaren Hymnen, in ihr werden die 
menschlichen Ursehnsüchte und elementaren Bedürfnisse auf eine groß- 
artige Weise gedeutet. Die ganze Schöpfung ist ein Ausfluß der Liebe 



Hildegard von Bingen 45 

Gottes. Und alles, was sich im Menschen regt, ist im Grunde ein Verlan- 
gen nach der Begegnung mit Gott. 

•Alles Gehorchen der Kreatur 
war nur ein Verlangen nach dem Kuß des Schöpfers: 
Und alle Welt empfing den Kuß ihres Schöpfers, 
da Gott ihr alles schenkte, was sie brauchte. 
Ich aber, ich vergleiche 
die große Liebe des Schöpfers zu Seinem Geschöpfe 
und der Geschöpfe zum Schöpfer 
mit jener Liebe und Treue, 
mit der Gott den Mann und die Frau 
zu einem Bund zusammengab, 
auf daß sie schöpferisch fruchtbar würden." 

Unsere Bedürfnisse sind alle •wohl durchdacht" und wollen •recht be- 
friedigt werden", das ist Hildegards Überzeugung. Auch hier kommt wie- 
der ihre herzerfrischende Weltzugewandtheit und sachliche Nüchtern- 
heit zum Vorschein, die durchaus theologisch begründet wird: •Der 
Schöpfer ist mit Seiner Schöpfung im Bunde, wenn Er die grünende Le- 
bensfrische und die fruchtbare Lebenskraft eingießt" (238). Letztlich 
kann der Mensch nur dann befriedigt werden, wenn er die göttliche Zu- 
wendung erfährt. •In seinem innersten Seelengrunde verlangt er (der 
Mensch) nach einem Kusse seines Gottes" (239). 

Wer Hildegards Buch liest, wird in einen großen Dialog hineingenom- 
men. Auf Schritt und Tritt kann es passieren, daß man mit sich selbst kon- 
frontiert wird, daß man sich in den Äußerungen wiedererkennt. Behut- 
sam werden Fehlhaltungen sichtbar gemacht und Wege gewiesen, wer- 
den Korrekturen angebracht und neue Sehweisen angeboten. Es ist eine 
verblüffend moderne Form, in der das Ganze geschieht, liebevoll, aus der 
Weisheit geboren. Hier doziert kein moraltheologischer Besserwisser, 
hier spricht eine Frau, die viel Schönes und Schweres erfahren hat und 
durch ihre Schau angewiesen wurde, anderen Wege sichtbar zu machen. 
Es wird Zeit, daß wir uns wieder auf die Hildegardische Ethik besinnen. 




