Ein Briickenschlag zum Anliegen Drewermanns

Josef Sudbrack, Miinchen

Die Angelegenheit ist bekannt, wurde in den Medien breit verhandelt:
Am 7. 10. 91 schrieb der Erzbischof von Paderborn, als »Magnus Cancel-
larius® der theologischen Fakultit in Paderborn, d.h. als ihr juristischer
Verantwortungstréger, an den Privatdozenten Eugen Drewermann: »lch
sehe mich ... nicht mehr imstande zuzulassen, daB das (gemeint sind: po-
lemische, aggressive AuBerungen gegen Kirche, Papst, Bischéfe) mit der
von mir erteilten Lehrbefugnis geschieht. Deshalb habe ich nach sorgfil-
tiger Priifung in dem beigefiigten Dekret Ihnen bis auf weiteres die Ihnen
von mir am 23. Februar erteilte Lehrbefugnis fiir das Fach Katholische
Dogmatik an der Theologischen Fakultiit Paderborn entzogen.“ Zwei Bii-
cher' dokumentieren die Vor- und Nachgeschichte dieses Entzugs der
Lehrerlaubnis. Eine Zeitschrift, die schon zweimal ausfiihrlich zu Dre-
wermann Stellung genommen hat?, ist dem Leser auch weiterhin Unter-
richtung und Stellungnahme schuldig?.

I. Symbol und Angst - Grundlagen der Theologie Drewermanns

Beide Dokumentationsbinde aber scheinen uns zu »dokumentieren®,
daf} die theologisch-psychologische Grundlage des Neuansatzes kaum
ins Gesprich gekommen ist*.

' P. Eicher (Hrsg.), Der Klerikerstreit, Die Auseinandersetzung um Eugen Drewermann.
Miinchen 1990 (vgl. GuL 64 [2/1991}, 182); H.-J. Rick (Hrsg. fiir das Erzbischéfliche Ge-
neralvikariat Paderborn), Dokumentation zur jiingsten Entwicklung um Dr. Eugen Drewer-
mann. Paderborn 1991.

* Erweitert und ergénzt in: J. Sudbrack, Mystische Spuren. Auf der Suche nach der christli-
chen Lebensgestalt. Wiirzburg 1990, 251-292, 348-354.

3 Dazu Drewermann in: Wort des Heils — Wort der Heilung. Von der befreienden Kraft des
Glaubens. Gespriche und Interviews 1. Diisseldorf 1988 (Bd. IT u. 111 1989), 159: ,DaB ein
Mann wie Josef Sudbrack so zustimmend spricht, dessen bin ich mir dankbar und freudig
bewuBt. Ich glaube auch, daB3 Leute, die stirker von dem, was sich in Menschen abspielt —
Sudbrack war lange Jahre mit der Meditation beschifligt, ist es noch -, einen guten Zu-
gang haben. Sudbrack hat ganz sicher verstanden, daB der Vorwurf der Gnosis, der Gno-
stifizierung des Christlichen, der mir oft gemach( wird, nicht zulrifft, weil ich nun wirklich
Stelle fir Stelle belone, daB8 die menschliche Angst nur im Gegeniiber Gottes aufgearbeitet
werden kann.*

*Zur ersten Auseinandersetzung sind die Inlerview-Bénde (Anm. 3) zu empfehlen; die
Probleme werden aufgegriffen, iiberzeichnete Polemik vermieden. Da in den vorangegan-
genen Auseinandersetzungen zur Hauptsache die eher systematischen Werke Drewer-



Eugen Drewermann 47

a. Bine Grundeinsicht ist: Von Gott und von seinem Wirken mit den
Menschen, also vom Heil, kann nur in ,uneigentlichen* Begriffen ge-
sprochen werden. Die klassische Theologie nennt dies ,,analog“. Niko-
laus von Kues spitzt es zu als Sprache der ,,Coincidentia oppositorum®,
des ,,Zusammenfalls der Gegensitze“. H.-B. Gerl nennt es in ihrer Dar-
stellung der Philosophie Edith Steins die ,,Grenze, die sich nur mit Bil-
dern, uneigentlich, erhellen 14B6t“.> Gott und sein Wirken iiberschreiten
grundsitzlich Empirie und Logik. In der Erfahrung kann diese ,,Coinci-
dentia oppositorum* nur bildhaft lebendig werden. Mit dieser Symbol-
Bild-Theologie befindet sich Drewermann in guter Gesellschaft mit
Hugo Rahner, dem Erforscher patristischer Spiritualitit®, oder Hans Urs
v. Balthasar’, der die theologische Synthese bei einer ,,Asthetik* begin-
nen laBt. Der Miinsteraner Germanist Friedrich Ohly®, der sich mit sei-
nem Erstlingswerk iiber die Hohelied-Kommentare als vorziiglicher
Theologe auswies, nennt es ,,Sprache der Unbegrifflichkeit*; er zeigt, daB
die christliche Theologie bis in die Frithscholastik hinein (Aristoteles-
rezeption) stets eine ,,Sprache der Metaphern® war.

Diese Bild-,,Sprache der Unbegrifflichkeit, der Metaphern fiir Gott
und das Heil, entwirft der Mensch in Triumen, in Erinnerungen, in der
Raum und Zeit iibersteigenden Sehnsucht. Drewermann versucht diese
Sprache tiefenpsychologisch (individuell) und mythologisch (historisch)

manns befragt wurden, sei hier stirker auf die Interviews verwiesen. Andere Interview-
Biinde sind schwicher: E. Drewermann, J. Jerziorowski, Gesprdche iiber die Angst. Giiters-
loh 1991; E. Drewermann im Gespréich mit Felizitas von Schonborn. Sind Propheten dieser
Kirche ein Argernis? Ziirich 1991; zur Beurteilung s. dazu Anm. 14.

s Hanna-Barbara Gerl, Unerbittliches Licht — Edith Stein. Philosophie — Mystik — Leben.
Mainz 1991, 132.

& Zitiert in Mystische Spuren, 262: ,,Die christliche Offenbarung wendet sich wesentlich an
den Menschen, das heifit an ein geistleibliches Wesen, das auch die jenseitigen Wahrhei-
ten immer nur in der Sinngebundenheit von Wort und Bild und Geist ausdriicken kann,
mithin gerade im Religidsen sich immer des Symbols bedienen muf.“

7 Zitiert in Mystische Spuren, 111: ,Der wirkliche Mensch erféhrt mit Leib und Seele die
Welt und infolgedessen auch Gott. Gott bringt den Menschen zum Stehen, indem er ihm
mitten im Raum der Sinne als der Menschgewordene begegnet. Sinne sehen, was Gott tun
mubBte, um sichtbar zu werden. Sinne héren ... Und so nehmen die Sinne sinnlich das Un-
sinnliche wahr.*

8 Fr. Ohly, Metaphern fiir die Siindenstufen und die Gegenwirkungen der Gnade. Opladen
1990, 7.166: ,,Erst die Metaphorik als hermeneutisches Prinzip der anthropologischen Er-
kenntnis solcher Phinomene wie der Zeit, der Liebe, des Todes und der Siinde eréffnet
uns die Maglichkeit, iiber die Sprache Wege der Seinserhellung solcher Phinomene zu be-
schreiten... Von der Erfahrung der Siinde sprechen einzig die Metaphern, nicht formal
subtile Definitionen, so daB wir sie als notwendig im Sinne des Thomas von Aquin anzuer-
kennen haben (sacra scriptura utitur metaphoris propter necessitatem et utilitatem), nicht
im Sinne eines poetisch nur veranschaulichenden Schmucks.*



Josef Sudbrack 48

zu ,.entziffern“. So schon H. Rahner’: ,,Die Bedeutungskraft der Symbole
aber ist dem Menschen vorgegeben, wird nicht willkiirlich von ihm kon-
struiert, ist folglich in ihren Urformen in jeder Religion vorhanden und
gehort zu den Archetypen alles menschlichen Gottsuchens. — Hier liegt
tibrigens die theologische Begriindung dafiir, daB die Forschung C. G.
Jungs in eine viel tiefer liegende Schicht der Gemeinsamkeit alles Re-
ligidsen hinabst68t, in die allen Menschen gemeinsame, auf Gott hin an-
gelegte Natur

Was die ,,anima naturaliter christiana“ ahnt, bekommt durch Jesus
Christus, in der Begegnung mit ihm geschichtliche Realitit. Am Beispiel
der jungfraulichen Empfingnis Marias verdeutlicht dies Drewermann!®
mit einem Kierkegaard-Zitat: , Der Satz, es kénne nicht wahr sein, da}
Christus von einer Jungfrau geboren ist, weil man etwas Ahnliches von
Herkules usw. und in der indischen Gétterlehre erzahlt, was auch nicht
wabhr sei, ist doch verwunderlich; denn der umgekehrte SchluB scheint in
gewisser Hinsicht richtiger zu sein: Gerade weil man es von so vielen an-
deren groBen Mannern erzihlt, wo es nicht wahr gewesen ist, gerade des-
halb muf} es von Christus wahr sein; denn daB man es so oft gesagt hat,
deutet eben auf den Drang des Menschen hin.*

Drewermann!! weill weiterhin: ,,Die archetypische Welt ist in sich am-
bivalent wie alles, was in der Natur existiert.“ Sein grundlegendes Werk,
»Strukturen des Bosen®, baut darauf auf und wird zum regelrechten ,,psy-
chologischen Gottesbeweis“: ,,Ohne in Gott gefestigt zu sein (kann ein
Mensch) gar nicht ohne Verdringung leben... Erst dann wenn er an Gott
glaubt, (tritt) er aus dem morderischen Kreislauf des Stirb und Werde
heraus.” ,,Im Unterschied'? zu den mythischen Religionen* betone ,,das
Christentum sehr stark und sehr wesentlich und richtig, daB ja nicht die
Bilder an und fiir sich erldsende Qualitit haben, sondern erst der Raum
des Vertrauens, der worthalft ist, der personal gebunden ist, der geschicht-
lich ist. Und in dieser Einheit eines Vertrauens, das sich an eine be-
stimmte Person, Jesus von Nazaret, bindet, dann aber stark genug ist, den
ganzen Bilderreichtum der Seele freizusetzen.“ Beides gehort zusammen
»Die Religion beharrt gerade darauf, daB etwas einmalig Geschichtliches
zugleich tiberzeitlich giiltig ist.“

Bilder, Symbole aber schlagen die Briicke zu Erfahrung®: ,,Alles re-

® Anm.4. Es gehort zu den unbegreiflichen MiBgriffen Drewermanns, daB er H. Rahner
polemisch abqualifiziert.

10 Zitiert in Mystische Spuren, 261.

'Y Wort des Heils 1, 187; Mpystische Spuren, 253.

2 Wort des Heils 111, 52; 11, 157.

3 Wort des Heils 11, 205, 179.



FEugen Drewermann 49

ligidse Sprechen (ist) symbolisches Sprechen ... und ein Symbol (besteht)
zentral darin, zwischen Subjekt und Objekt integral zu vermitteln, also
die Subjekt-Objekt-Spaltung gerade zu revidieren durch die Klammer ei-
ner umgreifenden Wirklichkeitserfahrung. Dies zu vermitteln wire Auf-
gabe der Theologie.” Damit ist — im Gegensatz zu vielem, was sich tie-
fenpsychologische Bibelinterpretation nennt - die dialogische Grund-
struktur betont: ,,Wir kénnen von Symbol, wir kénnen von religitser
Wirklichkeit, wir kdnnen von Gott nicht sprechen, ohne daf} es dialogisch
ist.”

Hier zeigt sich auch der Unterschied des Christentums zu buddhisti-
schen und dhnlichen Religiosititen, mit denen manche , tiefenpsycholo-
gische” Bibelinterpretation sympathisiert. Mit Guardini sieht Drewer-
mann'4 in Buddha die vielleicht groBte religidse Gestalt neben Jesus:
»Dann aber wird der Unterschied groB. Buddha lehrte eine Selbsterls-
sungsreligion in dem Sinne, daBl ein Mensch bis in die Tiefe hinein sich
dariiber klar sein kann, was sein eigenes Wesen ist und womit er in der
Welt nicht identisch sein sollte, um seine Wahrheit zu finden. Das Pro-
blem des Jesus von Nazaret ist ein ganz anderes, nimlich, daf3 wir Men-
schen an uns selbst zugrunde gehen, an Angst, die sich nur 16sen 148t
durch ein vorbehaltloses Vertrauen gegeniiber Gott, den er seinen Vater
nennt.*

Oft genug bekennt sich Drewermann zum chalcedonensischen Dogma
von Jesus Christus. Er mdchte es allerdings in neuer Weise zur Sprache
bringen. So interpretiert er's die AuBerung eines Studenten iiber seine
Ferne vom dogmatischen und zugleich Nihe zum erlebten Jesus: ,,Es gibt
fiir mich einen absoluten Bezugspunkt, an dem ich mich orientiere, etwas,
wo ich mich geborgen fiihlen kann; eine Stelle, an der ich mit all meiner
Not Zuflucht finde.“ Diese erlebte Jesus-Nidhe mochte er den Menschen
nahebringen. Etwa mit der Frage: ,Ist erfiir mich die Stelle, an welcher
der Himmel die Erde beriihrt, ein Stiick von der Sonne mich selber durch-
stromt 7

Mit immer neuen ,,Bildern* fiihrt Drewermann die Menschen an die-
sen Jesus heran. Es sind einerseits tatséchlich ,,Bilder“!s: ,Ich glaube,
daf} die Vorstellung sich schwer halten 148t, Jesus habe uns eine neue
Wahrheit im Sinne eines anderen Wissens vermitteln wollen. Jesus hat
versucht, uralte menschheitliche Wahrheiten so zu leben, daB sie fiir uns

4 Ebd. 137; dies wurde Wort fiir Wort im ,Interview* (?) mit J. Jeziorowski, 80, abge-
schrieben.

15 Ebd. 157.197.

¢ Worte des Heils 111, 116; 11, 130 (wegen der anderen grammatikalischen Struktur leicht
umgestellt).



Josef Sudbrack 50

endlich stimme.“ Aber zugleich ist Jesus der einmalige, absolute Ort in
der Geschichte, in dem sich all die guten ,,Bilder“ der Religionen, ,,all
das, was menschlich ist, verdichtet, so sehr, daB es sich auf Gott bezieht -
sonst hatte es keinen Sinn zu glauben, daB Christus der Herr der Ge-
schichte sei®.

Der groBe Konzilstheologe Y. Congar ging in seinem Aufsatz iiber
»Ecclesia inde ab Abel“ (die Kirche schon bei Abel beginnend) schon vor
Jahrzehnten dieser Idee einer ,,Praeparatio Evangelii“ (Vorbereitung der
Botschaft Jesu) nach.

b. Entsprechend wiire {iber die zweite Sidule der Drewermannschen Theo-
logie, die ,,Angst“, nachzusinnen. Hier sei nur auf die allgemein aner-
kannte Arbeit Paul Ricoeurs, Phinomenologie der Schuld, I. Die Fehl-
barkeit des Menschen, I1. Symbolik des Bésen!’, hingewiesen. Der fran-
zOsische Psychologe und Philosoph zeigt, daBB der Komplex ,,Siinde -
Schuld“ - insofern er das Heil des Menschen vor Gott betrifft — nicht in
begrifflicher Eindeutigkeit, sondern nur in bildhafter Anniherung zu be-
schreiben ist; und daB er die letzte Eindeutigkeit im Grundverhiltnis des
Menschen zu Gott hat. Auch Drewermann versucht mittels ,,Bilder* und
der Erfahrung von Ur-Angst/Ur-Vertrauen das alte Theologumenon von
der Siinde und ,,Erbsiinde* neu zu verstehen.

¢. An diesen Grundeinsichten Drewermanns miilte der Dialog beginnen.
Doch ebenso, wie die Verteidiger den Paderborner Theologen oft nur be-
nutzen, um eigene Kirchenkritik abzustiitzen, bleiben viele Gegner an
den emotional iiberhitzten AuBerungen aus Drewermanns Feder hingen.

II. Die beiden Dokumentationsbinde

Zur Dokumentation in: ,,Der Klerikerstreit“!® wurde in dieser Zeitschrift
schon Stellung genommen. Erinnert sei daran, daB dort gegen ,,.Drewer-
manns Versuch einer Neuinterpretation der priesterlichen Funktion®
Einspruch erhoben wird, weil damit wieder ,,der presbyteriale Dienst
heilsmittlerisch miBverstanden wird“. Und daB die beste Auseinanderset-
zung ausgerechnet aus evangelischer Hand, D. Solle/F. Steffensky
stammt: ,,Der Begriff Selbstverwirklichung scheint mir, gemessen am
Reich Gottes, zu klein.” , Ich lese das Kleriker-Buch nicht mit Zuneigung,

7 Miinchen/Freiburg 1971.
'8 Dazu GuL 64 (2/1991), 182f.



FEugen Drewermann 51

aber mit Respekt. Es gibt Passagen, bei denen ich weder Zuneigung noch
Respekt aufbringen kann. So ist es bei Drewermanns Auseinanderset-
zung mit der Politischen Theologie. Wie zwanghaft feindbediirftig ist
Drewermann eigentlich, daB3 er Menschen so karikieren muf.“

Der mit ,karikiert“ gemeinte J. B. Metz hat zusammen mit T. R. Peters
in: Gottespassion. Zur Ordensexistenz heute!® eine Zuriickweisung ge-
schrieben und diese Kritik Steffenskys mit Recht unterstrichen: ndmlich
die mangelnde soziale (daher auch ekklesiologische) Reflexion. Man
kann vermuten, daBl das Biichlein von Anfang als ein Anti-Drewermann
konzipiert wurde: ,,Fiir mich wirkt die auf das Ordensleben eingehende
tiefenpsychologische Theologie zu unpolitisch, genauer: zu ich-verliebt*,
ein Akzent, der bei Peters noch deutlicher wird. Doch beide schreiben so
geistreich und in so verknappter Unverstdndlichkeit, daf ihre Stellung-
nahme die Durchschlagskraft verliert.

Die ,,Dokumentation® des Erzbischoflichen Generalvikariats aber ist
enttiuschend. Das sechsstiindige Gesprich vom 6. Juli 1990 zwischen
dem Erzbischof von Paderborn (unter Assistenz von Prof. Dr. Aloys
Klein) und Drewermann (unter Assistenz von Prof. DDr. Peter Eicher)
dokumentiert gegenseitiges MiB3verstehen: Lange Ausfithrungen Drewer-
manns werden von der anderen Partei — wie von einem fernen Ufer her -
nur durch ein paar Zwischenrufe unterbrochen. Man vereinbarte eine
schriftliche Zusammenfassung, die beide Seiten zu unterzeichnen hétten.
Diese wurde am 22. 11. — nach gegenseitiger Korrektur des wortlichen
Protokolls — an Drewermann gesandt und von ihm vehement abgelehnt:
,,Riickfall in die alte Verhorpraxis. Es ist und bleibt fiir mich nicht akzep-
tabel, den Glauben an Gott oder Christus in einem (!) Haufen von Séitzen
zu zerlegen, die dann nacheinander durchzufragen wiren.“

Diese Dokumente mit manchen anderen werden wortlich wiedergege-
ben. Die von Drewermann abgewiesene Zusammenfassung muB als eine
korrekte Zusammenfassung des Gesprichs beurteilt werden; auch das
weitere Verhalten des Erzbischofs kann nur als korrekt und auch wohl-
wollend beschrieben werden. Aber dahinter liegt ein so volliges gegensei-
tiges Nicht-Verstehen beider Parteien, daB sich der unbeteiligte Leser
nach der theologischen Vorarbeit fragt. Dafl der Erzbischof iiberfordert
ist schon durch die Fiille der Veréffentlichungen Drewermanns, ist ver-
standlich. Aber gibt es keine Fachtheologen, die eine Briicke schlagen
konnen iiber den Strom der Mifiverstindnisse? Ich glaube, sie ist moglich
und brichte die heutige theologische Diskussion weiter.

19 J. B. Metz, T. R. Peters, Gottespassion. Zur Ordensexistenz heute. Freiburg-Basel-Wien,
1991.



Josef Sudbrack 52

III. Zu den kontroversen Fragen nach der ,,Dokumentation

a. Eid und Treueversprechen

Das Eidverbot Jesu (Mt 5,33-27; Jak 5, 12), das mancher kirchlichen Pra-
Xis entgegenzustehen scheint, darf keine Schwierigkeiten machen; denn
nach Jesus gilt ,,Ja-Ja, Nein-Nein* so unverbriichlich wie ein Eid. Doch
fir Drewermann steht mehr dahinter: Die Moglichkeit z. B., eine »gultig”
geschlossene Ehe aufzuldsen. Abstrakt gesehen besteht Ubereinstim-
mung: Es gibt , keine absolute GewiBheit, ob zwei Menschen, die sich das
Ja-Wort geben, tatsdchlich auch das Sakrament der Ehe spenden®; denn
dazu gehort die personal vollzogene Unbedingtheit, wie man sie durch ei-
nen ,,Eid“ bekriftigt.

Die Schwierigkeit liegt im Konkreten: Wie 148t sich die ,, Briichigkeit*
des urspriinglichen Ja-Wortes feststellen? Schon dadurch, daB sich die
beiden in spiteren Jahren nicht mehr verstehen? Oder durch eine iiber
Rom gehende Gerichtsverhandlung? Diese Frage tangiert Drewermanns
Moral-Verstindnis. Es héngt eng mit der oben dargelegten Auffassung
von der Symbol-Bild-Erfahrung zusammen: Kann man das Heilsgesche-
hen zwischen Gott und Mensch mit der logischen Eindeutigkeit des
Rechts umgreifen oder muf} - fiir Kirche und Theologie, nicht fiir Staat
und Gesellschaft - nicht von Anfang an das Prinzip der Analogie (sprich:
Bild, Symbol, Erfahrung) eine stirkere Rolle spiclen? Das heiBt fiir die
Moral: Personal erfahrene Auswegslosigkeit (Drewermann spricht von
Tragik) und das blinde Sich-fallen-Lassen in Gottes Barmherzigkeit sind
nicht nur pastorale Kategorien, sondern miissen in den Uransatz des mo-
ralischen Urteils integriert werden.

Doch dariiber wird heute intensiv nachgedacht, wie B. Hirings?® allge-
mein begriifites ,,Pladoyer* ,, Auswegslos ?* zeigt.

b. Zur Abtreibungsdiskussion

Drewermann argumentiert fiir ein neues Moralverstindnis. Er 148t kei-
nen Zweifel daran, dal Abtreibung Tétung und schweres Unrecht am
personalen Leben ist. Aber er meint, die moralische Beurteilung im Ab-
strakten diirfe nicht von der Notlage der darin verwickelten Menschen
absehen und erst nachher pastorale Barmherzigkeit walten lassen, son-
dern miisse von Anfang an die eventuelle tragische Auswegslosigkeit mit

**B. Hiring, Auswegslos? Zur Pastoral bei Scheidung und Wiederverheiratung. Ein Pla-
doyer. Freiburg 1989.



Fugen Drewermann 53

einbeziehen in die Beurteilung - ein Vorschlag, der mancher lutherischen
Moral nahesteht (der Mensch werde zur Schuld ,,gezwungen®), aber dis-
kussionswiirdig ist. Im Dialog mit der ,,Situationsethik* der 50er Jahre
postulierte K. Rahner eine ,,Existentialethik“ und schrieb E. Przywara
von ,,Casus perplexus“, vom subjekt auswegslosen Verstricktsein in
Schuld und Siinde.

¢. Priestertum und Kirche

Diese Kontroverse kaprizierte sich — unverstindlicherweise — auf einen
Punkt: Hat Jesus Priestertum gestiftet, indem er seinen Jiingern eine be-
sondere Vollmacht erteilte? Eng hingt diese Frage zusammen mit der
nach der Stiftung der Kirche durch Jesus. Doch hierzu mufl man nur die
entsprechenden Artikel des Lexikon fiir Theologie und Kirche nachschla-
gen (Kirche: R. Schnackenburg, J. Ratzinger; Urgemeinde, A. Vogtle, W.
Breuning; Ursakrament, O. Semmelroth usw.). Sowenig man eine Prie-
sterweihe der Apostel in nuce durch den historischen Jesus aufzeigen
kann, so sicher ist es, daB3 Jesus eine Heilsgemeinde errichten, nach dem
Scheitern seines Rufes an Israel das Fortbestehen seiner Jiingergemeinde
wollte und deren ,,eschatologische Erfiillung im Gottesreich® verkiin-
dete.

In einer Art ,,Bildtheologie“ hat der Konzilstheologe O. Semmelroth
(in Anlehnung an de Lubac, K. Rahner usw.) diese anfingliche, von Jesus
initiierte geistige Gestalt der kirchlichen Gemeinschaft ,, Ursakrament®
genannt; in ihr ist — wie in einem Samenkorn - die weitere Entwicklung
enthalten; auf sie muB sich alle spatere Entfaltung riickbeziehen.

Auf diese symboltheologische, patristisch belegte Kirchenauffassung
schauend staunt man, wie wenig sie in die Argumentation Drewermanns
und seiner Gegner eingetreten ist. Mancher Stachel, den das salopp und
aggressiv niedergeschriebene Klerikerbuch?! in das Priesterverstindnis
der Kirche getrieben hat, konnte gezogen werden.

d. Die Wunder Jesu und das Wunder der Auferstehung

Ein Vorwurf gegen die Exegese Drewermanns lautet, da3 er die histori-
schen Ereignisse und besonders die Wunder Jesu in psychische Bilder
auflose. Die Skepsis, die Drewermann gegeniiber der Historizitit der
neutestamentlichen Berichte duBBert, spiegelt tatsdchlich einen iiberholten
Stand der exegetischen Forschung wider. Ihr gilt, was der evangelische

2 Dazu Mpystische Spuren, 275-292, 351-354.



Josef Sudbrack 54

Neutestamentler G. TheiBen?? in seiner als Standardwerk anerkannten
Untersuchung ,,Urchristliche Wundergeschichten® meint: ,,Konnte Goe-
the noch behaupten, das Wunder sei des Glaubens liebstes Kind, so er-
wecken moderne Exegeten eher den Eindruck, das Wunder sei des Glau-
bens illegitimes Kind, dessen Existenz man verlegen zu entschuldigen
sucht.“

Doch gerade bei Jesu Wunder ist ein differenziertes Argumentieren
vonndten. Auch H. Urs von Balthasar? schrieb iiber die ,,sogenannten
-Schauwunder’ - Seewandel und Sturmstillung, Brotvermehrung, Wein-
wunder, Totenerweckung®, daB3 dort ,,die geistige Symbolik ein Uberge-
wicht hat iiber das Mirakuldse. Welches auch immer der Kern der Epi-
phanie sein mag bzw. wieweit sie literarische Uberbietung der alttesta-
mentlichen Moses- und Eliaswunder sind, die Auffassung des Wunder-
wirkens in seiner Mittlerfunktion innerhalb des Bundes ist alt- und neu-
testamentlich unentbehrlich,

Die biblischen Wunder tibersteigen in ihre Bedeutung als Heilszusage
empirische Feststellung und logische Deduktion hinein in den Bereich
der ,,Analogie”, also der Bild-Symbol-Erfahrung. Nach Drewermann er-
wiéchst die HeilsgewiBheit dariiber nur im personalen Gegeniiber zu Je-
sus. Damit aber stehen wir beim Schliisseldatum aller Christologie, bei
der Auferstehung von den Toten. Drewermann?* prizisiert sein Anliegen:
»Es geht nicht darum, Auferstehung zu leugnen, es geht darum, die Er-
fahrungen zu beschreiben, durch die wir zu einem solchen Vertrauen
(daB Jesus lebt) finden. Und da ist das, was wir unter Menschen einander
ermdglichen kdnnen, immer wieder folgendes: Wir sind in der Welt rest-
los verloren, iiberzihlig. Es ist einzig die Energie der Liebe, die darauf be-
steht, dal} ein einziges Menschenleben unendlich wichtig sei. Es ist die
Liebe ein Zeugnis, daB wir einander die Hinde reichen kdnnen iiber den
Abgrund des Todes hinweg. Da sollen wir Gott, den wir die Liebe nen-
nen, noch viel mehr zutrauen: Er 148t uns nicht im Totenreich. In dieser
Liebe begegnete Maria von Magdala als erste dem Auferstandenen.

Das Verstehen der Wunder Jesu steht und féllt mit dem Wunder seiner
Auferstehung. Und die LiebesgewiBheit von der Realitit dieses ,, Wun-
ders* ist eben dieselbe, in der ein Mensch ,,ur“-vertraut auf den giitigen
Vater-Gott.

2 Ebd. 179.
23 Ebd. 183f.
2 Worte des Heils 111, 117f (zusammengezogen).



Eugen Drewermann 55

e. Das heikle Thema der Jungfrauengeburt

Hierzu sagt Drewermann?® nach der Paderborner Dokumentation: ,,Ich
glaube nicht, daB mit Johannes, mit Markus, nicht einmal mit Matthdus
und Lukas die Historisierung bestimmter Vorstellungsschemata heute
noch als Glaubensbestand im positiven Sinne von der katholischen Kir-
che festgehalten werden muB. Vor dem Erzbischof beruft er sich auf die
(fast) volistdndige heutige katholische Exegese: ,Ich zitiere katholische
Autoren, die im Lehramt tétig sind, wohldotiert als Professoren, mit gro-
Bem EinfluB, und sogar Ihre Berater wie z. B. Herrn Pesch oder Thre Leh-
rer wie Herrn Schnackenburg.*

Es ist der Teil des Gespridchs, in dem sich der Erzbischof am
personlichsten engagiert. Daher ist es gut, hierzu ein Gutachten K. Rah-
ners?$ zur Kenntnis zu nehmen, das er 1976 zu den noch radikaleren The-
sen R. Peschs fiir die Deutsche Bischofskonferenz verfafite: ,,In unserer
Frage der Jungfraulichkeit Marias sind wir doch alle wohl im Glauben
davon iiberzeugt, daB Maria mit ihrer ganzen leib-seelischen Existenz
restlos in die heilsgeschichtliche Sendung Jesu einbezogen war. Haben
wir nicht somit gemeinsam ein Verstdndnis grundlegender Art fiir das,
was ihre Jungfriulichkeit’ bei uns allen bedeutet, auch wenn wir nicht
alle mit gleicher Sicherheit und Klarheit zu wissen glauben, was diese In-
tegriertheit ,biologisch* genau bedeutet, zumal wir doch alle davon iiber-
zeugt sind, daB diese restlose Integriertheit auch die Anteilnahme Marias
an der Gewohnlichkeit und Niedrigkeit des Menschseins Jesu einbe-
schlieBen muf3?*

Ist — auf diesem Glaubensniveau — die Diskussion nicht doch noch of-
fen? Auch Drewermann distanziert sich vor dem Bischof eindeutig von
der Auffassung Ute Ranke-Heinemanns — G. L. Miillers?” ,,Theologsiche
Deutung®. ,,Was heifit: Geboren von der Jungfrau Maria?* mochte Jung-
frauengeburt ganz und gar von der Christologie her verstehen. Fr.-J.
Steinmetz?® hat seinem Ansatz in dieser Zeitschrift eine ,,dankbar*-kriti-
sche Wiirdigung gewidmet; ebenfalls in dieser Zeitschrift fiihren zwei an-

25 Ebd. 102, 107.

* Jungfriulichkeit Marias, in: Schriften zur Theologie, Bd. XI, Gott und Offenbarung.
Ziirich-Einsiedeln-Kéln, 1978, 361-377; Zitat 273; dazu die Arbeit J. Ratzingers (Opladen
1966), Das Problem der Dogmengeschichte in der Sicht der katholischen Theologie.

1 Was heifit: Geboren von der Jungfrau Maria? Eine theologische Deutung (Quaestio Dis-
putata 119). Freiburg-Basel-Wien, 1989.

2 Was heifit: Geboren von der Jungfrau Maria? Eine neue Quaestio Disputata, in: GuL 63
(3/1990), 226-231.



Josef Sudbrack 56

dere, eher polar zu verstehende Auslegungen? die Diskussion auf spiritu-
ellem Niveau weiter.

Das Gesprich mit Drewermann und seinen AnstéBen ist langst noch
nicht zu Ende, hat vielleicht noch gar nicht recht begonnen’!. Allerdings
sind hierzu zuerst die Fachtheologen und nicht sofort die Amtstréiger
aufgefordert, die durch auch noch zu erwartende Polemik gereizt werden.

¥ B. Pixner, Maria im Hause Davids, Tempelrolle und Jungfrauengeburt; Kl. Stock, Von
Gott berufen und von dem Menschen seliggepriesen, in: GuL 64 (1/1991), 41-51, 52-63.

3 Die Quaestio Disputata von 1988, 7T; iefenpsychologische Deutung des Glaubens, Anfragen
an Eugen Drewermann (Freiburg), auf die Drewermann nur mit polemischen Seitenhieben
eingeht, ist nur ein lingst iiberholter Beginn. Die Polemik zwischen G. Lohfink/R. Pesch,
Tiefenpsychologie und keine Exegese. Eine Auseinandersetzung mit E. Drewermann. Stutt-
gart, 1987, und E. Drewermann, ,An ihren Friichten sollt ihr sie erkennen “ Antwort auf
R. P. und G. L. , Tiefenpsychologie und keine Exegese“. Olten 1988, sollte man wegen ge-
genseitiger Mi3deutung und Hirte (besonders von seiten Drewermanns) bald vergessen.
Die gute Arbeit von G. Fehrenbacher, Drewermann verstehen. Eine kritische Hinfiithrung.
Olten 1991, legt den Akzent auf die Angst-Analysen und ihre psychologisch-theologische
Relevanz.

3! Mskr.-Abschlufl Mitte Dezember 1991. Die Redaktion.

EINUBUNG UND WEISUNG

Psalmengesang als Meditation

Psalmen sind Lieder. Was ist ein Lied, wenn es nicht gesungen wird? Es ist, wie
wenn Noten auf dem Klavier liegen, aber niemand spielt!

Und wenn einer die Psalmen liest? Sprechen kann ins Singen iibergehen. ,,Sing
mir das Mérchen noch einmal®, sagt ein dreijihriges Midchen. Was war denn da
Singen, wenn doch der Vater ,.erzihlt“ hat? Er hatte frei erzihlt, und dabei hatte
er, der Form des Mirchens folgend und seinem Kind in die Augen sehend, natiir-
lich anders gesprochen, als wenn er gesagt hitte: ,,Zieh deine Schuh an! Wir wol-
len auf den Spielplatz gehen.“ Ein Mirchen erzihlen, das geschieht in einem eige-
nen Sprechton, fiir ein Kind dem Singen naher als dem Sprechen.

Auch Psalmen kann man ,,singend* sprechen. Der ,tonus rectus” eines Bene-
diktinerkonvents ist ein Gesang auf einem Ton. Ein lateinischer Psalm 148t sich
gut rezitieren. Aber in der deutschen Ubersetzung wird meist falsch rezitiert: das
klingt rhythmuslos. Wer eine deutsche Ubersetzung »rezitiert”, hat meist nicht
den Mut zum Rhythmus:

1. Entweder redet er mit der (falschen) Akribie des Wetterberichts der Tages-
schau, mit der Phonetik des Mannes, den man nie zu sehen bekommt: ,oeee TiefSt-
/temperaturen....“, die beiden aufeinanderfolgenden ,,t* getrennt gesprochen.





