
Ein Brückenschlag zum Anliegen Drewermanns 
Josef Sudbrack, München 

Die Angelegenheit ist bekannt, wurde in den Medien breit verhandelt: 
Am 7. 10. 91 schrieb der Erzbischof von Paderborn, als •Magnus Cancel- 
larius" der theologischen Fakultät in Paderborn, d.h. als ihr juristischer 
Verantwortungsträger, an den Privatdozenten Eugen Drewermann: •Ich 
sehe mich ... nicht mehr imstande zuzulassen, daß das (gemeint sind: po- 
lemische, aggressive Äußerungen gegen Kirche, Papst, Bischöfe) mit der 
von mir erteilten Lehrbefugnis geschieht. Deshalb habe ich nach sorgfäl- 
tiger Prüfung in dem beigefügten Dekret Ihnen bis auf weiteres die Ihnen 
von mir am 23. Februar erteilte Lehrbefugnis für das Fach Katholische 
Dogmatik an der Theologischen Fakultät Paderborn entzogen." Zwei Bü- 
cher1 dokumentieren die Vor- und Nachgeschichte dieses Entzugs der 
Lehrerlaubnis. Eine Zeitschrift, die schon zweimal ausführlich zu Dre- 
wermann Stellung genommen hat2, ist dem Leser auch weiterhin Unter- 
richtung und Stellungnahme schuldig3. 

I. Symbol und Angst - Grundlagen der Theologie Drewermanns 

Beide Dokumentationsbände aber scheinen uns zu •dokumentieren", 
daß die theologisch-psychologische Grundlage des Neuansatzes kaum 
ins Gespräch gekommen ist4. 

' P. Eicher (Hrsg.), Der Klerikerstreit, Die Auseinandersetzung um Eugen Drewermann 
München 1990 (vgl. GuL 64 [2/1991], 182); H.-J. Rick (Hrsg. für das Erzbischöfliche Ge- 
neralvikariat Paderborn), Dokumentation zur jüngsten Entwicklung um Dr. Eugen Drewer- 
mann. Paderborn 1991. 
2 Erweitert und ergänzt in: J. Sudbrack, Mystische Spuren. Auf der Suche nach der christli- 
chen Lebensgestalt. Würzburg 1990, 251-292, 348-354. 
3 Dazu Drewermann in: Wort des Heils - Wort der Heilung. Von der befreienden Kraft des 
Glaubens. Gespräche und Interviews I. Düsseldorf 1988 (Bd. II u. III 1989), 159: •Daß ein 
Mann wie Josef Sudbrack so zustimmend spricht, dessen bin ich mir dankbar und freudig 
bewußt. Ich glaube auch, daß Leute, die stärker von dem, was sich in Menschen abspielt - 
Sudbrack war lange Jahre mit der Meditation beschäftigt, ist es noch -, einen guten Zu- 
gang haben. Sudbrack hat ganz sicher verstanden, daß der Vorwurf der Gnosis, der Gno- 
stifizierung des Christlichen, der mir oft gemacht wird, nicht zutrifft, weil ich nun wirklich 
Stelle für Stelle betone, daß die menschliche Angst nur im Gegenüber Gottes aufgearbeitet 
werden kann." 
"Zur ersten Auseinandersetzung sind die Interview-Bände (Anm.3) zu empfehlen; die 
Probleme werden aufgegriffen, überzeichnete Polemik vermieden. Da in den vorangegan- 
genen Auseinandersetzungen zur Hauptsache die eher systematischen Werke Drewer- 



Eugen Drewermann 47 

a. Eine Grundeinsicht ist: Von Gott und von seinem Wirken mit den 
Menschen, also vom Heil, kann nur in •uneigentlichen" Begriffen ge- 
sprochen werden. Die klassische Theologie nennt dies •analog". Niko- 
laus von Kues spitzt es zu als Sprache der •Coincidentia oppositorum", 
des •Zusammenfalls der Gegensätze". H.-B. Gerl nennt es in ihrer Dar- 
stellung der Philosophie Edith Steins die •Grenze, die sich nur mit Bil- 
dern, uneigentlich, erhellen läßt".5 Gott und sein Wirken überschreiten 
grundsätzlich Empirie und Logik. In der Erfahrung kann diese •Coinci- 
dentia oppositorum" nur bildhaft lebendig werden. Mit dieser Symbol- 
Bild-Theologie befindet sich Drewermann in guter Gesellschaft mit 
Hugo Rahner, dem Erforscher patristischer Spiritualität6, oder Hans Urs 
v. Balthasar7, der die theologische Synthese bei einer •Ästhetik" begin- 
nen läßt. Der Münsteraner Germanist Friedrich Ohly8, der sich mit sei- 
nem Erstlingswerk über die Hohelied-Kommentare als vorzüglicher 
Theologe auswies, nennt es •Sprache der Unbegrifflichkeit"; er zeigt, daß 
die christliche Theologie bis in die Frühscholastik hinein (Aristoteles- 
rezeption) stets eine •Sprache der Metaphern" war. 

Diese Bild-•Sprache der Unbegrifflichkeit", der Metaphern für Gott 
und das Heil, entwirft der Mensch in Träumen, in Erinnerungen, in der 
Raum und Zeit übersteigenden Sehnsucht. Drewermann versucht diese 
Sprache tiefenpsychologisch (individuell) und mythologisch (historisch) 

manns befragt wurden, sei hier stärker auf die Interviews verwiesen. Andere Interview- 
Bände sind schwächer: E. Drewermann, J. Jerziorowski, Gespräche über die Angst. Güters- 
loh 1991; E. Drewermann im Gespräch mit Felizitas von Schönborn. Sind Propheten dieser 
Kirche ein Ärgernis? Zürich 1991; zur Beurteilung s. dazu Anm. 14. 
5 Hanna-Barbara Gerl, Unerbittliches Licht - Edith Stein. Philosophie - Mystik - Leben. 
Mainz 1991, 132. 
6 Zitiert in Mystische Spuren, 262: •Die christliche Offenbarung wendet sich wesentlich an 
den Menschen, das heißt an ein geistleibliches Wesen, das auch die jenseitigen Wahrhei- 
ten immer nur in der Sinngebundenheit von Wort und Bild und Geist ausdrücken kann, 
mithin gerade im Religiösen sich immer des Symbols bedienen muß." 
7 Zitiert in Mystische Spuren, 111: •Der wirkliche Mensch erfährt mit Leib und Seele die 
Welt und infolgedessen auch Gott. Gott bringt den Menschen zum Stehen, indem er ihm 
mitten im Raum der Sinne als der Menschgewordene begegnet. Sinne sehen, was Gott tun 
mußte, um sichtbar zu werden. Sinne hören... Und so nehmen die Sinne sinnlich das Un- 
sinnliche wahr." 
8 Fr. Ohly, Metaphern für die Sündenstufen und die Gegenwirkungen der Gnade. Opladen 
1990, 7.166: •Erst die Metaphorik als hermeneutisches Prinzip der anthropologischen Er- 
kenntnis solcher Phänomene wie der Zeit, der Liebe, des Todes und der Sünde eröffnet 
uns die Möglichkeit, über die Sprache Wege der Seinserhellung solcher Phänomene zu be- 
schreiten... Von der Erfahrung der Sünde sprechen einzig die Metaphern, nicht formal 
subtile Definitionen, so daß wir sie als notwendig im Sinne des Thomas von Aquin anzuer- 
kennen haben (sacra scriptura utitur metaphoris propter necessitatem et utilitatem), nicht 
im Sinne eines poetisch nur veranschaulichenden Schmucks." 



Josef Sudbrack 4g 

zu •entziffern". So schon H. Rahner9: •Die Bedeutungskraft der Symbole 
aber ist dem Menschen vorgegeben, wird nicht willkürlich von ihm kon- 
struiert, ist folglich in ihren Urformen in jeder Religion vorhanden und 
gehört zu den Archetypen alles menschlichen Gottsuchens. - Hier liegt 
übrigens die theologische Begründung dafür, daß die Forschung C. G. 
Jungs in eine viel tiefer liegende Schicht der Gemeinsamkeit alles Re- 
ligiösen hinabstößt, in die allen Menschen gemeinsame, auf Gott hin an- 
gelegte Natur." 

Was die •anima naturaliter Christiana" ahnt, bekommt durch Jesus 
Christus, in der Begegnung mit ihm geschichtliche Realität. Am Beispiel 
der jungfräulichen Empfängnis Marias verdeutlicht dies Drewermann10 

mit einem Kierkegaard-Zitat: •Der Satz, es könne nicht wahr sein, daß 
Christus von einer Jungfrau geboren ist, weil man etwas Ähnliches von 
Herkules usw. und in der indischen Götterlehre erzählt, was auch nicht 
wahr sei, ist doch verwunderlich; denn der umgekehrte Schluß scheint in 
gewisser Hinsicht richtiger zu sein: Gerade weil man es von so vielen an- 
deren großen Männern erzählt, wo es nicht wahr gewesen ist, gerade des- 
halb muß es von Christus wahr sein; denn daß man es so oft gesagt hat, 
deutet eben auf den Drang des Menschen hin." 

Drewermann11 weiß weiterhin: •Die archetypische Welt ist in sich am- 
bivalent wie alles, was in der Natur existiert." Sein grundlegendes Werk, 
•Strukturen des Bösen", baut darauf auf und wird zum regelrechten •psy- 
chologischen Gottesbeweis": •Ohne in Gott gefestigt zu sein (kann ein 
Mensch) gar nicht ohne Verdrängung leben... Erst dann wenn er an Gott 
glaubt, (tritt) er aus dem mörderischen Kreislauf des Stirb und Werde 
heraus." •Im Unterschied12 zu den mythischen Religionen" betone •das 
Christentum sehr stark und sehr wesentlich und richtig, daß ja nicht die 
Bilder an und für sich erlösende Qualität haben, sondern erst der Raum 
des Vertrauens, der worthaft ist, der personal gebunden ist, der geschicht- 
lich ist. Und in dieser Einheit eines Vertrauens, das sich an eine be- 
stimmte Person, Jesus von Nazaret, bindet, dann aber stark genug ist, den 
ganzen Bilderreichtum der Seele freizusetzen." Beides gehört zusammen: 
•Die Religion beharrt gerade darauf, daß etwas einmalig Geschichtliches 
zugleich überzeitlich gültig ist." 

Bilder, Symbole aber schlagen die Brücke zu Erfahrung13: •Alles re- 

9 Anm.4. Es gehört zu den unbegreiflichen Mißgriffen Drewermanns, daß er H. Rahner 
polemisch abqualifiziert. 
10 Zitiert in Mystische Spuren, 261. 
11 Wort des Heils I, 187; Mystische Spuren, 253. 
12 Wort des Heils III, 52; II, 157. 
13 Wort des Heils II, 205, 179. 



Eugen Drewermann 49 

ligiöse Sprechen (ist) symbolisches Sprechen ... und ein Symbol (besteht) 
zentral darin, zwischen Subjekt und Objekt integral zu vermitteln, also 
die Subjekt-Objekt-Spaltung gerade zu revidieren durch die Klammer ei- 
ner umgreifenden Wirklichkeitserfahrung. Dies zu vermitteln wäre Auf- 
gabe der Theologie." Damit ist - im Gegensatz zu vielem, was sich tie- 
fenpsychologische Bibelinterpretation nennt - die dialogische Grund- 
struktur betont: •Wir können von Symbol, wir können von religiöser 
Wirklichkeit, wir können von Gott nicht sprechen, ohne daß es dialogisch 
ist." 

Hier zeigt sich auch der Unterschied des Christentums zu buddhisti- 
schen und ähnlichen Religiositäten, mit denen manche •tiefenpsycholo- 
gische" Bibelinterpretation sympathisiert. Mit Guardini sieht Drewer- 
mann14 in Buddha die vielleicht größte religiöse Gestalt neben Jesus: 
•Dann aber wird der Unterschied groß. Buddha lehrte eine Selbsterlö- 
sungsreligion in dem Sinne, daß ein Mensch bis in die Tiefe hinein sich 
darüber klar sein kann, was sein eigenes Wesen ist und womit er in der 
Welt nicht identisch sein sollte, um seine Wahrheit zu finden. Das Pro- 
blem des Jesus von Nazaret ist ein ganz anderes, nämlich, daß wir Men- 
schen an uns selbst zugrunde gehen, an Angst, die sich nur lösen läßt 
durch ein vorbehaltloses Vertrauen gegenüber Gott, den er seinen Vater 
nennt." 

Oft genug bekennt sich Drewermann zum chalcedonensischen Dogma 
von Jesus Christus. Er möchte es allerdings in neuer Weise zur Sprache 
bringen. So interpretiert er15 die Äußerung eines Studenten über seine 
Ferne vom dogmatischen und zugleich Nähe zum erlebten Jesus: •Es gibt 
für mich einen absoluten Bezugspunkt, an dem ich mich orientiere, etwas, 
wo ich mich geborgen fühlen kann; eine Stelle, an der ich mit all meiner 
Not Zuflucht finde." Diese erlebte Jesus-Nähe möchte er den Menschen 
nahebringen. Etwa mit der Frage: •Ist er für mich die Stelle, an welcher 
der Himmel die Erde berührt, ein Stück von der Sonne mich selber durch- 
strömt?" 

Mit immer neuen •Bildern" führt Drewermann die Menschen an die- 
sen Jesus heran. Es sind einerseits tatsächlich •Bilder"16: •Ich glaube, 
daß die Vorstellung sich schwer halten läßt, Jesus habe uns eine neue 
Wahrheit im Sinne eines anderen Wissens vermitteln wollen. Jesus hat 
versucht, uralte menschheitliche Wahrheiten so zu leben, daß sie für uns 

14 Ebd. 137; dies wurde Wort für Wort im •Interview" (?) mit J. Jeziorowski, 80, abge- 
schrieben. 
15 Ebd. 157.197. 
16 Worte des Heils III, 116; II, 130 (wegen der anderen grammatikalischen Struktur leicht 
umgestellt). 



Josef Sudbrack 50 

endlich stimme." Aber zugleich ist Jesus der einmalige, absolute Ort in 
der Geschichte, in dem sich all die guten •Bilder" der Religionen, •all 
das, was menschlich ist, verdichtet, so sehr, daß es sich auf Gott bezieht - 
sonst hätte es keinen Sinn zu glauben, daß Christus der Herr der Ge- 
schichte sei". 

Der große Konzilstheologe Y. Congar ging in seinem Aufsatz über 
•Ecclesia inde ab Abel" (die Kirche schon bei Abel beginnend) schon vor 
Jahrzehnten dieser Idee einer •Praeparatio Evangelii" (Vorbereitung der 
Botschaft Jesu) nach. 

b. Entsprechend wäre über die zweite Säule der Drewermannschen Theo- 
logie, die •Angst", nachzusinnen. Hier sei nur auf die allgemein aner- 
kannte Arbeit Paul Ricoeurs, Phänomenologie der Schuld, I. Die Fehl- 
barkeit des Menschen, II. Symbolik des Bösen17, hingewiesen. Der fran- 
zösische Psychologe und Philosoph zeigt, daß der Komplex •Sünde - 
Schuld" - insofern er das Heil des Menschen vor Gott betrifft - nicht in 
begrifflicher Eindeutigkeit, sondern nur in bildhafter Annäherung zu be- 
schreiben ist; und daß er die letzte Eindeutigkeit im Grundverhältnis des 
Menschen zu Gott hat. Auch Drewermann versucht mittels •Bilder" und 
der Erfahrung von Ur-Angst/Ur-Vertrauen das alte Theologumenon von 
der Sünde und •Erbsünde" neu zu verstehen. 

c. An diesen Grundeinsichten Drewermanns müßte der Dialog beginnen. 
Doch ebenso, wie die Verteidiger den Paderborner Theologen oft nur be- 
nutzen, um eigene Kirchenkritik abzustützen, bleiben viele Gegner an 
den emotional überhitzten Äußerungen aus Drewermanns Feder hängen. 

II. Die beiden Dokumentationsbände 

Zur Dokumentation in: •Der Klerikerstreit"18 wurde in dieser Zeitschrift 
schon Stellung genommen. Erinnert sei daran, daß dort gegen •Drewer- 
manns Versuch einer Neuinterpretation der priesterlichen Funktion" 
Einspruch erhoben wird, weil damit wieder •der presbyteriale Dienst 
heilsmittlerisch mißverstanden wird". Und daß die beste Auseinanderset- 
zung ausgerechnet aus evangelischer Hand, D. Sölle/F. Steffensky 
stammt: •Der Begriff Selbstverwirklichung scheint mir, gemessen am 
Reich Gottes, zu klein." •Ich lese das Kleriker-Buch nicht mit Zuneigung, 

17 München/Freiburg 1971. 
18 Dazu GuL 64 (2/1991), 182f. 



Eugen Drewermann 51 

aber mit Respekt. Es gibt Passagen, bei denen ich weder Zuneigung noch 
Respekt aufbringen kann. So ist es bei Drewermanns Auseinanderset- 
zung mit der Politischen Theologie. Wie zwanghaft feindbedürftig ist 
Drewermann eigentlich, daß er Menschen so karikieren muß." 

Der mit •karikiert" gemeinte J. B. Metz hat zusammen mit T. R. Peters 
in: Gottespassion. Zur Ordensexistenz heute19 eine Zurückweisung ge- 
schrieben und diese Kritik Steffenskys mit Recht unterstrichen: nämlich 
die mangelnde soziale (daher auch ekklesiologische) Reflexion. Man 
kann vermuten, daß das Büchlein von Anfang als ein Anti-Drewermann 
konzipiert wurde: •Für mich wirkt die auf das Ordensleben eingehende 
tiefenpsychologische Theologie zu unpolitisch, genauer: zu ich-verliebt", 
ein Akzent, der bei Peters noch deutlicher wird. Doch beide schreiben so 
geistreich und in so verknappter Unverständlichkeit, daß ihre Stellung- 
nahme die Durchschlagskraft verliert. 

Die •Dokumentation" des Erzbischöflichen Generalvikariats aber ist 
enttäuschend. Das sechsstündige Gespräch vom 6. Juli 1990 zwischen 
dem Erzbischof von Paderborn (unter Assistenz von Prof. Dr. Aloys 
Klein) und Drewermann (unter Assistenz von Prof. DDr. Peter Eicher) 
dokumentiert gegenseitiges Mißverstehen: Lange Ausführungen Drewer- 
manns werden von der anderen Partei - wie von einem fernen Ufer her - 
nur durch ein paar Zwischenrufe unterbrochen. Man vereinbarte eine 
schriftliche Zusammenfassung, die beide Seiten zu unterzeichnen hätten. 
Diese wurde am 22. 11. - nach gegenseitiger Korrektur des wörtlichen 
Protokolls - an Drewermann gesandt und von ihm vehement abgelehnt: 
•Rückfall in die alte Verhörpraxis. Es ist und bleibt für mich nicht akzep- 
tabel, den Glauben an Gott oder Christus in einem (!) Haufen von Sätzen 
zu zerlegen, die dann nacheinander durchzufragen wären." 

Diese Dokumente mit manchen anderen werden wörtlich wiedergege- 
ben. Die von Drewermann abgewiesene Zusammenfassung muß als eine 
korrekte Zusammenfassung des Gesprächs beurteilt werden; auch das 
weitere Verhalten des Erzbischofs kann nur als korrekt und auch wohl- 
wollend beschrieben werden. Aber dahinter liegt ein so völliges gegensei- 
tiges Nicht-Verstehen beider Parteien, daß sich der unbeteiligte Leser 
nach der theologischen Vorarbeit fragt. Daß der Erzbischof überfordert 
ist schon durch die Fülle der Veröffentlichungen Drewermanns, ist ver- 
ständlich. Aber gibt es keine Fachtheologen, die eine Brücke schlagen 
können über den Strom der Mißverständnisse? Ich glaube, sie ist möglich 
und brächte die heutige theologische Diskussion weiter. 

19 J. B. Metz, T. R. Peters, Gottespassion. Zur Ordensexistenz heute. Freiburg-Basel-Wien, 
1991. 



Josef Sudbrack 52 

III. Zu den kontroversen Fragen nach der •Dokumentation" 

a. Eid und Treueversprechen 

Das Eidverbot Jesu (Mt 5,33-27; Jak 5,12), das mancher kirchlichen Pra- 
xis entgegenzustehen scheint, darf keine Schwierigkeiten machen; denn 
nach Jesus gilt •Ja-Ja, Nein-Nein" so unverbrüchlich wie ein Eid. Doch 
für Drewermann steht mehr dahinter: Die Möglichkeit z. B., eine •gültig" 
geschlossene Ehe aufzulösen. Abstrakt gesehen besteht Übereinstim- 
mung: Es gibt •keine absolute Gewißheit, ob zwei Menschen, die sich das 
Ja-Wort geben, tatsächlich auch das Sakrament der Ehe spenden"; denn 
dazu gehört die personal vollzogene Unbedingtheit, wie man sie durch ei- 
nen •Eid" bekräftigt. 

Die Schwierigkeit liegt im Konkreten: Wie läßt sich die •Brüchigkeit" 
des ursprünglichen Ja-Wortes feststellen? Schon dadurch, daß sich die 
beiden in späteren Jahren nicht mehr verstehen? Oder durch eine über 
Rom gehende Gerichtsverhandlung? Diese Frage tangiert Drewermanns 
Moral-Verständnis. Es hängt eng mit der oben dargelegten Auffassung 
von der Symbol-Bild-Erfahrung zusammen: Kann man das Heilsgesche- 
hen zwischen Gott und Mensch mit der logischen Eindeutigkeit des 
Rechts umgreifen oder muß - für Kirche und Theologie, nicht für Staat 
und Gesellschaft - nicht von Anfang an das Prinzip der Analogie (sprich: 
Bild, Symbol, Erfahrung) eine stärkere Rolle spielen? Das heißt für die 
Moral: Personal erfahrene Auswegslosigkeit (Drewermann spricht von 
Tragik) und das blinde Sich-fallen-Lassen in Gottes Barmherzigkeit sind 
nicht nur pastorale Kategorien, sondern müssen in den Uransatz des mo- 
ralischen Urteils integriert werden. 

Doch darüber wird heute intensiv nachgedacht, wie B. Härings20 allge- 
mein begrüßtes •Plädoyer" •Auswegslos?" zeigt. 

b. Zur Abtreibungsdiskussion 

Drewermann argumentiert für ein neues Moralverständnis. Er läßt kei- 
nen Zweifel daran, daß Abtreibung Tötung und schweres Unrecht am 
personalen Leben ist. Aber er meint, die moralische Beurteilung im Ab- 
strakten dürfe nicht von der Notlage der darin verwickelten Menschen 
absehen und erst nachher pastorale Barmherzigkeit walten lassen, son- 
dern müsse von Anfang an die eventuelle tragische Auswegslosigkeit mit 

20 B. Häring, Auswegslos? Zur Pastoral bei Scheidung und Wiederverheiratung. Ein Plä- 
doyer. Freiburg 1989. 



Eugen Drewermann 53 

einbeziehen in die Beurteilung - ein Vorschlag, der mancher lutherischen 
Moral nahesteht (der Mensch werde zur Schuld •gezwungen"), aber dis- 
kussionswürdig ist. Im Dialog mit der •Situationsethik" der 50er Jahre 
postulierte K. Rahner eine •Existentialethik" und schrieb E. Przywara 
von •Casus perplexus", vom Subjekt auswegslosen Verstricktsein in 
Schuld und Sünde. 

c. Priestertum und Kirche 

Diese Kontroverse kaprizierte sich - unverständlicherweise - auf einen 
Punkt: Hat Jesus Priestertum gestiftet, indem er seinen Jüngern eine be- 
sondere Vollmacht erteilte? Eng hängt diese Frage zusammen mit der 
nach der Stiftung der Kirche durch Jesus. Doch hierzu muß man nur die 
entsprechenden Artikel des Lexikon für Theologie und Kirche nachschla- 
gen (Kirche: R. Schnackenburg, J. Ratzinger; Urgemeinde, A. Vögtle, W. 
Breuning; Ursakrament, O. Semmelroth usw.). Sowenig man eine Prie- 
sterweihe der Apostel in nuce durch den historischen Jesus aufzeigen 
kann, so sicher ist es, daß Jesus eine Heilsgemeinde errichten, nach dem 
Scheitern seines Rufes an Israel das Fortbestehen seiner Jüngergemeinde 
wollte und deren •eschatologische Erfüllung im Gottesreich" verkün- 
dete. 

In einer Art •Bildtheologie" hat der Konzilstheologe O. Semmelroth 
(in Anlehnung an de Lubac, K. Rahner usw.) diese anfängliche, von Jesus 
initiierte geistige Gestalt der kirchlichen Gemeinschaft •Ursakrament" 
genannt; in ihr ist - wie in einem Samenkorn - die weitere Entwicklung 
enthalten; auf sie muß sich alle spätere Entfaltung rückbeziehen. 

Auf diese symboltheologische, patristisch belegte Kirchenauffassung 
schauend staunt man, wie wenig sie in die Argumentation Drewermanns 
und seiner Gegner eingetreten ist. Mancher Stachel, den das salopp und 
aggressiv niedergeschriebene Klerikerbuch21 in das Priesterverständnis 
der Kirche getrieben hat, könnte gezogen werden. 

d. Die Wunder Jesu und das Wunder der Auferstehung 

Ein Vorwurf gegen die Exegese Drewermanns lautet, daß er die histori- 
schen Ereignisse und besonders die Wunder Jesu in psychische Bilder 
auflöse. Die Skepsis, die Drewermann gegenüber der Historizität der 
neutestamentlichen Berichte äußert, spiegelt tatsächlich einen überholten 
Stand der exegetischen Forschung wider. Ihr gilt, was der evangelische 

21 Dazu Mystische Spuren, 275-292, 351-354. 



Josef Sudbrack 54 

Neutestamentler G. Theißen22 in seiner als Standardwerk anerkannten 
Untersuchung •Urchristliche Wundergeschichten" meint: •Konnte Goe- 
the noch behaupten, das Wunder sei des Glaubens liebstes Kind, so er- 
wecken moderne Exegeten eher den Eindruck, das Wunder sei des Glau- 
bens illegitimes Kind, dessen Existenz man verlegen zu entschuldigen 
sucht." 

Doch gerade bei Jesu Wunder ist ein differenziertes Argumentieren 
vonnöten. Auch H. Urs von Balthasar23 schrieb über die •sogenannten 
,Schauwunder' - Seewandel und Sturmstillung, Brotvermehrung, Wein- 
wunder, Totenerweckung", daß dort •die geistige Symbolik ein Überge- 
wicht hat über das Mirakulöse. Welches auch immer der Kern der Epi- 
phanie sein mag bzw. wieweit sie literarische Überbietung der alttesta- 
mentlichen Moses- und Eliaswunder sind, die Auffassung des Wunder- 
wirkens in seiner Mittlerfunktion innerhalb des Bundes ist alt- und neu- 
testamentlich unentbehrlich". 

Die biblischen Wunder übersteigen in ihre Bedeutung als Heilszusage 
empirische Feststellung und logische Deduktion hinein in den Bereich 
der •Analogie", also der Bild-Symbol-Erfahrung. Nach Drewermann er- 
wächst die Heilsgewißheit darüber nur im personalen Gegenüber zu Je- 
sus. Damit aber stehen wir beim Schlüsseldatum aller Christologie, bei 
der Auferstehung von den Toten. Drewermann24 präzisiert sein Anliegen: 
•Es geht nicht darum, Auferstehung zu leugnen, es geht darum, die Er- 
fahrungen zu beschreiben, durch die wir zu einem solchen Vertrauen 
(daß Jesus lebt) finden. Und da ist das, was wir unter Menschen einander 
ermöglichen können, immer wieder folgendes: Wir sind in der Welt rest- 
los verloren, überzählig. Es ist einzig die Energie der Liebe, die darauf be- 
steht, daß ein einziges Menschenleben unendlich wichtig sei. Es ist die 
Liebe ein Zeugnis, daß wir einander die Hände reichen können über den 
Abgrund des Todes hinweg. Da sollen wir Gott, den wir die Liebe nen- 
nen, noch viel mehr zutrauen: Er läßt uns nicht im Totenreich." In dieser 
Liebe begegnete Maria von Magdala als erste dem Auferstandenen. 

Das Verstehen der Wunder Jesu steht und fällt mit dem Wunder seiner 
Auferstehung. Und die Liebesgewißheit von der Realität dieses •Wun- 
ders" ist eben dieselbe, in der ein Mensch •ur"-vertraut auf den gütigen 
Vater-Gott. 

22 Ebd. 179. 
"Ebd. 183 f. 
24 Worte des Heils III, 117 f (zusammengezogen). 



Eugen Drewermann " 

e. Das heikle Thema der Jungfrauengeburt 

Hierzu sagt Drewermann25 nach der Paderborner Dokumentation: •Ich 
glaube nicht, daß mit Johannes, mit Markus, nicht einmal mit Matthäus 
und Lukas die Historisierung bestimmter Vorstellungsschemata heute 
noch als Glaubensbestand im positiven Sinne von der katholischen Kir- 
che festgehalten werden muß." Vor dem Erzbischof beruft er sich auf die 
(fast) vollständige heutige katholische Exegese: •Ich zitiere katholische 
Autoren, die im Lehramt tätig sind, wohldotiert als Professoren, mit gro- 
ßem Einfluß, und sogar Ihre Berater wie z. B. Herrn Pesch oder Ihre Leh- 
rer wie Herrn Schnackenburg." 

Es ist der Teil des Gesprächs, in dem sich der Erzbischof am 
persönlichsten engagiert. Daher ist es gut, hierzu ein Gutachten K. Rah- 
ners26 zur Kenntnis zu nehmen, das er 1976 zu den noch radikaleren The- 
sen R. Peschs für die Deutsche Bischofskonferenz verfaßte: •In unserer 
Frage der Jungfräulichkeit Marias sind wir doch alle wohl im Glauben 
davon überzeugt, daß Maria mit ihrer ganzen leib-seelischen Existenz 
restlos in die heilsgeschichtliche Sendung Jesu einbezogen war. Haben 
wir nicht somit gemeinsam ein Verständnis grundlegender Art für das, 
was ihre .Jungfräulichkeit' bei uns allen bedeutet, auch wenn wir nicht 
alle mit gleicher Sicherheit und Klarheit zu wissen glauben, was diese In- 
tegriertheit ,biologisch' genau bedeutet, zumal wir doch alle davon über- 
zeugt sind, daß diese restlose Integriertheit auch die Anteilnahme Marias 
an der Gewöhnlichkeit und Niedrigkeit des Menschseins Jesu einbe- 
schließen muß?" 

Ist - auf diesem Glaubensniveau - die Diskussion nicht doch noch of- 
fen? Auch Drewermann distanziert sich vor dem Bischof eindeutig von 
der Auffassung Ute Ranke-Heinemanns - G. L. Müllers27 •Theologsiche 
Deutung". •Was heißt: Geboren von der Jungfrau Maria?" möchte Jung- 
frauengeburt ganz und gar von der Christologie her verstehen. Fr.-J. 
Steinmetz28 hat seinem Ansatz in dieser Zeitschrift eine •dankbar-kriti- 
sche Würdigung gewidmet; ebenfalls in dieser Zeitschrift führen zwei an- 

25 Ebd. 102, 107. 
26 Jungfräulichkeit Marias, in: Schriften zur Theologie, Bd. XI, Gott und Offenbarung. 
Zürich-Einsiedeln-Köln, 1978, 361-377; Zitat 273; dazu die Arbeit J. Ratzingers (Opladen 
1966), Das Problem der Dogmengeschichte in der Sicht der katholischen Theologie. 
27 Was heißt: Geboren von der Jungfrau Maria?'Eine theologische Deutung (Quaestio Dis- 
putata 119). Freiburg-Basel-Wien, 1989. 
28 Was heißt: Geboren von der Jungfrau Maria? Eine neue Quaestio Disputata, in: GuL 63 
(3/1990), 226-231. 



Josef Sudbrack 5g 

dere, eher polar zu verstehende Auslegungen29 die Diskussion auf spiritu- 
ellem Niveau weiter. 

Das Gespräch mit Drewermann30 und seinen Anstößen ist längst noch 
nicht zu Ende, hat vielleicht noch gar nicht recht begonnen31. Allerdings 
sind hierzu zuerst die Fachtheologen und nicht sofort die Amtsträger 
aufgefordert, die durch auch noch zu erwartende Polemik gereizt werden. 

29 B. Pixner, Maria im Hause Davids, Tempelrolle und Jungfrauengeburt; Kl. Stock, Von 
Gott berufen und von dem Menschen seliggepriesen, in: GuL 64 (1/1991), 41-51, 52-63. 
30 Die Quaestio Disputata von 1988, Tiefenpsychologische Deutung des Glaubens, Anfragen 
an Eugen Drewermann (Freiburg), auf die Drewermann nur mit polemischen Seitenhieben 
eingeht, ist nur ein längst überholter Beginn. Die Polemik zwischen G. Lohfink/R. Pesch, 
Tiefenpsychologie und keine Exegese. Eine Auseinandersetzung mit E. Drewermann. Stutt- 
gart, 1987, und E. Drewermann, •An ihren Früchten sollt ihr sie erkennen", Antwort auf 
R. P. und G. L. •Tiefenpsychologie und keine Exegese". Ölten 1988, sollte man wegen ge- 
genseitiger Mißdeutung und Härte (besonders von seiten Drewermanns) bald vergessen. 
Die gute Arbeit von G. Fehrenbacher, Drewermann verstehen. Eine kritische Hinführung. 
Ölten 1991, legt den Akzent auf die Angst-Analysen und ihre psychologisch-theologische 
Relevanz. 
31 Mskr.-Abschluß Mitte Dezember 1991. Die Redaktion. 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

Psalmengesang als Meditation 

Psalmen sind Lieder. Was ist ein Lied, wenn es nicht gesungen wird? Es ist, wie 
wenn Noten auf dem Klavier liegen, aber niemand spielt! 

Und wenn einer die Psalmen liest? Sprechen kann ins Singen übergehen. •Sing 
mir das Märchen noch einmal", sagt ein dreijähriges Mädchen. Was war denn da 
Singen, wenn doch der Vater •erzählt" hat? Er hatte frei erzählt, und dabei hatte 
er, der Form des Märchens folgend und seinem Kind in die Augen sehend, natür- 
lich anders gesprochen, als wenn er gesagt hätte: •Zieh deine Schuh an! Wir wol- 
len auf den Spielplatz gehen." Ein Märchen erzählen, das geschieht in einem eige- 
nen Sprechton, für ein Kind dem Singen näher als dem Sprechen. 

Auch Psalmen kann man •singend" sprechen. Der •tonus rectus" eines Bene- 
diktinerkonvents ist ein Gesang auf einem Ton. Ein lateinischer Psalm läßt sich 
gut rezitieren. Aber in der deutschen Übersetzung wird meist falsch rezitiert: das 
klingt rhythmuslos. Wer eine deutsche Übersetzung •rezitiert", hat meist nicht 
den Mut zum Rhythmus: 
1. Entweder redet er mit der (falschen) Akribie des Wetterberichts der Tages- 
schau, mit der Phonetik des Mannes, den man nie zu sehen bekommt: •... Tiefst- 
/temperaturen...", die beiden aufeinanderfolgenden •t" getrennt gesprochen. 




