
Josef Sudbrack 5g 

dere, eher polar zu verstehende Auslegungen29 die Diskussion auf spiritu- 
ellem Niveau weiter. 

Das Gespräch mit Drewermann30 und seinen Anstößen ist längst noch 
nicht zu Ende, hat vielleicht noch gar nicht recht begonnen31. Allerdings 
sind hierzu zuerst die Fachtheologen und nicht sofort die Amtsträger 
aufgefordert, die durch auch noch zu erwartende Polemik gereizt werden. 

29 B. Pixner, Maria im Hause Davids, Tempelrolle und Jungfrauengeburt; Kl. Stock, Von 
Gott berufen und von dem Menschen seliggepriesen, in: GuL 64 (1/1991), 41-51, 52-63. 
30 Die Quaestio Disputata von 1988, Tiefenpsychologische Deutung des Glaubens, Anfragen 
an Eugen Drewermann (Freiburg), auf die Drewermann nur mit polemischen Seitenhieben 
eingeht, ist nur ein längst überholter Beginn. Die Polemik zwischen G. Lohfink/R. Pesch, 
Tiefenpsychologie und keine Exegese. Eine Auseinandersetzung mit E. Drewermann. Stutt- 
gart, 1987, und E. Drewermann, •An ihren Früchten sollt ihr sie erkennen", Antwort auf 
R. P. und G. L. •Tiefenpsychologie und keine Exegese". Ölten 1988, sollte man wegen ge- 
genseitiger Mißdeutung und Härte (besonders von seiten Drewermanns) bald vergessen. 
Die gute Arbeit von G. Fehrenbacher, Drewermann verstehen. Eine kritische Hinführung. 
Ölten 1991, legt den Akzent auf die Angst-Analysen und ihre psychologisch-theologische 
Relevanz. 
31 Mskr.-Abschluß Mitte Dezember 1991. Die Redaktion. 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

Psalmengesang als Meditation 

Psalmen sind Lieder. Was ist ein Lied, wenn es nicht gesungen wird? Es ist, wie 
wenn Noten auf dem Klavier liegen, aber niemand spielt! 

Und wenn einer die Psalmen liest? Sprechen kann ins Singen übergehen. •Sing 
mir das Märchen noch einmal", sagt ein dreijähriges Mädchen. Was war denn da 
Singen, wenn doch der Vater •erzählt" hat? Er hatte frei erzählt, und dabei hatte 
er, der Form des Märchens folgend und seinem Kind in die Augen sehend, natür- 
lich anders gesprochen, als wenn er gesagt hätte: •Zieh deine Schuh an! Wir wol- 
len auf den Spielplatz gehen." Ein Märchen erzählen, das geschieht in einem eige- 
nen Sprechton, für ein Kind dem Singen näher als dem Sprechen. 

Auch Psalmen kann man •singend" sprechen. Der •tonus rectus" eines Bene- 
diktinerkonvents ist ein Gesang auf einem Ton. Ein lateinischer Psalm läßt sich 
gut rezitieren. Aber in der deutschen Übersetzung wird meist falsch rezitiert: das 
klingt rhythmuslos. Wer eine deutsche Übersetzung •rezitiert", hat meist nicht 
den Mut zum Rhythmus: 
1. Entweder redet er mit der (falschen) Akribie des Wetterberichts der Tages- 
schau, mit der Phonetik des Mannes, den man nie zu sehen bekommt: •... Tiefst- 
/temperaturen...", die beiden aufeinanderfolgenden •t" getrennt gesprochen. 



Einübung und Weisung 57 

2. Oder man schafft, besonders beim gemeinsamen Rezitieren, einen langweiligen 
Gleich-Rhythmus des Steigens und Fallens des Sprechtons bei jedem Satz, die 
kurzen Atempausen bestimmt von Komma und Punkt und vom Bemühen, beiein- 
ander zu bleiben: synchron, jeden Satzteil zugleich beginnend und aufhörend, 
aber auf verschiedenen Sprechtönen, je nach Geschlechtern und Stimmlagen. 
Und leider läßt man sich nie die Möglichkeit einer wirklichen Atempause, in der 
das Gesprochene nachklingen kann. Es gibt keinen Nachhall, und es gibt auch 
nicht den Wechsel von Sprechen und Hören (obwohl er eigentlich vorgesehen 
ist), den Marie Martin, die große Ursulinin des 16. Jahrhunderts, beim Chorgebet 
als •Freude" bezeichnet, •die ich nicht beschreiben kann". •Wenn im Chor auf 
der anderen Chorseite die Psalmverse rezitiert werden, überlasse ich mich dem 
Herrn. Ich berühre gleichsam den Sinn der gerade gesprochenen Psalmworte, 
oder, bessser ausgedrückt, ich folge der Tätigkeit, die er mir darbietet (Dies ist 
aber eine Tätigkeit, an welcher der Verstand keinen Anteil hat!). Und wenn auf 
meiner Chorseite ein Vers rezitiert wird, gehe ich von der inneren Tätigkeit zur äu- 
ßeren über. Eines entspricht so dem anderen, und ich entferne mich auch niemals 
von der Verbundenheit mit dem Herrn. Zwar empfinde ich sie weniger, als wenn 
auf der andern Seite rezitiert wird, insofern ich auf meine Stimme achten muß. 
Mein Geist ist aber nicht weniger bei ihm. Im einen habe ich die Freiheit, zuin- 
nerst zu sprechen, im andern betätigt sich die Stimme, und dann empfinde ich we- 
niger, was im Innern vor sich geht. Wenn mir der Sinn der Psalmen offenliegt, 
dann gereicht mir das zu einer Freude, die ich nicht beschreiben kann. Denn ich 
werde auf beide Arten, die innere und die äußere, von einem Jubel erhoben, der 
vielleicht dem des David gleicht, als er vor der Bundeslade tanzte."1 

Nun ist es natürlich noch von ganz anderer Kraft, wenn die Psalmen im Chor 
gesungen werden. Allerdings kann man sie in deutscher Sprache nach der Ein- 
heitsübersetzung nicht so singen, daß diese eine Wirkung hat. Die Einheitsüber- 
setzung hat ja keinen Rhythmus, keine Kraft; sie spricht ein flaches Allerwelts- 
Deutsch und kümmert sich wenig um den Wortlaut des hebräischen Textes. Da ist 
der lateinische Psalter der Choralbücher schon etwas anderes; er folgt seiner grie- 
chischen Vorlage, der Septuaginta, bis in deren Dunkelheiten und Mißverständ- 
nisse, aber er folgt ihr auch dort, wo sie dem Urtext kongenial ist. Denn die grie- 
chische Übersetzung des Alten Testaments aus dem 3./2. Jhd. v. Chr. ist als Über- 
setzung eine Leistung und wird noch heute vergleichend herangezogen, wenn der 
hebräische Text Probleme aufgibt. 

Der lateinische Text ist singbar, und man muß sich dem Gesang der Gebetszei- 
ten, zum Beispiel der Laudes und der Vesper eines Konvents •aussetzen". Tut 
man dies nicht nur einmal, dann wird man nach einigen Tagen spüren, was sich 
verändert. Eine Läuterung beginnt, Ordnung wird gestiftet, wie wenn der Magnet 
unter den Karton mit Eisenfeilspänen gehalten wird. Der Gesang der Psalmen 
•ordnet" das Empfinden (die Affekte) und das Erkennen (den •intellectus"). 

1 Zitiert nach: H. Bremond, Falsche und echte Mystik (Jeanne des Anges und Marie de l'In- 
camation). Regensburg 1955, 212f. 



Einübung und Weisung 58 

Ich durfte das während eines mehrwöchigen Gastaufenthalts in einer Benedik- 
tinerabtei erfahren, in der (damals) wunderbar gesungen wurde: leicht, eher flüs- 
sig als schleppend, mit Bewegung (also nicht monoton), aber einer Bewegung, die 
aus der Einheit von Form und Inhalt der Sprache kommt, nicht aus elitärer Ästhe- 
tik, die sich selbstverliebt über den Text legt. Dieser Gesang bewirkte in mir eine 
Veränderung; er war eine Schule der Meditation. Da wurde das bisher ungeübte 
Ohr auch sensibel für die Töne des Chorals. Der Psalm 139 (lateinischer Psalter: 
138) •Domine probasti me et cognovisti me - Herr, du hast mich ausgeforscht und 
erkannt", in der Freitagsvesper wurde zum Ereignis, das ich wöchentlich erwar- 
tete. Daß dies ein strenger, in seiner ersten Hälfte fast bedrohlicher Psalm ist, hat 
mir erst die Auslegung von Walter Groß gezeigt.2 Aber der vierte Ton erschien mir 
schon damals als zugleich schwierig und als voller verhaltener Trauer. Denke ich 
an ihn, so fällt mir der Vers Hölderlins über Sophokles ein: •Viele versuchten um- 
sonst, das Freudige freudig zu sagen. / Hier spricht endlich es mir, hier in der 
Trauer sich aus!" 

Daß auch die mittelalterliche Musiktheorie dem vierten Ton (•hypophry- 
gisch") die Trauer zuweist, hat mir erst Jahrzehnte später der Liturgiewissen- 
schaftler H.-J. Becker gezeigt: •Succedit quartus simulans in carmine planctus" 
(Rufinus). - •Der vierte Ton schließt sich an, gestaltet im Singen die Trauer." 

Übrigens ist auch der Introitus (die Eingangsantiphon) des Ostersonntag- 
Hochamts dem Psalm 139 entnommen und wird im vierten Ton gesungen: •Auf- 
erstanden (aufgestanden) bin ich und noch bei dir ...". Die •Trauer" des vierten 
Tons ist so wenig zu beweisen, wie daß eine Dur-Tonart •strahlt" und eine Moll- 
Tonart •weich" ist. Man muß beides hören (lernen), und man muß erfahren ler- 
nen, daß am Beginn der Ostersonntagsmesse •im Singen die Trauer" noch nach- 
klingt. 

Unter dem Erproben verschiedener Arten des Meditierens (die Meditations- 
mode!), die, wenn sie etwas taugen, alle einmünden müssen in das •Schweigen" 
und •Einswerden", kam auch ganz neu die Meditation der Psalmen zum Vor- 
schein. Die Benediktiner haben das seit je einfach •praktiziert", ohne daraus eine 
Theorie zu machen, so wie die Jesuiten ihre •Betrachtung" als fortgeschrittene, 
weil rein geistige Art der Meditation geübt und gelehrt haben. Die Psalmenrezita- 
tion ist aber älter als die Betrachtung. Der Jesuit Heinrich Bacht hat die älteste 
Quelle christlicher Psalmenmeditation in der Form der steten Rezitation wieder 
aufgedeckt. In den beiden Bänden •Das Vermächtnis des Ursprungs" hat er das 
•Buch des Orsiesius" und die •Regel des Pachomius" zugänglich gemacht und in- 
terpretiert.3 

Die Mönche der ersten Klöster der Christenheit hatten als wertvollen Besitz einen 
Kodex der Heiligen Schrift. Jeder mußte beim Lesemeister lesen lernen. Das 

2 Von YHWH belagert. Zu Ps. 139,1-12, in: E. Paul/A. Stock, Glauben ermöglichen. Mainz 
1987, 149-157. 
3 Bd. 1, Würzburg 1972, Bd. 2, Würzburg 1983. Vgl. G. Stachel, Biblische Spiritualität, in: 
Religionspädagogische Beiträge 16/1985, 2-34. 



Einübung und Weisung 59 

Neue Testament und die Psalmen waren das Minimum dessen, was jeder Mönch 
auswendig zu lernen hatte. Außer dem gemeinsamen liturgischen Gebet (synaxis) 
wurde das murmelnde Rezitieren von Schriftworten, zum Beispiel von Psalmver- 
sen, geübt, bis zum Einschlafen auf einem unbequemen Rohrsessel und sofort 
nach dem Aufwachen von neuem begonnen, fortgesetzt auf dem Feld und auf 
dem Boot, in der Zelle und in der Backstube (dort als lauter Gesang, wohl wegen 
des Arbeitslärms). Der Abba Isaak empfiehlt seinen lateinischen Besuchern, dem 
Johannes Cassianus und dem Germanus, die lebenslange (murmelnde) Rezita- 
tion von Psalm 70,2: •O Gott, eile mich zu erretten, / eile, o Herr, mir zu helfen." 
Kassian führte das in seinen Klostergründungen in Marseille ein, und von da aus 
wurde es zur Eröffnungsantiphon jeder Tagzeit des Chorgebets. •Deus, in adiuto- 
rium meum intende. Domine, ad adiuvandum me festina." Die Übung der mur- 
melnden Psalmenrezitation (des •Wiederkauens") hat sich jahrhundertelang ge- 
halten.4 

Dann machte sie der mittelalterlichen Abfolge •Lesung - Meditation - Gebet" 
Platz und leitete zur •Betrachtung" der Schrift als der eigentlichen Form der Me- 
ditation über. Im antiphonarischen Gesang der Liturgie von Ost und West und im 
Jesus-Gebet hielt sich die wiederholende Rezitation in Erinnerung. 

Die Liturgische Bewegung (im Oratorium in Leipzig) brachte die Wiederbele- 
bung des häufigen Singens einer Antiphon. Und dreißig Jahre später kam es in 
Taize zur Wiederentdeckung der Rezitation auf längere Dauer. Wir haben sie in 
den Taize-Liedern vor uns. Der Christopherus-Verlag hat erst 40, dann 35 Taize- 
Lieder vorgelegt.5 Es gibt sie im mehrstimmigen Chorsatz, aber die Orchesterbe- 
gleitung muß eigens erworben werden. Mit dem Komponisten Jacques Berthier 
an der Orgel, mit Solisten und einem Münchener Chor hat der Deutsche Kateche- 
ten-Verein eine Cassette hergestellt, die 30 •Gesänge aus Taize" vorstellt.6 

Zu Gottesdiensten von außerordentlicher, überzeugender Kraft haben an vie- 
len Orten Chor und Orchester des Dreieich-Gymnasiums, Langen bei Darmstadt, 
eingeladen, so seit mehreren Jahren bei den Evangelischen Kirchentagen, zuletzt 
1991 im Ruhrgebiet, auch beim Berliner Katholikentag. Aus einer Katholischen 
Schüler-Gemeinschaft wurde eine CSG, in der auch die evangelischen Mädchen 
und Jungen beim •Jubilate Deo" mitwirken. Was der katholische •Oberstudien- 
rat", Pfarrer Elmar Jung, hier geschaffen hat - als Dirigent, als Liturge, als 
Solist -, ist ganz ungewöhnlich. Von seinen Gottesdiensten geht eine unwider- 
stehliche Faszination aus. Jedes Taize-Lied (normalerweise: ein Psalmwort) wird 
etwa zehn Minuten lang gesungen, zusammen mit der Gemeinde, die bei jedem 
Gottesdienst zum Mitmachen eingeladen wird. Da erscheint ein Gottesdienst von 
beinahe zwei Stunden Dauer als eher zu kurz. Die mitsingende Gemeinde hat das 
Bedürfnis, weiterzusingen und zeigt dies durch anhaltenden Beifall an. Jeder 
möchte sich ins singende Beten einfügen. 

4 Vgl. Ecriture Sainte et vie spirituelle, in: Diet. Spir., IV, Paris 1960, 128-278. 
5 Freiburg 1983 und Freiburg 1985. 
6 DKV, Cassetten-Service, CS 16. Zu beziehen über DKV, Preysingstraße 83 c, 8000 Mün- 
chen 80. 



Einübung und Weisung 60 

Die älteren Mitglieder von •Jubilate Deo" fahren jährlich in der Osterwoche 
nach Taize. Wer dort war und wer •Jubilate Deo" erlebt hat, der weiß, daß der 
deutsche Chor den Gesang von Taize gültig repräsentiert. 

Was geschieht, wenn in dreißig Wiederholungen dasselbe Psalmwort erklingt, 
vielleicht unterbrochen vom Solo des Soprans oder des Tenors, der einzelne 
Psalmverse dazwischensingt, während der Chor summt oder seine Antiphon leise 
singt, um sie alsbald wieder laut ertönen zu lassen? Die Hörenden und Mitsingen- 
den erfahren etwas von der Dynamik des Psalters, zu dem ja die Wiederholung 
gehört. Diese ist weder langweilig noch sollte sie, einer alten Exegese folgend, als 
•Dublette" abqualifiziert werden. Das Wiederholen sammelt so auf das Schrift- 
wort, daß alles andere sekundär zu werden beginnt. Nichts soll dem Lob vorgezo- 
gen werden. Aber auch •nichts soll" noch •verwirren": das •nada te turbe" der 
Teresa von Avila ist darum auch zum Taize-Lied geworden, ebenso wie das •en 
todo amar y servir" des Ignatius von Loyola. Die Taize-Lieder bevorzugen das 
Lateinische: Es eint die Brüder aus vielen Völkern und Konfessionen. Aber es 
gibt auch (und gerade) französische Gesänge, zu denen solche in englischer, deut- 
scher, spanischer, portugiesischer und italienischer Sprache treten. 

An einem Beispiel soll die singende Meditation von Psalmversen vorgestellt 
werden. Psalm 139,12 gibt es als Gesang in französischer Sprache: Das Lied ist 
für vier Stimmen komponiert, und wegen des Wechsels von 3A- und 2/4-Takt nicht 
ohne Üben zu singen. Dafür sind Text und Melodie zu einer symbolkräftigen, ein- 
heitlichen Aussage gelangt. Im Hören und Singen erschließt sich •Bedeutung", 
die vor-rational das Empfinden ergreift und über das Singen der Worte zu einem 
•Erkennen" an den Rand des Geheimnisses weiterleitet. Was Finsternis, was 
Nacht und Tag vor ihm bedeuten, daß alles •Licht" ist, kann nicht erkennend aus- 
geschöpft werden; der Gesang stiftet Erfahrung von Undurchschaubarem; er läßt 
dem Geheimnis als Geheimnis sein Recht. 

Die Erfahrung mit französischer Liturgie hat meinen Respekt von der Schön- 
heit und (weitgehenden) Urtexttreue der französischen Bibelübersetzung wach- 
sen lassen. Die Wiedergabe der aus Substantiven abgeleiteten hebräischen Ver- 
ben (Jachschich und ja'ir) als •sich finster machen" und •sich leuchten" geht we- 



Einübung und Weisung 61 

der französisch noch deutsch. Martin Buber arbeitet mit einer sprachlichen Neu- 
bildung auf: •Finsternis finstert dir nicht, / Nacht leuchtet gleichwie der Tag." 
Sprachliche Neubildungen sind mit einer Gemeinde schlecht zu singen. Warum 
sollte man nicht singen: •Auch Finsternis ist keine Finsternis vor dir, / Nacht wie 
der Tag sind beide Licht"? Damit bleiben wir der Wortstellung und dem Rhyth- 
mus des Urtextes so nahe wie möglich. Die Einheitsübersetzung hat zwei (unnö- 
tige und vermutlich falsche) Konjunktive: •auch Finsternis wäre für dich nicht 
finster, / die Nacht würde leuchten wie der Tag". Diese Übersetzung ist ohne 
Rhythmus.7 Die Schönheit des französischen Textes prägt sich schon phonetisch 
ein. Das überwiegende •e" (zumeist offen) wird von drei •a", drei •o" und zwei 
•u", zwei •i" und einem •ü" begleitend unterstützt. Das •e" begegnet dreizehn 
Mal. •Tenebre" am Beginn hat als Gegenpol •lumiere" am Schluß: Finsternis 
und Licht, Finsternis ist Licht! Auf den letzten beiden Silben ruht das Lied bedeu- 
tungsvoll im 2/4-Takt mit zwei halben Noten: •lumi-<?re". 

Nun ist die Erfahrung von Symbolik über einen •Text allein" nicht herzustel- 
len. Da müssen sich schon Singstimmen im Meditationsgesang finden, um die Be- 
deutung zu stiften. Eine andere Aufgabe kann dieser Text nicht haben, als zur Ak- 
tualisierung anzuregen. Der Weg aus unserer Langweile - und die normale Sonn- 
tagsliturgie langweilt oft - führt nur über ästhetische Kompetenz, das heißt: über 
die Fähigkeit, den sinnlichen Eindruck so intensiv werden zu lassen, daß in ihm 
als •ästhetischer" Form der Inhalt aufhört •toter Buchstabe" zu sein. Solches Sin- 
gen macht das Wort lebendig, in der Mitte der Feiernden und in ihren Herzen. 
Ein neues Leben muß freilich die Folge sein, sonst wäre das Ganze ja nur eine 
•Gefühlsaufwallung". Eine Sängerin von •Laudate Dominum" sagt: •Wenn wir 
in einer Kirche singen, habe ich manchmal das Gefühl: Jetzt ist Gott da'." Und 
ein neunjähriges Mädchen fragt seinen Vater bei der Heimfahrt vom •Konzert": 
•Papa, ist der Pfarrer Jung heilig?" Beides sind Äußerungen, aus denen sich er- 
kennen läßt, daß wir bei diesem Singen am Rand der Mystik sind. 

•Jubilate Deo" nimmt kein Honorar, sondern sammelt für Indien, für zwölf 
Frauen, die in Südindien eine Art •Kleiderfabrik" begründet haben, um ihre Fa- 
milien zu ernähren. Die •Worte der Väter" berichten von einem Arzt in Alexan- 
drien, der an Heiligkeit dem großen Antonius gleichgewesen sei. Ununterbrochen 
rezitierte er das Trishagion (= Heiliger Gott, heiliger Starker, heiliger Unsterbli- 
cher - erbarme dich unser) und diente dabei den Armen, ohne von ihnen Geld zu 
nehmen. Es kann und muß Meditation geben, die dem Glaubenden zum rechten 
Handeln die Kraft gibt. Das rechte Handeln, nämlich das Handeln zur Nächsten- 
liebe, wird allerdings nicht am Erfolg gemessen, sondern erhält seinen Wert aus 
der Radikalität der selbstlosen Hingabe (•en todo amar y servir"), die nur noch 
den andern im Blick hat. Das gibt es nicht ohne volle Sammlung. 

Günter Stachel, Mainz 

7 W. Groß, im Aufsatz • Von YHWH belagert", a.a.O., 155, übersetzt: Auch die Finsternis 
ist nicht finster vor dir, / und die Nacht leuchtet dir wie der Tag." Auch eine gute Lösung! 




