
AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Glaube in Brasilien 

Ein Gespräch mit Francisco Taborda 

Pater Taborda, Sie sind Professor für Dogmatik in Belo Horizonte, an einer der be- 
deutendsten theologischen Fakultäten in Brasilien. Politische und soziologische Ka- 
tegorien sind jemandem, der Theologie im Kontext der sozialen und politischen Si- 
tuation des Volkes betreibt, selbstverständlich. Wie abersteht es mit den psychologi- 
schen und spirituellen Akzenten in der theologischen Ausbildung? Was ist nötig, um 
in der Auseinandersetzung mit der Vielfalt von Sekten, mit Macumba und Candom- 
ble spirituell kompetent zu sein ? 

Wenn man an die lateinamerikanische bzw. an die Befreiungstheologie denkt, 
meint man mit Recht eine Theologie, die sich mit der politischen, ökonomischen 
und sozialen Wirklichkeit Lateinamerikas auseinandersetzt. Soll eine solche 
Theologie in der theologischen Ausbildung vermittelt werden, müßten an einer 
theologischen Fakultät Soziologie, Politologie, Wirtschaftswissenschaften und 
ähnliche Fächer angeboten werden. Das ist aber nicht der Fall. Das heutige 
Selbstverständnis der Befreiungstheologie setzt eher in einer anderen Richtung 
an. Sie versteht sich als eine Theologie, die aus einer Spiritualität hervorwächst. 

Die Sozialwissenschaften sind Instrumente oder Vermittlungen, die der Syste- 
matisierung der Theologie dienen können. Clodovis Boff spricht in diesem Zu- 
sammenhang von sozio-analytischen Vermittlungen. Aber das Grundlegende in 
der Befreiungstheologie ist die Spiritualität, die dem Volk in seinen alltäglichen 
Anstrengungen Kraft gibt, auszuhalten. Aus ihr erwächst die Befreiungstheolo- 
gie. Jon Sobrino spricht von der Befreiungstheologie als •intellectus misericor- 
diae". Mit diesem Begriff - der in Anlehnung an die klassische Konzeption der 
Theologie als intellectus fidei geprägt wurde - will er ausdrücken, daß die Befrei- 
ungstheologie aus einer spirituellen Erfahrung hervorgeht, aus der Barmherzig- 
keit gegenüber dem unterdrückten, dem Tod und der Ungerechtigkeit ausgesetz- 
ten Menschen. Darum wird in der theologischen Ausbildung kein besonderer Ak- 
zent auf das Studium der Sozialwissenschaften gelegt, sondern auf die Fähigkeit, 
sich an die Seite der Leidenden zu stellen. Meistens werden Grundkenntnisse der 
Sozialwissenschaften aus der philosophischen Ausbildung vorausgesetzt. Die 
theologische Ausbildung ist also durchaus nicht einseitig in Richtung auf soziale 
Fragen. Es geht um eine christliche Haltung den Armen gegenüber, die als •Op- 
tion für die Armen" bekannt ist. Sie wird nicht als eine rein asketische Tugend un- 
ter vielen anderen betrachtet, die für besondere Personen oder unter besonderen 
Umständen auszuüben ist. Die Option für die Armen ist eine Haltung, die das 



Aus dem Leben der Kirche 63 

ganze Leben der Kirche, also auch die ganze pastorale Tätigkeit durchdringen 
will. Man könnte sagen, die Option für die Armen ist eine Mystik. 

Wenn ich den zweiten Teil Ihrer Frage bedenke, so muß ich zunächst sagen: die 
Befreiungstheologie ist am Wachstum der Sekten in Brasilien nicht schuld. Und 
noch etwas: das Phänomen der neuen Sekten kann dem der Religion afrikani- 
schen Ursprungs nicht gleichgesetzt werden. Meiner Meinung nach handelt es 
sich dabei um zwei grundverschiedene Phänomene. Die Sekten sind ein Phäno- 
men der letzten 15,20 Jahre. Macumba, Candomble, Umbanda aber sind ein viel 
älteres, traditionell verwurzeltes religiöses Gut in Brasilien. Man muß also bei 
dieser Frage sehr genau differenzieren. Bei dem Umgang mit Sekten sind Analy- 
sen notwendig, die erklären, warum sie entstanden sind und warum sie eine allge- 
meine Erscheinung in Lateinamerika sind. ISER1, eine ökumenisch ausgerichtete 
Institution, hat sich auf diesem Gebiet sehr verdient gemacht. Bei ISER arbeiten 
Fachleute aus verschiedenen wissenschaftlichen Gebieten (Theologie, Sozialwis- 
senschaften, Religionswissenschaften) und sie widmen sich dort einer sehr beach- 
tenswerten interdisziplinären Forschung. Zum Phänomen der Sekten hat das In- 
stitut schon wichtige Veröffentlichungen vorzuweisen. Andererseits beschäftigt 
sich ISER auch mit den afrikanischen Religionen. In dieser Hinsicht sind auch 
die Versuche einer katholisch-theologischen Auseinandersetzung mit diesen Fra- 
gen erwähnenswert. Von Valdeli Costa liegt ein zweibändiges Buch über die Um- 
banda vor, und über die Auffassung vom Heil im Candomble hat eine deutsche 
Ordensschwester, Franziska Rehbein, ihre Doktorarbeit geschrieben, die auch 
veröffentlicht wurde.2 

In der Auseinandersetzung mit diesen religiösen Phänomenen ist meines 
Erachtens der Dialog wichtig, um vom Volk zu lernen. Denn es gibt vieles, was 
man vom einfachen Volk, das diesen Sekten und Bewegungen auch angehört, ler- 
nen kann. Sowohl vom Äußerlichen her, was die Fähigkeit zum Zelebrieren, der 
Teilnahme an einer Feier, den Reichtum der symbolischen Gesten angeht, bis hin 
zu der Erfahrung von Gottes Nähe, d. h. der Weise, wie diese für abendländische 
Maßstäbe ungebildeten Menschen in ihren Riten und im Leben Gott erfahren. 
Auch etwas, was man von den Sekten und diesen Bewegungen lernen kann und 
muß, ist die Teilnahme der Leute an der Verantwortung für eine Sache. Sie haben 
eine religiöse Rolle, ohne daß diese durch eine akademische Ausbildung vermit- 
telt werden muß. Darum ist es sehr wichtig bei der theologischen Ausbildung, die 
Fähigkeit zum Dialog zu entwickeln, damit der Theologe auch für das, was das 
Volk aus der Erfahrung schöpft und weitergibt, offenbleibt. 

Spiritualität in Brasilien ist ein vielschichtiges Gebilde. Es gibt afrikanische, alte por- 
tugiesische und moderne europäische Einflüsse. Der gemeinsame Nenner scheint mir 
eine große Nähe zum Leben der Leute, zu ihrem Alltag, ihren Nöten und Sorgen, ih- 
rer Freude zu sein. Was sind Ihre Erfahrungen mit brasilianischer Spiritualität? 

1 ISER: Instituto De Estudos Da Religiao. 
2 F. Rehbein, Heil in Christentum und afro-brasilianischen Kulten. Köln 1989. 214 S., vgl. 
Buchbesprechung von J. Schreiner, in: GuL 63 (3/1990), 233-235. 



Aus dem Leben der Kirche 64 

Das Dokument von Puebla hat meiner Meinung nach bereits die Hauptzüge die- 
ser Spiritualität beschrieben, und meine Erfahrung bestätigt diese. Die Erfahrung 
der Gegenwart Gottes, ein unbegrenztes Vertrauen auf ihn, Gemeinschaft mit 
dem Leiden Christi sowie mit den Schwestern und Brüdern, Demut, Dienst an 
den anderen, Solidarität, Teilen dessen, was man hat, sich als arm anzuerkennen, 
das sind einige Züge dieser Spiritualität. Im Kontakt mit dem Volk erlebt man im- 
mer wieder beeindruckende Beispiele dieser lebendigen und gelebten Spirituali- 
tät. Wenn ich von •Volk" spreche, meine ich die materiell Armen, also die abso- 
lute Mehrheit der Bevölkerung Brasiliens. Von diesen Armen lernt man eine echte 
narrative, volkstümliche Theologie. Was bei diesem Erzählen des Volkes heraus- 
kommt, ist großartig im Glauben, in der Einfachheit, in den Gebetsmethoden. In 
diesen Gesprächen kann man für die eigene Reflexion und für das eigene geistli- 
che Leben viel gewinnen, auch im Sinne einer Herausforderung. Man wird be- 
wegt von den Erfahrungen, über die das Volk erzählt. Unser Leben und Glaube 
wird davon tief hinterfragt, manchmal auch durch geistliche Methoden und Glau- 
bensformen, die •aufgeklärte Menschen" für altmodisch halten. Aber die Armen 
wissen sie mit Leben zu erfüllen, z. B. den Rosenkranz oder Pilgerfahrten. Das ist 
nicht, wie es vielleicht für den modernen, aufgeklärten Menschen zunächst ausse- 
hen könnte, etwas, das mehr oder minder nichtssagend ist. Man merkt, daß dahin- 
ter eine sehr tiefe, spirituelle Erfahrung steckt. In der theologischen Ausbildung 
versucht man die Fähigkeit zum Dialog und zum Lernen zu fördern. In unserer 
Fakultät z. B. sind die Studenten verpflichtet, über die Erfahrungen, die sie mit 
dem Volk in der Pastoraltätigkeit machen, zu berichten und sie zu analysieren. Sie 
werden von diesen Erfahrungen ausgehend aufgefordert, die Theologie, die da- 
hintersteckt, zu entdecken und zu systematisieren. Es gibt tatsächlich im Wissen 
des Volkes, in seinen Riten, in der Weise, wie sich die Armen religiös ausdrücken, 
eine implizite Theologie, und die Studenten müssen sich bemühen, diese zu arti- 
kulieren und Wege zu suchen, wie man sie mit unseren wissenschaftlichen und 
theologischen Instrumenten ausdrücken und systematisieren kann. Diese Theolo- 
gie ergänzt die akademische Theologie und vermittelt neue Gesichtspunkte. 

Wie steht es mit dem Ordensleben ? 

Manche Ordensleute leben mitten im Volk und mit dem Volk, wie die Fische im 
Wasser sozusagen. Das ist meiner Meinung nach eine der wichtigsten Erschei- 
nungen in der Geschichte des Ordenslebens in diesem Jahrhundert. Meistens sind 
es Ordensfrauen, die so leben. Man deutet dieses Phänomen als einen Exodus, 
und zwar in vielerlei Hinsicht. 

Es ist erstens ein geographischer Exodus: Man geht weg von den großen Häu- 
sern und den reichen Vierteln, hin zu den Armenvierteln oder in die kleinen Dör- 
fer im Inneren des Landes, und wohnt dort in einem einfachen Haus. 

Es ist zweitens ein sozialer Exodus, also eine Veränderung des Standpunktes in 
der Gesellschaft, von dem aus die Gesellschaft gesehen und beurteilt und der 
Glaube verstanden und gelebt wird. 



Aus dem Leben der Kirche 65 

Es ist drittens auch ein spiritueller Exodus. Einerseits geht es um ein Erlernen 
der Art und Weise, wie die Armen Gott überall suchen und finden. Andererseits 
werden die Ordensleute in dieser Annäherung an die Armen von einer Exodus- 
Spiritualität bewegt. Sie gehen den Armen entgegen. Der Preis: sie müssen die 
Versklavung an Konsum, Komfort, Sicherheit usw. aufgeben. Vom NT her 
könnte die Spiritualität auch als eine Spiritualität der kenotischen Menschwer- 
dung charakterisiert werden. Die Ordensleute geben ihre Privilegien, auch geistli- 
che Privilegien auf, entäußern sich, um vom Volk, von den Armen zu lernen, was 
Glauben ist und wie man diesen Glauben leben kann. 

Viertens geht es bei der Insertion um einen kulturellen Exodus, denn es ist tat- 
sächlich eine ganz andere Kultur, die die Ordensleute in den Armenvierteln erle- 
ben. Dies hat das ganze Ordensleben tief beeinflußt. Obwohl die Zahl der Schwe- 
stern, Brüder und Patres, die so leben, nicht groß ist, hat diese Lebensweise dem 
gesamten Ordensleben neue Impulse gegeben. Insofern sind die Insertion und die 
Inkulturation der auffälligste Trend des lateinamerikanischen Ordenslebens, 
wenn nicht vielleicht sogar das wichtigste Phänomen des heutigen Ordenslebens 
überhaupt. 

Von Märtyrern und vom Martyrium in Lateinamerika hören wir viel... 

Ja, es gibt eine neue Art von Märtyrern, sie werden nicht nur um ihre Glaubens 
willen getötet, sondern auch um der Gerechtigkeit willen. Ihr Tod ist die Folge ei- 
nes Engagements für die Gerechtigkeit als eine Weise, den Glauben zu leben. Der 
Kampf um Gerechtigkeit wird als eine Forderung des Glaubens verstanden und 
entspringt einer christlichen Spiritualität. Das Martyrium seinerseits weckt in den 
Ortskirchen eine besondere Kraft und ein Wachsen im Glauben, in der Hoffnung 
und in der Liebe. Die einzelnen Märtyrer der Gerechtigkeit und des Glaubens 
werden jeweils besonders von den Gruppierungen des Volkes Gottes verehrt, für 
die sie sich besonders eingesetzt haben. Ich könnte viele Namen nennen. Es seien 
nur einige genannt, die mir im Augenblick einfallen: Sr. Cleusa, die sich für die 
Indianer und die Landlosen einsetzte, Pe. Ezechiel Ramin, Pe. Josimo Tavarez3, 
beide unter den Landlosen tätig, der Jesuitenbruder Vicente Carlas4, der bei den 
Indianern arbeitete und wegen seines Einsatzes getötet wurde, Margarida Alves, 
eine Landarbeiterin, die ermordet wurde, weil sie sich als Mitglied einer Basisge- 
meinde für eine Veränderung der ungerechten Lage in ihrem Ort einsetzte, Santo 
Dias, ein Fabrikarbeiter in Säo Paulo, der sich aus dem Glauben heraus in einem 
Streik engagiert hat und in diesem Zusammenhang getötet wurde. Es sind also 
Priester, Ordensleute und Laien, die ihr Leben für den Glauben und die Gerech- 
tigkeit geopfert haben. Das Martyrium ist kein Privileg von bestimmten Ständen 
in der Kirche. Diese Namen sind in ganz Brasilien bekannt. Die Märtyrer wirken 
als Vorbilder. Unter allen ist Oscar Romero, Erzbischof von El Salvador, ein her- 

3 Vgl. Brasilien - wo der Glaube lebt. Begegnungen, Interviews, Erfahrungen. Hrsg. von Ch. 
Brandl u. P. Imhof. Kevelaer 1990, 164-178, sowie 126-136, bes. 132 f. 
4 Vgl. ebd., 48-51. 



Aus dem Leben der Kirche 66 

vorragendes Beispiel5. Obwohl ich vorher nur von Brasilien gesprochen habe, 
muß er als einer der großen Märtyrer unserer Zeit in Lateinamerika genannt wer- 
den. 

Im brasilianischen Volk gibt es eine große Liebe zur Bibel. Was haben Sie darüber 
zu sagen ? Worin besteht die Bedeutung dieser Hinwendung zur Bibel? 

Die Vorliebe für die Bibel zeigt sich in der biblischen Lesung im Volk. Es ist sehr 
bezeichnend, daß unter den Armen, die kaum lesen können, die Bibellesung eine 
solche Bedeutung erlangte, wie sie sie heute hat. Diese biblische Lesung ist keine 
wissenschaftliche Exegese, sondern eine geistliche Lesung, so wie sie auch die 
Kirchenväter gepflegt haben. Die Bibel wird zunächst einmal nicht als Objekt für 
die Wissenschaft gesehen, sondern als Nahrung für das geistliche Leben. Die Bi- 
bellesung unter den Armen in den Basisgemeinden oder in den Bibelkreisen Bra- 
siliens erfüllt gerade diese Aufgabe, Nahrung für das christliche Leben, Anregung 
für eine christliche Gestaltung des alltäglichen Lebens zu sein. Carlos Mesters 
hat die Erfahrung der Armen mit der Bibel zu systematisieren versucht6. Er hebt 
bei dieser Methode drei Aspekte hervor, die unersetzlich sind und unbedingt bei 
einer christlichen Bibellektüre vorhanden sein müssen: Text, Kontext und Prä- 
text. 

Der Text, das bedeutet: wir dürfen nicht etwas in die Bibel hineinlesen oder nur 
einige Teile auswählen und nur diese lesen, sondern wir müssen von dem Text 
ausgehen, so wie er ist, wie er vorliegt. Natürlich erfordert ein so alter Text auch 
gewisse objektive Erklärungen und Informationen, die seinen Inhalt dem heuti- 
gen Menschen vermitteln. Insofern ist eine wissenschaftliche Erforschung der Bi- 
bel unersetzlich und derjenige, der eine Bibelgruppe leitet, muß auch, wo es not- 
wendig ist, den Leuten diese objektiven Tatsachen erklären können. Aber diese 
Art, die Bibel zu lesen, ist noch keine christliche, keine geistliche Lesung. Das 
kann ein Christ auch mit dem Koran machen und ein Mohammedaner kann 
ebenfalls die Bibel so lesen, ohne Christ werden zu müssen. Die Bibel aber als 
Wort Gottes zu lesen, dies kann nur geschehen, wenn es im Glauben geschieht. 
Das bedeutet •Kontext": das Miteinander-Lesen der Bibel in der Glaubensge- 
meinschaft der Kirche. Der dritte Punkt, der Prätext, bedeutet, daß die Bibel nur 
dann wirklich als Wort Gottes gelesen wird, wenn es aus dem Leben heraus und 
in das Leben hinein verstanden wird. Man hat vom alltäglichen Leben her Fragen 
und Probleme. Da man im Glauben die Bibel als Wort Gottes anerkennt, sucht 
man dort eine Antwort, Erklärung oder Hilfe für diese und jene Lebenssituation. 
Die Bibel sagt mir also etwas, was für mein Leben oder für das Leben der Basisge- 
meinde oder die Bibelgruppe von Bedeutung ist. Der Kampf für die Gerechtig- 
keit, das Leben im Ringen um Gerechtigkeit, Ausgleich und Frieden wird in der 
Schriftlesung von der Bibel her beleuchtet und erleuchtet. 

s Vgl. J. R. Brockman, Oscar Romero. Freiburg/Schweiz, 1990, Buchbesprechung von P 
Imhof, in: GuL 64 (3/1991) 239. 
6 C. Mesters,  Vom Leben zur Bibel - von der Bibel zum Leben, Bd. 1+2. Mainz 1983. 
Ders., •Seht, ich mache alles neu". Bibel und Neuevangelisierung. Stuttgart 1991. 



Aus dem Leben der Kirche 67 

Pater Taborda, Sie dozieren in Belo Horizonte die Sakramentenlehre. Wie entwik- 
keln Sie eine Sakramententheologie, die der Situation Lateinamerikas angepaßt 
ist? 

Ich meine, daß die Hauptaufgabe der Sakramentenlehre darin besteht, zu er- 
läutern, wie Leben und Sakrament zusammengebracht werden können. Das 
scheint mir, um es noch einmal anders zu sagen, die angemessene Fragestellung 
in der Sakramententheologie zu sein. Ich gehe bei meinen Vorlesungen davon 
aus, daß das Christentum zunächst einmal eine Lebensform ist und nicht eine 
Sammlung von Riten. Christus hat uns zu einer bestimmten Lebensweise geführt 
und uns diese vorgelebt. Christsein bedeutet, in der Nachfolge Jesu das Reich 
Gottes in neuen Situationen zu verwirklichen. Die Sakramente sind nicht das We- 
sentliche im Christentum, sondern das ist das Leben in der Nachfolge Christi, 
d.h. das Leben in der Liebe zu Gott und zum Nächsten in einer Einheit. So sehe 
ich die Sakramentenlehre und ich habe angesichts der Situation des lateinameri- 
kanischen Volkes versucht, eine Antwort auf die Frage zu finden, wie Leben und 
Glauben zusammenzubringen sind. Eine ausführliche Darstellung dieses Versu- 
ches findet sich in meinem Buch •Sakramente - Praxis und Fest".7 Mit diesen 
zwei Begriffen Praxis und Fest nehme ich etwas auf, das gerade von der Erfah- 
rung der Kirche in Lateinamerika her sehr wichtig ist. Der Christ steht einerseits 
vor dem Auftrag, die Gesellschaft zu verändern, sich einzusetzen, um eine ge- 
rechte Gesellschaft zu verwirklichen, und das muß er in einer Praxis tun, die auch 
politisch und somit die konkrete Übersetzung seines christlichen Lebens in diesen 
Zusammenhang hinein ist. Andererseits ist das Fest etwas ganz Charakteristi- 
sches für das lateinamerikanische Volk. Ohne Fest kann man nicht leben, es ist 
nichts Zweitrangiges, sondern gehört unverzichtbar zum menschlichen Leben. 
Die europäische Kultur, vielleicht in besonderer Weise die deutsche Kultur, ist 
sehr auf Arbeit eingestellt: daß man etwas macht, etwas schafft, das wird sehr 
groß geschrieben. Und man meint, dies sei selbstverständlich. Aber wer die india- 
nischen oder die afrikanischen Kulturen betrachtet, merkt, daß das nicht der Fall 
ist: Das Wichtigste im Leben ist das Fest, nicht die Arbeit. Das bedeutet nicht, 
daß die Indianer oder Afrikaner faul sind. Sie müssen viel arbeiten. Wer die Um- 
stände kennt, unter denen die Indianer ein Stück Urwald roden, um so die Erde 
zu bebauen, der weiß, wieviel Mühe das bedeutet. Auch das Jagen und Sammeln 
ist anstrengend. Der Indianer ist nicht faul. Doch seine Arbeit zielt nicht auf im- 
mer mehr Anhäufung von Dingen ab, sondern darauf, daß die Gemeinschaft das 
Lebensnotwendige und darüber hinaus Überfluß hat. Denn je größer der Über- 
fluß, desto häufiger und besser kann man feiern. Die Hauptsache ist, daß die Ge- 
meinschaft genügend Muße hat, das Leben zu feiern. Indianer und Afrikaner ar- 
beiten, um feiern zu können. Das Fest hat den Vorrang vor der Arbeit. Der nord- 
amerikanisch-europäische Primat der Arbeit ist kulturell bedingt. 

Ich versuche in meiner Vorlesungstätigkeit zunächst einmal, diese beiden Be- 
griffe Praxis und Fest anthropologisch herauszuarbeiten und komme zu dem Er- 

F. Taborda, Sakramente: Praxis und Fest. Düsseldorf 1988. 



Aus dem Leben der Kirche • 68 

gebnis, daß beide zusammengehören. Die Leistung des Menschen ist nicht mehr 
menschlich, wenn er nicht das, was er leistet, feiert. Im Fest wird das Leben gefei- 
ert, das, was man geschaffen hat, oder auch das, was der Sinn des Lebens ist. 
Wenn das Leben keinen Sinn hat, dann kann man nicht bzw. nichts feiern. Von 
diesem inneren Zusammenhang zwischen Praxis und Fest her versuche ich die Sa- 
kramente zu erklären. 

Sakramente sind Feste christlichen Lebens. Was im christlichen Leben ge- 
schieht, geschaffen wird, das wird im Sakrament gefeiert. Und derjenige, der in 
unserem Leben etwas erschafft, ist Gott; er wirkt in unserem Leben, die Gnade 
wirkt in unserem Leben, in unserem Alltag. Wenn wir nicht offen sind für dieses 
Wirken und diese Gnade, dann hat auch das Sakrament keinen Sinn. Die Sakra- 
mente kommen vom Leben her und führen zum Leben hin. Wenn ich in der Eu- 
charistie das Brot mit meinem Bruder, meiner Schwester teile, kann ich nicht 
nachher in meinem Leben mein Brot nicht teilen. Und wenn ich in meinem Leben 
nicht bereit bin, mich für andere einzusetzen, was soll dann die Teilnahme an der 
Eucharistie, wo Christus sein Leben für uns hingibt? 

Meine Absicht ist also, daß man merkt, wie stark und unauflöslich Leben und 
Sakrament verbunden sind. Ich versuche zu zeigen, daß man das Sakrament nicht 
als etwas verstehen kann, das eigentlich gar nichts sagt über das Leben, das gar 
keinen Bezug zu unserem Alltag hat. 

Man hat die Sakramente viel zu oft als Riten betrachtet, die neben dem Leben 
stehen, eine Ware im Markt: Wenn man etwas braucht, geht man hin, man kann 
sich bedienen, und dann geht man wieder weg ... Der Ritualismus kann die Sakra- 
mente töten, den Sinn der Sakramente beseitigen. Es wäre in meinen Augen wün- 
schenswert, daß die Leute durch die Kategorie des Festes in den Sakramenten fin- 
den, was sie in ihrem Alltag erleben: die Gnade und die Liebe Gottes, die in Jesus 
Christus erfahrbar und durch den Heiligen Geist gewirkt wird. Die Kategorie des 
Festes ist auch eine Kritik an der Form, wie man die Sakramente feiert, so sche- 
matisiert und oft so reich an Worten statt an Gesten und Symbolen. Man steht da 
und fragt sich: Das soll ein Fest sein? 

Die abendländische Kultur hat den Sinn für das Symbolische weithin verloren 
und die Symbole so auf das Wesentliche reduziert, daß kein Mensch darin die ei- 
gentliche Aussage wiedererkennt. Ein Symbol spricht. Wenn man aber in der Eu- 
charistie zunächst fragen muß, ob die Hostie ein Brot ist, weil sie nicht wie ein 
Brot, sondern wie ein Papier aussieht, wo ist dann das Symbolische und seine 
Sprache? 

Die Liturgiereform wollte die Sprache des Volkes in den Gottesdienst wieder 
einführen, aber das lateinamerikanische Volk spricht keine intellektuelle, akade- 
mische Sprache, sondern eine lebendige Sprache, die mit vielen Gesten gespro- 
chen wird, wo man sich mit dem ganzen Körper ausdrückt. Hier müssen wir in 
der Kirche, glaube ich, noch viel lernen. 

Wenn ich vom Sakrament als Fest spreche, kommt immer der Einwand, das 
kann schön und gut sein, aber nicht für das Bußsakrament oder für die Kranken- 
salbung, die ganz ernste Dinge seien. Tatsächlich kann man in der Art und Weise, 



Aus dem Leben der Kirche 69 

wie wir heute das Bußsakrament vollziehen, kein Fest mehr erkennen. Aber wenn 
man die Geschichte des Bußsakraments betrachtet, das schon viele Veränderun- 
gen durchgemacht hat, vermag man sich vorzustellen, daß es auch anders gefeiert 
werden könnte. Nimmt man einen Text, der für das Bußsakrament schon immer 
sehr wichtig war, nämlich das Gleichnis vom verlorenen Sohn, wird man merken, 
daß da sehr wohl von einem Fest die Rede ist, von einem Fest, weil der Sohn zu- 
rückgekommen ist. 

Auch die Krankensalbung müßte man, meine ich, im Glauben anders sehen. 
Nämlich nicht als irgend etwas, bei dem im Vordergrund Krankheit und Tod ste- 
hen, sondern der Sieg über die Krankheit. Das ist es, was in der Krankensalbung 
gefeiert wird, daß man in Christus, obwohl man krank und schwach ist, die 
Krankheit besiegen kann. Und besiegen bedeutet nicht, daß man gesund wird, 
sondern daß man die Krankheit verkraftet, sie mit Mut und Hoffnung, Liebe, 
Glauben, Geduld und mit Sinn erleben kann. Das wird in der Krankensalbung ge- 
feiert und das ist eine so große Sache, daß damit wirklich ein Fest verbunden sein 
sollte. Ein Fest auch, weil man sich freuen kann, von der Gemeinde in der Krank- 
heit angenommen zu sein und weil die Gemeinde einem hilft, die Krankheit zu 
überstehen oder zu ertragen. 

Vor 500 Jahren, nämlich 1492, kam Kolumbus nach Amerika. Hat dieses Datum 
auchfiir Brasilien eine Bedeutung? Wie wirft es Licht und Schatten voraus? Was 
empfinden indianische Katholiken, was Katholiken, deren Vorfahren aus Afrika 
stammen ? 

Im Vergleich zu den anderen lateinamerikanischen Ländern bedeutet dieses Da- 
tum nicht viel in Brasilien. Es findet sowohl beim Volk als auch bei der Regierung 
kein besonderes Echo. Soweit ich weiß, ist auch keine Feier geplant. Für uns ist 
eher das Jahr 1500 von Bedeutung, als die Portugiesen unter der Leitung von Pe- 
dro Alvares Cabral in Brasilien gelandet sind. Wahrscheinlich wird dieses Datum 
auf mehr Interesse im Land stoßen und entsprechend feierlich begangen werden. 
Es mag auch mit eine Rolle spielen, daß Brasilien durch seine portugiesisch be- 
einflußte Geschichte sich nicht unbedingt zu Lateinamerika zugehörig fühlt. Oft 
werden bei uns in Brasilien unter Lateinamerika nur die Länder verstanden, in de- 
nen Spanisch gesprochen wird und die eine Vergangenheit unter der Kolonial- 
herrschaft Spaniens aufzuweisen haben. 

Ein gewisses Echo hat die Eroberung Amerikas durch Kolumbus bei den intel- 
lektuellen Kreisen innerhalb der Kirche gefunden. Hier stellt man sich die Frage, 
wie dieses Datum begangen werden soll. Es gibt zwei Alternativen: einmal eine 
triumphalistische Einstellung, zum anderen eine negative Einstellung dazu. Auf 
der Seite der Kirche läßt sich eine Neigung zur ersten Haltung nicht bestreiten. 
Das Positive, das Großartige bei der Eroberung Lateinamerikas wird hervorgeho- 
ben: daß sie ein Triumph des Glaubens war. Die andere extreme Haltung hinge- 
gen sieht nur die Seite des Völkermords, der Zerstörung von Kulturen, Werten 
und Traditionen. Der Papst hat sich in diesem Zusammenhang gegen eine trium- 
phalistische Einstellung gegenüber der Eroberung gewandt, obwohl er auch von 



Aus dem Leben der Kirche 70 

positiven Seiten und einer angemessenen Danksagung gesprochen hat. Aber es ist 
schwierig zu entscheiden, wo die Danksagung endet und der Triumphalismus an- 
fängt. Heute ist uns klar, welche Verbrechen mit der Eroberung verbunden wa- 
ren: Millionen Menschen sind gestorben, z.B. an eingeschleppten Krankheiten, 
durch die Sklavenarbeit und Ausbeutung, durch militärischen Einsatz. Es ist 
durchaus angebracht, von Völkermord zu sprechen. Der wirkliche Gott der Er- 
oberer war nicht der Gott Jesu Christi, sondern ein Götze: das Gold. Gold war 
der eigentliche Zweck der Eroberung. Die Indianer haben das sehr wohl gemerkt, 
wie Bartolome de Las Casas erzählen kann. 

Im kirchlichen Milieu, das für diese Problematik offen ist, wird für eine Buß- 
feier und eine Feier der Danksagung plädiert. Danksagung und Schuldbekennt- 
nis gehören bei einer solchen Feier untrennbar zusammen. Beide Aspekte müssen 
berücksichtigt werden. Wir sollen nicht als Moralapostel das subjektive Gewissen 
richten. Aber es gibt auch objektive Seiten, über die wir heute urteilen können 
und dürfen. Auf jeden Fall muß die Kirche ein mea culpa sagen. Andererseits 
aber soll dieses Datum auch im Sinne einer Danksagung gefeiert werden, im 
Sinne der Eucharistie, die den Tod und die Auferstehung Christi feiert. In diesem 
Sinne könnte das Jahr 1992 eine eucharistische Feier sein: die Feier des Todes 
Jesu Christi in den hingemordeten Völkern und die Feier der Auferstehung in den 
Nachfahren, in ihrem Glauben und ihrem Widerstand, den sie in den vergange- 
nen fünf Jahrhunderten geleistet haben. 

Eine indianische Bewegung in Brasilien ist noch sehr am Anfang. Die indiani- 
sche Bevölkerung in Brasilien umfaßt nur noch etwa 200000 Menschen. Man 
schätzt, daß zu der Zeit, als die Portugiesen nach Brasilien kamen, ungefähr sie- 
ben Millionen Indianer im heutigen Territorium lebten. Die überlebenden India- 
ner unterscheiden sich sehr voneinander, bilden zahlreiche Völkergemeinschaf- 
ten, sprechen etwa 70 verschiedene Sprachen und haben auch untereinander 
nicht viel Kontakt, weil sie im Urwald versteckt leben. Nur in dieser Isolation 
konnten sie überhaupt überleben. In anderen Ländern mit einem hohen indiani- 
schen Bevölkerungsanteil (Peru, Ecuador, Bolivien, Guatemala) ist das Bewußt- 
sein sowohl der Indianer selbst wie auch den Indianern gegenüber wacher als bei 
uns. Es gibt jedoch bei uns in Brasilien viele Gruppen, die die indianische Sache 
unterstützen, und von ihnen wird immer wieder davon gesprochen, daß Brasilien 
den Indianern gegenüber in der Schuld steht. Diese Schuld ist nicht eine rein ge- 
schichtliche Sache, denn die Indianer werden noch immer ausgerottet. Nicht ein- 
mal die Regierung, die verfassungsmäßig zum Schutz der Indianer verpflichtet 
ist, setzt sich für sie wirklich ein. Man muß deshalb von Schuld und auch von 
Schulden sprechen. 

Die indianischen Kulturen brauchen Land, damit sie so leben können, wie es 
ihren Gewohnheiten entspricht. Sehr wichtig für sie ist daher die Verteidigung ih- 
res Landes. Dieses Land ist aber sehr reich an Mineralien und Bodenschätzen, 
und die Gier der Fazendeiros, Holzfäller und Mineradores ist groß. 

Es geht nicht darum, daß man die Indianer wie in einem menschlichen zoologi- 
schen Garten konserviert, sie müssen das Recht auf Selbstbestimmung haben, sie 



Aus dem Leben der Kirche 71 

müssen selbst entscheiden können und dürfen, wie sie sich in die brasilianische 
Gesellschaft einfügen und was sie von uns übernehmen wollen. 

Die Bewegung der Schwarzen im Gegensatz dazu ist sehr stark und bedeutsam 
und die Stimme der Schwarzen wird in der brasilianischen Gesellschaft immer 
mehr gehört. Die Schwarzen haben, so scheint es mir, kein besonderes Interesse 
am Datum der Eroberung Lateinamerikas, sie sind eher von der nachfolgenden 
Geschichte betroffen. Was das angeht, so haben sie viel zu sagen und viel zu re- 
klamieren. Die Kirche hat praktisch niemals die Stimme gegen die Versklavung 
der Schwarzen erhoben. Sogar ein Mann wie Antonio Vieira, ein bedeutender 
Prediger im 17. Jahrhundert und ein Verteidiger der indianischen Freiheit, sah in 
der Versklavung der Schwarzen die Lösung für die Freiheit der Indianer, obwohl 
die so gewonnene Indianerfreiheit sehr fragwürdig war. Vieira war sich bewußt, 
daß Brasilien nur durch die Sklaven wirtschaftlich gedeihen und so einen Nutzen 
für Portugal haben würde. Andererseits wäre ohne Portugal die Evangelisierung 
Brasiliens nicht denkbar gewesen. So entwickelte sich eine Ideologie, die die Ver- 
sklavung der Schwarzen verteidigte, unter anderem mit dem Argument, daß es für 
die Schwarzen eine Gnade war, daß sie als Sklaven nach Brasilien kamen, weil sie 
so getauft wurden und ihr ewiges Seelenheil damit nicht verlorenging. 

Dieses Jahr findet die vierte lateinamerikanische Bischofsversammlung statt. Wel- 
che Bedeutung hat dieses Ereignis ? Wie sieht bis jetzt die Vorbereitung darauf aus ? 

Die drei lateinamerikanischen Bischofsversammlungen, die bisher stattgefunden 
haben, waren für die Kirche in Lateinamerika außerordentlich bedeutsam. Sie ha- 
ben den Weg der Kirche tief geprägt. Die erste Bischofsversammlung fand in Rio 
de Janeiro (Brasilien) 1955 statt. Bei dieser Gelegenheit wurde die CELAM8 mit 
Sitz in Bogota (Kolumbien) gegründet, der seitdem eine sehr wichtige Rolle im 
Leben der lateinamerikanischen Kirche gespielt hat, besonders seit dem II. Vati- 
kanischen Konzil. 

Zunächst zu Medellin ... 

Diese zweite Versammlung in Medellin (Kolumbien) fand 1968 statt. Es ging da- 
mals darum, das Konzil für die lateinamerikanische Situation zu interpretieren. 
Das Konzil hatte sehr viele neue ekklesiologische Perspektiven entwickelt. Wie 
diese in Lateinamerika verwirklichen? Das vom Konzil in neuer Weise herausge- 
arbeitete Verhältnis zwischen Kirche und Welt besitzt in den verschiedenen Län- 
dern ganz unterschiedliche Aspekte. Je nachdem ob man diese Frage von den ent- 
wickelten Ländern her, die die Lichtseiten der modernen Welt erleben, oder von 
den Entwicklungsländern her, die praktisch nur die Schattenseite des Fortschritts 
kennen (Armut, Elend, Unterdrückung) beantwortet. Was bedeutete in Latein- 
amerika dieses Verhältnis, wie es das Konzil in der Konstitution •Gaudium et 
spes" dargestellt hatte? Die politische Perspektive des Fortschritts, der damals in 

8 CELAM = Conferencia episcopal Latino-Americana (Lateinamerikanische Bischofskon- 
ferenz). 



Aus dem Leben der Kirche 72 

ganz Lateinamerika erwartet wurde, und die Hoffnung auf eine rasche und posi- 
tive Entwicklung fanden auch in der Kirche Eingang. Die Kirche unterstützte die 
Hoffnung auf eine bessere Zukunft. 

Die daraus resultierenden Dokumente von Medellin bestätigen eine neue Epo- 
che in der lateinamerikanischen Kirche. Ich spreche von Bestätigung, weil das, 
was in Medellin von den Bischöfen gesagt wurde, schon vereinzelt in Lateiname- 
rika Wirklichkeit war. Medellin erhob aber diese Bestrebungen zum Programm 
der lateinamerikanischen Kirche. Man könnte das Ergebnis von Medellin in eini- 
gen Stichwörtern zusammenfassen: das kirchliche Engagement für Gerechtigkeit 
und Frieden in der Gesellschaft, die Option für die Armen; die Basisgemeinde als 
die neue Weise, Kirche zu sein in der Situation Lateinamerikas. 

Dieses Programm wurde in den folgenden Jahren mehr und mehr verbreitet, so 
daß es zum Merkmal der lateinamerikanischen Kirche geworden ist. Die CELAM 
hat dazu entscheidend beigetragen. In der Zwischenzeit hat sich das Panorama 
sowohl in Lateinamerika wie in der Weltkirche verändert. Der erwartete politi- 
sche, wirtschaftliche und soziale Aufschwung ist nicht eingetreten. Im Gegenteil, 
die neuen, von der Ideologie der nationalen Sicherheit inspirierten Militärregie- 
rungen haben nicht nur die Anstrengungen für Gerechtigkeit, Freiheit und Frie- 
den niedergeschlagen, sondern die soziale und wirtschaftliche Lage noch ver- 
schlechtert. Die Kirche hatte stark an gesellschaftlichem Gewicht gewonnen, 
denn sie war der einzige Freiheitsraum in den verschiedenen Ländern, in den die 
Militärs nicht eingreifen konnten. Für alle Organisationen der Gesellschaft, die 
von den Militärs irgendwie als störend empfunden wurden, konnten sie einen Ge- 
neral ernennen, der die Leitung ersetzte. Nur in der Kirche durften die Militärs 
keinen General zum Bischof ernennen. Also blieb die Kirche der für die Militär- 
regierungen unbequeme Raum der Freiheit. Selbstverständlich war diese Freiheit 
nicht allgemein der Fall, aber immerhin in einem ganz bedeutenden Ausmaß. 

Im Laufe der siebziger Jahre hat sich die Kirche (auch die Weltkirche) verän- 
dert. Die konservativen Strömungen, die vom Konzil mehr oder minder an den 
Rand gedrängt worden waren, konnten sich inzwischen wieder organisieren. Dar- 
aus ergab sich, daß neue, eher konservativ eingestellte Bischöfe ernannt wurden 
und bis zur Führungsspitze der CELAM gelangten. 

Die Bischofsversammlung von Puebla ... 

Diese dritte Versammlung hatte zum Thema die Evangelisierung Lateinamerikas. 
In den siebziger Jahren waren in dieser Hinsicht zwei wichtige kirchliche Ereig- 
nisse von Bedeutung: im Jahr 1971 die römische Bischofssynode über die Evange- 
lisierung und 1975 die Veröffentlichung des päpstlichen Schreibens •Evangelii 
Nuntiandi" über dasselbe Thema. Es ging dabei darum, daß die lateinamerikani- 
sche Kirche das Thema der Evangelisierung für die Verhältnisse des Kontinents 
neu durchdachte. 

Diese dritte Bischofsversammlung fand 1979 in Puebla de los Angeles (Mexiko) 
statt. In der Vorbereitung waren starke Bestrebungen bemerkbar, die die latein- 
amerikanische Kirche auf andere Wege als die von Medellin führen wollten. Der 



Aus dem Leben der Kirche 73 

pastorale Sinn der versammelten Bischöfe und der Beistand des Heiligen Geistes 
ließen es aber nicht zu. Die Befreiungstheologen, die nach dem Plan des CE- 
LAM-Sekretariats zur Beratung der versammelten Bischöfe nicht berufen werden 
sollten und nicht berufen worden waren, durften trotzdem nach Puebla fahren 
und von außerhalb der Versammlung die Bischöfe, die es wünschten, beraten. 
Der Beitrag dieser Befreiungstheologen erwies sich als entscheidend für die Aus- 
gewogenheit der Ergebnisse von Puebla. Das Schlußdokument ist selbstverständ- 
lich eine Konsenslösung, aber sie hat entschieden die Linie von Medellin beibe- 
halten und weitergeführt. Die Haltung den Armen gegenüber und die Einstellung 
der Kirche in der Frage der Gerechtigkeit in der Gesellschaft wurden aufs Neue 
bestätigt. Für diesen Sachverhalt hat das Dokument von Puebla den Geschichte 
machenden Ausdruck •Option für die Armen" (opcao preferencial pelo pobre) 
geprägt. Er wurde zum Inbegriff des Weges, der die lateinamerikanische Kirche 
seit Medellin charakterisiert. 

Jetzt zu Santo Domingo ... 

Wir sind nun mitten in der Vorbereitung der vierten Vollversammlung. Ihr Anlaß 
ist das fünfte Jahrhundert der Evangelisierung Lateinamerikas. Darum wird die 
Versammlung auch dort stattfinden, wo Kolumbus zum ersten Mal den Konti- 
nent betrat: auf der Insel, die er •La Hispaniola" genannt hat und die heute in 
zwei Länder geteilt ist: die Dominikanische Republik und Haiti. Nach Santo Do- 
mingo, der Hauptstadt der Dominikanischen Republik, dem ältesten Bischofssitz 
in Lateinamerika, ist die Versammlung vom Papst einberufen. Der Papst hat auch 
ihr Thema bestimmt, es heißt: •Neuevangelisierung - menschlicher Fortschritt - 
christliche Kultur" (Nova evangelizacao - promocao humana - cultura crista). 

Die Vorbereitung auf die Versammlung läuft bereits seit einigen Jahren und 
man scheint noch einmal zu versuchen, das Erbe von Medellin umzudeuten. Ein 
erstes Vorbereitungspapier wurde vor etwa drei Jahren unter einigen Bischöfen 
zur Beratung verteilt. Es sollte streng geheim bleiben. Darin wurde die heutige 
Lage der Kirche in Lateinamerika und die Krise der Gesellschaft und der Kirche 
im allgemeinen als eine Autoritätskrise gedeutet. Diese sei das Hauptproblem der 
Kirche und das Ergebnis der ganzen Entwicklung der Neuzeit seit der Reforma- 
tion. Als Lösung für die Autoritätskrise verlangte das Papier eine Verstärkung der 
Autorität in der Kirche. Es wurde anscheinend allgemein abgelehnt, denn der 
nächste Arbeitstext, der Anfang 1990 erschienen ist, hat diese Sichtweise aufgege- 
ben. Trotzdem ist auch dieser Text nicht besonders erfreulich. Zwei Aspekte kön- 
nen hervorgehoben werden: 1) der Text hat die Option für die Armen •verges- 
sen", 2) die Ekklesiologie des Textes könnte als eine bellarminische gekennzeich- 
net werden. 

Zu 1) Zunächst wird behauptet, daß die Option für die Armen eine Errungen- 
schaft der lateinamerikanischen Kirche sei, die im Lauf des Textes in keinem Au- 
genblick vergessen werden dürfte. Tatsächlich aber wurde sie praktisch völlig ver- 
gessen, und wenn davon die Rede ist, wird sie als eine einer bestimmten Klasse 
von Christen zu empfehlende Tugend betrachtet. Das heißt, das Kennzeichen des 



Aus dem Leben der Kirche 74 

bisherigen Verständnisses der Option für die Armen - daß sie ein Gesichtspunkt 
ist, der die ganze kirchliche Tätigkeit prägt - ist verlorengegangen. 

Zu 2) Was die Ekklesiologie betrifft, so hat der Text bloß die äußerliche Orga- 
nisation der Kirche in Blick genommen: vom Papst bis zum letzten Laien. Es liegt 
praktisch ein Organogramm der Kirche vor, wie man es für ein gut funktionieren- 
des Unternehmen machen könnte. Man kann nicht umhin, sich an den Ausdruck 
Bellarmins zu erinnern, die Kirche sei eine sichtbare Gesellschaft, so sichtbar wie 
die Republik Venedig. Außerdem beinhaltet der Text eine zweistöckige Theolo- 
gie. So wurden die Verfasser des Textes gezwungen, sogar einen Ausdruck von 
Paul VI. •zu verbessern". Denn er paßte nicht zu dieser zweistöckigen Theologie. 
Dort, wo Papst Paul VI. von einer •Zivilisation der Liebe" sprach, haben die Ver- 
fasser die Aussage ergänzt und von •der christlichen Liebe" gesprochen. Sonst 
würde der Satz nicht zu den vorherigen Erklärungen passen. 

Im April 1991 hat die scheidende Führung des CELAM ein neues Dokument 
vorgelegt. Dieses Dokument soll zur unmittelbaren Vorbereitung beitragen und 
heißt darum •Beratungsdokument" (Documento de Consulta). Der Text hinter- 
läßt einen erfreulicheren Eindruck als die zwei früheren. Er zeigt eine gewisse Be- 
reitschaft zum Dialog, was wohl annehmen läßt, daß der vorherige Text keinen 
großen Beifall im Episkopat gefunden hat. Die Bereitschaft zum Dialog zeigt sich 
zum Beispiel darin, daß der äußert mißverständliche Ausdruck •christliche Kul- 
tur" eingehend erörtert wird, damit nicht der Eindruck entsteht, es handele sich 
um einen Verzicht auf den kulturellen Pluralismus und ein Zurückgehen auf kul- 
turelle Uniformierung. Die Theologie des neuen Textes ist im allgemeinen auch 
besser als die der früheren. Obwohl er keine zentrale Option für die Armen ent- 
hält, ist es mit dieser Option darin besser bestellt als in früheren Fassungen. Sie 
wird richtig als ein die ganze kirchliche und soziale Tätigkeit durchdringender 
Gesichtspunkt herausgestellt. Aber die Option für die Armen trägt nicht das 
Ganze des Textes, der im übrigen ziemlich unausgeglichen ist. 

Ich meine, daß die Versammlung von Santo Domingo nicht als eine Angelegen- 
heit betrachtet werden sollte, die ausschließlich die lateinamerikanische Kirche 
betrifft. Die früheren lateinamerikanischen Bischofsversammlungen haben 
durchaus einigen Einfluß auf die ganze Kirche ausgeübt. Es werden immer Beob- 
achter aus anderen Ländern und Kontinenten eingeladen, insbesondere aus Län- 
dern, die wie Deutschland an der Finanzierung entscheidend beteiligt sind. Die 
Auseinandersetzung mit den Fragen, die dort zur Diskussion stehen, und die Klä- 
rung einiger Zusammenhänge sind für alle von Bedeutung, die daran teilnehmen 
oder durch finanzielle Hilfe indirekt daran beteiligt sind. Die öffentliche Mei- 
nung besitzt zwar im heutigen Zug zum Konservatismus und Fundamentalismus 
in der Kirche nicht mehr die Bedeutung, die sie nach dem Konzil innehatte, aber 
immerhin ist sie noch wichtig genug, besonders in einem Land mit einer so be- 
deutsamen theologischen Tradition wie Deutschland. 

Karin Frammelsberger/Paul ImhofSJ, München 




