BUCHBESPRECHUNGEN

Spiritualitit

Champeaux, Gérard de/Dom Sebastien
Sterckx: Einfithrung in die Welt der
Symbole. Wiirzburg, Echter 1990. 492
S., geb., DM 78,-.

Ich kenne kein Buch, das so behutsam-péad-
agogisch und zugleich wissend ins Symbol-
verstindnis einfithrt wie diese Ubersetzung
aus dem Franzésischen. Anders als G. Bek-
kers Buch, Die Ursymbole in den Religio-
nen (GuL 1/1982,76) vermeidet es den en-
zyklopadischen Anspruch, beschrinkt sich
auf die romanische Kunst und fiihrt gerade
so in die Symbolwelt der Weltkultur ein; an-
ders auch als ,,The Mythic Image“ (1974),
das luxurids ausgestattete Buch des be-
rithmten amerikanischen Mythenforschers
Joseph Campbell, sprechen die Autoren
hier bewuBt aus weltanschaulicher (christli-
cher) Perspektive heraus und zeigen gerade
deshalb eine Weite und eine Achtung vor
fremder Religiositit, die in der vermeintli-
chen Objektivitit Campbells (tatsdchlich ist
es Jungianismus, aufgelést in amerikani-
schen Buddhismus) oft untergehl.

Die Autoren setzen bei dem Urerlebnis
des Himmels mit Sonne, Mond und Sternen
an; nur ,ausgehend von einem inneren
Menschen, einem Zentrum* beginnt diese
Ganzheitserfahrung zu sprechen; Kants be-
riihmte zwei Hinweise auf Gott, der ge-
stirnte Himmel und die Stimme des Gewis-
sens, sind hier eingebunden in den Reich-
tum von Symbol, Bild, Mythos usw. Hier
zeigen sich die Grundelemente der mensch-
lichen Welterfahrung: Mitte, Kreis, Kreuz,
Quadrat. Von ihnen aus entfalten die Auto-
ren den Kosmos symbolischer Weltdeu-
tung: Tempel, Kosmos, Berg, Stein, Para-
dies, Baum usw. In der Mitte aber steht der
,,Mensch* (Mikrokosmos, Makrokosmos),
iiber allem (wie im Tympanon eines romani-
schen Portals) Christus als Herrscher iiber
der Zeit, als Weltenherrscher. Uberra-

schende Einblicke tun sich auf. Mir wurde
z.B. deutlich, daB schon in der Gotik diese
»symbolische* Unmittelbarkeit psycholo-
gisch verengt wird.

Erstaunlich an diesem Buch ist die selbst-
verstandliche Leichtigkeit, mit der man von
Symbol zu Symbol gefiihrt wird. Erstaun-
lich ist auch der Reichtum an Information
aus vielen Kulturen (besonders Agypten)
und von vielen Autoren (wie Mircea
Eliade), der wie selbstverstindlich mit in
die Ausfiihrungen einflieBt. Die Welt der
christlichen Romanik schldgt Briicken in
die Weltkultur. Interessante Texte (nicht
nur christliche) machen das Lesen zur
Freude. 202 gut ausgewdhlte Bilder im Text,
172 Fotos (Kupfertiefdruck) und einige
ganzseitige Farbbilder, ohne - wie bei
Campbell - als demonstrativ dargebotene
Gelehrsamkeit zu wirken, veranschaulichen
den Text. Ein Index fehlt; doch da er im
franzésischen Original die Zusammenfas-
sung mehrerer dhnlicher Bande bildet, ist zu
hoffen, daB er im letzten der hoffentlich zu
erwartenden vollstindigen Reihe zu finden
1st.

Wie gesagt: Das Buch fiihrt hinein ins Er-
leben der symbolischen Welt.

Josef Sudbrack SJ

Bundschuh, Adeltrud: Die Bedeutung
von gelassen und die Bedeutung der
Gelassenheit in den deutschen Werken
Meister Eckharts unter Beriicksichti-
gung seiner lateinischen Schriften.
New York, Frankfurt a.M. 1990, 427
S., kt., DM 44,-.

Das zentrale Thema der intellektuellen My-
stik Meister Eckharts: Gelassenheit, ver-
dient eine Monographie. Vorliegende philo-
sophische Dissertation von Freiburg (1989)
hat dies in Angriff genommen und sieht mit



Buchbesprechungen

Recht in der Beschiftigung mit Eckhart
»eine echte Chance und einen Auftrag der
Kirche* und ,,der Theologie“.

Zuerst fiithrt die Autorin ins Thema ein
und zeigt dabei die ,,Problematik der re-
ligiésen Sprache* auf. Hierzu diirfte die un-
gliickliche Arbeit von Udo Nix schon aus
formalen Griinden nicht mehr erwihnt wer-
den; auch sachlich sind die ,energetische
Sprachauffassung* der Weissgerber-Schule
und die eher sentimentale Sprachanalyse
des Mystischen (Biittner: ,,Der Ekstatiker
kann das Unsagbare nicht sagen“; dhnlich
noch bei Altmeister Quint und seiner
Schule) durch Neuansitze @iberholt: man
hat die unaufldsbare Verflochtenheit von
sprachlichem Ausdruck und innerer Erfah-
rung erkannt (dazu W. Haug, Zur Grund-
legung einer Theorie des mystischen Spre-
chens, im reprisentativen Sammelband des
Engelberger Symposions von 1984; auch
der Dialog von A. M. Haas mit der japani-
schen Zen-Mystik; Bundschuh beriihrt die
Problematik ohne die Literatur zu kennen).

Nach einer Bestandsaufnahme des Be-
griffs ,,Gelassenheit“ bei Meister Eckhart
(im Anhang findet sich dankeswerterweise
eine entsprechende Wortliste) geht die Au-
torin der Wirkungsgeschichte des Wortes
nach — bis Martin Heidegger. Auch hier ist
zu fragen, ob dieses Nachzeichnen uber-
haupt Sinn hat, wenn z. B. die ignatianische
»Indifferenz* oder der Quietismus der fran-
zdsischen Mystik (L’amour pur) nicht zur
Sprache kommen. Zwei zentrale Kapitel ge-
hen dem anthropologischen und theologi-
schen Stellenwert des Wortes und der damit
gemeinten Haltung nach: Gelassenheit voll-
zieht sich im Geschehen von Tod und Le-
ben; und: Die Vollkommenbheit, d.h. Eins-
sein mit Gott (nicht nur Vereinigung, nicht
nur Gleichsein), besteht in Gelassenheit:
daraus ergibt sich das typisch Eckhartsche
Wirken in der Welt.

Gesamtentwurf wie Einzelerkenntnisse
der Arbeit (z.B. Unterschied von Abge-
schiedenheit und Gelassenheit) kranken
daran, da3 zu unbesehen ,,die Ausfiihrun-
gen meines Lehrers, H. Prof. Dr. W. Strufe,
iber die absolute und relative Transzen-
denz ... die Interpretationsgrundlage meiner
Dissertation* bilden und auf deren Hinter-
grund grof3e Bogen iiber die gesamte Philo-
sophie- und Mystikgeschichte gespannt

76

werden. So findet man z. B. auf einer einzi-
gen Seite: Wittgenstein, Ruusbroec, Heideg-
ger, Holderlin, Platon vereint und der wich-
tige Satz dort: ,,das Transzendieren ereignet
sich im ,Augenblick‘“, mag Platon oder
Heidegger entsprechen, fiihrt aber von Mei-
ster Eckhart weg. Dieser ndmlich kritisiert —
wie A. M. Haas betont und kiirzlich A. M.
Langer aufgewiesen hat — gerade die ent-
sprechende Erlebnismystik und bringt dage-
gen Seinsaussagen. Damit ergibt sich auch
der andere Mangel der Arbeit, ihre man-
gelnde philologische Exaktheit. So soll das
»Substantiv Mystik“ sich schon im Brief-
wechsel des Nikolaus von Kues finden; be-
legt wird dies mit der deutschen Uberset-
zung von Oehl. Das ist kaum anders als Ig-
noranz sowohl der philologischen (nicht
Oehl von 1931, sondern der lat. Original-
Text bei Vansteenberghe ist nachzuschla-
gen) wie der philosophisch-theologischen
Grundlagen (in der Diskussion ging es um
die ,theologica mystica“, Adjektiv(!), des
Ps. Dionysius) zu bewerten. Auf Schritt und
Tritt begegnet man Ahnlichem. Auch sonst
bringt die Arbeit iiber dasjenige, was Allge-
meingut der Forschung ist, hinaus keine zu-
verldssigen neuen Einsichten zu Meister
Eckhart. Josef Sudbrack SJ

Neumann, Hans: Mechthild von Mag-
deburg ,.Das flieBende Licht der Gott-
heit“. Nach der Einsiedler Handschrift
im kritischen Vergleich mit der gesam-
ten Uberlieferung. Bd. L. Text, besorgt
von Gisela Vollmann-Profe. (Minche-
ner Texte und Untersuchungen zur
deutschen Literatur des Mittelalters,
Bd. 100). Miinchen 1990, Artemis-Ver-
lag, Ln. S. XXVII1/314, eine Farbta-
fel; DM 89,-.

Die lang erwartete kritische Ausgabe des
1990 verstorbenen Géttinger Germanisten
liegt nun endlich vor. Ein II. Bd. mit An-
merkungen usw. ist angekiindigt.
Mechthild verfalite die sieben Biicher
1250-1283 auf Mittelniederdeutsch. Voll-
stindig erhalten sind nur eine oberdeutsche
Ubertragung (1343-1345) und eine lateini-
sche Ubersetzung, die wohl zu Lebzeiten
Mechthilds (das 7. Buch fehlt) angefertigt
wurde. Die Forschung zeigte, daB alle ande-



Buchbesprechungen

ren Funde von Bruchstiicken des ,,Flieen-
den Lichts* in Zusammenhang mit der
oberdeutschen Ubertragung stehen. Und so
entschied sich Neumann im Sinne der heuti-
gen Editionstechnik den Text nach der be-
riithmten Einsiedler Handschrift mit der
oberdeutschen Ubertragung als Leittext kri-
tisch herauszugeben, ihn iiberaus vorsichtig
zu reinigen (im Druckbild erkennbar!) und
die niederdeutsche Entsprechungen (aus
den aufgefundenen Fragmenten) mit den
diskutierbaren Varianten (oft vom Latein
her) im Anmerkungsapparat wiederzuge-
ben. Die poetische Eigenart Mechthilds
(Reime, Reimprosa mit gleitendem Uber-
gang zur Prosa) wurde auch im Druckbild
besser als in den bisherigen Ausgaben und
Ubertragungen beriicksichtigt. Prolego-
mena fiihren in die Editionskonzeption; ein
Namensverzeichnis (des Textes) befindet
sich am SchluB.

Mit diesem Meilenstein fiir die Erfor-
schung der deutschen Mystik hat sich Hans
Neumann ein Denkmal gesetzt. Fiir den
nicht germanistisch Vorgebildeten aller-
dings ist der Text nur schwer lesbar. Mit der
sorgfiltigen Ubertragung ins moderne
Deutsch von M. Schmidt (Einsiedeln-Zii-
rich-Koln, 1955) kann er sich aber Zugang
zum Charme des alten Deutsch verschaffen.
Und so hofft der an Mystik Interessierte,
daB nicht nur der I1. Anmerkungsband das
reiche Umfeld des mystischen Textes er-
schlieBen wird, sondern daB3 er auch bald
eine korrigierte neu-deutsche Ubertragung
wieder in der Hand haben darf.

Josef Sudbrack SJ

Chardin, Pierre Teilhard de: Das Herz
der Materie. Kernstiick einer genialen
Weltsicht. Freiburg i. Br., Walter-Ver-
lag 1990. 149 S., geb., DM 29,80.

Es stimmt: Dieses Buch von 1950 des fran-
zoOsischen Jesuiten (1881-1955) ist die viel-
leicht wichtigste Synthese seines Lebens-
werks. Die Ubersetzung miiht sich, mog-
lichst nahe am Urtext zu bleiben, was das
Lesen erschwert, aber die Authentizitit ver-
biirgt. Die beiden ersten Texte des Anhangs
von 1916 und 1919 hat Teithard selbst dem
»Herz der Materie* hinzugefiigt, um ,den
berauschenden Eindruck” seiner Urerfah-
rung wiederzugeben, der dritte gibt eine sei-

717

ner groBartigsten Hymnen wieder. Mit der
Unterteilung in Teilhard, franzésische Her-
ausgeber und Ubersetzer verstirken die An-
merkungen die Authentizitit. Sie zeigen
z.B., daBl die wachsende Bedeutung des
»Weiblichen“ fir Teilhard eine ,geistige
Potenz“, aber ganz und gar nicht einen
Zweifel am feierlichen Geliibde der
Keuschheit” besagt.

Die Schrift bestitigt, dafl man den Natur-
wissenschaftler, den Philosophen und den
Theologen Teilhard nur von seiner ,My-
stik* her verstehen darf, von seiner Gottes-,
Welt- und Selbst-Erfahrung her. Das erste
Kapitel entwickelt die natiirliche Neigung
»,Zu einer niederen Form des Pantheismus*®,
dem ,.des sich AusgieBens und der Auflg-
sung“. Der zweite Teil, ,,Das Menschliche
oder das Konvergierende* steigt auf zum
»Punkt Omega“, in dem ,die Konsistenz
des Universums zusammengefaBt (ist) in ei-
nem einzigen unzerstérbaren Zentrum,
DAS ICH LIEBEN KANN®“. Der dritte
Teil, ,,Das Christische oder das Zentrische*
erkennt, ,,in einem inkarnierten Gott den
Reflex des letzten Mittelpunktes der Totali-
sation und der Konsolidierung (der Welt),
welcher (Mittelpunkt) ... biopsychologisch
gefordert wird“. Wenn er als Ungldubiger
aufgewachsen wire, ,,wire ich wahrschein-
lich gehalten, gewesen, Christ zu werden ...
um ganz Mensch zu sein“. Und darauf folgt
ein ,,Herz-Jesu-Kapitel“: ,,Dank einer Art
immer schon angenommener Gewohnheit
habe ich in keinem Augenblick meines Le-
bens auch nur die geringste Schwierigkeit
empfunden, mich an Gott zu wenden als ei-
nen hochsten Jemand.“

Im Blick auf esoterische oder religion-mi-
schende Literatur wundert man sich, mit
welcher Unehrlichkeit oder Dummbheit man
diesen groBBen Denker und Mystiker fiir das
Gegenteil dessen in Anspruch nimmt, was
er meinte und schrieb.  Josef Sudbrack SJ

Kann man Gott aus der Natur erken-
nen? Hrsg. von Carsten Bresch u.a.
Freiburg i.B., Herder 1990. 1875 S,
kart., DM 36,-.

Man konnte dieses interdisziplindre Ge-
sprich als eine Auseinandersetzung mit
Teithard de Chardin bezeichnen: Der Bio-
chemiker G. Keil, der vom naturwissen-



Buchbesprechungen

schaftlichen Denken her die religise Inter-
pretation (besonders: Schépfung) radikal
zurilickweist (leider nur als Gesprichsteil-
nehmer); der Genetiker C. Brecht, der Teil-
hard ohne sein Christentum haben will; der
Theologe H. Riedlinger, der mit einem
niichternen historischen Abri die Bedeu-
tung der vergessenen ,,natiirlichen Theolo-
gie“ aufzeigt; der Ethiker V. Mortensen mit
einer Neukonzeption der natiirlichen
Theologie; der Chemiker H. Gahming, dem
in der evolutionen Ordnung der Schépfung
Gott aufleuchtet; der Journalist G. Schiwy,
der Teilhards evolutiv-personale Weltsicht
skizziert; der Philosoph B. Weissmahr, der
den Blick auf die ,,Freiheit* ins Gesprich
einbringt.

Das wichtigste Wort stammt von dem
evangelischen Theologen S. M. Daecke:
»Die trinitarische Denkstruktur des christli-
chen Glaubenbekenntnis ... bietet die Mog-
lichkeit, christologisch von einem Gott zu
sprechen, der in die Natur eingeht, ohne in
ihr aufzugehen, und pneumatologisch von
einem Gott zu reden, der als heiliger, als
Gottesgeist auch in der Natur und Materie
wirkt. Das trinitarische Denken ist eine
theologische Ermoglichung fiir ein Gottes-
bild, bei dem Immanenz und Transzendenz,
Natur und Ubernatur nicht mehr im Gegen-
satz zueinander stehen.” In dieser Richtung
muf} Teilhards gewaltige Konzeption wei-
tergedacht werden. Josef Sudbrack SJ

Schillebeeckx, Edward: Menschen, Die
Geschichte von Gott. Freiburg, Basel,
Wien, Herder, 1990. 326 S., geb.,
DM 69,-.

Mit diesem Buch hat der groBe hollindi-
sche Theologe - nach: ,Jesus - Die Ge-
schichte von einem Lebenden* und ,,Chri-
stus und die Christen — Die Geschichte ei-
ner neuen Lebenspraxis“ - seine dogmati-
sche Trilogie vollendet. Auch der letzte
Band ist engagiert geschrieben. Er fithrt den
Leser in berichtender und zugleich kriti-
scher Darstellung in die Fragenbereiche
und die Antworten ein.

Am wichtigsten wurde mir das I. Kapitel,
worin Schillebeeckx die Weltgeschichte als
ein Suchen nach ,Heil“ und die Kirchen
und Religionen als ,,Sakramente des Heils-
in-der-Welt“ umschreibt. Dies fithrt zur zen-

78

tralen Problematik, daB8 ndmlich Heils-,
Gotteserfahrung stets in eine kulturell-
sprachliche Gestalt eingebunden ist. Mit an-
deren Worten: Es gibt keine ,,nackte Gotte-
serfahrung®; eine jede ist geformt von kul-
turell-religidsen Vorgegebenheiten; Gottes-
erfahrung 148t sich nur ,,kontextuell“ verste-
hen. Auf diesem Hintergrund entwirft das
zweite Kapitel gleichsam eine Grammatik
des Erfahrens und Redens von Gott inner-
halb dieser ,, Kontextualitdt“; z. B. ,,Mystik“
als ,intensive Form glidubiger Gottes-
erfahrung”, ihre ,auBerordentlichen Er-
scheinungen® als aufruhend auf einem
»Speziellen, psychosomatischen Substrat®;
das besagt: Solche Phinomene sind , re-
ligiés neutral“ (103). Dann erst kommt das
Kapitel iiber ,,Christen finden Gott vor al-
lem in Jesus Christus* mit wichtigen, vor-
sichtigen Glaubensaussagen; z.B. (ganz im
Sinne von Kardinal Ratzingers ,dialogische
Auferstehungshoffnung” und E. Drewer-
mann: Liebe ist Voraussetzung, um den
Auferstandenen zu erkennen.): ,,Der christ-
liche Glaube an das ewige Leben hat seine
Grundlage nicht in der griechischen Beja-
hung der Unsterblichkeit der menschlichen
Seele, sondern in der gnadenvollen Lebens-
gemeinschaft mit Gott wihrend des irdi-
schen Lebens.” (181) Das vierte Kapitel
greift Anregungen des II. Vatikanischen
Konzils auf, wenn es ,eine demokratische
Leitung der Kirche als Gemeinde Gottes“
entfaltet. Im letzten Kapitel (,,Als Epilog®)
stellt Schillebeeckx den Christen und seine
Kirche hinein in die Sorge der Menschen
um die Zukunft des Kosmos; es ist eine
knappe engagierte ,8kologische Theolo-

«

gie“.

Wertend ist einmal zu sagen: Die Theolo-
gie des Hollanders ist ein groBartiger Ent-
wurf, der in vieler Hinsicht neben der Trilo-
gie H. U. v. Balthasars steht; Stiicke heraus-
zubrechen und sogar als falsch zu verurtei-
len, wiirde ihre tiefe Christlichkeit verken-
nen. Dann aber entwirft Schillebeeckx an-
ders als v. Balthasar seine Theologie vom
Menschen her auf Gott hin. Doch beide
treffen sich im Bekenntnis, ,,daB sich in Je-
sus von Nazaret Gott selbst auf eine solche
Weise geoffenbart hat, daB dadurch sein
Heilswille fiir die ganze Menschheit sicht-
bar wurde, und zwar auf entscheidende und
endgiiltige Weise.” (190) Josef Sudbrack SJ



Buchbesprechungen

Rosenberg, Alfons: Experiment Chri-
stentum. Neu durchges. v. Felicitas
Betz. Mit e. Nachw. v. Otto Betz. Miin-
chen, Kosel 1990. 200 S., Kkart.,
DM 29,80.

Allein die Geschichte des Autors, die Otto
Betz im Anhang kurz referiert, weckt Erwar-
tungen: Jude, Klee-Kandinsky-Schiiler, Ré-
terepublik, nach langem Suchen iiber C. G.
Jung bei Hugo Rahner zum Katholizismus
konvertiert, durch seine Symbol-Meditation
wichtige Akzente setzend und im Nachlaf}
nach seinem Tode 1985 mit einem Jesus-
Buch die Fachwelt schockierend.

Diese Jesus-Sicht ist auch Pfeiler dieser
Zukunftsutopie von 1969, die Rosenberg
aber schon frither konzipiert hatte: Jesus -
,Gott im Menschen, im Fleische, im
SchoBe, in Blut und Samen“. Das auf ihm
aufbauende Institutionelle muBl nach Ro-
senberg in den Hintergrund treten. Warum
Angst haben vor einer Pluralitit kirchlichen
Lebens oder auch vor gnostischen und dhn-
lichen Jesus-Deutungen: Er ist stets mehr
als jede Formulierung iiber ihn.

So pliadiert Rosenberg auch fiir eine
~Freundes“-Kirche, in kleinen ,,(Haus-)
Gruppen* und in lebendigem, demokrati-
schem Vollzug. Nach ihm muB Christen-
tum ,revolutionir”, gewaltfrei revolutiondr
sein.

Manche Ideen sind — wenigstens im An-
satz — schon verwirklicht. Bei anderen spiirt
man allzusehr die damalige Zeit heraus. So
wundert es bei der sonstigen Liebe zu Sym-
bol und Bild, daBl Rosenberg - vielleicht aus
seiner jiidischen Herkunft - keinen Zugang
zum bildhaften, rituellen, sakralen Zug
kirchlicher Existenz findet. Doch anregend
und dberaus aktuell bleibt dieses Buch aus
den 68er ,,Revolutionsjahren®.

Josef Sudbrack SJ

Fritjof Capra/David  Steindl-Rast:
Wendezeit im Christentum. Perspekti-
ven fiir eine aufgekliarte Theologie.
Bern, Miinchen, Wien: Scherz-Verlag
1991, 286 S, kart., DM 38,—.

Selbstbewuft, mitunter arrogant im Tonfall,
postulieren sie ein neues Zeitalter und ein
neues Paradigma fiir christliche Theologie
und Spiritualitit: Der als kritischer Sympa-

79

thisant der New Age-Bewegung bekannt ge-
wordene Atomphysiker Capra, der im Zen-
Buddhismus erfahrene Benediktinerpater
Steindl-Rast und der Kamaldulenserm&nch
Matus. Zu dem hier dokumentierten Dreier-
gesprich haben sie zusammengefunden,
weil sie ihr Interesse an einem Dialog zwi-
schen Ostlich-buddhistischer und christli-
cher Religiositdt verbindet. Die Einheitsper-
spektive, die sich ihnen gemeinsam auftut,
vertreten sie bei aller angeblichen Offenheit
mit einem exklusivistisch gefarbten An-
spruch, angesichts dessen theologisch An-
dersdenkende leichthin als Vertreter des
»alten Paradigmas“ abqualifiziert werden.
Wer Gott immer noch als Schépfer des Uni-
versums statt als immanente Summe des
kosmischen Prozesses der Selbstorganisa-
tion versteht, wer Ostern noch im Zeichen
des leeren Grabes interpretiert statt als Er-
kenntnis der Jiinger, daB} sie ebenfalls auf-
erstanden seien, wer noch erlosungs- statt
schopfungszentriert denkt, der gilt angeb-
lich ,in der theologischen Gemeinschaft
weltweit” als ,,riickstindig®, womdglich als
~fundamentalistisch“ oder als zuriickgehal-
ten vom ,Establishment der Kirche“.

Das monistische Grundkonzept dieses
~neuen Denkens” in theologischen Dimen-
sionen hat seinen Quellgrund in mystischen
»Gipfelerlebnissen: Thnen verdanken die
Dialogpartner ihre ,ganze Gottesvorstel-
lung*! Was sie als kosmisches BewuBtsein
erfahren haben, 148t sie eher an das Gottli-
che als an den Gott der Bibel, eher an ,,kos-
mische“ als an historische Begriffe denken.
Desungeachtet machen sie dem ,,alten Para-
digma“ den unhaltbaren Vorwurf, ihm habe
der geschichtliche ProzeB, durch den Gott
sich offenbarte, als unwichtig gegolten. Hin-
gegen habe ihr ganzheitliches Offenba-
rungsverstindnis den GesamtprozeB der
gottlichen Selbstmanifestation im Blick.
DaB fiir solch eine Gesamtperspektive in
der Tat ein Offenbarungsanspruch erhoben
werden muB, liegt auf der Hand. Dessen
Charakter erweist sich in vielfacher Hin-
sicht als stark gnostisierend und 148t den Er-
kenntnisprozefl der Seele, die offensichtlich
mit Gottes Geist gleichgesetzt werden kann,
~identisch mit dem ProzeB der Erl6sung,
Befreiung und Erleuchtung sein.“ Diese
mystische Grundhaltung hindert die Ge-
sprichspartner bzw. Verfasser nicht, ihre —



Buchbesprechungen

wie sie dann doch betonen - eigentlich
kaum neu zu nennenden Ideen als Perspek-
tiven fiir eine ,,aufgeklarte Theologie* aus-
zugeben. Mit der Epoche der Aufklirung
haben sie immerhin einen penetranten
Hang zur natiirlichen Theologie gemein-
sam. So heif3t es im Vorwort: ,,Wir meinen,
daB3 Mutter Erde auf jeder Seite dieses Bu-
ches prasent ist.“ Sie — aufgemerkt! — sei
»die schweigende Quelle all dessen, was wir
in diesen Gesprichen aussagen.*

Gibt es nun aber nicht tatsidchlich Anzei-
chen fiir ein neues ,,Paradigma* in unserer
Gesellschaft und so auch im Christentum?
Die Frage nach dem wirklich Neuen am
»neuen Denken* beantwortet Capra einmal
in negativer und einmal in positiver Weise:
Es handele sich einerseits um die globale
»~Gefahr der Vernichtung, die erheblich gré-
Ber ist als je zuvor“, und andererseits - an-
gesichts dieser apokalyptisch-bedrohlichen
Stimmung - um den Wechsel zur Favorisie-
rung einer feministischen Perspektive. Diese
beiden zutreffenden Faktoren etwa unter
tiefenpsychologischen und soziokulturellen
Aspekten ins Verhiltnis zu setzen, wire auf-
schlufireich, wird aber von den Autoren un-

80

terlassen. Religionskritik kommt allenfalls
im Blick aufs ,,alte* Paradigma und dessen
Hoffnungsgestalt zur Geltung. Der Wechsel
zum neuen aber wird zur Bedingung globa-
len Heilwerdens erklirt. Ein gewaltiger An-
spruch tut sich hier auf - zumal der Mysti-
ker Steindl-Rast persénlich versichert, Got-
tes verborgene Gegenwart sei in ,,jedem, der
das Leben eines Mystikers fiihrt, absolut
greifbar“? Wendezeit im Christentum? Was
dieses Buch (im Verein mit manch anderen
Produktionen durchaus christlicher Ver-
lage) intendiert, ist eine Wende in der Be-
wertung eines religiosen Denkmusters, das
bislang kirchlicherseits eher als hiretisch
galt. Wiirde es kiinftighin als gut denkbare
Variante christlicher Theologie oder gar als
quasi-normativ eingeschitzt, so kidme das
traditionell-christliche Paradigma am Ende
womdglich selbst in den Geruch des Hireti-
schen, des fiir ,,Mutter Erde* Gefihrlichen.
Solches deutet sich in einigen AuBerungen
der betreffenden Autoren an; man staunt,
wie schnell dann die angeblich sogar wiin-
schenswerte Polyphonie der Wahrheiten
vergessen scheint. Mystiker sind offenbar
auch nur Menschen. Werner Thiede

In Geist und Leben 1-1992 schrieben:

Orto Betz, geb. 1927, Dr. theol., Prof. fiir allg. Erziehungswissenschaften u. Rel.-pad., verh.,

rém.-kath.

Karin Frammelsberger, geb. 1960, Bibliotheksassistentin, Studentin der Geschichte und
Theologie, Mitarbeiterin bei ,,Geist und Leben*.

Paul Imhof SJ, geb. 1949, Dr. phil., Dr. theol., ab 1986 Chefredakteur der Zeitschrift
»QGeist und Leben“, Lehrtitigkeit an der Universitit Innsbruck.

Oscar Rodriguez Maradiaga SDB, geb. 1942, Weihbischof von Tegucigalpa/Honduras,
ord. 1970, Bischofsweihe 1978, Generalsekretir von CELAM, Mitglied des pipstl. Rates
»lustitia et pax* sowie des pépstl. Rates ,,Cor unum*.

Eugen Rucker SVD, geb. 1929, Univ.-Prof., Leiter einer Missionspfarrei in Japan,
Forschungsschwerpunkte: Literatur, Ethik und Deutsche Mystik.

Giinter Stachel, geb. 1922, Lic. theol., Dr. phil., Professor fiir Religionspidagogik,

verh., r6m.-kath.

Josef Sudbrack SJ, geb. 1925, Dr. habil. theol., Autor zahireicher Biicher, fritherer Chef-

redakteur von ,,Geist und Leben“.

Francisco Taborda SJ, geb. 1938, Dr. theol., Professor fiir Sakramententheologie in Belo

Horizonte/Brasilien.





