
BUCHBESPRECHUNGEN 

Spiritualität 

Champeaux, Gerard de/Dom Sebastien 
Sterckx: Einführung in die Welt der 
Symbole. Würzburg, Echter 1990. 492 
S., geb., DM 78,-. 

Ich kenne kein Buch, das so behutsam-päd- 
agogisch und zugleich wissend ins Symbol- 
verständnis einführt wie diese Übersetzung 
aus dem Französischen. Anders als G. Bek- 
kers Buch, Die Ursymbole in den Religio- 
nen (GuL 1/1982,76) vermeidet es den en- 
zyklopädischen Anspruch, beschränkt sich 
auf die romanische Kunst und führt gerade 
so in die Symbolwelt der Weltkultur ein; an- 
ders auch als •The Mythic Image" (1974), 
das luxuriös ausgestattete Buch des be- 
rühmten amerikanischen Mythenforschers 
Joseph Campbell, sprechen die Autoren 
hier bewußt aus weltanschaulicher (christli- 
cher) Perspektive heraus und zeigen gerade 
deshalb eine Weite und eine Achtung vor 
fremder Religiosität, die in der vermeintli- 
chen Objektivität Campbells (tatsächlich ist 
es Jungianismus, aufgelöst in amerikani- 
schen Buddhismus) oft untergeht. 

Die Autoren setzen bei dem Urerlebnis 
des Himmels mit Sonne, Mond und Sternen 
an; nur •ausgehend von einem inneren 
Menschen, einem Zentrum" beginnt diese 
Ganzheitserfahrung zu sprechen; Kants be- 
rühmte zwei Hinweise auf Gott, der ge- 
stirnte Himmel und die Stimme des Gewis- 
sens, sind hier eingebunden in den Reich- 
tum von Symbol, Bild, Mythos usw. Hier 
zeigen sich die Grundelemente der mensch- 
lichen Welterfahrung: Mitte, Kreis, Kreuz, 
Quadrat. Von ihnen aus entfalten die Auto- 
ren den Kosmos symbolischer Weltdeu- 
tung: Tempel, Kosmos, Berg, Stein, Para- 
dies, Baum usw. In der Mitte aber steht der 
•Mensch" (Mikrokosmos, Makrokosmos), 
über allem (wie im Tympanon eines romani- 
schen Portals) Christus als Herrscher über 
der   Zeit,   als   Weltenherrscher.   Überra- 

schende Einblicke tun sich auf. Mir wurde 
z. B. deutlich, daß schon in der Gotik diese 
•symbolische" Unmittelbarkeit psycholo- 
gisch verengt wird. 

Erstaunlich an diesem Buch ist die selbst- 
verständliche Leichtigkeit, mit der man von 
Symbol zu Symbol geführt wird. Erstaun- 
lich ist auch der Reichtum an Information 
aus vielen Kulturen (besonders Ägypten) 
und von vielen Autoren (wie Mircea 
Eliade), der wie selbstverständlich mit in 
die Ausführungen einfließt. Die Welt der 
christlichen Romanik schlägt Brücken in 
die Weltkultur. Interessante Texte (nicht 
nur christliche) machen das Lesen zur 
Freude. 202 gut ausgewählte Bilder im Text, 
172 Fotos (Kupfertiefdruck) und einige 
ganzseitige Farbbilder, ohne - wie bei 
Campbell - als demonstrativ dargebotene 
Gelehrsamkeit zu wirken, veranschaulichen 
den Text. Ein Index fehlt; doch da er im 
französischen Original die Zusammenfas- 
sung mehrerer ähnlicher Bände bildet, ist zu 
hoffen, daß er im letzten der hoffentlich zu 
erwartenden vollständigen Reihe zu finden 
ist. 

Wie gesagt: Das Buch führt hinein ins Er- 
leben der symbolischen Welt. 

Josef Sudbrack SJ 

Bundschuh, Adeltrud: Die Bedeutung 
von gelassen und die Bedeutung der 
Gelassenheit in den deutschen Werken 
Meister Eckharts unter Berücksichti- 
gung seiner lateinischen Schriften. 
New York, Frankfurt a.M. 1990, 427 
S., kt., DM 44,-. 

Das zentrale Thema der intellektuellen My- 
stik Meister Eckharts: Gelassenheit, ver- 
dient eine Monographie. Vorliegende philo- 
sophische Dissertation von Freiburg (1989) 
hat dies in Angriff genommen und sieht mit 



Buchbesprechungen 76 

Recht in der Beschäftigung mit Eckhart 
•eine echte Chance und einen Auftrag der 
Kirche" und •der Theologie". 

Zuerst führt die Autorin ins Thema ein 
und zeigt dabei die •Problematik der re- 
ligiösen Sprache" auf. Hierzu dürfte die un- 
glückliche Arbeit von Udo Nix schon aus 
formalen Gründen nicht mehr erwähnt wer- 
den; auch sachlich sind die •energetische 
Sprachauffassung" der Weissgerber-Schule 
und die eher sentimentale Sprachanalyse 
des Mystischen (Büttner: •Der Ekstatiker 
kann das Unsagbare nicht sagen"; ähnlich 
noch bei Altmeister Quint und seiner 
Schule) durch Neuansätze überholt: man 
hat die unauflösbare Verflochtenheit von 
sprachlichem Ausdruck und innerer Erfah- 
rung erkannt (dazu W. Haug, Zur Grund- 
legung einer Theorie des mystischen Spre- 
chens, im repräsentativen Sammelband des 
Engelberger Symposions von 1984; auch 
der Dialog von A. M. Haas mit der japani- 
schen Zen-Mystik; Bundschuh berührt die 
Problematik ohne die Literatur zu kennen). 

Nach einer Bestandsaufnahme des Be- 
griffs •Gelassenheit" bei Meister Eckhart 
(im Anhang findet sich dankeswerterweise 
eine entsprechende Wortliste) geht die Au- 
torin der Wirkungsgeschichte des Wortes 
nach - bis Martin Heidegger. Auch hier ist 
zu fragen, ob dieses Nachzeichnen über- 
haupt Sinn hat, wenn z. B. die ignatianische 
•Indifferenz" oder der Quietismus der fran- 
zösischen Mystik (L'amour pur) nicht zur 
Sprache kommen. Zwei zentrale Kapitel ge- 
hen dem anthropologischen und theologi- 
schen Stellenwert des Wortes und der damit 
gemeinten Haltung nach: Gelassenheit voll- 
zieht sich im Geschehen von Tod und Le- 
ben; und: Die Vollkommenheit, d.h. Eins- 
sein mit Gott (nicht nur Vereinigung, nicht 
nur Gleichsein), besteht in Gelassenheit; 
daraus ergibt sich das typisch Eckhartsche 
Wirken in der Welt. 

Gesamtentwurf wie Einzelerkenntnisse 
der Arbeit (z.B. Unterschied von Abge- 
schiedenheit und Gelassenheit) kranken 
daran, daß zu unbesehen •die Ausführun- 
gen meines Lehrers, H. Prof. Dr. W. Strufe, 
über die absolute und relative Transzen- 
denz ... die Interpretationsgrundlage meiner 
Dissertation" bilden und auf deren Hinter- 
grund große Bögen über die gesamte Philo- 
sophie-   und   Mystikgeschichte   gespannt 

werden. So findet man z. B. auf einer einzi- 
gen Seite: Wittgenstein, Ruusbroec, Heideg- 
ger, Hölderlin, Piaton vereint und der wich- 
tige Satz dort: •das Transzendieren ereignet 
sich im ,Augenblick'", mag Piaton oder 
Heidegger entsprechen, führt aber von Mei- 
ster Eckhart weg. Dieser nämlich kritisiert - 
wie A. M. Haas betont und kürzlich A. M. 
Langer aufgewiesen hat - gerade die ent- 
sprechende Erlebnismystik und bringt dage- 
gen Seinsaussagen. Damit ergibt sich auch 
der andere Mangel der Arbeit, ihre man- 
gelnde philologische Exaktheit. So soll das 
•Substantiv Mystik" sich schon im Brief- 
wechsel des Nikolaus von Kues finden; be- 
legt wird dies mit der deutschen Überset- 
zung von Oehl. Das ist kaum anders als Ig- 
noranz sowohl der philologischen (nicht 
Oehl von 1931, sondern der lat. Original- 
Text bei Vansteenberghe ist nachzuschla- 
gen) wie der philosophisch-theologischen 
Grundlagen (in der Diskussion ging es um 
die •theologica mystica", Adjektiv(!), des 
Ps. Dionysius) zu bewerten. Auf Schritt und 
Tritt begegnet man Ähnlichem. Auch sonst 
bringt die Arbeit über dasjenige, was Allge- 
meingut der Forschung ist, hinaus keine zu- 
verlässigen neuen Einsichten zu Meister 
Eckhart. Josef Sudbrack SJ 

Neumann, Hans: Mechthild von Mag- 
deburg •Das fließende Licht der Gott- 
heit". Nach der Einsiedler Handschrift 
im kritischen Vergleich mit der gesam- 
ten Überlieferung. Bd. I. Text, besorgt 
von Gisela Vollmann-Profe. (Münche- 
ner Texte und Untersuchungen zur 
deutschen Literatur des Mittelalters, 
Bd. 100). München 1990, Artemis-Ver- 
lag, Ln. S. XXVIII/314, eine Farbta- 
fel; DM 89,-. 

Die lang erwartete kritische Ausgabe des 
1990 verstorbenen Göttinger Germanisten 
liegt nun endlich vor. Ein II. Bd. mit An- 
merkungen usw. ist angekündigt. 

Mechthild verfaßte die sieben Bücher 
1250-1283 auf Mittelniederdeutsch. Voll- 
ständig erhalten sind nur eine oberdeutsche 
Übertragung (1343-1345) und eine lateini- 
sche Übersetzung, die wohl zu Lebzeiten 
Mechthilds (das 7. Buch fehlt) angefertigt 
wurde. Die Forschung zeigte, daß alle ande- 



Buchbesprechungen 11 

ren Funde von Bruchstücken des •Fließen- 
den Lichts" in Zusammenhang mit der 
oberdeutschen Übertragung stehen. Und so 
entschied sich Neumann im Sinne der heuti- 
gen Editionstechnik den Text nach der be- 
rühmten Einsiedler Handschrift mit der 
oberdeutschen Übertragung als Leittext kri- 
tisch herauszugeben, ihn überaus vorsichtig 
zu reinigen (im Druckbild erkennbar!) und 
die niederdeutsche Entsprechungen (aus 
den aufgefundenen Fragmenten) mit den 
diskutierbaren Varianten (oft vom Latein 
her) im Anmerkungsapparat wiederzuge- 
ben. Die poetische Eigenart Mechthilds 
(Reime, Reimprosa mit gleitendem Über- 
gang zur Prosa) wurde auch im Druckbild 
besser als in den bisherigen Ausgaben und 
Übertragungen berücksichtigt. Prolego- 
mena führen in die Editionskonzeption; ein 
Namensverzeichnis (des Textes) befindet 
sich am Schluß. 

Mit diesem Meilenstein für die Erfor- 
schung der deutschen Mystik hat sich Hans 
Neumann ein Denkmal gesetzt. Für den 
nicht germanistisch Vorgebildeten aller- 
dings ist der Text nur schwer lesbar. Mit der 
sorgfältigen Übertragung ins moderne 
Deutsch von M. Schmidt (Einsiedeln-Zü- 
rich-Köln, 1955) kann er sich aber Zugang 
zum Charme des alten Deutsch verschaffen. 
Und so hofft der an Mystik Interessierte, 
daß nicht nur der II. Anmerkungsband das 
reiche Umfeld des mystischen Textes er- 
schließen wird, sondern daß er auch bald 
eine korrigierte neu-deutsche Übertragung 
wieder in der Hand haben darf. 

Josef Sudbrack SJ 

Chardin, Pierre Teilhard de: Das Herz 
der Materie. Kernstück einer genialen 
Weltsicht. Freiburg i.Br., Walter-Ver- 
lag 1990. 149 S., geb., DM 29,80. 

Es stimmt: Dieses Buch von 1950 des fran- 
zösischen Jesuiten (1881-1955) ist die viel- 
leicht wichtigste Synthese seines Lebens- 
werks. Die Übersetzung müht sich, mög- 
lichst nahe am Urtext zu bleiben, was das 
Lesen erschwert, aber die Authentizität ver- 
bürgt. Die beiden ersten Texte des Anhangs 
von 1916 und 1919 hat Teilhard selbst dem 
•Herz der Materie" hinzugefügt, um •den 
berauschenden Eindruck" seiner Urerfah- 
rung wiederzugeben, der dritte gibt eine sei- 

ner großartigsten Hymnen wieder. Mit der 
Unterteilung in Teilhard, französische Her- 
ausgeber und Übersetzer verstärken die An- 
merkungen die Authentizität. Sie zeigen 
z.B., daß die wachsende Bedeutung des 
•Weiblichen" für Teilhard eine •geistige 
Potenz", aber ganz und gar nicht einen 
Zweifel am •feierlichen Gelübde der 
Keuschheit" besagt. 

Die Schrift bestätigt, daß man den Natur- 
wissenschaftler, den Philosophen und den 
Theologen Teilhard nur von seiner •My- 
stik" her verstehen darf, von seiner Gottes-, 
Welt- und Selbst-Erfahrung her. Das erste 
Kapitel entwickelt die natürliche Neigung 
•zu einer niederen Form des Pantheismus", 
dem •des sich Ausgießens und der Auflö- 
sung". Der zweite Teil, •Das Menschliche 
oder das Konvergierende" steigt auf zum 
•Punkt Omega", in dem •die Konsistenz 
des Universums zusammengefaßt (ist) in ei- 
nem einzigen unzerstörbaren Zentrum, 
DAS ICH LIEBEN KANN". Der dritte 
Teil, •Das Christische oder das Zentrische" 
erkennt, •in einem inkarnierten Gott den 
Reflex des letzten Mittelpunktes der Totali- 
sation und der Konsolidierung (der Welt), 
welcher (Mittelpunkt)... biopsychologisch 
gefordert wird". Wenn er als Ungläubiger 
aufgewachsen wäre, •wäre ich wahrschein- 
lich gehalten, gewesen, Christ zu werden ... 
um ganz Mensch zu sein". Und darauf folgt 
ein •Herz-Jesu-Kapitel": •Dank einer Art 
immer schon angenommener Gewohnheit 
habe ich in keinem Augenblick meines Le- 
bens auch nur die geringste Schwierigkeit 
empfunden, mich an Gott zu wenden als ei- 
nen höchsten Jemand." 

Im Blick auf esoterische oder religion-mi- 
schende Literatur wundert man sich, mit 
welcher Unehrlichkeit oder Dummheit man 
diesen großen Denker und Mystiker für das 
Gegenteil dessen in Anspruch nimmt, was 
er meinte und schrieb.      Josef Sudbrack SJ 

Kann man Gott aus der Natur erken- 
nen? Hrsg. von Carsten Bresch u.a. 
Freiburg i.B., Herder 1990. 1875 S., 
kart., DM 36,-. 

Man könnte dieses interdisziplinäre Ge- 
spräch als eine Auseinandersetzung mit 
Teilhard de Chardin bezeichnen: Der Bio- 
chemiker G. Keil, der vom naturwissen- 



Buchbesprechungen 78 

schaftlichen Denken her die religiöse Inter- 
pretation (besonders: Schöpfung) radikal 
zurückweist (leider nur als Gesprächsteil- 
nehmer); der Genetiker C. Brecht, der Teil- 
hard ohne sein Christentum haben will; der 
Theologe H. Riedlinger, der mit einem 
nüchternen historischen Abriß die Bedeu- 
tung der vergessenen •natürlichen Theolo- 
gie" aufzeigt; der Ethiker V. Mortensen mit 
einer Neukonzeption der •natürlichen 
Theologie; der Chemiker H. Gahming, dem 
in der evolutionen Ordnung der Schöpfung 
Gott aufleuchtet; der Journalist G. Schiwy, 
der Teilhards evolutiv-personale Weltsicht 
skizziert; der Philosoph B. Weissmahr, der 
den Blick auf die •Freiheit" ins Gespräch 
einbringt. 

Das wichtigste Wort stammt von dem 
evangelischen Theologen S. M. Daecke: 
•Die trinitarische Denkstruktur des christli- 
chen Glaubenbekenntnis ... bietet die Mög- 
lichkeit, christologisch von einem Gott zu 
sprechen, der in die Natur eingeht, ohne in 
ihr aufzugehen, und pneumatologisch von 
einem Gott zu reden, der als heiliger, als 
Gottesgeist auch in der Natur und Materie 
wirkt. Das trinitarische Denken ist eine 
theologische Ermöglichung für ein Gottes- 
bild, bei dem Immanenz und Transzendenz, 
Natur und Übernatur nicht mehr im Gegen- 
satz zueinander stehen." In dieser Richtung 
muß Teilhards gewaltige Konzeption wei- 
tergedacht werden. Josef Sudbrack SJ 

Schillebeeckx, Edward: Menschen, Die 
Geschichte von Gott. Freiburg, Basel, 
Wien, Herder, 1990. 326 S., geb., 
DM 69,-. 

Mit diesem Buch hat der große holländi- 
sche Theologe - nach: •Jesus - Die Ge- 
schichte von einem Lebenden" und •Chri- 
stus und die Christen - Die Geschichte ei- 
ner neuen Lebenspraxis" - seine dogmati- 
sche Trilogie vollendet. Auch der letzte 
Band ist engagiert geschrieben. Er führt den 
Leser in berichtender und zugleich kriti- 
scher Darstellung in die Fragenbereiche 
und die Antworten ein. 

Am wichtigsten wurde mir das I. Kapitel, 
worin Schillebeeckx die Weltgeschichte als 
ein Suchen nach •Heil" und die Kirchen 
und Religionen als •Sakramente des Heils- 
in-der-Welt" umschreibt. Dies führt zur zen- 

tralen Problematik, daß nämlich Heils-, 
Gotteserfahrung stets in eine kulturell- 
sprachliche Gestalt eingebunden ist. Mit an- 
deren Worten: Es gibt keine •nackte Gotte- 
serfahrung" ; eine jede ist geformt von kul- 
turell-religiösen Vorgegebenheiten; Gottes- 
erfahrung läßt sich nur •kontextuell" verste- 
hen. Auf diesem Hintergrund entwirft das 
zweite Kapitel gleichsam eine Grammatik 
des Erfahrens und Redens von Gott inner- 
halb dieser •Kontextualität"; z. B. •Mystik" 
als •intensive Form gläubiger Gottes- 
erfahrung", ihre •außerordentlichen Er- 
scheinungen" als aufruhend auf einem 
•speziellen, psychosomatischen Substrat"; 
das besagt: Solche Phänomene sind •re- 
ligiös neutral" (103). Dann erst kommt das 
Kapitel über •Christen finden Gott vor al- 
lem in Jesus Christus" mit wichtigen, vor- 
sichtigen Glaubensaussagen; z.B. (ganz im 
Sinne von Kardinal Ratzingers •dialogische 
Auferstehungshoffnung" und E. Drewer- 
mann: Liebe ist Voraussetzung, um den 
Auferstandenen zu erkennen.): •Der christ- 
liche Glaube an das ewige Leben hat seine 
Grundlage nicht in der griechischen Beja- 
hung der Unsterblichkeit der menschlichen 
Seele, sondern in der gnadenvollen Lebens- 
gemeinschaft mit Gott während des irdi- 
schen Lebens." (181) Das vierte Kapitel 
greift Anregungen des II. Vatikanischen 
Konzils auf, wenn es •eine demokratische 
Leitung der Kirche als Gemeinde Gottes" 
entfaltet. Im letzten Kapitel (•Als Epilog") 
stellt Schillebeeckx den Christen und seine 
Kirche hinein in die Sorge der Menschen 
um die Zukunft des Kosmos; es ist eine 
knappe engagierte •ökologische Theolo- 
gie". 

Wertend ist einmal zu sagen: Die Theolo- 
gie des Holländers ist ein großartiger Ent- 
wurf, der in vieler Hinsicht neben der Trilo- 
gie H. U. v. Balthasars steht; Stücke heraus- 
zubrechen und sogar als falsch zu verurtei- 
len, würde ihre tiefe Christlichkeit verken- 
nen. Dann aber entwirft Schillebeeckx an- 
ders als v. Balthasar seine Theologie vom 
Menschen her auf Gott hin. Doch beide 
treffen sich im Bekenntnis, •daß sich in Je- 
sus von Nazaret Gott selbst auf eine solche 
Weise geoffenbart hat, daß dadurch sein 
Heilswille für die ganze Menschheit sicht- 
bar wurde, und zwar auf entscheidende und 
endgültige Weise." (190) Josef Sudbrack SJ 



Buchbesprechungen 79 

Rosenberg, Alfons: Experiment Chri- 
stentum. Neu durchges. v. Felicitas 
Betz. Mit e. Nachw. v. Otto Betz. Mün- 
chen, Kösel 1990. 200 S., kart., 
DM 29,80. 

Allein die Geschichte des Autors, die Otto 
Betz im Anhang kurz referiert, weckt Erwar- 
tungen: Jude, Klee-Kandinsky-Schüler, Rä- 
terepublik, nach langem Suchen über C. G. 
Jung bei Hugo Rahner zum Katholizismus 
konvertiert, durch seine Symbol-Meditation 
wichtige Akzente setzend und im Nachlaß 
nach seinem Tode 1985 mit einem Jesus- 
Buch die Fachwelt schockierend. 

Diese Jesus-Sicht ist auch Pfeiler dieser 
Zukunftsutopie von 1969, die Rosenberg 
aber schon früher konzipiert hatte: Jesus - 
•Gott im Menschen, im Fleische, im 
Schöße, in Blut und Samen". Das auf ihm 
aufbauende Institutionelle muß nach Ro- 
senberg in den Hintergrund treten. Warum 
Angst haben vor einer Pluralität kirchlichen 
Lebens oder auch vor gnostischen und ähn- 
lichen Jesus-Deutungen: Er ist stets mehr 
als jede Formulierung über ihn. 

So plädiert Rosenberg auch für eine 
•Freundes"-Kirche, in kleinen •(Haus-) 
Gruppen" und in lebendigem, demokrati- 
schem Vollzug. Nach ihm muß Christen- 
tum •revolutionär", gewaltfrei revolutionär 
sein. 

Manche Ideen sind - wenigstens im An- 
satz - schon verwirklicht. Bei anderen spürt 
man allzusehr die damalige Zeit heraus. So 
wundert es bei der sonstigen Liebe zu Sym- 
bol und Bild, daß Rosenberg - vielleicht aus 
seiner jüdischen Herkunft - keinen Zugang 
zum bildhaften, rituellen, sakralen Zug 
kirchlicher Existenz findet. Doch anregend 
und überaus aktuell bleibt dieses Buch aus 
den 68er •Revolutionsjahren". 

Josef Sudbrack SJ 

Fritjof Capra/David Steindl-Rast: 
Wendezeit im Christentum. Perspekti- 
ven für eine aufgeklärte Theologie. 
Bern, München, Wien: Scherz-Verlag 
1991, 286 S., kart., DM38,-. 

Selbstbewußt, mitunter arrogant im Tonfall, 
postulieren sie ein neues Zeitalter und ein 
neues Paradigma für christliche Theologie 
und Spiritualität: Der als kritischer Sympa- 

thisant der New Age-Bewegung bekannt ge- 
wordene Atomphysiker Capra, der im Zen- 
Buddhismus erfahrene Benediktinerpater 
Steindl-Rast und der Kamaldulensermönch 
Matus. Zu dem hier dokumentierten Dreier- 
gespräch haben sie zusammengefunden, 
weil sie ihr Interesse an einem Dialog zwi- 
schen östlich-buddhistischer und christli- 
cher Religiosität verbindet. Die Einheitsper- 
spektive, die sich ihnen gemeinsam auftut, 
vertreten sie bei aller angeblichen Offenheit 
mit einem exklusivistisch gefärbten An- 
spruch, angesichts dessen theologisch An- 
dersdenkende leichthin als Vertreter des 
•alten Paradigmas" abqualifiziert werden. 
Wer Gott immer noch als Schöpfer des Uni- 
versums statt als immanente Summe des 
kosmischen Prozesses der Selbstorganisa- 
tion versteht, wer Ostern noch im Zeichen 
des leeren Grabes interpretiert statt als Er- 
kenntnis der Jünger, daß sie ebenfalls auf- 
erstanden seien, wer noch erlösungs- statt 
schöpfungszentriert denkt, der gilt angeb- 
lich •in der theologischen Gemeinschaft 
weltweit" als •rückständig", womöglich als 
•fundamentalistisch" oder als zurückgehal- 
ten vom •Establishment der Kirche". 

Das monistische Grundkonzept dieses 
•neuen Denkens" in theologischen Dimen- 
sionen hat seinen Quellgrund in mystischen 
•Gipfelerlebnissen": Ihnen verdanken die 
Dialogpartner ihre •ganze Gottesvorstel- 
lung"! Was sie als kosmisches Bewußtsein 
erfahren haben, läßt sie eher an das Göttli- 
che als an den Gott der Bibel, eher an •kos- 
mische" als an historische Begriffe denken. 
Desungeachtet machen sie dem •alten Para- 
digma" den unhaltbaren Vorwurf, ihm habe 
der geschichtliche Prozeß, durch den Gott 
sich offenbarte, als unwichtig gegolten. Hin- 
gegen habe ihr ganzheitliches Offenba- 
rungsverständnis den Gesamtprozeß der 
göttlichen Selbstmanifestation im Blick. 
Daß für solch eine Gesamtperspektive in 
der Tat ein Offenbarungsanspruch erhoben 
werden muß, liegt auf der Hand. Dessen 
Charakter erweist sich in vielfacher Hin- 
sicht als stark gnostisierend und läßt den Er- 
kenntnisprozeß der Seele, die offensichtlich 
mit Gottes Geist gleichgesetzt werden kann, 
•identisch mit dem Prozeß der Erlösung, 
Befreiung und Erleuchtung sein." Diese 
mystische Grundhaltung hindert die Ge- 
sprächspartner bzw. Verfasser nicht, ihre - 



Buchbesprechungen 80 

wie sie dann doch betonen - eigentlich 
kaum neu zu nennenden Ideen als Perspek- 
tiven für eine •aufgeklärte Theologie" aus- 
zugeben. Mit der Epoche der Aufklärung 
haben sie immerhin einen penetranten 
Hang zur natürlichen Theologie gemein- 
sam. So heißt es im Vorwort: •Wir meinen, 
daß Mutter Erde auf jeder Seite dieses Bu- 
ches präsent ist." Sie - aufgemerkt! - sei 
•die schweigende Quelle all dessen, was wir 
in diesen Gesprächen aussagen." 

Gibt es nun aber nicht tatsächlich Anzei- 
chen für ein neues •Paradigma" in unserer 
Gesellschaft und so auch im Christentum? 
Die Frage nach dem wirklich Neuen am 
•neuen Denken" beantwortet Capra einmal 
in negativer und einmal in positiver Weise: 
Es handele sich einerseits um die globale 
•Gefahr der Vernichtung, die erheblich grö- 
ßer ist als je zuvor", und andererseits - an- 
gesichts dieser apokalyptisch-bedrohlichen 
Stimmung - um den Wechsel zur Favorisie- 
rung einer feministischen Perspektive. Diese 
beiden zutreffenden Faktoren etwa unter 
tiefenpsychologischen und soziokulturellen 
Aspekten ins Verhältnis zu setzen, wäre auf- 
schlußreich, wird aber von den Autoren un- 

terlassen. Religionskritik kommt allenfalls 
im Blick aufs •alte" Paradigma und dessen 
Hoffnungsgestalt zur Geltung. Der Wechsel 
zum neuen aber wird zur Bedingung globa- 
len Heilwerdens erklärt. Ein gewaltiger An- 
spruch tut sich hier auf - zumal der Mysti- 
ker Steindl-Rast persönlich versichert, Got- 
tes verborgene Gegenwart sei in •jedem, der 
das Leben eines Mystikers führt, absolut 
greifbar"? Wendezeit im Christentum? Was 
dieses Buch (im Verein mit manch anderen 
Produktionen durchaus christlicher Ver- 
lage) intendiert, ist eine Wende in der Be- 
wertung eines religiösen Denkmusters, das 
bislang kirchlicherseits eher als häretisch 
galt. Würde es künftighin als gut denkbare 
Variante christlicher Theologie oder gar als 
quasi-normativ eingeschätzt, so käme das 
traditionell-christliche Paradigma am Ende 
womöglich selbst in den Geruch des Häreti- 
schen, des für •Mutter Erde" Gefährlichen. 
Solches deutet sich in einigen Äußerungen 
der betreffenden Autoren an; man staunt, 
wie schnell dann die angeblich sogar wün- 
schenswerte Polyphonie der Wahrheiten 
vergessen scheint. Mystiker sind offenbar 
auch nur Menschen. Werner Thiede 

In Geist und Leben 1-1992 schrieben: 

Otto Betz, geb. 1927, Dr. theol., Prof. für allg. Erziehungswissenschaften u. Rel.-päd., verh., 
röm.-kath. 

Karin Frammelsberger, geb. 1960, Bibliotheksassistentin, Studentin der Geschichte und 
Theologie, Mitarbeiterin bei •Geist und Leben". 

Paul ImhofSJ, geb. 1949, Dr. phil., Dr. theol., ab 1986 Chefredakteur der Zeitschrift 
•Geist und Leben", Lehrtätigkeit an der Universität Innsbruck. 

Oscar Rodriguez Maradiaga SDB, geb. 1942, Weihbischof von Tegucigalpa/Honduras, 
ord. 1970, Bischofsweihe 1978, Generalsekretär von CELAM, Mitglied des päpstl. Rates 
•Iustitia et pax" sowie des päpstl. Rates •Cor unum". 

Eugen Rucker SVD, geb. 1929, Univ.-Prof., Leiter einer Missionspfarrei in Japan, 
Forschungsschwerpunkte: Literatur, Ethik und Deutsche Mystik. 

Günter Stachel, geb. 1922, Lie. theol., Dr. phil., Professor für Religionspädagogik, 
verh., röm.-kath. 

Josef Sudbrack SJ, geb. 1925, Dr. habil. theol., Autor zahlreicher Bücher, früherer Chef- 
redakteur von •Geist und Leben". 

Francisco Taborda SJ, geb. 1938, Dr. theol., Professor für Sakramententheologie in Belo 
Horizonte/Brasilien. 




