
Von Adam Tanner zu Friedrich Spee 
Die Entwicklung einer Argumentationsstrategie (1590-1630) 
vor dem Hintergrund zeitgenössischer gesellschaftlicher Konflikte* 

Wolfgang Behringer, München 

Die Fürsten •verwüsteten ihre Länder" mit den Hexenverfolgungen 
•mehr als jemals ein Krieg es tun könnte", schreibt Friedrich Spee 
(1591-1635)1, •und richten doch nicht das allergeringste damit aus". 
•Nun gibt es aber Gelehrte" - so fährt er fort - •die gelindere Mittel emp- 
fehlen. Unter ihnen hat sich - das ist von jeher meine Meinung gewesen - 
der hervorragende Theologe Tanner SJ ... an Urteilskraft und Besonnen- 
heit hervorgetan. Sicherlich würde es dem Staate von Nutzen sein, wenn 
Fürsten darauf hören wollten, welche Maßnahmen er vorschlägt."2 Wie 
Spee registrieren alle Autoren des 17. Jahrhunderts Adam Tanner 
(1572-1632) als wichtigen Gegner der Hexenprozesse3. Seit dem Anbruch 
des 18. Jahrhunderts tat man sich mit seiner Einordnung zunehmend 
schwerer, weil Tanner wie die meisten älteren Verfolgungsgegner die Exi- 
stenz des Hexenverbrechens nie prinzipiell in Frage gestellt hat4. Mit der 

* Der Beitrag basiert auf einem Vortrag anläßlich der Veranstaltung •Wissenschaftliches 
Symposium zu Friedrich Spee", die im Rahmen der Gedenkwochen •400 Jahre Friedrich 
Spee 1591-1991" (Veranstalter: Friedrich-Spee-Gesellschaft e. V. Düsseldorf) am 2. März 
1991 an der Evangelischen Stadtakademie in Düsseldorf gehalten wurde. 
1 Friedrich von Spee, Cautio Criminalis oder Rechtliche Bedenken wegen der Hexenprozesse. 
Aus dem Lateinischen übertragen und eingeleitet von J.-F. Ritter. München 1982 (Erstaus- 
gabe 1939; lateinische Erstausgaben Rinteln 1631; zitiert wird im folgenden nach der Aus- 
gabe München 1982). 
2 F. Spee, Cautio Criminalis, 9. 
3 Vgl. dazu: W. Behringer, Hexenverfolgung in Bayern. Volksmagie, Glaubenseifer und 
Staatsräson in der Frühen Neuzeit. München 1987, 256 ff., 277-280, 332 ff., 366 ff. - (Die 2. 
Auflage, München 1988, ist seitenidentisch). 
4 J. J. Zedler, (Hg.), Großes vollständiges Universal-Lexikon, 63 Bde. und 4 Erg. Bde. Leip- 
zig/Halle 1732-1754, Bd. 41 (1744), Sp. 1716f., Artikel •Tanner, Adam"; F. X. Kropf, Hi- 
storia Provinciae Societatis Jesu Germaniae superioris. Augsburg 1754, Bd. III, 100f.; L. 
Rapp, Die Hexenprozesse und ihre Gegner aus Tirol. Innsbruck 1874, 47 ff.; J. Diefenbach, 
Der Hexenwahn in Deutschland. Leipzig 1886, 276; J. Janssen/L. Pastor, Culturzustände 
des deutschen Volkes seit dem Ausgang des Mittelalters bis zum Beginn des dreißigjährigen 
Krieges, Bd. VIII. Freiburg 1894, 655-660; Reusch, Tanner, Adam, in: ADB XXXVII 
(1894), 380-382; S. Riezler, Geschichte der Hexenprozesse in Baiern. Stuttgart 1896, 
248-266; B. Duhr, Die Stellung der Jesuiten in den deutschen Hexenprozessen. Köln 1900, 
45-59; A. Dürrwächter, Adam Tanner und die Steganographie des Trithemius, in: Fest- 
schrift Herrmann Grauert. Freiburg/Br. 1910, 354-376; G.W. Soldan/H. Heppe/M. 
Bauer, Geschichte der Hexenprozesse, 2 Bde. Hanau 1911 (3. Aufl.), Bd. II, 178-184; W. 
Lurz, Adam Tanner und die Gnadenstreitigkeiten des 17. Jahrhunderts. Ein Beitrag zur Ge- 



Wolfgang Behringer 106 

fortschreitenden Distanz des bürgerlichen 19. Jahrhunderts zu den 
Schrecken des Zeitalters der Hexenprozesse erreichte das Ansehen Tan- 
ners seinen Tiefpunkt. Ein führender Historiker der Jahrhundertwende, 
der katholische Liberale Sigmund von Riezler (1843-1927), kam zu dem 
vernichtenden Schluß: 

•Das übertriebene Lob, das Tanner von vielen Autoren gespendet 
wird, ist nur begreiflich, weil die Mehrzahl derselben Tanner offenbar 
nie gelesen hat."5 

Die Hochschätzung, die Adam Tanner durch seinen heute berühmte- 
ren Ordensbruder Friedrich Spee erfahren hat, steht dazu in offenkundi- 
gem Widerspruch, denn mit mehr als dreißig Zitaten an entscheidenden 
Stellen der Cautio Criminalis weist ihm Spee eine Schlüsselrolle bei der 
Entwicklung einer wirksamen Argumentation zur Eindämmung der He- 
xenprozesse zu.6 Bei genauem Zusehen kann man feststellen, daß Tanner 
die einzige katholische Autorität ist, auf die sich Spee in der Hexenfrage fast 
permanent berufen kann. Wenn man sich fragt, warum diese Schlüssel- 
rolle Tanners später selten gewürdigt worden ist, könnte man zu dem Er- 
gebnis kommen, daß die Radikalisierung und konsequente Zuspitzung 
durch Spee die Argumentation Tanners überholt hat und in verschiede- 
ner Hinsicht veraltet erscheinen ließ. Der direkte Zugang zu Tanners Ar- 
gumentation war danach offenbar nicht mehr möglich, sein Andenken 
blieb gleichsam nur wie die Fliege im Bernstein in Spees klarer Streitschrift 
bewahrt. 

Die Stringenz der scheinbar wenig radikalen Kritik Tanners erschließt 
sich erst aus der Berücksichtigung des unmittelbaren gesellschaftlichen 
Diskussionszusammenhangs. Vor diesem Hintergrund zeigt sich, wie 
wirksam Tanners Argumente den Zeitgenossen erschienen und warum. 
Die Hochschätzung Tanners durch Spee - so meine These - war nicht nur 
die vor einem älteren verdienten Ordensbruder, der totgelobt werden 
sollte, sondern die Würdigung eines aufrechten Kämpfers für mehr Hu- 
manität in einem Land, wo die Greuel der Hexenverfolgung diejenigen 
des gleichzeitigen Krieges zu übersteigen begannen. 

schichte des Molinismus. Breslau 1932; H. Ch. Lea, Materials Toward a History of Witch- 
craft, 3 Bde. London/New York 1957, Bd. II, 647-670; K. Baschwitz, Hexen und Hexen- 
prozesse. München 1963, 286 ff.; H. Lais, Tanner, Adam'm: Lexikon für Theologie und Kir- 
che {= LThK). Freiburg/Br. 1964 (2. Aufl.), Bd. IX, Sp. 1290; F. Merzbacher, Die Hexen- 
prozesse in Franken. München 1970 (2. Aufl.), 33 f. 
5 Riezler (wie Anm. 4), 249. 
6 F. Spee, Cautio Criminalis, 9, 11, 14, 21, 23f., 29f., 32, 39, 48, 56, 66f., 77, 98, 102, 109, 150, 
159, 161, 198, 218, 224, 232, 234, 238, 264, 270, 272. - Vgl. dazu: W. Behringer (Hg.), Hexen 
und Hexenprozesse in Deutschland (= dtv-dokumente). München 1988, Quellen 212, 216, 
230. 



Von Adam Tanner zu Friedrich Spee 107 

I. 
Im 1627 in Ingolstadt erscheinenden dritten Band seines Hauptwerks, der 
Theologia scholastica, behandelte Adam Tanner unter dem systemati- 
schen Abschnitt De iustitia et iure die Frage der Hexenprozesse7. Mit der 
Reduzierung des juristischen Themenbereichs auf ein einziges Problem 
wich er auffallend von der moraltheologischen Norm ab. Mit dieser •Ei- 
genmächtigkeit" reagierte Tanner auf eine wahrhaft brennende Frage sei- 
ner Zeit. Ingolstadt, der Sitz der Landesuniversität des Herzogtums Bay- 
ern und wichtigste Hochschule des deutschsprachigen katholischen Sü- 
dens, lag in unmittelbarer Nachbarschaft des Hochstifts Eichstätt, wo der 
regierende Fürstbischof Johann Christoph von Westerstetten 
(1565-1637) seit 1612 kontinuierlich Hexenverfolgungen durchführte. 
1626, also zur Zeit der Abfassung von Tanners Moraltheologie, begannen 
nach schweren Mißernten im Getreide- und Weinbau auch die anderen 
fränkischen Hochstifte - Bamberg, Würzburg und Kurmainz - mit He- 
xenverfolgungen. Diese Verfolgungen erreichten binnen weniger Wo- 
chen ein Ausmaß, das alles bisher Dagewesene in den Schatten stellte. Al- 
lein in Würzburg wurden in wenigen Jahren 1200 Menschen als Hexen 
verbrannt - •ein Wirtzbürgisch Werck" nannte man im übrigen Reich um 
1630 diese Form des organisierten Massenmordes durch die Obrigkeit8. 
Tanner räumte aus diesem aktuellen Anlaß der Hexenfrage Platz ein in 
einem Werk, von dem bereits die Zeitgenossen annehmen durften, daß es 
zu einem moraltheologischen Standardwerk werden würde. 

Noch ungewöhnlicher als der Ort war die Art und Weise, in der Tanner 
seine Thematik anpackte. Er mißachtete nämlich vollkommen alle inhalt- 
lichen Fragen der Hexenlehre, die oftmals diskutierten Spitzfindigkeiten 
der Dämonologie, in deren theologischen Fallstricken sich frühere Geg- 
ner der Hexenprozesse fast stets verfangen hatten: also Fragen nach der 
Möglichkeit des Schadenzaubers, der Tierverwandlung, des Hexenfluges, 
etc. Die Reduzierung der Hexenthematik auf eine rein juristische und 
humanitäre Frage durch den Theologen Tanner hatte ihre Ursache im 
zeitgenössischen Stand der Diskussion. Unter den Katholiken im Reich 
hatte sich in der Hexenfrage seit den 1560er Jahren eine besonders harte 
Haltung herauskristallisiert und während der Verfolgungswelle um 1590 
nahezu dogmatischen Charakter angenommen. Mit dem auf der Grund- 
lage der großen Trierer Hexenverfolgung der späten 1580er Jahre abge- 
faßten Hexentraktat Peter Binsfelds9 war es für katholische Intellektuelle 

' A. Tanner, Theologia scholastica, tom. 3, Ingolstadt 1627; Sp. 981-1022. 
1 Behringer (wie Anm. 6), 179-195, 249-264. 
' P. Binsfeld, Tractatus de confessionibus maleficiorum et sagarum. Trier 1589. 



Wolfgang Behringer \ og 

in Deutschland praktisch unmöglich geworden, öffentlich die Existenz 
des Hexenverbrechens inhaltlich in Frage zu stellen. 

Die bereits von Erik Midelfort konstatierte Verhärtung des Stand- 
punkts der katholischen Partei um 159010 läßt sich minutiös nachzeich- 
nen in jenem Land, das seit dem •Kölner Krieg" die Rolle einer konfes- 
sionellen Führungsmacht anstrebte. Nicht von ungefähr wurde Bayern in 
den Jahrzehnten zwischen 1590 und 1630 zum Brennpunkt der Auseinan- 
dersetzungen in der Hexenfrage. Ausgangspunkt dieser Diskussionen 
war die erste große regionale Verfolgungswelle, die zeitgleich zu den He- 
xenverfolgungen im Rheinland und einigen anderen Regionen Europas 
in der zweiten Hälfte der 1580er Jahre einsetzte. Im Gegensatz zu den 
westdeutschen Kleinterritorien war Bayern ein relativ gut organisierter 
Territorialstaat mit einem komplexen System von checks and balances. 
Kurz nach dem Beginn von Hexenverfolgungen an mehreren Punkten 
des Herzogtums kamen Teilen der alten Führungsschicht Bedenken über 
das angewandte Prozeßverfahren, das allen Grundsätzen des kodifizier- 
ten Landesrechts, des Reichsrechts und des Römischen Rechts Hohn 
sprach. So kam es, daß auf Regierungsebene eine prinzipielle Klärung 
des neu aufgetretenen Problems angestrebt wurde. Von hier nahm eine 
Diskussion ihren Ausgangspunkt, die nicht nur deshalb von Bedeutung 
ist, weil sie exemplarischen Charakter hat, sondern auch, weil sie direkte 
politische Bedeutung bekam. Bayern war mit seinen rheinischen Sekun- 
dogenituren die katholische Vormacht im Reich und die Rechtsgutachten 
der Universität Ingolstadt spielten in ganz Süddeutschland eine Rolle. 
Zum dritten aber bildete diese innerbayrische Diskussion die Grundlage 
von Adam Tanners dezidierter Meinungsbildung in der Hexenfrage und 
erlangte damit reichsweite Wirksamkeit11. 

Die bayrische Regierung erörterte das Hexenproblem Anfang April 
1590. In dieser ersten Beratung wurden die grundsätzlichen Rahmenbe- 
dingungen aller weiteren Diskussion abgesteckt. Der Ablauf der Diskus- 
sion zeigt an, wie verfahren die Situation auf katholischer Seite war: In ei- 
nem Gutachten des Hofrats, dem Guet bedunckhen, wie dem hochschödli- 
chen Hexen laster zu begegnen und dasselb außzureithen12, wurde jede in- 
haltliche Kritik an der Hexenvorstellung, wie sie von den namentlich ge- 
nannten Autoren Johann Weyer (1515-1588) und Johann Brenz, dem Re- 

10 H. C. E. Midelfort, Witch Hunting in Southwestern Germany. 1562-1684. The Social and 
Intellectual Foundations. Stanford/Calif. 1972, 62. 
11 Zu diesem ganzen Komplex: Behringer (wie Anm. 3), 122-332. 
12 HStAM, Hexenakten Nr. 1; ediert in: W. Behringer, Mit dem Feuer vom Leben zum Tod. 
Hexengesetzgebung in Bayern. München 1988, 91-96. 



Von Adam Tanner zu Friedrich Spee 109 

formator Württembergs, geübt worden war (Zweifel an der Möglichkeit 
des Schadenzaubers, Ablehnung der Hexenflugvorstellung, etc.)13, als 
ketzerisch bezeichnet. Auf das Münchner Regierungsgutachten folgte 
noch Ende des gleichen Monats ein Ingolstädter Grundsatzgutachten14, 
welches unter Beteiligung des führenden jesuitischen Theologen Gregor 
von Valencia (1551-1603) die radikale Position sanktionierte. In Mün- 
chen und Ingolstadt wurde damit 1590 erstmals jene radikale Einengung 
der katholischen Kritikmöglichkeiten durchgesetzt, die zwei Jahre später 
auch in Trier mit der Verurteilung des Cornelius Loos und seiner Ansich- 
ten De vera et falsa magia in Anwesenheit des Weihbischofs Peter Bins- 
feld vollzogen wurde und die schließlich spätestens durch ihre Publika- 
tion in Martin Delrios (1574-1608) Disquisitiones magicae im Jahre 1600 
reichsweit sanktioniert wurde.15 Delrios dämonologisches Standardwerk, 
das sei nur am Rande erwähnt, war dem Kölner Kurfürsten Ernst von 
Bayern gewidmet, dem Bruder des bayerischen Herzogs Wilhelm V..16 

Aufgrund der innerbayrischen Opposition wurde zwar die Verfolgungs- 
welle von 1590 rasch eingestellt, doch fortan stellte sich für die Kritiker 
das Problem, daß keine wirksame Argumentation mehr existierte, um 
weiteren Verfolgungen bereits auf theoretischer Ebene entgegenwirken 
zu können. Akut wurde dieses Problem in München im Jahr 1600, als sich 
die Absicht der Verfolgungspartei abzeichnete, einen Hexenprozeß zu ei- 
ner systematischen und landesweiten Hexenverfolgung auszudehnen.17 

Im Umkreis dieses spektakulären Verfahrens, in dem der Anführer der 
Verfolgungspartei buchstäblich mit Delrios •Disquisitiones Magicae" 
auf dem Pult operierte, zeichnete sich eine so starke Polarisierung der 
Diskussion ab, daß eine Beschreibung der bestehenden Parteiungen mög- 
lich ist. Einige führende Regierungsjuristen und die Jesuiten Gregor von 
Valencia, Jacob Gretser (1562-1625) und später Adam Contzen 
(1571-1635) profilierten sich als strikte Verfolgungsbefürworter. Diese 
Gruppe von Ideologen hatte ihre Vertreter hauptsächlich an der Theolo- 
gischen Fakultät der Universität Ingolstadt, auf der Gelehrtenbank des 
Hofrats und unter den Beratern und Geheimen Sekretären, auch Beicht- 

13 Vgl. dazu: H. C. E. Midelfort, Witchcraft and Religion in Sixteenth Century Germany. 
The Formation and Consequences of an Orthodoxy, in: Archiv für Reformationsgeschichtedi 
(1971), 266-278. 
14 Responsum duarum facultatum Theologiae et Juridicae Academiae Ingolstadiensis, ad 
quaestiones Jussu serenissimi utriusque Bavariae ducis Guilielmipropositae. In causa Malefi- 
carum, abgedruckt in: W. Behringer (wie Anm. 12), 97-108. 
15 Behringer (wie Anm. 3), 225-241. 
16 Ausgabe Mainz 1602,; Duhr (wie Anm. 4) 42. 
17 M. Kunze, Der Prozeß Pappenheimer. Ebelsbach 1981; Ders., Die Straße ins Feuer. Mün- 
chen 1982; Ders., Highroad to the Stake. Chicago/London 1987. 



Wolfgang Behringer \ \ o 

vätern des Herzogs. Bezeichnenderweise waren die führenden Mitglieder 
dieser Parteiung •Ausländer", die durch strikte Anwendung dämonologi- 
schen Buchwissens Kompetenz demonstrieren wollten und möglicher- 
weise versuchten, als Funktionselite über eine ideologische Profilierung 
im Land Einfluß zu gewinnen.18 

Dieser Gruppe von Eiferern, wie sie von ihren Gegnern genannt wur- 
den, trat eine Gruppe von Verfolgungsgegnern entgegen, die sich aus dem 
höheren Bürgertum einiger großer Städte und aus dem Landadel Bayerns 
und Tirols rekrutierte - dem auch die Jesuiten Adam Tanner und Paul 
Laymann (1575-1635) zugehörten. Stets dominierte diese soziologisch 
gut umreißbare einheimische Oberschicht in den Stadträten der großen 
Städte, auf der Ritterbank des Hofrats, im Geheimen Rat und naturge- 
mäß in der politischen Vertretung der Landstände, der •Landschaft". Seit 
etwa 1600 hatte diese Gruppierung auch die Juristische Fakultät der Uni- 
versität Ingolstadt •zurückerobert".19 Einige von ihren Gegnern als •Poli- 
tici" diffamierte Exponenten dieser Gruppe - die Begriffsbildung deutet 
auf die gleichzeitige Machiavelli-Debatte - widersetzte sich in prinzipiel- 
ler Form weiteren Hexenverfolgungen. 

Über der Frage des Schicksals dreier beschuldigter Frauen kam es seit 
1601 zur Machtprobe zwischen diesen beiden Fraktionen, denen sich auf- 
grund von Protokollen über namentliche Abstimmungen fast alle Mitglie- 
der in der Regierung und an der Universität eindeutig zurechnen lassen. 
Die Tortur, so hieß es in der Argumentation des Landschaftssekretärs 
und Hofratspräsidenten Heinrich (II.) von Haslang (gest. 1606), sei wäh- 
rend des Hexenprozesses unrechtmäßig angewandt worden, die notwen- 
digen •indicia ad capturam et torturam" seien unzulänglich beachtet wor- 
den, überhaupt werde der Prozeß häufig •unformblich" geführt. •Denun- 
ciationes" aus den •unformblich" erzielten Geständnissen seien aber 
nichtig, selbst dann, wenn sie von überführten Hexen stammten: Denn 
entweder seien die angeblichen Hexen unschuldig und könnten keine va- 
liden Besagungen machen. Oder sie seien schuldig, hätten tatsächlich ei- 
nen Pakt mit dem Teufel geschlossen; dann seien ihre Besagungen eben- 
falls ungültig, denn der Teufel versuche den Menschen mit allen Mitteln 
zu schaden, also auch mit Hilfe seiner Anhänger. Ergo: Besagungen im 
Hexenprozeß seien in jedem Falle und prinzipiell ungültig. Auf diese Ar- 
gumentationsfigur mache ich deshalb aufmerksam, weil sie bei Adam 
Tanner und Friedrich Spee wiederkehren wird. 

1 Behringer (wie Anm. 3), 231-245. 
1 Behringer (wie Anm. 3), 245 f., 250-258. 



Von Adam Tanner zu Friedrich Spee 111 

Entgegen allen anerkannten theologischen Autoritäten wurde damit 
von diesem bayrischen Adeligen konstatiert, daß Besagungen nicht als 
•indicia ad capturam", viel weniger als •indicia ad torturam"zuzulassen 
seien. Die Besagungen hätten nicht einmal halben Beweiswert, sie seien 
selbst dann ungültig, wenn andere Indizien wie schlechter Leumund etc. 
hinzuträten: •Cum id quod nihil est nullam recipiat supplementum." Auf 
Diskussionen über die Existenz des Hexenfluges ließ er sich überhaupt 
nicht ein. Man argumentierte rein juristisch und allenfalls naturrechtlich, 
berief sich auf die Constitutio Criminalis Carolinaund - Kenner der Argu- 
mentation wundert dies nicht - auf Johann Georg Goedelmann 
(1559-1611), einen protestantischen Juristen, der überkonfessionell argu- 
mentierte.20 Die Argumentation des adeligen Ständevertreters erregte 
großes Aufsehen, das sich noch verstärkte, als sich 1601 die Universität 
Ingolstadt unter Leitung der Juristen Dr. Kaspar Hell und Dr. Joachim 
Denich - und gegen die Stimme des Jesuiten Jacob Gretser - dem Gut- 
achten anschloß.21 Dieses Gutachten war, wie Zeitgenossen bemerkten, 
dem erwähnten Ingolstädter Grundsatzgutachten von 1590 •ex diametro 
zuwider". Mit dem Frontalangriff auf die Besagungen wurde versucht, je- 
nen Mechanismus zu zerstören, der Hexenverfolgungen in großem Stil er- 
möglichte. Diese Art der Kritik legte die Axt an den gewachsenen Baum 
der Hexeninquisition, wie ein Exponent der Verfolgungspartei darlegte: 
•Et hoc esset securim ad arborem ponere, das die denunciationes in ef- 
fectu nit gelten wurden".22 Die Akzentuierung eines rechtsstaatlichen 
Verfahrens, so sah man voraus, würde künftigen Hexenprozessen so enge 
Grenzen setzen, daß dies ihrem Ende gleichkommen würde. 

Nach dem sich abzeichnenden innenpolitischen Patt in der Hexenfrage 
- gleichbedeutend mit einem Ende der Hexenprozesse - lancierte die Ver- 
folgungspartei den Vorschlag, in großem Maßstab katholische Regierun- 
gen, Universitäten und Dämonologen nach ihrer autoritativen Meinung 
zu befragen. Tatsächlich wurden wenig später die Universitäten in Ingol- 
stadt, Freiburg und Dillingen, Bologna und Padua angeschrieben, außer- 
dem die Regierungen von Kurmainz, Kurtrier, Kurköln und Baden sowie 
die berühmtesten lebenden Dämonologen, der lothringische Hexenrich- 
ter Nicolas Remy (1530-1612) und der belgische Jesuit spanischer Ab- 
kunft, Martin Delrio, der damals am Grazer Jesuitenkolleg lehrte. Zu je- 
dem der einlaufenden Gutachten hatten die beiden Münchner Parteien 

20 Behringer (wie Anm. 3), 258-280. - Zu Goedelmann: S. Lorenz, Johann Georg Goedel- 
mann, Ein Gegner des Hexenwahns, in: Beiträge zur Pommerschen und Mecklenburgischen 
Geschichte (1981), 61-105. 
21 HStAM, Hexenakten 4, Prod. 1. 
22 Erzbischöfliches Ordinariatsarchiv München, Akt Varia Nr. 516, fol. 115. 



Wolfgang Behringer 1 j 2 

schriftlich Stellung zu nehmen. Dadurch entstand ein beeindruckender 
Quellenkorpus, der nicht nur von der Ernsthaftigkeit der Auseinanderset- 
zung zeugt, sondern der auf Jahrzehnte hinaus die innenpolitische Ent- 
scheidungsfmdung im Herzogtum bzw. Kurfürstentum Bayern beein- 
flußte. Keine der beiden Parteien wich jedoch in der Folge von ihrer An- 
sicht ab, denn in der Hexenfrage ging es um Leib und Leben und überdies 
wurden prinzipielle weltanschauliche Fragen tangiert.23 

In diesem Zusammenhang schlug die Stunde Adam Tanners. Dieser 
hatte eben den ersten Höhepunkt seiner Karriere erlebt, als er 1601 bei 
dem interkonfessionellen Regensburger Religionsgespräch24 auf katholi- 
scher Seite brilliert, während der eigentliche Star Jacob Gretser kläglich 
versagt hatte, wie ordensinterne Aufzeichnungen mitteilen. Die Entschei- 
dung der politischen Führung in München, nicht den Hardliner Gretser, 
sondern den jüngeren Tanner, der damals am Münchner Jesuitenkolleg 
Moraltheologie lehrte, mit einem Gutachten zu beauftragen, erfuhr da- 
durch möglicherweise ihre Legitimation. In seiner Theologia scholastica 
weist Tanner in einem autobiographischen Selbstzeugnis auf den 24 
Jahre zurückliegenden Auftrag hin, in der bayrischen Hexendiskussion 
ein Gegengutachten gegen Delrio zu schreiben.25 Das Gutachten ist nicht 
erhalten, doch dürfte es ziemlich wörtlich mit dem in •De iustitia et iure" 
abgedruckten Text übereinstimmen. Dieser Text orientiert sich jedenfalls 
ganz an den innerbayrischen Auseinandersetzungen des Jahres 1602. 
Häufig rekurriert er auf die für den Münchner Prinzipienstreit bestellten 
auswärtigen deutschen und italienischen Gutachten, wobei Tanner stets 
der •milderen" Ansicht zuneigt.26 Tanners Argumentation unterschied 
sich nicht grundlegend von den Argumenten der bayrischen Juristen in 
Regierung, Landschaft und Universität. Dafür stand er vollkommen im 
Gegensatz zu allen Jesuiten, die bisher zu dieser Frage Stellung genom- 
men hatten. Die Bedeutung seines Gutachtens lag also in folgendem: 
Tanner sprengte 1602 die von Zeitgenossen so genannte •Jesuitenpartei", 
die seit der Gegenreformation mit Autoritäten wie Petrus Canisius, Peter 
Binsfeld, Gregor von Valencia und Martin Delrio die katholische Mei- 
nungsbildung in der Hexenfrage beherrscht hatte. Dadurch wurde sicher- 
gestellt, daß die Hexenproblematik nicht zur konfessionellen Streitfrage 
wurde. Auch die Verfolgungsgegner hatten nun •ihren" Jesuiten. 

23 Alle Anfragen und Antworten sind erhalten. Vgl. HStAM, Hexenakten Nr. 3 und Nr 4 
24 Literatur dazu: LThK Bd. VIII, Sp. 1096. 
"Tanner (wie Anm. 7), Sp. 981. - Tanner lehrte in den Jahren 1597-1603 am großen 
Münchner Jesuitenkolleg Moraltheologie. 
26 Behringer (wie Anm. 3), 258-280, 405-408; Tanner (wie Anm. 7), Sp. 981   988  990ff 
995, 998f., 1002-1005, 1012. 



Von Adam Tanner zu Friedrich Spee 113 

II. 
Betrachten wir nun die Grundlinien der Tannerschen Argumentation. Er 
übernahm in seiner Theologia scholastica den Syllogismus, der bereits in 
der Münchner innenpolitischen Diskussion von 1601 eine zentrale Rolle 
gespielt hatte. Bei Tanner hört er sich so an: 

•Entweder sind die, welche andere besagen, wirklich Unholden und He- 
xen, oder sie sind es nicht. Wenn sie keine Hexen sind, so lügen sie, da sie 
sich ja als Hexen bekannt haben, und außerdem können sie über die an- 
deren (die sie auf den Hexentänzen gesehen haben wollen) nichts wis- 
sen, besonders, weil dieses Verbrechen sehr geheim ist und allein den 
Komplizen bekannt zu sein pflegt. Wenn sie aber Hexen sind, dann sind 
sie der Natur des Verbrechens gemäß solche Personen, die allen, und be- 
sonders den Unschuldigen, auf jede Weise schaden wollen. Und dies so- 
gar, oder am meisten, durch falsche Denunziationen ... ."27 

Eine solche Argumentation stellte, wie schon 1601 erkannt, das ge- 
wünschte harte Vorgehen in der Hexenfrage in Zweifel, weil in prinzipiel- 
ler Form die Zulässigkeit von Denunziationen im Hexenprozeß bestritten 
wurde, aber man ohne sie kaum jemals auf Schuldige aufmerksam wurde. 
Deshalb gehörten im Anschluß an Binsfeld zwei gestaffelte Behauptun- 
gen zur Standard-Argumentation der Verfolgungsbefürworter: Erstens, 
daß Gott die Verurteilung Unschuldiger nicht zulassen würde, und zwei- 
tens, daß bei dem Sonderverbrechen der Hexerei wegen dessen übergro- 
ßer Gefährlichkeit auch die Gefährdung Unschuldiger in Kauf genom- 
men werden müsse. 

Tanner konterkarierte den zweiten Einwand mit dem Gleichnis vom 
•Unkraut unter dem Weizen" (Matth 13,24-30)28, womit er die juristische 
und naturrechtliche Argumentation in ein wirkungsmächtiges Bild um- 
setzte.29 Die Verwendung dieses Gleichnisses war natürlich nicht ganz 

27 Tanner (wie Anm. 7), 993 (Übers, v. Autor dieses Artikels). 
28 Tanner (wie Anm. 7), 983 f.; Vgl. dazu: W. Behringer, • Vom Unkraut unter dem Weizen". 
Die Stellung der Kirchen zum Hexenproblem, in: R. van Dülmen (Hg.), Hexenwelten. Frank- 
furt/M. 1987; 15-49, insbes. 41 ff. 
29 Tanner schreibt: •Der dritte Grundsatz lautet: Nicht nur bei normalen, sondern auch bei 
außerordentlichen und ausgenommenen Verbrechen (crimina excepta), also auch im Falle 
der Unholden und Hexen, muß von den Richtern so vorgegangen werden, daß nicht aus 
diesem Prozeß ... auch den Unschuldigen regelmäßig Gefahr erwächst. 

Dies lehrte Christus in Matth 13,29, wo die Knechte sich zur Unzeit an das Ausjäten des 
Unkrauts machen wollten. ,Willst du nun, daß wir hingehen und es zusammensuchen?' 
Aber der Hausherr antwortet: ,Nein, damit ihr nicht, indem ihr das Unkraut zusammen- 
sucht, zugleich mit ihm auch den Weizen ausrauft. Lasset beides zusammen wachsen bis 
zur Ernte. Und zur Zeit der Ernte will ich den Schnittern sagen: Sammelt zuerst das Un- 
kraut und bindet es in Bündel, damit man es verbrenne. Den Weizen aber sammelt mir in 



Wolfgang Behringer 114 

neu. Auch der wichtigste Verfolgungsgegner des 16. Jahrhunderts, Johann 
Weyer, hatte das geschickte Argument verwendet, nach eigenen Angaben 
hatte er es von Erasmus von Rotterdam übernommen.30 Für Katholiken 
war es ein kompromittiertes Argument, weil man Weyer fälschlicherweise 
für einen Protestanten hielt31; doch Tanner führte es nicht nur wieder in 
die Argumentation ein, sondern rückte es an eine zentrale Stelle und er- 
läuterte es folgendermaßen: 

•Wobei als generelle Richtschnur allen Beamten vorgeschrieben wird, 
daß man, wenn ein Verbrechen nicht bestraft und ausgerottet werden 
kann, nicht nur wegen des sicheren Verderbens der Unschuldigen, son- 
dern auch wegen der moralischen Gefahr ... sich lieber der Bestrafung 
dieses Verbrechens enthalten und dies der göttlichen Strafe im Jüngsten 
Gericht überlassen soll, als daß durch unzeitigen und verderblichen Eifer 
die Unschuldigen zugleich mit den Schuldigen vernichtet werden ,.."32 

Der •unzeitige Eifer" für die Ehre Gottes war es, den Tanner jenen vor- 
warf, die von ihren Gegnern •Eiferer" oder Zelanten genannt wurden.33 

Der Begriff Eifer zieht sich wie eine Chiffre auch durch alle folgenden 
Texte, er findet sich bei Friedrich Spee ebenso wie bei Christian Thoma- 
sius. Wie wir wissen, kehrt auch das Gleichnis •vom Unkraut unter dem 
Weizen" bei Friedrich Spee in mehrfachen Variationen wieder, bei der er- 
sten Anführung übrigens mit Hinweis auf Tanners Autorität.34 

Tanner erhob es zum obersten Grundsatz seiner Argumentation, daß 
aus der Strafverfolgung Unschuldigen kein Schaden erwachsen dürfe.35 

Es handelt sich um den Grundsatz der Verhältnismäßigkeit der Mittel, 
ein politisches Argument also, das Tanner mit biblischen Belegstellen zu 
untermauern versuchte. Dabei hatte er die Schwierigkeit, daß er die Prä- 
misse, in den Hexenverfolgungen würden viele Unschuldige getötet, erst 
gegen die kategorische Behauptung, Gott würde das gar nicht zulassen, 
absichern mußte. Binsfeld und Delrio hatten nämlich die bequeme Lo- 
sung ausgegeben, die Hinrichtung Unschuldiger in Hexenprozessen sei a 

meine Scheune." Tanner (wie Anm. 7), Sp 983 f. - Vgl. jetzt auch: Behringer (wie Anm 6) 
Quelle 227. 
30 J. Weyer, De Praestigiis Daemonum. Von Teuffelsgespenst, Zauberern und Gifftbereytern, 
Schwarzkünstlern, Hexen und Unholden (...). Frankfurt am Main 1586, S. 439f.: •Bericht 
und maynung Erasmi, wie man mit den Ketzern umbgehen und handeln solle." 
31 Rudolf von Wahl, Zauberglaube und Hexenwahn im Gebiet von Rhein und Maas. Spät- 
mittelalterlicher Volksglaube im Werk Johann Weyers (1515-1588). Bonn 1983, 48ff. 
32 Tanner (wie Anm. 7), Sp. 983f. - Vgl. jetzt auch: Behringer, (wie (Anm. 6), Quelle 227. 
33 R. Bireley SJ, Maximilian von Bayern, Adam Contzen SJ und die Gegenreformation in 
Deutschland 1624-1635. Göttingen 1975, 226. 
34 Spee 39, 41, 43, 45, 49, 271, 277. 
35 Tanner (wie Anm. 7), Sp, 981-987, insbesondere Sp. 984 f. 



Von Adam Tanner zu Friedrich Spee 115 

priori unmöglich. Im Umkehrschluß bedeutete dies: Jeder Hingerichtete 
war schuldig, was eine ebenso infame wie empirisch schwer zu widerle- 
gende Behauptung war, da ja tatsächlich die erfolterten Geständnisse der 
•Hexen" schriftlich vorlagen. Tanner konterte den gefährlichen Einwand 
geschickt und ausführlich36, wobei sein stärkster Trumpf der Hinweis auf 
die mittlerweile erfolgte Hinrichtung zweier ungerechter Hexenrichter 
war. Dieser Hinweis war eine echte Novität in der Literatur zum Thema 
Hexen, und es ist Tanners Verdienst, den strategischen Wert dieser Infor- 
mation erkannt und die Mauer des Schweigens, die diese Fälle umgeben 
hatte, mit einer gezielten Indiskretion durchbrochen zu haben.37 Beide 
Richter waren nämlich hinter verschlossenen Türen hingerichtet worden. 
Tanner wußte als Insider der Universität Ingolstadt davon, denn deren 
Juristenfakultät hatte die Todesurteile, die von der Münchner Verfol- 
gungspartei angefochten worden waren, in den Jahren 1614 und 1618 be- 

36 •Daß dieses Axiom falsch ist und der gegenteilige Grundsatz wahr ist, daß es doch wohl 
leicht geschehen könne ..., daß mit Gottes Erlaubnis unter mehreren Schuldigen auch viele 
Unschuldige zugrunde gehen, erhellt 1. aus den Verfolgungen der Tyrannen, von denen 
schon vor Zeiten von Anbeginn der Kirche an eine fast unendliche Zahl von unschuldigen 
Märtyrern getötet worden ist. 2. aus so vielen Kriegen ... 3. Aus den Geständnissen und Ta- 
ten gerade der Hexen und Zauberer, die einmütig bekennen, sie hätten viele Unschuldige, 
oft sogar die eigenen Eltern und Söhne getötet... 4. Durch das Urteil und die Erfahrung 
kluger und gelehrter Männer und sogar gewisser Theologieprofessoren. Einige von diesen 
haben bekannt, sie seien sehr in Furcht, nachdem sie eine nicht geringe Zeit vor dem Ge- 
richtshof ihres Gewissens diese Hexenprozesse behandelt hätten, daß durch eine mögli- 
cherweise unkorrekte Art des Vorgehens auch vielen Unschuldigen Unrecht geschähe. An- 
dere aber wurden so verwirrt, daß sie zuletzt nicht wußten, was sie glauben sollten. 5. Aus 
vielen Erzählungen ... 6. Aus der Erfahrung dieser Zeit selbst, durch die feststeht, daß die- 
jenigen, welche die Rechtsprechung in solchen Prozessen leiteten, sich zuweilen weniger 
lauter bei ihrer Amtsausübung verhalten haben. Sicherlich steht es fest, daß in diesen letz- 
ten Jahren in nicht sehr entlegenen Orten Deutschlands zwei Bösewichter [latrunculato- 
res], die mit der Sache von Hexen befaßt waren, weil sie unrechtmäßige Prozesse mit gro- 
ßer Gefahr für die Unschuldigen geführt haben, zum Tode verurteilt und mit der äußer- 
sten Strafe belegt worden sind. 

Zu behaupten also, Gott erlaube es niemals oder werde es nie erlauben, daß in Hexen- 
prozessen viele Unschuldige mit den Schuldigen hineingezogen werden, ohne daß zuerst 
eine vernünftige Untersuchung über die Beschaffenheit des Prozesses und die Art der Vor- 
gehensweise angestellt wurde, ist ein leeres Axiom, ja es ist sogar falsch, weil es weder 
durch Vernunft noch durch Autorität gestützt wird [quod nee ratione, nee autoritate fulci- 
tur]. 

Deswegen kann man nicht zustimmen, wenn Delrius allzu allgemein mit Binsfeldius, 
tract, de confess, malef. memb. 2. post concl. 1., in lib. 5. disquis. append. 2. q. 1. sagt: 
,Kaum jemals mag man es erlaubt finden, daß Unschuldige angezeigt werden. Wenn sie 
also doch angezeigt werden, so wird ihre Unschuld bad offenbar sein, wenn Gott es will." 

Ebd. - Diese Ausführungen Tanners richten sich gegen: P. Binsfeld, Tractatus de confes- 
sionibus maleßciorum et sagarum. Trier 1589, gegen Ende des 2. Teils seines Buches. In der 
Ausgabe München 1592 auf fol. 72; M. Delrio, Disquisitionum magicarum libri sex, zwei- 
ter Anhang des fünften Buches, quaestio 1. 
" Tanner (wie Anm. 7), Sp. 1005. 



Wolfgang Behringer j \ 5 

stätigt.38 Vermutlich zirkulierte die Nachricht davon in den interessierten 
Kreisen ohnehin; aber Gerüchte sind nicht zitierfähig. So kommt es, daß 
alle späteren Hinweise auf diese Fälle nach Tanner zitiert werden, auch 
bei Friedrich Spee.39 

Was waren nun für Tanner selbst die praktischen Konsequenzen aus 
seiner Haltung zur Hexenfrage? Strafprozesse wegen des Hexenverbre- 
chens schloß Tanner nicht aus. Allerdings war er der festen Überzeugung, 
daß in Hexenprozessen nicht geringere, sondern stärkere Indizien erfor- 
derlich seien als in anderen Kriminalverfahren, und dies bei jedem einzel- 
nen Verfahrensschritt: Konsequenzen hatte dies bei der Bewertung der 
Indizien, die nötig waren für eine Gefangennahme, vor allem aber zur 
Tortur und zur Hinrichtung. Weiter plädierte Tanner für die Einschrän- 
kung des richterlichen Ermessensspielraums durch präzise Richtlinien 
für die zu Verhaftung, Tortur und Hinrichtung erforderlichen Indizien.40 

Die Präzision der Indizienlehre im Strafprozeß sollte so weit gehen, daß 
grundsätzlich die gefährliche Tortur nur angewandt werden durfte, wenn 
die beschuldigte Person bereits durch sichere Indizien überführt war.41 

Die Tortur wurde mithin praktisch ausgeschlossen und die Überführung 
von hexereiverdächtigen Personen praktisch unmöglich gemacht, wie die 
regierungsinternen Kritiker in München immer wieder betonten.42 Der 
gläubige Christ hatte nach Tanners Ansicht von der Macht der Hexen 
nichts zu befürchten. Gegen die Zauberei empfahl Tanner daher in erster 
Linie geistliche Mittel: Eine gute Christenlehre sollte verhindern, daß 
Menschen für die Lockungen des Teufels anfällig würden, gefallenen 
Menschen mußte man die Möglichkeit zur Umkehr bieten, statt sie zu tö- 
ten. Eine milde Vorgehensweise würde nach Ansicht Tanners mehr zur 
Rettung der Seelen beitragen und den Teufel mehr erniedrigen als eine 
harte Behandlung der Hexen durch Tortur und Verbrennung. 

III. 
Die Wirkung Adam Tanners war über Erwarten groß. Nach seiner Über- 
siedlung von München nach Ingolstadt 1603 konnte er dort fast drei Jahr- 
zehnte ununterbrochen an der Universität wirken. Wenn sich dort Geg- 
ner der Hexenverfolgung häuften, kann man das jedoch nicht einfach so 
verstehen, als ob hier eine •Tanner-Schule" entstanden wäre. Mag dies 

38 Behringer (wie Anm. 3), 303-305. 
39 Spee (wie Anm. 2), 32. 
40 Tanner (wie Anm. 7), Sp. 1000-1007. 
41 Tanner (wie Anm. 7), Sp. 987-1000. 
42 Behringer (wie Anm. 6), Quellen 221, 224. 



Von Adam Tanner zu Friedrich Spee 117 

vielleicht noch für den Moraltheologen Paul Laymann zutreffen43, so nö- 
tigt die eingehendere Analyse zu der Einsicht, daß ein Jesuit wie Kaspar 
Hell (1588-1634) als selbständige Figur zu betrachten ist. Schon sein Va- 
ter war als Universitätsjurist für die Eindämmung der Hexenverfolgun- 
gen eingetreten. Kaspar Hell, der von seiner Ingolstädter Professoren- 
stelle nach Eichstätt ging und wegen der dortigen fürchterlichen Hexen- 
prozesse, entgegen der Verwarnung der Ordensleitung bis hinauf zu Je- 
suitengeneral Vitelleschi, fortwährend öffentlich den Bischof attackierte, 
war wohl weit mutiger als Tanner.44 Ähnliches gilt für die Juristenfamilie 
Denich. Wie um 1601 der Vater Joachim Denich (1560-1633) widersetzte 
sich auch der Sohn, Kaspar Denich (1591-1660), 1629 offen dem neuerli- 
chen Versuch, in Ingolstadt eine Hexenverfolgung aufgrund von Besa- 
gungen vom Zaun zu brechen. Bei dem Jesuiten Sebastian Denich kann 
man eine weitere Generation später dieselbe Haltung beobachten. In sei- 
nem Nachlaß fand sich 1672 eine Erstausgabe von Friedrich Spees Cau- 
tio Criminalis.45 

Mit der Veröffentlichung der Theologia scholastica begann Tanners 
Wirkung über Süddeutschland hinaus. Bereits 1629 gab es in Köln einen 
Sonderdruck von Tanners Hexenkapitel, ein unmittelbarer Beweis für 
seine Praxisrelevanz.46 1630 wurde im lutherischen Coburg, wo eine der 
härtesten öffentlichen Kontroversen über die Hexenfragen stattgefunden 
hat47, anhand katholischer Autoren argumentiert. Die Verfolgungspartei 
stützte sich auf Delrio, die Gemäßigten, unter ihnen bereits Spees Zeitge- 
nosse Johann Matthäus Meyfahrt (1590-1642), dagegen auf Tanner - hier 
finden wir die Spur, die Meyfahrts Hochschätzung für Tanner erklärt.48 

Spee selbst gibt den Hinweis auf die intensive Rezeption Tanners im 
Rheinland, die eine überaus scharfe Form der Ablehnung von sehen der 
katholischen Verfolgungsbefürworter nach sich zog: 

•Damit nun der Leser nicht glaubt, ich übertriebe ..., so mag er hören, 
daß ein - nein sogar zwei Inquisitoren eines gewissen mächtigen Für- 
sten, nachdem sie kürzlich das kluge, gelehrte Buch des hochbedeuten- 
den Tanner SJ gelesen hatten, zu sagen gewagt haben, wenn sie diesen 

43 B. Duhr, Geschichte der Jesuiten in den Ländern deutscher Zunge, 4 Bde. Freiburg/Br. 
1907-1928, Bd. II/2, 521-523. 
44 Behringer (wie Anm. 3), 325 f. - Heils Ordenskarriere hat dies übrigens nicht geschadet. 
Er war später Rektor der Jesuitenkollegien in Neuburg und Amberg. 
45 Behringer (wie Anm. 3) 317, 325 f., 333. 
46 Vgl. Lea, (wie Anm. 4), 647 f. 
47 J. Leib, Consilia, responsa ac deductiones juris variae. Frankfurt/M. 1666. - Längere Zi- 
tate daraus in: Behringer (wie Anm. 6), Dokumente 182, 210-213. 
48 Janssen/Pastor, (wie Anm. 4), Bd. 8, 614 f.; H.-J. Kretz, Der Schöppenstuhl zu Coburg. 
Diss. jur. Würzburg 1972, 74-77. 



Wolfgang Behringer \ \ 8 

Menschen zu fassen bekämen, so würden sie ihn ohne langes Zögern 
foltern lassen."49 

Man wird wohl kaum fehlgehen in der Annahme, daß es sich bei die- 
sem •gewissen" Fürsten um Ferdinand von Bayern (1577-1650) handelte, 
den Sohn des bayrischen Hexenverfolgers Herzog Wilhelm V. •des From- 
men" und Bruder des regierenden bayrischen Kurfürsten Maximilian I. 
(1573-1651). Als Jugendliche hatten die Bayernprinzen Maximilian und 
Ferdinand in Ingolstadt'unter Anleitung des Jesuiten Gregor von Valen- 
cia den Hexenprozessen des Jahres 1590 beigewohnt.50 Ferdinand war 
wie vor ihm sein Onkel Ernst von Bayern Erzbischof von Köln, Bischof 
von Hildesheim, Lüttich und Münster, seit 1618 auch von Paderborn und 
behielt diese Ämter bis zu seinem Tode im Jahre 1650. Unter seiner Herr- 
schaft wurden in den rheinischen Hochstiften fast zweitausend Men- 
schen als Hexen hingerichtet.51 Die Spur führt hier ein zweites Mal zu der 
bereits erwähnten bayrischen Hexendiskussion zurück, allerdings dies- 
mal auf Seiten der Gegner Tanners: der spätere Kurfürst war bereits wäh- 
rend der Amtszeit seines Onkels 1604 von Kölner Seite aus in seiner 
Funktion als Koadjutor mit der Beantwortung der Anfragen aus dem hei- 
mischen München betraut gewesen, aus seiner Feder stammt auch die 
•Kurkölnische Hexenordnung" von 1607.52 

Friedrich Spees Hinweise auf den Haß der Hexenverfolger gegen Tan- 
ner findet im zeitgenössischen Schrifttum mehrfache Bestätigung und Er- 
gänzungen im Detail. Bereits im Dezember 1630 schrieb der Jesuiten- 
Obere Johannes Quinken aus Lippstadt an den Kölner Provinzial, die 
kurkölnischen Hexenkommissare schlössen die örtlichen Jesuiten von 
den Prozessen aus und drohten mit Gewalt gegen den Pater Adam Tan- 
ner.53 Einer dieser Kommissare war der kurkölnische Richter Heinrich 
Schultheis, der 1634 nicht nur in seiner Ausführlichen Instruktion, wie in 
Inquisitionssachen des greulichen Lasters der Zauberei... zu prozedieren 
Tanner wegen seiner Ansichten geißelte, sondern interessanterweise auch 
nicht versäumte, auf den ursprünglichen Münchner Hintergrund der gan- 
zen Argumentation hinzuweisen, wobei der damalige •Kanzler" des Her- 

49 Spee (wie Anm. 2), 23. 
50 H. Dotterweich, Der junge Maximilian. Jugend und Erziehung des bayerischen Herzogs 
und späteren Kurfürsten Maximilian I. (1573-1593. München 1962, 94, 112 f. 
51 G. Schormann, Der Krieg gegen die Hexen. Das Ausrottungsprogramm des Kurfürsten von 
Köln. Göttingen 1991. 
52 F. W. Siebel, Die Hexenverfolgung in Köln. Diss. jur. Bonn 1959, 43-46; Behringer (wie 
Anm. 12) 151f. 
53 R. Decker, Die Hexenprozesse im Herzogtum Westfalen und im Hochstift Paderborn, in: 
C. Degen (Hg.), Hexenprozesse. Deutsche und skandinavische Beiträge. Neumünster 1983 
204-218. 



Von Adam Tanner zu Friedrich Spee 1 '9 

zogs als Zauberer und •abgeschworener Feind der göttlichen Majestät" 
bezeichnet wird.54 Gemeint war der bayrische Landschaftskanzler Dr. Jo- 
hann Georg Herwart von Hohenburg (1553-1622), von dem wir vermu- 
ten, daß er es war, der die Idee hatte, Adam Tanner mit seinem entschei- 
denden ersten Gutachten zu beauftragen.55 

Wir wissen, daß Tanner andere katholische Moraltheologen insbeson- 
dere in Deutschland stark beeinflußt hat, doch ist hier nicht der Ort, nä- 
her darauf einzugehen. Worauf es mir hier ankam, war, zu zeigen, wie ein 
Autor in die Situation geriet, innerhalb einer gesamtgesellschaftlichen 
Diskussion die Gedankengänge einer weltanschaulichen Partei, im dar- 
gelegten Fall sogar als soziologische Gruppe bestimmbar, zu artikulieren. 
Adam Tanners Text erscheint nicht nur als Ergebnis langjähriger eigener 
Beobachtungen, sondern als Summe aller Erfahrungen, die eine be- 
stimmte gesellschaftliche Gruppe aus den Hexenprozessen gezogen hat. 
Spees Cautio Criminalis speist sich, wie er nicht müde wird zu betonen, 
aus eigener Erfahrung - doch an vielen Stellen wird deutlich, daß die 
Cautio wie in einem Brennspiegel Beispiele aus ganz Deutschland zusam- 
menfaßt, die die Erfahrungsmöglichkeiten eines einzelnen bei weitem 
übersteigen. Wenn Spee einmal explizit auf die Münchner Diskussionen 
nach 1600 rekurriert, so kann er dies aufgrund der Lektüre Tanners.56 

Viele Beispiele, die direkt auf bestimmte innerbayrische Diskussionen zu 
zielen scheinen, könnten sich anderswo genauso abgespielt haben. Man- 
che jedoch erscheinen trotz ihrer Exempelhaftigkeit als so charakteri- 
stisch, daß man den Eindruck gewinnt, Spee habe auch aus Süddeutsch- 
land über Mittelsmänner Informationen zu diesem Thema gesammelt, 
um auf dem Boden von Tanners gemäßigterer Position zu einer radikale- 
ren Ablehnung der Hexenprozesse gelangen zu können. Die Geschichte 
von •einem wohlbekannten Orte Deutschlands ..., wo schon fast alles zu 
Asche zerfallen ist", und wo der Fürst einem übereifrigen Berater eröff- 
nete, daß nach seinen Kriterien auch er selbst als Hexer verbrannt werden 
müsse, da er mehrmals besagt sei, läßt sich nach einer anderen Quelle 
identifizieren als ein Zwiegespräch zwischen dem schon erwähnten Eich- 
stätter Fürstbischof Johann Christoph von Westerstetten und dem Dom- 
prediger Ulrich Meggelin in den 1620er Jahren.57 Es wird sicher eine Auf- 
gabe der Hexenforschung der nächsten Jahre sein, Spees Exempel mit 
den lokalen Ereignissen zu vergleichen und damit auch Aufschlüsse über 

54 H. Schultheis, Ausführlichen Instruktion, wie in Inquisitionssachen des greulichen Lasters 
der Zauberei... zuprozedieren. Köln 1634, S. 425f. 
55 Behringer (wie Anm. 3), S. 253. 
56 Z. B. Spee 60. 
57 Duhr (wie Anm. 43) 488. Spee 254. 



Wolfgang Behringer J2Q 

die Informationskanäle zu geben, über die die Beispiele in die Cautio Cri- 
minalis gelangten.58 

Eine andere wichtige Aufgabe wird darin bestehen, die zahlreichen 
Traktate zum Hexenthema auf ihre Aussagen zur Mentalitätsgeschichte 
hin zu analysieren. Nimmt man etwa Tanner und Spee als Beispiel, so 
verdienen nicht nur die •starken" Argumente Aufmerksamkeit, sondern 
auch die Zwischentöne. Tanners unwiderlegliches Argument für die Un- 
schuld vieler Prozeßopfer war der Hinweis auf die Aburteilung der bei- 
den Hexenrichter. Als weiteres Beispiel führte er die neronischen Chri- 
stenverfolgungen an, in denen Gott ebenfalls die Abschlachtung guter 
Christen zugelassen hatte. Dieses Argument weist einen konnotativen 
Surplus auf, denn implizit war damit auch eine Parallele gezogen zwi- 
schen den antiken und den modernen Tyrannen - darunter nicht wenige 
deutsche Bischöfe -, die sich wie die Heiden am Christenblut vergingen. 
Tanner wählte dieses Bild nicht zufällig. In der Diskussion des ausgehen- 
den 16. Jahrhunderts hatte es bereits eine Rolle gespielt, beispielsweise 
bei dem Bremer Arzt Johann Ewich, der die Osnabrücker Hexenverfol- 
gungen 1585 mit einem •Brandopfer an den Moloch" verglichen hatte. 
Auch hier hatte Tanner durch subtile Veränderung ein als •protestan- 
tisch" stigmatisiertes Argument wieder in die Diskussion eingebracht.59 

Friedrich Spee gefiel die von Tanner gezogene Parallele so gut, daß er in 
einem Anhang zur •Cautio Criminalis" verschiedene antike Autoren (Ta- 
citus, Sueton, Cassius Dio, etc.) zur neronischen Christenverfolgung zi- 
tiert, um die Macht der Folter darzulegen.60 

Wenn Friedrich Spees Gedankenführung heute sehr viel stringenter er- 
scheint als die Tanners, sollte man in Betracht ziehen, daß er eine Genera- 
tion später in einer anderen geistesgeschichtlichen Situation argumen- 
tierte. Tanner war, wenn man so will, der Zeitgenosse Johannes Keplers 
(1571-1630) und Martin Delrios, doch Friedrich Spee schrieb zur Zeit 
von Francis Bacon und Rene Descartes (1596-1650): der anbrechende 
Rationalismus des 17. Jahrhunderts ist in Friedrich Spees Argumentation 
deutlich vernehmbar, methodischer Zweifel und experimentelle Grund- 
haltung sind bei ihm schon bemerkbar.61 Bewegendes Motiv zur Kritik 
der Hexenprozesse scheint mir jedoch nicht Spees Rationalismus zu sein, 
sondern eher eine spezifische Charakterdisposition. Wenn wir zum Bei- 

58 Beispiele dafür jetzt bei Schormann (wie Anm. 51) 132. 
59 Behringer (wie Anm. 6), Quelle 115. 
60 Spee 290-294. 
61 Spee 154, 272. - Dazu jetzt: I. M. Battafarano, Spees .Cautio Criminalis': Vernunft und 
Empirie gegen auctoritates und loci communes, in: D. Brockmann/P. Eicher (Hg.), Die poli- 
tische Theologie Friedrich von Spees. München 1991, 219-232. 



Von Adam Tanner zu Friedrich Spee 121 

spiel von Tanner das biographische Detail hören, er hätte am liebsten im 
Wald den Vögelein gelauscht62, so gibt zu denken, wenn wir dasselbe De- 
tail auch bei Friedrich Spee überliefert bekommen. Angesichts der Natur- 
mystik in Spees Dichtung würde kaum jemand behaupten, daß ihm die- 
ses Detail ohne Grundlage angedichtet worden sei. Die Freude an der 
Existenz einer Kreatur, die frei und ungestört in der Natur ihren Verrich- 
tungen nachgeht, steht in diametralem Gegensatz zu einer Denkweise, die 
die Kerker bevölkern möchte, Unordnung drakonisch bestrafen und 
Menschen auf dem Feuer rösten. Nicht umsonst fehlen entsprechende 
Züge in den Viten Jacob Gretsers oder Adam Contzens. Die kontempla- 
tive Freude an der Natur als Gottes zweiter Offenbarung könnte im Ge- 
gensatz stehen zur penetranten Buchstabengläubigkeit jener, die stur auf 
Exodus 22,18 verwiesen. Man könnte zweifellos mit vielen Belegstellen 
zeigen, daß es eine unterschiedlich große Wertschätzung des Lebens bei 
den Gegnern und Befürwortern der Hexenverfolgung gab. Ähnliches ist 
ja schon von Erasmus in seinem •Lob der Torheit" für die Ketzerinquisi- 
toren angedeutet worden.63 Entsprechend gab es unterschiedliche Auffas- 
sungen über •Ausrottung" und Resozialisierbarkeit von Verbrechern. 
Liest man den Tenor der Schriften, so überwiegt bei Weyer, Tanner, Spee 
oder Anton Prätorius ein grundlegendes Vertrauen in die Liebe und 
Barmherzigkeit Gottes. Liest man dagegen bei Befürwortern harter He- 
xenverfolgungen wie dem berühmten Jean Bodin (1525-1596), dem 
,Germaniker' und Weihbischof von Trier, Peter Binsfeld, dem lothringi- 
schen Hexenrichter Nicolas Remy oder Delrio, so kann man eine große 
Angst vor dem strafenden Gott beobachten, dessen Zorn durch gnaden- 
lose Strafaktionen und (Menschen-)Opfer besänftigt werden muß. Hier 
scheinen unterschiedliche Konzepte von Autorität, von Gott, von der Na- 
tur des Menschen, vielleicht von der Natur überhaupt, vorzuliegen.64 Be- 
rücksichtigt man diesen weltanschaulichen Aspekt, so finden wir viel- 
leicht eine tiefere Gemeinsamkeit zwischen Tanner und Spee, die die 
Sympathie des Jüngeren für seinen •Vorläufer" auch jenseits der Hexen- 
frage verständlich macht. 

62 Duhr (wie Anm. 4), 46. 
63 Erasmus von Rotterdam, Lob der Torheit. Stuttgart 1983, 89 ff., 99-104. 
64 Vergleiche dazu auch: B. Easlea, Witch-Hunting, Magic and the New Philosophy: An In- 
troduction to Debates of the Scientifice Revolution 1450-1750. Brighton 1980. 




