
Kreuzwege: 
Vergegenwärtigung von Entferntem 
und von Vergangenem 
Markwart Herzog, München 

Religionen, die sich aus geschichtlich einmaliger Offenbarung herleiten, 
müssen, wenn sie an einem Universalitätsanspruch aufgrund des von ih- 
nen geglaubten absoluten Inhalts als Maß aller Dinge1 festhalten, eine 
strukturelle Schwierigkeit bewältigen: Wenn Offenbarung nicht reprodu- 
zierbar ist, dann ist sie als ein für allemal bedeutsam auszuweisen und je- 
der Epoche der Geschichte neu mitzuteilen. Dies geschieht in der Form 
wieder-holender Erinnerung, die den Grund der Religion, die Offenba- 
rung Gottes, als alle Zeiten bestimmend überliefert und vergegenwärtigt. 

Für die Vergegenwärtigung von Vergangenem hat das Leben der Kir- 
che verschiedene Wege ausgebildet: Lehramt und Theologie schlagen mit 
hermeneutischer Methode Brücken von der Vergangenheit in die Gegen- 
wart2: Die bleibende Bedeutung des Überlieferten wird immer wieder 
neu formuliert und verständlich gemacht. In der Liturgie der Eucharistie- 
feier werden Tod und Auferstehung Jesu sakramentale Wirklichkeit. Ver- 
gegenwärtigung erfolgt aber auch durch Kunst und Volksfrömmigkeit, die 
mit den Mitteln ihrer Zeit die jeweilige Jetztzeit mit der vergangenen Ge- 
schichte Jesu verbinden. 

Der Kreuzweg läßt als Andacht, Prozession und Bilderfolge den letzten 
Abschnitt des Lebens Jesu gegenwärtig werden. Man ist lange davon aus- 
gegangen, daß der Kreuzweg schon bei Maria und den Aposteln Vereh- 
rung gefunden3, sich von Jerusalem über die Welt ausgebreitet habe4. Die 

1 Vgl. dazu F. von Kutschera, Vernunft und Glaube. Berlin/New York 1990, 220 ff. 
2 Vgl. dazu W. Pannenberg, Hermeneutik und Universalgeschichte(1963), jetzt in: Grundfra- 
gen systematischer Theologie 1. Göttingen 31979, 91 ff; ders., Über historische und theologi- 
sche Hermeneutik, ebd., 123f. 
3 Zur Marienlegende vgl. K. von Tischendorf, Apocalypses Apokryphae (1866). Hildesheim 
1966, XLIII sowie einen dem Kirchenvater Hieronymus zugeschriebenen Brief (MPL 30, 
122-142, 136 f). Vgl. Augsburger Monatschrift für katholische Religion und Litteratur 1 
(1802) 610-628, 672-696, 738-756: Abhandlung von dem heil. Kreuzwege wider die unberufe- 
nen Reformirer, und Beschnarcher desselben, bes. 615 ff. und noch A. Koenig, Die noch er- 
haltenen Kreuzwege der sieben Fußfälle Jesu in Deutschland und Luxemburg, in: •Ons He- 
mecht". Organ des Vereins für Luxemburger Geschichte, Literatur und Kunst 18 (1912) 
349-360, 349f; F. Beringer, Die Ablässe, ihr Wesen und Gebrauch 1. Paderborn 151921, 330, 
sowie J. Scheuber, Der Kreuzweg unseres Herrn in der Kunst. München 1923, 3-5. 
4 V. Thalhofer, Kreuzweg, in: Wetzer und Weite's Kirchenlexikon 1 (21891) 1131; ders., 
Handbuch der katholischen Liturgik 1. Freiburg 1883, 825; F. X. Kraus, Geschichte der 
christlichen Kunst 11/1. Freiburg 1897, 308. 



Kreuzwege 123 

Forschung hat jedoch gezeigt, daß beide Annahmen nicht zutreffen: In 
einer langen Geschichte mußten die Voraussetzungen erst ausgebildet 
werden, die sich im 17. Jh. zum Kreuzweg mit 14 Stationen verbanden. 

1. Passion als Triumphzug und als Leidensweg 

Die Passion Jesu war in der frühen Kirche mit anderem Akzent gewürdigt 
worden als in der Kreuzwegtradition: Jesu Leiden wurde als Triumph, 
sein Tod als •Siegestod"5 am Kreuz interpretiert. So wurde über die Auf- 
forderung Jesu an die Frauen von Jerusalem, nicht über sein Geschick zu 
weinen (8. Station des Kreuzwegs), von Leo dem Großen gesagt, daß es 
bei einem Triumphzug - mit dem Kreuz als Szepter der Macht (Sermo 
59,4) - unpassend gewesen wäre, zu klagen und zu weinen (Sermo 61,3). 
Deshalb zeigen frühe Bilder des Kreuzschleppers das Holz nicht als Last, 
sondern als Trophäe. 

Der triumphalistische Akzent der Passionstheologie des ersten Jahrtau- 
sends hängt auch damit zusammen, daß die Kirche in den ersten Jahrhun- 
derten mit den christologischen Häresien beschäftigt war, die gerade die 
Göttlichkeit Jesu in Abrede stellten. Darüber hinaus war es zunächst ein 
Trauma, daß der Stifter der christlichen Religion mit zwei Verbrechern 
den schmachvollen Sklaventod sterben mußte. In der frühchristlichen 
Kunst wenigstens der ersten fünf Jahrhunderte fehlen Hinweise auf das 
tiefe Leid, das durch Spott und Mißhandlung Jesus zugefügt worden ist6. 
Christus im Sinne der Kreuzwegverehrung als geschundenen Menschen zu 
präsentieren, war für die Frömmigkeit des ersten Jahrtausends nur 
schwer möglich. 

Erst die affektive Zuwendung zum leidenden Erlöser bei Bernhard von 
Clairvaux, Bonaventura und Franz von Assisi hat den Weg freigemacht 
für eine neue Frömmigkeitsrichtung, die sich auf Schmerz und Leiden 
des Gottessohnes konzentrierte7. Die spirituelle Phantasie versenkte sich 

5 K. Wessel, Der Sieg über den Tod. Die Passion Christi in der frühchristlichen Kunst des 
Abendlandes. Berlin (Ost) 1956. - Wenn Jesus als Gekreuzigter dargestellt wird, so ist da- 
mit keine realistische Zeichnung eines Sterbenden oder Toten, sondern der auferstandene 
Christus gemeint: Clemens von Alexandrien bezeichnet den Dornenkranz im Sinne der rö- 
mischen Herrschaftsikonographie als Diadem, den Goldreif des byzantinischen Kaisers 
(Paidagogos 73-75, bes. 74,1 f). 
6 G. Schiller, Ikonographie der christlichen Kunst 2. Die Passion Jesu Christi. Gütersloh 
1968, 13-16. 

7 Einen wichtigen Anknüpfungspunkt für die bernhardinische theologia crucis dürften 
frühmittelalterliche Eucharistielehren gebildet haben: Eine an Realpräsenz interessierte 
Sakramententheologie wandte sich schon im 8. und 9. Jh. dem geschichtlichen Leiden und 
Sterben des Erlösers zu: Dieser Wandel der Kreuzigungsdarstellungen vom lebenden Chri- 
stus triumphans zum Christus patiens ist der karolingischen Kunst, verknüpft mit euchari- 



Markwart Herzog \ 24 

meditativ in die Passion und deren Details: Andacht der fünf Wunden, 
der Schulterwunde, der Fußfälle Jesu (s.u. 5)8. Eine Fülle von Meditatio- 
nes Vitae Jesu Christi entstand, die (wie die apokryphe Literatur) chrono- 
logische Lücken in den kargen Berichten der Evangelien schließen wollte 
und dabei auch nichtbiblische, deshalb •unbekannte" Leiden Jesu •ent- 
deckte"9, wie etwa den Sturz Jesu von der Cedronbrücke als erste Station 
einer Gruppe der Fußfälle10. 

Unter dem Einfluß dieser Leidensmystik hat sich die mittelalterliche 
Kunst dem Thema der Passion auf vermeintlich realistische11, oft auch 
bewußt übertriebene Art gestellt. Schon vor dem Auftreten der Passions- 
wege waren unter den Darstellungen des Leidens Jesu fast alle Elemente 
vorhanden, die später in den Kreuzweg aufgenommen wurden: Die Bil- 
derwelt war längst vorhanden, ohne schon thematisch eingegrenzt und 
zusammengestellt worden zu sein12. In den Kreuzweg eingegangen sind 
nach einer zunächst selbständigen Geschichte insbesondere die Fußfälle 
(3., 7., 9. Station), die Veronika-Tradition (6. Station), die lange Zeit nicht 
in Beziehung zur Passion Jesu stand13, Entkleidung (10. Station), Kreuzi- 
gung (11. Station), Kreuzestod (12. Station), ferner das Mitleiden, die 
compassio Mariens (13. Station), das hl. Grab, Grablegung (14. Station). 

stischen Motiven, und der Kunst des Ostens spätestens seit dem 8. Jh. bekannt: Schiller 
(Anm. 6), 18 ff, 106 ff, 116 ff; vgl. auch E. Iserloh, Abendmahlsverständnis in der Geschichte 
der christlichen Kirchen. Mittelalter, in: TRE 1, 1977, 89-106, 90ff. - •Das Christusbild der 
Meßerklärung bereitete schon im Frühmittelalter das Christusbild des leidenden Heilands 
am Kreuz vor" (C. Richstaetter, Christusfrömmigkeit in ihrer historischen Entfaltung. Köln 
1949, 84). 
8 Vgl. Richstaetter (Anm. 7), 125 ff, sowie L. Gougaut, Devotions et pratiques ascetiques du 
moyen äge. Paris 1925; vgl. auch F. Vernet, La spiritualite medievale, (= Bibliotheque ca- 
tholique des sciences religieuses, Bd. 33). Ohne Ort 1929, bes. 79 ff. 
9 F. Zoepfl, Das unbekannte Leiden Christi in der Frömmigkeit und Kunst des Volkes, in: G. 
Schreiber (Hg.), Volk und Volkstum 2. München 1937, 317-336. 
10 R. Berliner, Die Cedronsbrücke als Station des Passionsweges Christi, in: J. M. Ritz (Hg.), 
Festschrift für Marie Andree-Eysn. München 1928, 73-82, bes. 75f.; Beispiele bei W. L. 
Schreiber, Handbuch der Holz- und Metallschnitte des XV. Jahrhunderts 1. Leipzig 1926, 
207. 
11 Von Realismus im Sinne des Verismus kann allein deshalb keine Rede sein, weil Kreuzi- 
gungen schon seit vielen Jahrhunderten aus der alltäglichen Erfahrung verschwunden wa- 
ren. •Unrealistisch" ist an den Kreuzigungsbildern etwa der Sitz der Nägel in den Hand- 
tellern: Tatsächlich wurden sie in die Unterarme der Verurteilten zwischen Elle und Spei- 
che getrieben: Handteller hätten das Körpergewicht nicht tragen können. 
12 Zur Vorgeschichte der Stationsbildmotive vgl. P. Keppler, Die XIVStationen des heiligen 
Kreuzwegs. Freiburg 1891, 20 ff. 
13 Vgl. etwa J. de Voragine, Die Legenda aurea (cap. 52). Hg. von R. Benz. Heidelberg 
'1979, 269 f. 



Kreuzwege 125 

2. Heilige Orte 

Schon in den ersten Jahrhunderten wurden die Stätten, an denen heilige 
Märtyrer zu Tode kamen, geehrt durch Prozessionen und die Errichtung 
von Kirchen über den Gräbern. Pilgerberichte erzählen von ihrer Vereh- 
rung sowie vom Besuch aller möglichen heiligen Stätten, darunter auch 
Orte, die späteren Kreuzwegstationen entsprechen, nicht jedoch von der 
Meditation der via crucis: Der Weg wurde im mittelalterlichen Jerusalem 
vom Kalvarienberg zum Haus des Pilatus, also im Unterschied zum 
Kreuzweg Jesu und zu den •geistlichen Pilgerfahrten" Europas (s.u.4), in 
der entgegengesetzten Richtung gegangen14. Stationen wie die Kreuzauf- 
ladung fehlen überhaupt; Veronika wird vor dem 14. Jh. kaum erwähnt15; 
die drei Fälle Jesu als eigene Stationen sind unbekannt16. Darüber hinaus 
wechseln Anzahl und Ordnung der Stationen in den Pilgerberichten. 
Schließlich konnten auf dem Jerusalemer Weg bis zu 112 heilige Orte ver- 
ehrt werden, auch solche, die mit dem Leidensweg Jesu kaum in Bezie- 
hung stehen17. Zwar wurden damit in der Tat Stations orte18 in Jerusalem 
verehrt, die später in den Kreuzweg Eingang fanden, aber es gab deshalb 
noch lange keinen Kreuzweg für sich genommen. 

Im europäischen Mittelalter sind die frühesten Passionswege denkbar 
einfach, insofern sie nur aus zwei •Stationen" bestehen, dem Anfangs- 
und Endpunkt des Weges19. Sie wurden, wie auch die Stiftung von Altä- 
ren zu Ehren der heiligen Orte, größtenteils von Pilgern, nach glücklicher 
Heimkehr (s.u. 3), gegründet. Der Weg war oft nach den Maßen abge- 

14 K. A. Kneller, Geschichte der Kreuzwegandacht von den Anfängen bis zur völligen Ausbil- 
dung, in: Stimmen aus Maria-Laach. Katholische Blätter, Ergänzungsband IS (1908) 133ff. 
15 A. de Zedelgem, Apercu historique sur la devotion au chemin de la croix, in: Collectanea 
Franciscana 19 (1949) 45-142, 69, 104 ff, sowie H. Thurston, Etude historique sur le chemin 
de la croix, hg. von A. Boudinhon. Paris 1907, 85. Veronika wird mit dem Leidensweg zu- 
erst in einer Handschrift (um 1420) über die Reise des Jakob von Verona nach Jerusalem 
im Jahr 1335 in Verbindung gebracht: Kneller (Anm. 14), 161. 
16Zedelgem (Anm. 15), 64ff, 109. 
17 Das Haus der hl. Anna, der Großmutter Jesu; das Haus, in dem Maria zur Schule ge- 
gangen ist; das des reichen Prassers; ferner der Ort, an dem sich Jacobus minor zur Zeit 
der Passion versteckt hatte; die Stelle, an der Juden versuchten, den Leib der verstorbenen 
Muttergottes zu stehlen und nicht zuletzt das Grab des armen Lazarus: Vgl. dazu Thurston 
(Anm. 15), 136; Kneller (Anm. 14), 137, 139ff. 
18 Der Begriff statio wurde von William Wey, einem englischen Pilger des 15. Jh., in vier 
verschiedenen Ausgaben seiner Pilgerbücher ausschließlich gebraucht für die Haltepunkte 
an der via dolorosa (ab dem Haus des Pilatus). Später ist er für viele andere heilige Orte 
verwendet worden: Thurston (Anm. 15), 61 ff. 
19 Vgl. dazu und zum folgenden Kneller (Anm. 14), 56 f; Thurston (Anm. 15), 13 ff, 88 ff; E. 
Kramer, Kreuzweg und Kalvarienberg. Historische und baugeschichtliche Untersuchung. 
Kehl/Straßburg 1957, 12, 15f; N. Eckmann, Kleine Geschichte des Kreuzweges. Die Motive 
und ihre künstlerische Darstellung. Regensburg 1968, 26. 



Markwart Herzog 126 

steckt, die Pilger aus dem Heiligen Land mitgebracht hatten. Den An- 
fangspunkt bildete meistens das Rathaus, eine Kirche oder ein Stadttor 
(als Haus des Pilatus) und führte aus der Stadt heraus auf einen Berg (als 
Kalvarienberg). Die älteste Anlage dieser Art in Lübeck stammt wahr- 
scheinlich aus dem Jahr 1468. Ähnliche Beispiele sind in Nördlingen 
(1473), Fulda (1475), wo ein Stadtgraben als Bach Cedron fungierte, und 
Berlin (1484) nachgewiesen. Später wurden diese Wege mit Holzkreuzen 
in verschiedene Stationen eingeteilt20 und mit entsprechenden Stations- 
bildern ausgestattet21. 

3. Kreuzzüge und Pilgerfahrten 

Nicht von ungefähr war es Bernhard von Clairvaux, der mit Kreuzzug- 
predigten eine Jerusalembegeisterung und die Sehnsucht nach einem Be- 
such oder einer Vergegenwärtigung der durch Jesus geheiligten Orte ent- 
fachte. Die Kreuzzüge sind für die Entwicklung der Passionswege auch 
deshalb wichtig, weil Kreuzfahrer und Pilger nach glücklicher Rückkehr 
in ihrer Heimat Stätten der Passionsverehrung gestiftet haben. Ein be- 
kanntes Beispiel dafür ist der Franziskaner Bernhard Caimi22, der in 
Monte Varallo bei Novara als architektonisches Andenken einen Kalva- 
rienberg errichtet hat, dem ein Passionspark, ein theatrum sacrum mit zu- 
letzt 43 Kapellen zugeordnet war. 

Die allgemeine Begeisterung für die heiligen Stätten in Jerusalem und 
ihre Nachbildungen in Europa ist aber noch kein hinreichender Grund 
für die spätere Konzentration auf die Stationen, die an den Weg erinnern, 

20 Die Einteilung der Passionsgeschichte in szenische Abschnitte wurde gefördert durch 
deren Zuordnung zu den kanonischen Hören des Stundengebets oder zu den Tagen der 
Woche (B. Venerabilis, De meditatione passionis Christi per septem diei horas libellus, in: 
MPL 94, 561 -568; vgl. Kneller (Anm. 14), 96, 119 ff sowie Dr. Pescheck in: Neues Lausitzi- 
sches Magazin 25,3/4 (1849) 290f): So kann die Siebenzahl der Fälle Jesu (s.u. 5) auf die 
Einteilung des Stundengebets zurückgeführt werden. Schon in der deutschen Bezeichnung 
Vesperbild für die Pietä (13. Station) zeigt sich die Verbindung mit der Höre der Vesper. Si- 
cher wurde die szenische Aufteilung der Passion auch durch die Zusammenstellung und 
Reihung der Bilderfolgen von Fresken, Tympana und Fenstern der Kirchenkunst geför- 
dert sowie durch die meditativen Vitae Christi (s.o.). 
21 Ein Passionsweg in Ahrweiler wird auf einen Ritter zurückgeführt, der herausgefunden 
haben wollte, daß der Abstand der Kirche zum Galgenberg vor Ort genau dem Abstand 
vom Haus des Pilatus zur Schädelstätte entsprach. Für 1508 ist auf diesem Galgenberg die 
Errichtung eines Kalvarienberges überliefert, der 1630 mit Darstellungen der Sieben Fälle 
ausgebaut worden ist: Koenig (Anm. 3), 353; Kneller (Anm. 14), 76f. Vgl. auch G. Wagner, 
Galgenstätte wird Kreuzberg. Kreuzweganlage in Beverungen. Ein Beitrag zur westfälischen 
Kreuzesfrömmigkeit im 19. Jahrhundert, in: Rheinisch-westfälische Zs. für Volkskunde 25 
(1979/80) 223-232. 
22 Vgl. Kneller (Anm. 14), 22 ff; Kramer (Anm. 19), 132 f; weitere Beispiele bei Zedelgem 
(Anm. 15), 84 ff; Thurston (Anm. 15), 13 ff. 



Kreuzwege 127 

den Jesus mit dem Kreuz zum Kalvarienberg gegangen ist: Hier dürfte 
auch der Gedanke der Kreuztragung als Weise der Nachfolge Jesu 
(Mk 8,34) das Bewußtsein der Gläubigen bewegt haben. So hat Papst Ur- 
ban II. 1095 in Clermont zur Anheftung des Kreuzes aufgerufen. Dies 
wurde oft so verstanden, daß man sich das Kreuz, das Abzeichen der 
Kreuzfahrer, auf die rechte Schulter heften müsse23, wie Jesus sein eige- 
nes Kreuz auf der Schulter getragen hatte24. 

4. • Geistliche Pilgerfahrten " 

Die literarische Form der •geistlichen Pilgerfahrten" hat (wie die Ent- 
wicklung des Kreuzwegs überhaupt) wichtige Wurzeln in den Niederlan- 
den und in Belgien25. Sie ist entstanden aus der unbefriedigten Sehnsucht, 
die heiligen Orte in Jerusalem zu besuchen und damit verbundene Ab- 
lässe zu erwerben: Die Autoren betonen, daß man auch zu Hause den 
Weg Jesu begehen und Ablässe erhalten könne26. Sie geben Anleitung, Je- 
sus beim Tragen des Kreuzes geistlich zu •helfen". Einen wichtigen 
Schlüssel für die Entstehung des Kreuzwegs bildet ein Andachtsbüchlein 
(Een devote maniere om gheestelyckpelgrimagie. Louvain 1563) des flämi- 
schen Karmeliten Jan van Paschen (1464-1539), das schon ähnlich ge- 
richtete Betrachtungsliteratur voraussetzt. Die Grundzüge der geistlichen 
Pilgerfahrt van Paschens wurden dann durch die in viele Sprachen über- 
setzten Schriften {Jerusalem sicut Christi temporefloruit. Köln 1584; Thea- 
trum Terrae sanctae. Köln 1590) des niederländischen Weltpriesters Chri- 
stian Adrian Cruys (1533-1585), bekannt als Adrichomius, popularisiert 
und verbreitet. Er war in Europa die anerkannte Autorität in Sachen To- 
pographie Jerusalems, obwohl er nie in Palästina war und seine Werke 
widersprüchliche Angaben enthalten. - Van Paschen hebt innerhalb eines 

23 Besonders eindrücklich wird dieser Gedanke am Marienportal des Bamberger Doms 
dargestellt: Christus trägt das Zeichen der Kreuzfahrer auf der Schulter und führt den 
himmlischen Heerbann (Apostelplenum und Engel) ins Heilige Land: H. Fiedler, Die Ma- 
rientüre am Dom zu Bamberg. Bamberg 1956, 35 ff. 
24 Deshalb wird vermutet, daß die Passionswege der Kunst die Darstellung des seit der 
Jahrtausendwende auftretenden kreuztragenden Christus voraussetzen. Das Motiv des 
Kreuzschleppers sei durch die Stationen szenisch gestreckt und ausgestaltet worden: K. 
Künstle, Ikonographie der christlichen Kunst 1. Freiburg 1928, 440-446, 441 f; zur Ge- 
schichte der Kreuztragung in der Kunst vgl. Schiller (Anm. 6), 89ff, hier bes. 91 ff. 
25 Vgl. dazu und zum folgenden: ICneller (Anm. 14), 148ff; Thurston (Anm. 15), 108ff; Ze- 
delgem(Anm. 15), 99 ff. 
26 Wie das Skapulier eine verkleinerte Nachahmung des mönchischen Habit, der Rosen- 
kranz ein verkürztes Psalterium, so sei der Kreuzweg •un pelerinage en miniature aux 
saints-lieux": Thurston (Anm. 15), 3. - Von Nonnen des 15. und 16. Jh. ist bekannt, daß sie 
Orte ihres Klosters mit dem Sinn der Stationen des Leidenswegs Jesu besetzten, um sich 
•in ihrem Herzen geistlicherweise ein Jerusalem" aufzuerbauen: Kneller (Anm. 14), 18 f. 



Markwart Herzog 128 

•langen Cruysganck" die zehn Stationen des •rechten Cruysganck" her- 
vor als Passionsweg im engeren Sinn. Adrichomius differenziert den •lan- 
gen" Passionsweg ausdrücklich in eine via captivitatis21 und eine via cru- 
m28. Kreuzabnahme und Grablegung werden bei ihm an späterer Stelle 
und von den zwölf Stationen abgetrennt gewürdigt29. Der große Einfluß 
der Schriften des Adrichomius zeigt sich auch daran, daß vielenorts die 
via crucis von der via dolorosa unterschieden wird30. Aber bis ans Ende 
des 16. Jh. gab es den Kreuzweg mit 14 klar unterschiedenen Stationen, 
von Ausnahmen abgesehen, noch nicht. 

5. Die Sieben Fußfälle oder Marterfälle Jesu 

Unter den mittelalterlichen Passionswegen, die stark nach Anzahl, The- 
men und Reihenfolge variieren, können grob zwei Typen unterschieden 
werden, und zwar Leidenswege, die die ganze Passion umfassen, und sol- 
che, die sich auf den Weg zum Kreuz im engeren Sinn beschränken (s.o.). 
Zum zweiten Typ gehören viele der sogenannten •Sieben Fälle Jesu"31: 
Der Gedanke, daß Jesus auf dem Weg zur Schädelstätte gefallen sei, ist 
nicht biblisch. Vielleicht wurde er indirekt erschlossen als Ursache für die 
Hilfeleistung des Simon von Cyrene (Mk 15,21). Die Tradition der Fuß- 
fälle geht davon aus, daß jedes Ereignis auf dem Passionsweg verbunden 
war mit einem Sturz Jesu32. Daß sie auf die Erinnerungen von Jerusalem- 

27 1. Ölberg, 2. Ort der Gefangennahme, 3. Haus des Annas, 4. Haus des Kaiphas, 5. Palast 
des Pilatus (Anklage), 6. Palast des Herodes, 7. Palast des Pilatus (Verurteilung). 
28 1. Todesurteil im Pilatuspalast, 2. Kreuzaufbürdung, 3. erster Fall, 4. Begegnung mit Ma- 
ria und Johannes, 5. Simon von Cyrene, 6. Veronika, 7. zweiter Fall an der Gerichtspforte, 
8. Anrede der Töchter Jerusalems, 9. dritter Fall am Fuß des Kalvarienberges, 10. Entklei- 
dung und Tränkung mit Essig und Galle, 11. Kreuzigung, 12. Kreuzaufrichtung. 
29 Weil bei ihm das Hauptgewicht auf der Kreuztragung liegt, dürfte er die Ereignisse nach 
dem Tode Jesu vom Stationenweg getrennt haben: F. Dambeck, Kreuzweg, in: LCI 2 
(1970) 653-656, 654. - Im Kreuzwegbuch eines anonymen Verfassers, Nürnberg 1521, wer- 
den Salbung und Begräbnis nicht zum Kreuzweg im engen Wortsinn gezählt, •denn der 
Herr da nicht gangen hat, sondern getragen ist worden": zitiert bei N. Paulus, Zur Ge- 
schichte der Kreuzwegandacht, in: Der Katholik. Zs.fiir katholische Wissenschaft und kirch- 
liches Leben 75 (1895) 326-335, 331. 
30 In der Entwicklung von van Paschen zu Adrichomius werden die Sieben Fälle zugunsten 
eines längeren Stationswegs zurückgedrängt: Während jener die Marterfälle mit anderen 
Szenen zu Stationen kombiniert, nennt dieser nur noch drei Fälle, aber als eigene, eindeu- 
tig unterschiedene Stationen (s.o. Anm. 28). 
31 Holzschnitte des 15. Jh. beginnen aber bei Stationen schon vor der Verurteilung Jesu: 
Schreiber (Anm. 10), Bd. 1, 205 ff, Bd. 8, 34f; Kneller (Anm. 14), 70f; S. Zajadacz-Hasten- 
rath, Fälle Christi, sieben, in: RDK 6 (1973) 1366-1374. - Frühe Reliefs der •Fälle" stam- 
men von A. Krafft, Bamberg und Nürnberg (um 1500). 
32 Abweichend davon wird der Begriff •Fußfall" oder •Marterfall" auch für Passionswege 
gebraucht, die keine oder nur einige der Fälle Jesu umfassen. Der Begriff des •Falls" kann 
sich dann auf den Kniefall des Beters vor der Station beziehen (G. Wagner, Barockzeitli- 



Kreuzwege 129 

pilgern zurückgeht, zeigt die Angabe der Schritte, die alle Fälle vom Haus 
des Pilatus, dem Ort der Verurteilung Jesu, entfernt sind: Der Leidens- 
weg Jesu sollte genau den Jerusalemer Verhältnissen entsprechend wie- 
dergegeben werden33. Die Art der Fälle wechselt jedoch, aber die Sieben- 
zahl bleibt, wohl auch wegen der Bedeutung der Zahl als numerischer 
Inbegriff des Göttlichen (Dreifaltigkeit) und Weltlichen (Himmelsrich- 
tungen)34. Diese Art des Passionswegs war besonders im deutschen Raum 
so beliebt, daß sie vom Konkurrenzunternehmen des Kreuzwegs nur 
mühsam verdrängt werden konnte35: Bis Ende des 19. Jh. wurden solche 
Stationswege errichtet. Daß sich das •Fußfallbeten" etwa im Rheinland 
trotz der Privilegierung des Kreuzwegs mit Ablässen bis in die zweite 
Hälfte des 20. Jh. halten konnte, mag auch damit zusammenhängen, daß 
es in der Sterbeseelsorge wichtig war36. Drei dieser Fälle Jesu sind in den 
Kreuzweg eingegangen (3., 7., 9. Station), der aus einer Kombination der 
Sieben Fälle mit anderen traditionellen Lokalisationen von Pilgern her- 
vorgegangen sein dürfte. 

eher Passionskult in Westfalen. Münster 1967, 215) im Sinne einer zeichenhaften Wiederho- 
lung des Sündenfalls als Grund der Passion Jesu; schließlich gibt es auch •Sieben Fußfälle 
Mariae" oder zu Ehren des hl. Antonius: ebd., 216; vgl. Kneller (Anm. 14), 114ff. 
33 Vgl. dazu Thurston (Anm. 15), 81 ff. 
34 Hinter der relativen Stabilität der Sieben Fälle wird eine Imitation des Besuchs der sie- 
ben Basiliken Roms vermutet, besonders der 1459 von Pius II. mit Stationsablässen ausge- 
stattete, in Deutschland bis ins 17. Jh. gepflegte •Besuch der sieben Kirchen": H. Frank, 
Der •Besuch der sieben Kirchen" als religiöse Übung der ultramontanen Observanten, in: 
Franziskanische Studien 37 (1955) 260-272, bes. 267 ff. Der Begriff statio meint unter ande- 
rem das Anhalten der Prozession bei den Stationskirchen Roms: Kneller (Anm. 14), 104ff; 
Thurston (Anm. 15), 62ff; vgl. A. Schmid, Ein gotischer Kreuzweg, in: Zs. für christliche 
Kunst 20 (1907) 209-214. Dieser Zusammenhang wird deutlich in der •Schlußbemerkung" 
eines Passionswegbüchleins, das 23 Stationen nennt, aber empfiehlt, diese nach römischem 
Vorbild vor sieben Kirchen (Kneller, 157) bzw. Stationsbildern (Frank, 272 gegen Kneller) 
zu beten: •So bereitete die Verehrung der sieben Stationskirchen den Kreuzwegstationen 
die Bahn": Kneller, 119; vgl. 157f. 
35 Zum Aufkommen der Kreuzwegandacht in der deutschen Literatur vgl. A. Götz, Zur Bi- 
bliographie der Kreuzweg-Andacht in Deutschland (1710-1833), in: Franziskanische Studien 
36 (1954) 284-289; dazu und zum folgenden vgl. bes. Zedelgem (Anm. 15), 74f.; Kramer 
(Anm. 19), 17-20; Koenig (Anm. 3), 357ff. 
36 M. Zender, Spätmittelalterliche Frömmigkeit und Volksbrauch. Das Beten der sieben Fuß- 
fälle im Rheinland, in: H. Moser u.a., Festschrift Josef Quint. Bonn 1964, 291-303, 294 ff; 
vgl. Kneller (Anm. 14), 89f und S. Zajadacz-Hastenrath (Anm. 31), 1371 sowie J. Ander- 
mahr, Die Sieben Fußfälle in Dollendorf/Eifel, in: Volkskultur an Rhein und Maas 5,1 
(1986) 24-32, 31: Kinder wurden aus der Schulstunde abberufen, um vom Bett des Ster- 
benden weg im Gänsemarsch, angeführt von einer armen Frau, zu den Fall-Stationen an 
der Dorfstraße oder in der Flur zu ziehen, wofür sie durch ein Opfergeld, Kaffee mit Stu- 
ten und auch süßem Schnaps belohnt wurden. Daß das Beten der Sieben Marterfälle ge- 
rade wegen seiner Bedeutung im Zusammenhang der Sterbeseelsorge eine gewisse Auto- 
nomie gegenüber den Kreuzwegen bewahren konnte, zeigt der erstaunliche Brauch der 
Kinder, vor nur sieben von vierzehn Stationen eines Kreuzwegs zu beten, wenn keine Sie- 
ben-Fußfall-Stationen vor Ort vorhanden sind: Zender, 299ff. 



Markwart Herzog 130 

6. Der Kreuzweg 

Der voll ausgebildete Kreuzweg setzt also eine lange Geschichte von ver- 
schiedenen Gestalten christlicher Frömmigkeit voraus, •qui ont ete ab- 
sorbees et concentrees dans la pratique actuelle du chemin de la croix"37. 
Er dürfte ursprünglich aus Spanien stammen. Jedenfalls wird die Anfü- 
gung der Stationen Kreuzabnahme und Grablegung zu den zwölf adri- 
chomianischen Stationen (s.o. Anm. 28) auf den spanischen Franziskaner 
Antonius Daza (Exercicios espirituales. Barcelona 1625) zurückgeführt38. 
Zur Zeit der Herrschaft Spaniens in den Niederlanden wurde er von den 
Franziskanern auf die iberische Halbinsel importiert. Über Sardinien 
kam er in das übrige Europa, wo er sich im ersten Viertel des 17. Jh. 
schnell ausbreiten konnte39. Verdienste erworben hat sich in diesem Zu- 
sammenhang der Franziskaner Leonhard von Porto Maurizio 
(1676-1751), der Patron der Volksmissionare, auf den die literarische 
Gattung der Kreuzwegpredigten als dessen •völlig eigenständige Schöp- 
fung"40 zurückgeht: Auf seine Initiative wurden der Kreuzweg und seine 
Ablässe, den die Franziskaner gleichsam als ihr Eigentum behandelt hat- 
ten, unter Papst Benedikt XIII. (1724-1730) für alle Gläubigen geöffnet41. 
Clemens XII. (1730-1740) erklärte die 14 Stationen als verbindlich. Da- 
mit war die Geschichte der Ausgestaltung des Kreuzwegs abgeschlos- 
sen.42 

Kirche und Kirchenrecht erkennen nicht in den StationswegMßfe/v? 
das, was •Kreuzweg" bedeutet. Auch die Ablässe, mit denen Kreuzwege 

37 Zedelgem (Anm. 15), 46. - Vom Ergebnis her zeigt etwa der Sturz Jesu von der Cedron- 
brücke (s.o. bei Anm. 10 und 20), wie verschlungen der Weg bis zur vollen Ausbildung des 
Kreuzwegs verlaufen ist. 
38 Wagner (Anm. 32), 232; Kramer (Anm. 19), 24. 
39 M. Bihl, De historia • Viae Crucis" (Examen criticum), in: Archivum Franciscanum Histori- 
cum 1 (1908) 50-61, 41 f; Zedelgem (Anm. 15), 120ff; vgl. Kneller (Anm. 14), 175ff. 
40 C. Pohlmann, Kreuzwegpredigten, in: LThK 6, 21961, 629f, 630; vgl. A. Götz, Die An- 
fänge der Kreuzwegandacht, in: Klerusblatt 32 (1952) 218-220. 
41 Dazu und zum folgenden: Zedelgem (Anm. 15), 125 ff; vgl. Kneller (Anm. 14), 178 ff. 
42 1. Verurteilung Jesu durch Pilatus (Mk 15,1 ff), 2. Kreuzaufnahme (Joh 19,17), 3. erster 
Fall, 4. Begegnung mit Maria, 5. Simon von Cyrene (Mk 15,21), 6. Veronika, 7. zweiter 
Fall, 8. Tröstung der weinenden Frauen (Lk 23,28 ff), 9. dritter Fall, 10. Entkleidung (Mk 
15,24), 11. Annagelung ans Kreuz (Mk 15,25ff), 12. Tod am Kreuz (Mk 15,37), 13. Kreuz- 
abnahme (Mk 15,46), 14. Grablegung (Joh 19,39ff). - In Bayern und Tirol hatte man ver- 
sucht, noch eine 15. Station anzufügen, die Kreuzauffindung durch die Kaisermutter He- 
lena: F. Luchmann, Die Einordnung der hl. Helena in den Kreuzweg, in: JBfür Volkskunde 
NF 7 (1984) 115-158, 13 (1990) 199-210 (als ein Beispiel für viele in der Andachtsliteratur: 
F. Azenberger, Tägliche Andachtsübungen etc. Altenötting 1833, 186f). Dies ist in Bayern 
auch mit Hinweis darauf abgelehnt worden, daß die Gottesmutter (s.o. bei Anm. 3) diesen 
Betört gar nicht hätte aufsuchen können: A. Götz, Zur Geschichte der Kreuzwegandacht in 
Deutschland, in: Klerusblatt 33 (1953) 80-82. 



Kreuzwege 131 

privilegiert worden sind, gelten nicht den Bildern, sondern dem Weg mit 
Kreuzen aus Holz - dem Kreuzweg43. Die Stationsbilder (die aus steiner- 
nen Totenleuchten des Friedhofs hervorgegangenen Bildstöcke sowie die 
aus Heiligenhäuschen entstandenen Stationskapellen und Freiplastiksta- 
tionen44) haben sich als etwas Zusätzliches mit dem Kreuzweg verbun- 
den. 

Die von verschiedener Seite immer wieder geäußerte Kritik am Kreuz- 
weg hat das Wahrheitsmoment für sich, daß bei einigen Stationen kein 
biblischer Ursprung nachzuweisen ist (die drei Fälle, Begegnung mit Ma- 
ria, Veronika)45, andererseits aber wichtige Themen des Passionswegs 
Jesu fehlen (Dornenkrönung, Geißelung, Verspottungen, Seitenwunde). 
Im Kreuzweg verbinden sich durch die Schrift verbürgte Ereignisse mit 
schwer überprüfbarem Geschehen, die jedoch durchaus naheliegen, wie 
etwa die Begegnung Jesu mit seiner Mutter. Es ist in der Tat so unwahr- 
scheinlich nicht, daß Maria ihren Sohn auf seinem letzten Weg begleitet 
hat, zumal sie dann wieder unterm Kreuz zugegen war (Joh 19,25). Daß 
sich bei den Stationsthemen in der Kombination biblischer und nahelie- 
gender Geschichten sowie frommer Legenden verschiedene •Wahrheits- 
ebenen" begegnen, zeigt gerade das rein legendarische Veronika-Motiv: 
denn offenkundig spiegelt sich im Tun der Nächstenliebe als Nachah- 
mung der Liebe Jesu dieser selbst. 

7. Vergegenwärtigung von Entferntem und von Vergangenem 

Die bildende Kunst hat für die oben angedeutete Aufgabe, eine Begeg- 
nung von Vergangenem mit der jeweiligen Gegenwart herzustellen, zwei 
einfache, oft miteinander kombinierte Wege vorgezeichnet:  Entweder 

43 J. Sternaux, Ursprung und Bedeutung des Kreuzweges vom Standpunkt der Geschichte, des 
Kirchenrechtes und der christlichen Frömmigkeit. Innsbruck/Leipzig 1939, 24-26; Beringer 
(Anm. 3), 340 ff. 
44 Kramer (Anm. 19), 27-41 (Bildstöcke), 41-59 (Stationskapellen), 60-70 (Freiplastiksta- 
tionen). 
45 Der unbiblische, zumeist legendarische Ursprung dieser Stationen war ein Grund für die 
auch in katholischen Kreisen geäußerte Ablehnung des Kreuzwegs, der sich in seinen Vor- 
formen in protestantischen Gegenden noch im 17. Jh. halten konnte. - Zur Verehrung des 
geistlichen •Spazier-Gangs" Jesu im Protestantismus vgl. Protestantische Mariendichtung 
des 17. Jahrhunderts, in: Stimmen aus Maria-Laach 74 (1908) 117-122. - Über Wider- 
stände gegen den Kreuzweg zur Zeit der josephinischen Reformen in Österreich vgl. 
I. Woisetschläger, Die Kreuzwegbilder in Steiermark zur Zeit der kirchlichen Reformen Kai- 
ser Josephs II, in: Zs. des Hist. Vereins für Steiermark 58 (1967) 129-145; vgl. Zedelgem 
(Anm. 15), 136 ff (Italien); Kneller (Anm. 14), 121 ff (Belgien). - Gegen die bibeltreuen Be- 
strebungen aufklärerischer •Witzlinge" vgl. die Abhandlung von dem heil. Kreuzwege wider 
die unberufenen Reformirer, und Beschnarcher desselben, in: Augsburger Monatschrift für 
katholische Religion und Litteratur 1 (1802) 611, 681 ff 



Markwart Herzog 132 

werden Elemente der Jetztzeit eingetragen in Darstellungen der unwie- 
derholbaren heilvollen Geschichte - sei es, daß die Menschen, die auf 
Bildern Christus begegnen, angezogen sind wie etwa die Menschen im 
Mittelalter, sei es, daß die Erfahrung bestimmter Greuel und spezifischer 
Leiden einer Zeit aufgenommen wird in Darstellungen der Leiden Jesu. 
Dabei wäre zu denken an die sogenannten •Pestkreuze", die Jesu Geißel- 
wunden mit der •Geißel des Mittelalters" interpretieren und als Pestbeu- 
len sinnfällig machen - aber auch an den Gekreuzigten von George Grosz 
als Soldat mit Gasmaske und Kommißstiefeln46. 

Eine andere Möglichkeit, Gegenwart von der Vergangenheit geprägt 
sein zu lassen, ist in der Tradition der Passionswege deutlich: Hier wird 
nicht Gegenwärtiges in die bildhafte Gestaltung des Vergangenen proji- 
ziert, sondern das Vergangene ist in die jeweils neue Zeit eingestiftet als 
Bildstock, Kreuzweg und Kalvarienberg, der die Landschaft strukturiert. 
Jedoch war der Akzent in der Geschichte der Passionswege zuerst anders 
gesetzt: Zunächst ist es weniger darum gegangen, vergangene Geschichte, 
sondern die entfernten Stätten Jerusalems, an denen sich der Weg Jesu er- 
eignet hatte, wirklichkeitsgetreu abzubilden und so zu vergegenwärtigen. 
Bei den •Heiligen Gräbern" in Europa etwa sollte das, was anderswo ge- 
sehen wurde, in die eigene Heimat gebracht und verehrt werden - natür- 
lich weil sich dort heilvolles Geschehen zugetragen hatte, aber die Verge- 
genwärtigung eines andernorts Vorfindlichen steht doch im Vordergrund. 

In Jerusalem erweckt die Verehrung einer buntscheckigen Vielfalt hei- 
liger Stätten einen stark touristischen Eindruck. Betont wird hier nicht so 
sehr die Geschichte Jesu, sondern die Orte, an denen Jesus auf seinem 
letzten Weg vorbeigekommen sein soll47 - in der verkehrten Richtung und 
in Verbindung mit vielen andern Orten biblischen und legendarischen 
Ursprungs (s.o. bei Anm. 14 ff)48. Die Wende in Jerusalem kann eindrück- 

46 A. Dückers, George Grosz. Das druckgraphische Werk Frankfurt/M. etc. 1979, 97, 237, 
vgl. 68, 203 f. - Ein erschütterndes Beispiel für die Projektion von Gegenwärtigem in die 
Passion Jesu bietet ein Typus des Gekreuzigten mit Merkmalen der beim Verhör früher ge- 
bräuchlichen Streckfolter. Wunden und Körperhaltung Jesu unterscheiden sich in eigen- 
tümlicher Weise von •gewöhnlichen" Kruzifixen: Der Leib ist straff ausgedehnt, der Quer- 
balken wie ein Bogen gespannt, so daß die Enden des Balkens die Arme nach oben ziehen. 
Vgl. dazu M. Herzog/M. von Hagen, Nichts als die Füße eines Kruzifix, in: Entschluß42,11 
(1987) 22 f. 
47 Inwieweit die Stationen überhaupt den Orten entsprechen, die sie bedeuten, ist von gro- 
ßen Unsicherheiten belastet, da sich über dem Weg Jesu der Schutt der Jahrhunderte ge- 
häuft hat: Thurston (Anm. 15), 208ff; Keppler (Anm. 12), 2ff; C. Kopp, Die heiligen Stät- 
ten der Evangelien. Regensburg 21964, bes. 400 ff. 
48 Deshalb ist die Stationsandacht der Passion im ausgehenden Mittelalter •beaucoup plus 
devotement devant les Stations artificielles de Nuremberg ... qu'ä Jerusalem" gepflegt wor- 
den: Thurston (Anm. 15), 138. 



Kreuzwege 133 

lieh gezeigt werden an Pilgerberichten des 16. Jh., die über heilige Orte 
(s.o. 2) erzählen und relativ unverbunden damit über die Geschichte Jesu 
entsprechend den Stationswegen, wie sie sich in Europa als in sich ge- 
schlossene Passionsandachten entwickelt haben (s.o. 4)49. •Somit ist zu 
unterscheiden zwischen den Besuchern des Kreuzwegs und den Betern 
des Kreuzwegs"50: Die •Besucher" waren von der frommen Neugier ge- 
trieben, heilige Orte kennenzulernen, während die •Beter" des Passions- 
wegs den letzten Gang des Heilands geistlich mitgehen wollten. 

Den •literarischen" Pilgerfahrten (s.o. 4), der Verehrung der Fußfälle 
Jesu (s.o. 5) und dann besonders dem eigentlichen Kreuzweg (s.o. 6) geht 
es zwar auch um eine Vergegenwärtigung weit entfernter Orte, aber der 
Akzent ist stärker auf die Vergegenwärtigung des vergangenen Gesche- 
hens gelegt, das auf Jetztzeit bezogen wird: So ist eine große Zahl von 
Kreuzwegen für die Notzeiten nach den beiden Weltkriegen nachzuwei- 
sen. - In der Barockzeit werden die Passionswege in die Kirchen hinein- 
verlegt, womit dann auch der Zwang entfällt, die genaue Distanz zwi- 
schen den Stationsorten einzuhalten. Das Nacheinander der zeitlichen 
Momente des Weges Jesu wird wichtiger als das genau abgemessene51 Ne- 
beneinander der Leidensorte (s. o. bei Anm. 19 fund 33), wobei jedoch ge- 
rade bei den europäischen Stationsandachten, die sich auf Passionsthe- 
men konzentrieren und beschränken, das wohlgeordnete Nebeneinander 
der Stationsorte als in die Vorstellung des Raumes umgesetzte zeitliche 
Abfolge der letzten Ereignisse im Leben Jesu aufgefaßt werden kann. - 
Besonders augenfällig ist die Verbindung des Geschickes Jesu mit späte- 
rem Geschehen auch beim Beten der Sieben Marterfälle im Zusammen- 
hang der Sterbeliturgie (s.o. Anm. 36): Der Sterbende läßt seinen eigenen 
letzten Weg bestimmt sein vom Weg Jesu, von der Hoffnung, daß der Tod 
in dieser Welt nicht das Letzte sei, daß im Geschick des einen Menschen 
Jesus von Nazareth die Geschichte aller Menschen in österliche Herrlich- 
keit hinein vorgezeichnet ist. 

49 Kneller (Anm. 14), 139 ff. 
50 Kneller (Anm. 14), 144 (ohne Hervorhebungen). Von Ausnahmen abgesehen, wird der 
Leidensweg Jesu in Jerusalem in der richtigen Richtung erst vom Ende des 16. Jh. an ge- 
gangen: Kneller, 136ff.; Thurston (Anm. 15), 149-187; Zedelgem (Anm. 15), 109 ff. Es ist 
ein erstaunliches Ergebnis der Forschung, daß der Kreuzweg zwar angeregt worden ist 
durch die Verehrung der heiligen Stätten in Jerusalem, jedoch die Auswahl der •Betorte", 
die Anordnung der Stationen und die Richtung des Wegs flämischen Ursprungs, mithin 
vorbereitet worden ist von älteren Passionswegtraditionen sowie ortsgebundenen Andach- 
ten und überhaupt erst von Pilgern aus Europa nach Palästina gebracht wurde. - Es er- 
scheint daher sinnvoll und notwendig, den Begriff Kreuzweg im Sinne des 14-Stationen- 
Wegs klar zu unterscheiden von Passionswegen anderer Art, die schon früher verbreitet 
waren. Der Begriff des Passionswegs ist allgemeiner als der des Kreuzwegs. 
51 Vgl. V. Thalhofer, Handbuch der katholischen Liturgik 1. Freiburg 1883, 825. 




