Kreuzwege:
Vergegenwartigung von Entferntem
und von Vergangenem

Markwart Herzog, Miinchen

Religionen, die sich aus geschichtlich einmaiiger Offenbarung herleiten,
miissen, wenn sie an einem Universalitdtsanspruch aufgrund des von ih-
nen geglaubten absoluten Inhalts als MaB aller Dinge! festhalten, eine
strukturelle Schwierigkeit bewiltigen: Wenn Offenbarung nicht reprodu-
zierbar ist, dann ist sie als ein fiir allemal bedeutsam auszuweisen und je-
der Epoche der Geschichte neu mitzuteilen. Dies geschieht in der Form
wieder-holender Erinnerung, die den Grund der Religion, die Offenba-
rung Gottes, als alle Zeiten bestimmend iiberliefert und vergegenwirtigt.

Fiir die Vergegenwirtigung von Vergangenem hat das Leben der Kir-
che verschiedene Wege ausgebildet: LehAramtund Theologie schlagen mit
hermeneutischer Methode Briicken von der Vergangenheit in die Gegen-
wart?: Die bleibende Bedeutung des Uberlieferten wird immer wieder
neu formuliert und verstdndlich gemacht. In der Liturgie der Eucharistie-
feier werden Tod und Auferstehung Jesu sakramentale Wirklichkeit. Ver-
gegenwirtigung erfolgt aber auch durch Kunstund Volksfrommigkeit, die
mit den Mitteln ihrer Zeit die jeweilige Jetztzeit mit der vergangenen Ge-
schichte Jesu verbinden.

Der Kreuzweg 148t als Andacht, Prozession und Bilderfoige den letzten
Abschnitt des Lebens Jesu gegenwirtig werden. Man ist lange davon aus-
gegangen, dafB3 der Kreuzweg schon bei Maria und den Aposteln Vereh-
rung gefunden?, sich von Jerusalem iiber die Welt ausgebreitet habe*. Die

' Vgl. dazu F. von Kutschera, Vernunft und Glaube. Berlin/New York 1990, 220 ff.

2 Vgl. dazu W. Pannenberg, Hermeneutik und Universalgeschichte (1963), jetzt in: Grundfra-
gen systematischer Theologie 1. Gottingen 21979, 911f; ders., Uber historische und theologi-
sche Hermeneutik, ebd., 123f.

3 Zur Marienlegende vgl. K. von Tischendorf, Apocalypses Apokryphae (1866). Hildesheim
1966, XLIII sowie einen dem Kirchenvater Hieronymus zugeschriebenen Brief (MPL 30,
122-142, 1361). Vgl. Augsburger Monatschrift fiir katholische Religion und Litteratur 1
(1802) 610-628, 672-696, 738-756: Abhandlung von dem heil. Kreuzwege wider die unberufe-
nen Reformirer, und Beschnarcher desselben, bes. 615ff. und noch A. Koenig, Die noch er-
haltenen Kreuzwege der sieben Fufifille Jesu in Deutschland und Luxemburg, in: ,Ons Hé-
mecht“. Organ des Vereins fiir Luxemburger Geschichte, Literatur und Kunst 18 (1912)
349-360, 349f; F. Beringer, Die Abldsse, ihr Wesen und Gebrauch 1. Paderborn '°1921, 330,
sowie J. Scheuber, Der Kreuzweg unseres Herrn in der Kunst. Miinchen 1923, 3-5.

4V. Thalhofer, Kreuzweg, in: Wetzer und Welte’s Kirchenlexikon 7 (*1891) 1131; ders.,
Handbuch der katholischen Liturgik 1. Freiburg 1883, 825; F. X. Kraus, Geschichte der
christlichen Kunst 11/1. Freiburg 1897, 308.



Kreuzwege 123

Forschung hat jedoch gezeigt, dal beide Annahmen nicht zutreffen: In
einer langen Geschichte mufiten die Voraussetzungen erst ausgebildet
werden, die sich im 17. Jh. zum Kreuzweg mit 14 Stationen verbanden.

1. Passion als Triumphzug und als Leidensweg

Die Passion Jesu war in der frithen Kirche mit anderem Akzent gewiirdigt
worden als in der Kreuzwegtradition: Jesu Leiden wurde als Triumph,
sein Tod als ,,Siegestod*s am Kreuz interpretiert. So wurde iiber die Auf-
forderung Jesu an die Frauen von Jerusalem, nicht tiber sein Geschick zu
weinen (8. Station des Kreuzwegs), von Leo dem Grof3en gesagt, dal} es
bei einem Triumphzug — mit dem Kreuz als Szepter der Macht (Sermo
59,4) — unpassend gewesen wire, zu klagen und zu weinen (Sermo 61,3).
Deshalb zeigen frithe Bilder des Kreuzschleppers das Holz nicht als Last,
sondern als Trophie.

Der triumphalistische Akzent der Passionstheologie des ersten Jahrtau-
sends hiingt auch damit zusammen, daf} die Kirche in den ersten Jahrhun-
derten mit den christologischen Hiresien beschiftigt war, die gerade die
Gattlichkeit Jesu in Abrede stellten. Dariiber hinaus war es zunéchst ein
Trauma, daB3 der Stifter der christlichen Religion mit zwei Verbrechern
den schmachvollen Sklaventod sterben mullte. In der frithchristlichen
Kunst wenigstens der ersten funf Jahrhunderte fehien Hinweise auf das
tiefe Leid, das durch Spott und MiBBhandlung Jesus zugefiigt worden ist®.
Christus im Sinne der Kreuzwegverehrung als geschundenen Menschen zu
prisentieren, war fir die Frommigkeit des ersten Jahrtausends nur
schwer moglich.

Erst die affektive Zuwendung zum leidenden Erloser bei Bernhard von
Clairvaux, Bonaventura und Franz von Assisi hat den Weg freigemacht
fiir eine neue Frommigkeitsrichtung, die sich auf Schmerz und Leiden
des Gottessohnes konzentrierte’. Die spirituelle Phantasie versenkte sich

5 K. Wessel, Der Sieg iiber den Tod. Die Passion Christi in der friihchristlichen Kunst des
Abendlandes. Berlin (Ost) 1956. - Wenn Jesus als Gekreuzigter dargestellt wird, so ist da-
mit keine realistische Zeichnung eines Sterbenden oder Toten, sondern der auferstandene
Christus gemeint: Clemens von Alexandrien bezeichnet den Dornenkranz im Sinne der r5-
mischen Herrschaftsikonographie als Diadem, den Goldreif des byzantinischen Kaisers
(Paidagogos 73-75, bes. 74,1f).

6 G. Schiller, Tkonographie der christlichen Kunst 2. Die Passion Jesu Christi. Giitersloh
1968, 13-16.

7 Einen wichtigen Ankniipfungspunkt fiir die bernhardinische theologia crucis diirflen
frithmittelalterliche Eucharistielehren gebildet haben: Eine an Realprisenz interessierte
Sakramenlentheologie wandte sich schon im 8. und 9. Jh. dem geschichtlichen Leiden und
Sterben des Erldsers zu: Dieser Wandel der Kreuzigungsdarstellungen vom lebenden Chri-
stus triumphans zum Christus patiens ist der karolingischen Kunst, verkniipft mit euchari-



Markwart Herzog 124

meditativ in die Passion und deren Details: Andacht der fiinf Wunden,
der Schulterwunde, der FuBfille Jesu (s.u. 5)8. Eine Fiille von Meditatio-
nes Vitae Jesu Christi entstand, die (wie die apokryphe Literatur) chrono-
logische Liicken in den kargen Berichten der Evangelien schlieBen wollte
und dabei auch nichtbiblische, deshalb ,,unbekannte” Leiden Jesu ,,ent-
deckte*’, wie etwa den Sturz Jesu von der Cedronbriicke als erste Station
einer Gruppe der FuBfille!.

Unter dem Einflufl dieser Leidensmystik hat sich die mittelalterliche
Kunst dem Thema der Passion auf vermeintlich realistische!!, oft auch
bewullt Ubertriebene Art gestellt. Schon vor dem Auftreten der Passions-
wege waren unter den Darstellungen des Leidens Jesu fast alle Elemente
vorhanden, die spiter in den Kreuzweg aufgenommen wurden: Die Bil-
derwelt war lingst vorhanden, ohne schon thematisch eingegrenzt und
zusammengestellt worden zu sein'2. In den Kreuzweg eingegangen sind
nach einer zunéichst selbstdndigen Geschichte insbesondere die FuBifille
(3.,7.,9. Station), die Veronika-Tradition (6. Station), die lange Zeit nicht
in Beziehung zur Passion Jesu stand", Entkleidung (10. Station), Kreuzi-
gung (I1. Station), Kreuzestod (12. Station), ferner das Mitleiden, die
compassio Mariens (13. Station), das hl. Grab, Grablegung (14. Station).

stischen Motiven, und der Kunst des Ostens spilestens seit dem 8. Jh. bekannt: Schiller
(Anm. 6), 18ff, 106ff, 116 ff; vgl. auch E. Iserloh, Abendmahlisverstindnis in der Geschichte
der christlichen Kirchen. Mittelalter, in: TRE 1, 1977, 89-106, 90ff. — , Das Christusbild der
MeBerklirung bereitete schon im Friithmittelalter das Christusbild des leidenden Heilands
am Kreuz vor“ (C. Richstaetier, Christusfrommigkeit in ihrer historischen Entfaltung. KoIn
1949, 84).

8 Vgl. Richstaetter (Anm. 7), 125 ff, sowie L. Gougaut, Dévorions et pratiques ascetiques du
moyen dge. Paris 1925; vgl. auch F. Vernet, La spiritualité médiévale, (= Bibliothéque ca-
tholique des sciences religieuses, Bd. 33). Ohne Ort 1929, bes. 79ff.

® F. Zoepfl, Das unbekannte Leiden Christi in der Frommigkeit und Kunst des Volkes, in: G.
Schreiber (Hg.), Volk und Volkstum 2. Miinchen 1937, 317-336.

' R. Berliner, Die Cedronsbriicke als Station des Passionsweges Christi, in: J. M. Ritz (Hg.),
Festschrift fiir Marie Andree-Eysn. Miinchen 1928, 73-82, bes. 75f.; Beispiele bei W. L.
Schreiber, Handbuch der Holz- und Metallschnitte des XV. Jahrhunderts 1. Leipzig 1926,
207.

' Von Realismus im Sinne des Verismus kann allein deshalb keine Rede sein, weil Kreuzi-
gungen schon seit vielen Jahrhunderten aus der alltiglichen Erfahrung verschwunden wa-
ren. ,,Unrealistisch” ist an den Kreuzigungsbildern etwa der Sitz der Nigel in den Hand-
tellern: Tatsdchlich wurden sie in die Unterarme der Verurteilten zwischen Elle und Spei-
che getrieben: Handteller hitten das Korpergewicht nicht tragen konnen.

12 Zur Vorgeschichte der Stationsbildmotive vgl. P. Keppler, Die XIV Stationen des heiligen
Kreuzwegs. Freiburg 1891, 20ff.

3 Vgl. etwa 1. de Voragine, Die Legenda aurea (cap. 52). Hg. von R. Benz. Heidelberg
°1979, 269f.



Kreuzwege 125

2. Heilige Orte

Schon in den ersten Jahrhunderten wurden die Stiétten, an denen heilige
Mirtyrer zu Tode kamen, geehrt durch Prozessionen und die Errichtung
von Kirchen iiber den Gribern. Pilgerberichte erzihlen von ihrer Vereh-
rung sowie vom Besuch aller moglichen heiligen Stitten, darunter auch
Orte, die spéteren Kreuzwegstationen entsprechen, nicht jedoch von der
Meditation der via crucis: Der Weg wurde im mittelalterlichen Jerusalem
vom Kalvarienberg zum Haus des Pilatus, also im Unterschied zum
Kreuzweg Jesu und zu den ,,geistlichen Pilgerfahrten* Europas (s.u.4), in
der entgegengesetzten Richtung gegangen'. Stationen wie die Kreuzauf-
ladung fehlen iiberhaupt; Veronika wird vor dem 14. Jh. kaum erwihnt!s;
die drei Fille Jesu als eigene Stationen sind unbekannt!é. Dariiber hinaus
wechseln Anzahl und Ordnung der Stationen in den Pilgerberichten.
SchlieBlich konnten auf dem Jerusalemer Weg bis zu 112 heilige Orte ver-
ehrt werden, auch solche, die mit dem Leidensweg Jesu kaum in Bezie-
hung stehen'”. Zwar wurden damit in der Tat Stationsorte'8 in Jerusalem
verehrt, die spiter in den Kreuzweg Eingang fanden, aber es gab deshalb
noch lange keinen Kreuzweg fiir sich genommen.

Im europédischen Mittelalter sind die friithesten Passionswege denkbar
einfach, insofern sie nur aus zwei ,,Stationen“ bestehen, dem Anfangs-
und Endpunkt des Weges'®. Sie wurden, wie auch die Stiftung von Alti-
ren zu Ehren der heiligen Orte, groBtenteils von Pilgern, nach gliicklicher
Heimkehr (s.u. 3), gegriindet. Der Weg war oft nach den Mafen abge-

“ K. A. Kneller, Geschichte der Kreuzwegandacht von den Anfingen bis zur volligen Ausbil-
dung, in: Stimmen aus Maria-Laach. Katholische Blétter, Ergdnzungsband 25 (1908) 133ff.
15 A. de Zedelgem, Apercu historique sur la dévotion au chemin de la croix, in: Collectanea
Franciscana 19 (1949) 45-142, 69, 104ff, sowie H. Thurston, Etude historique sur le chemin
de la croix, hg. von A. Boudinhon. Paris 1907, 85. Veronika wird mit dem Leidensweg zu-
erst in einer Handschrift (um 1420) iiber die Reise des Jakob von Verona nach Jerusalem
im Jahr 1335 in Verbindung gebracht: Kneller (Anm. 14), 161.

16 Zedelgem (Anm. 15), 64ff, 109.

7 Das Haus der hl. Anna, der GroBmutter Jesu; das Haus, in dem Maria zur Schule ge-
gangen ist; das des reichen Prassers; ferner der Ort, an dem sich Jacobus minor zur Zeit
der Passion versteckt hatte; die Stelle, an der Juden versuchten, den Leib der verstorbenen
Muttergottes zu stehlen und nicht zuletzt das Grab des armen Lazarus: Vgl. dazu Thurston
(Anm. 15), 136; Kneller (Anm. 14), 137, 139f1T.

'8 Der Begriff statio wurde von William Wey, einem englischen Pilger des 15. Jh., in vier
verschiedenen Ausgaben seiner Pilgerbiicher ausschlieBlich gebraucht fiir die Haltepunkte
an der via dolorosa (ab dem Haus des Pilatus). Spiter ist er fir viele andere heilige Orte
verwendet worden: Thurston (Anm. 15), 61 ff.

¥ Vgl. dazu und zum folgenden Kneller (Anm. 14), 56 f; Thurston (Anm. 15), 13 ff, 88 ff; E.
Kramer, Kreuzweg und Kalvarienberg. Historische und baugeschichtliche Untersuchung.
Kehl/StraBburg 1957, 12, 15f; N. Eckmann, Kleine Geschichte des Kreuzweges. Die Motive
und ihre kiinstlerische Darstellung. Regensburg 1968, 26.



Markwart Herzog 126

steckt, die Pilger aus dem Heiligen Land mitgebracht hatten. Den An-
fangspunkt bildete meistens das Rathaus, eine Kirche oder ein Stadttor
(als Haus des Pilatus) und fiihrte aus der Stadt heraus auf einen Berg (als
Kalvarienberg). Die idlteste Anlage dieser Art in Libeck stammt wahr-
scheinlich aus dem Jahr 1468. Ahnliche Beispiele sind in Nérdlingen
(1473), Fulda (1475), wo ein Stadtgraben als Bach Cedron fungierte, und
Berlin (1484) nachgewiesen. Spiter wurden diese Wege mit Holzkreuzen
in verschiedene Stationen eingeteilt?® und mit entsprechenden Stations-
bildern ausgestattet?'.

3. Kreuzziige und Pilgerfahrten

Nicht von ungefihr war es Bernhard von Clairvaux, der mit Kreuzzug-
predigten eine Jerusalembegeisterung und die Sehnsucht nach einem Be-
such oder einer Vergegenwirtigung der durch Jesus geheiligten Orte ent-
fachte. Die Kreuzziige sind fiir die Entwicklung der Passionswege auch
deshalb wichtig, weil Kreuzfahrer und Pilger nach gliicklicher Riickkehr
in ihrer Heimat Stéitten der Passionsverehrung gestiftet haben. Ein be-
kanntes Beispiel dafir ist der Franziskaner Bernhard Caimi??, der in
Monte Varallo bei Novara als architektonisches Andenken einen Kalva-
rienberg errichtet hat, dem ein Passionspark, ein theatrum sacrum mit zu-
letzt 43 Kapellen zugeordnet war.

Die allgemeine Begeisterung fur die heiligen Stitten in Jerusalem und
ihre Nachbildungen in Europa ist aber noch kein hinreichender Grund
fiir die spitere Konzentration auf die Stationen, die an den Weg erinnern,

2 Die Einteilung der Passionsgeschichte in szenische Abschnitte wurde geférdert durch
deren Zuordnung zu den kanonischen Horen des Stundengebets oder zu den Tagen der
Woche (B. Venerabilis, De meditatione passionis Christi per septem diei horas libellus, in:
MPL94,561-568; vgl. Kneller (Anm. 14), 96, 119 ff sowie Dr. Pescheck in: Neues Lausitzi-
sches Magazin 25,3/4 (1849) 290f): So kann die Siebenzahl der Fille Jesu (s.u. 5) auf die
Einteilung des Stundengebels zuriickgefiihrt werden. Schon in der deutschen Bezeichnung
Vesperbild fiir die Pieta (13. Station) zeigt sich die Verbindung mit der Hore der Vesper. Si-
cher wurde die szenische Aufteilung der Passion auch durch die Zusammenstellung und
Reihung der Bilderfolgen von Fresken, Tympana und Fenstern der Kirchenkunst gefor-
dert sowie durch die meditativen Vitae Christi (s.0.).

21 Ein Passionsweg in Ahrweiler wird auf einen Ritter zuriickgefiihrt, der herausgefunden
haben wollte, daf3 der Abstand der Kirche zum Galgenberg vor Ort genau dem Abstand
vom Haus des Pilatus zur Schidelstitte entsprach. Fiir 1508 ist auf diesem Galgenberg die
Errichtung eines Kalvarienberges iiberliefert, der 1630 mit Darstellungen der Sieben Fille
ausgebaut worden ist: Koenig (Anm. 3), 353; Kneller (Anm. 14), 76f. Vgl. auch G. Wagner,
Galgenstiitte wird Kreuzberg. Kreuzweganlage in Beverungen. Ein Beitrag zur westfilischen
Kreuzesfrommigkeit im 19. Jahrhundert, in: Rheinisch-westfdlische Zs. fiir Volkskunde 25
(1979/80) 223-232.

22 Vgl. Kneller (Anm. 14), 22ff; Kramer (Anm. 19), 132f; weitere Beispiele bei Zedelgem
(Anm. 15), 84ff; Thurston (Anm. 15), 13ff.



Kreuzwege 127

den Jesus mit dem Kreuz zum Kalvarienberg gegangen ist: Hier diirfte
auch der Gedanke der Kreuztragung als Weise der Nachfolge Jesu
(Mk 8,34) das BewuBtsein der Glaubigen bewegt haben. So hat Papst Ur-
ban II. 1095 in Clermont zur Anheftung des Kreuzes aufgerufen. Dies
wurde oft so verstanden, dal man sich das Kreuz, das Abzeichen der
Kreuzfahrer, auf die rechte Schulter heften miisse?’, wie Jesus sein eige-
nes Kreuz auf der Schulter getragen hatte?*.

4. ,Geistliche Pilgerfahrten*

Die literarische Form der ,.geistlichen Pilgerfahrten* hat (wie die Ent-
wicklung des Kreuzwegs tiberhaupt) wichtige Wurzeln in den Niederlan-
den und in Belgien®. Sie ist entstanden aus der unbefriedigten Sehnsucht,
die heiligen Orte in Jerusalem zu besuchen und damit verbundene Ab-
liasse zu erwerben: Die Autoren betonen, dal man auch zu Hause den
Weg Jesu begehen und Ablisse erhalten konne?s. Sie geben Anleitung, Je-
sus beim Tragen des Kreuzes geistlich zu ,helfen. Einen wichtigen
Schliissel fiir die Entstehung des Kreuzwegs bildet ein Andachtsbiichlein
( Een devote maniere om gheestelyck pelgrimagie. Louvain 1563) des flimi-
schen Karmeliten Jan van Paschen (1464-1539), das schon dhnlich ge-
richtete Betrachtungsliteratur voraussetzt. Die Grundziige der geistlichen
Pilgerfahrt van Paschens wurden dann durch die in viele Sprachen iiber-
setzten Schriften (Jerusalem sicut Christi tempore floruit. Koln 1584 ; Thea-
trum Terrae sanctae. K6ln 1590) des niederldndischen Weltpriesters Chri-
stian Adrian Cruys (1533-1585), bekannt als Adrichomius, popularisiert
und verbreitet. Er war in Europa die anerkannte Autoritét in Sachen To-
pographie Jerusalems, obwohl er nie in Palédstina war und seine Werke
widerspriichliche Angaben enthalten. — Van Paschen hebt innerhalb eines

2 Besonders eindriicklich wird dieser Gedanke am Marienportal des Bamberger Doms
dargestellt: Christus trigt das Zeichen der Kreuzfahrer auf der Schulter und fiihrt den
himmlischen Heerbann (Apostelplenum und Engel) ins Heilige Land: H. Fiedler, Die Ma-
rientiire am Dom zu Bamberg. Bamberg 1956, 35 ff.

24 Deshalb wird vermutet, dall die Passionswege der Kunst die Darstellung des seit der
Jahrtausendwende auftretenden kreuztragenden Christus voraussetzen. Das Motiv des
Kreuzschleppers sei durch die Stationen szenisch gestreckt und ausgestaltet worden: K.
Kiinstle, Tkonographie der christlichen Kunst 1. Freiburg 1928, 440-446, 441f; zur Ge-
schichte der Kreuztragung in der Kunst vgl. Schiller (Anm. 6), 89ff, hier bes. 91 ff.

25 Vgl. dazu und zum folgenden: Kneller (Anm. 14), 148 ff; Thurston (Anm. 15), 108 {f; Ze-
delgem (Anm. 15), 99 ff.

26 Wie das Skapulier eine verkleinerte Nachahmung des ménchischen Habit, der Rosen-
kranz ein verkiirztes Psalterium, so sei der Kreuzweg ,,un pélerinage en miniature aux
saints-lieux*: Thurston (Anm. 15), 3. - Von Nonnen des 15. und 16. Jh. ist bekannt, daB} sie
Orte ihres Klosters mit dem Sinn der Stationen des Leidenswegs Jesu besetzten, um sich
»~in ihrem Herzen geistlicherweise ein Jerusalem* aufzuerbauen: Kneller (Anm. 14), 18f.



Markwart Herzog 128

»langen Cruysganck* die zehn Stationen des ,,rechten Cruysganck® her-
vor als Passionsweg im engeren Sinn. Adrichomius differenziert den ,,lan-
gen* Passionsweg ausdriicklich in eine via captivitatis®” und eine via cru-
cis®®. Kreuzabnahme und Grablegung werden bei ihm an spiterer Stelle
und von den zwolf Stationen abgetrennt gewiirdigt?. Der grofle Einfluf}
der Schriften des Adrichomius zeigt sich auch daran, daB3 vielenorts die
via crucis von der via dolorosa unterschieden wird’. Aber bis ans Ende
des 16. Jh. gab es den Kreuzweg mit 14 klar unterschiedenen Stationen,
von Ausnahmen abgesehen, noch nicht.

5. Die Sieben Fufifille oder Marterfille Jesu

Unter den mittelalterlichen Passionswegen, die stark nach Anzahl, The-
men und Reihenfolge variieren, konnen grob zwei Typen unterschieden
werden, und zwar Leidenswege, die die ganze Passion umfassen, und sol-
che, die sich auf den Weg zum Kreuz im engeren Sinn beschrinken (s.0.).
Zum zweiten Typ gehdren viele der sogenannten ,,Sieben Fille Jesu“3!:
Der Gedanke, daBl Jesus auf dem Weg zur Schidelstiitte gefallen sei, ist
nicht biblisch. Vielleicht wurde er indirekt erschlossen als Ursache fiir die
Hilfeleistung des Simon von Cyrene (Mk 15,21). Die Tradition der Ful3-
falle geht davon aus, daB jedes Ereignis auf dem Passionsweg verbunden
war mit einem Sturz Jesu?2. DaB sie auf die Erinnerungen von Jerusalem-

27 1. Olberg, 2. Ort der Gefangennahme, 3. Haus des Annas, 4. Haus des Kaiphas, 5. Palast
des Pilatus (Anklage), 6. Palast des Herodes, 7. Palast des Pilatus (Verurteilung).

28 ]. Todesurteil im Pilatuspalast, 2. Kreuzaufbiirdung, 3. erster Fall, 4. Begegnung mit Ma-
ria und Johannes, 5. Simon von Cyrene, 6. Veronika, 7. zweiter Fall an der Gerichtspforte,
8. Anrede der Tochter Jerusalems, 9. dritter Fall am FuB3 des Kalvarienberges, 10. Entklei-
dung und Trinkung mit Essig und Galle, 11. Kreuzigung, 12. Kreuzaufrichtung.

2 Weil bei ihm das Hauptgewicht auf der Kreuztragung liegt, diirfte er die Ereignisse nach
dem Tode Jesu vom Stationenweg gelrennt haben: F. Dambeck, Kreuzweg, in: LCI 2
(1970) 653-656, 654. — Im Kreuzwegbuch eines anonymen Verfassers, Niirnberg 1521, wer-
den Salbung und Begribnis nicht zum Kreuzweg im engen Wortsinn gezdhlt, ,,denn der
Herr da nicht gangen hat, sondern getragen ist worden*: zitiert bei N. Paulus, Zur Ge-
schichte der Kreuzwegandacht, in: Der Katholik. Zs. fiir katholische Wissenschaft und kirch-
liches Leben 75 (1895) 326-335, 331.

30 {n der Entwicklung von van Paschen zu Adrichomius werden die Sieben Fille zugunsten
eines ldngeren Stationswegs zuriickgedringt: Wihrend jener die Marterfdlle mit anderen
Szenen zu Stationen kombiniert, nennt dieser nur noch drei Fille, aber als eigene, eindeu-
lig unterschiedene Stationen (s.0. Anm. 28).

31 Holzschnitte des 15. Jh. beginnen aber bei Stationen schon vor der Verurteilung Jesu:
Schreiber (Anm. 10), Bd. 1, 205 ff, Bd. 8, 34f; Kneller (Anm. 14), 70f; S. Zajadacz-Hasten-
rath, Félle Christi, sieben, in: RDK 6 (1973) 1366-1374. - Friihe Reliefs der ,,Falle* stam-
men von A. Krafft, Bamberg und Niirnberg (um 1500).

32 Abweichend davon wird der Begriff ,,Fufifall“ oder ,Marterfall“ auch fiir Passionswege
gebraucht, die keine oder nur einige der Fille Jesu umfassen. Der Begriff des ,,Falls* kann
sich dann auf den Kniefall des Beters vor der Station beziehen (G. Wagner, Barockzeilli-



Kreuzwege 129

pilgern zuriickgeht, zeigt die Angabe der Schritte, die alle Fille vom Haus
des Pilatus, dem Ort der Verurteilung Jesu, entfernt sind: Der Leidens-
weg Jesu sollte genau den Jerusalemer Verhiltnissen entsprechend wie-
dergegeben werden?’. Die Art der Fille wechselt jedoch, aber die Sieben-
zahl bleibt, wohl auch wegen der Bedeutung der Zahl als numerischer
Inbegriff des Gottlichen (Dreifaltigkeit) und Weltlichen (Himmelsrich-
tungen)**. Diese Art des Passionswegs war besonders im deutschen Raum
so beliebt, dall sie vom Konkurrenzunternehmen des Kreuzwegs nur
miihsam verdriangt werden konnte3: Bis Ende des 19. Jh. wurden solche
Stationswege errichtet. DaB3 sich das ,,FuBfallbeten* etwa im Rheinland
trotz der Privilegierung des Kreuzwegs mit Ablissen bis in die zweite
Hélfte des 20. Jh. halten konnte, mag auch damit zusammenhingen, daB3
es in der Sterbeseelsorge wichtig war3. Drei dieser Fille Jesu sind in den
Kreuzweg eingegangen (3., 7., 9. Station), der aus einer Kombination der
Sieben Fille mit anderen traditionellen Lokalisationen von Pilgern her-
vorgegangen sein diirfte.

cher Passionskult in Westfulen. Miinster 1967, 215) im Sinne einer zeichenhaften Wiederho-
lung des Siindenfalls als Grund der Passion Jesu; schlieBlich gibt es auch ,,Sieben FuBfille
Mariae* oder zu Ehren des hl. Antonius: ebd., 216; vgl. Kneller (Anm. 14), 114ff.

3 Vgl. dazu Thurston (Anm. 15), 81ff.

* Hinter der relativen Stabilitit der Sieben Fille wird eine Imitation des Besuchs der sie-
ben Basiliken Roms vermutet, besonders der 1459 von Pius I1. mit Stationsabldssen ausge-
stattete, in Deutschland bis ins 17. Jh. gepflegte ,Besuch der sieben Kirchen“: H. Frank,
Der , Besuch der sieben Kirchen* als religivse Ubung der ultramontanen Observanten, in:
Franziskanische Studien 37 (1955) 260-272, bes. 267 ff. Der Begriff statio meint unter ande-
rem das Anhalten der Prozession bei den Stationskirchen Roms: Kneller (Anm. 14), 104 ff;
Thurston (Anm. 15), 62ff; vgl. A. Schmid, Ein gotischer Kreuzweg, in: Zs. fiir christliche
Kunst 20 (1907) 209-214. Dieser Zusammenhang wird deutlich in der ,,SchluBbemerkung*
eines Passionswegbiichleins, das 23 Stationen nennt, aber empfiehlt, diese nach rémischem
Vorbild vor sieben Kirchen (Kneller, 157) bzw. Srationsbildern (Frank, 272 gegen Kneller)
zu beten: ,,So bereitete die Verehrung der sieben Stationskirchen den Kreuzwegstationen
die Bahn“: Kneller, 119; vgl. 157f.

¥ Zum Aufkommen der Kreuzwegandacht in der deutschen Lileratur vgl. A. Gétz, Zur Bi-
bliographie der Kreuzweg-Andacht in Deutschland (1710-1833), in: Franziskanische Studien
36 (1954) 284-289; dazu und zum folgenden vgl. bes. Zedelgem (Anm. 15), 74f.; Kramer
(Anm. 19), 17-20; Koenig (Anm. 3), 357 ff.

3¢ M. Zender, Spdtmittelalterliche Frommigkeit und Volksbrauch. Das Beten der sieben Fuf3-
fille im Rheinland, in: H. Moser u.a., Festschrift Josef Quint. Bonn 1964, 291-303, 294ff;
vgl. Kneller (Anm. 14), 89f und S. Zajadacz-Hastenrath (Anm. 31), 1371 sowie J. Ander-
mahr, Die Sieben Fujfifille in Dollendorf/ Eifel, in: Volkskultur an Rhein und Maas 5,1
(1986) 24-32, 31: Kinder wurden aus der Schulstunde abberufen, um vom Bett des Ster-
benden weg im Ginsemarsch, angefiihrt von einer armen Frau, zu den Fall-Stationen an
der DorfstraBe oder in der Flur zu ziehen, wofiir sie durch ein Opfergeld, Kaffee mit Stu-
ten und auch siiBem Schnaps belohnt wurden. Dal das Beten der Sieben Marterfille ge-
rade wegen seiner Bedeutung im Zusammenhang der Sterbeseelsorge eine gewisse Auto-
nomie gegeniiber den Kreuzwegen bewahren konnle, zeigt der erstaunliche Brauch der
Kinder, vor nur sieben von vierzehn Stationen eines Kreuzwegs zu beten, wenn keine Sie-
ben-Fuffall-Stationen vor Ort vorhanden sind: Zender, 299ff.



Markwart Herzog 130

6. Der Kreuzweg

Der voll ausgebildete Kreuzweg setzt also eine lange Geschichte von ver-
schiedenen Gestalten christlicher Fréommigkeit voraus, ,,qui ont été ab-
sorbées et concentrées dans la pratique actuelle du chemin de la croix*¥’.
Er diirfte urspriinglich aus Spanien stammen. Jedenfalls wird die Anfii-
gung der Stationen Kreuzabnahme und Grablegung zu den zwolf adri-
chomianischen Stationen (s.0. Anm. 28) auf den spanischen Franziskaner
Antonius Daza ( Exercicios espirituales. Barcelona 1625) zuriickgefiihrt3®.
Zur Zeit der Herrschaft Spaniens in den Niederlanden wurde er von den
Franziskanern auf die iberische Halbinsel importiert. Uber Sardinien
kam er in das iibrige Europa, wo er sich im ersten Viertel des 17. Jh.
schnell ausbreiten konnte*®. Verdienste erworben hat sich in diesem Zu-
sammenhang der Franziskaner Leonhard von Porto Maurizio
(1676-1751), der Patron der Volksmissionare, auf den die literarische
Gattung der Kreuzwegpredigten als dessen ,,véllig eigenstindige Schop-
fung“4 zuriickgeht: Auf seine Initiative wurden der Kreuzweg und seine
Ablisse, den die Franziskaner gleichsam als ihr Eigentum behandelt hat-
ten, unter Papst Benedikt XIII. (1724-1730) fiir alle Gldubigen gedffnet*!.
Clemens XII. (1730-1740) erklirte die 14 Stationen als verbindlich. Da-
mit war die Geschichte der Ausgestaltung des Kreuzwegs abgeschlos-
sen.*?

Kirche und Kirchenrecht erkennen nicht in den Stationswegbildern
das, was ,, Kreuzweg* bedeutet. Auch die Ablisse, mit denen Kreuzwege

37 Zedelgem (Anm. 15), 46. - Vom Ergebnis her zeigt etwa der Sturz Jesu von der Cedron-
briicke (s.0. bei Anm. 10 und 20), wie verschlungen der Weg bis zur vollen Ausbildung des
Kreuzwegs verlaufen ist.

3% Wagner (Anm. 32), 232; Kramer (Anm. 19), 24.

39 M. Bihl, De historia ,, Viae Crucis" (Examen criticum), in: Archivum Franciscanum Histori-
cum 1 (1908) 50-61, 41 f; Zedelgem (Anm. 15), 120ff; vgl. Kneller (Anm. 14), 175ff.

4 C. Pohlmann, Kreuzwegpredigten, in: LThK 6, 21961, 629f, 630; vgl. A. Gotz, Die An-
finge der Kreuzwegandacht, in: Klerusblart 32 (1952) 218-220.

4 Dazu und zum folgenden: Zedelgem (Anm. 15), 125ff; vgl. Kneller (Anm. 14), 178 ff.
42 1, Verurteilung Jesu durch Pilatus (Mk 15,1ff), 2. Kreuzaufnahme (Joh 19,17), 3. erster
Fall, 4. Begegnung mit Maria, 5. Simon von Cyrene (Mk 15,21), 6. Veronika, 7. zweiter
Fall, 8. Trostung der weinenden Frauen (Lk 23,28ff), 9. dritter Fall, 10. Entkleidung (Mk
15,24), 11. Annagelung ans Kreuz (Mk 15,25ff), 12. Tod am Kreuz (Mk 15,37), 13. Kreuz-
abnahme (Mk 15, 46), 14. Grablegung (Joh 19,39ff). - In Bayern und Tirol hatte man ver-
sucht, noch eine 15. Station anzufiigen, die Kreuzauffindung durch die Kaisermutter He-
lena: F. Luchmann, Die Einordnung der hi. Helena in den Kreuzweg, in: JB fiir Volkskunde
NF 7 (1984) 115-158, 13 (1990) 199-210 (als ein Beispiel fiir viele in der Andachtsliteratur:
F. Azenberger, Tdgliche Andachtsiibungen etc. Altendtting 1833, 186f). Dies ist in Bayern
auch mit Hinweis darauf abgelehnt worden, daf3 die Gottesmutter (s.0. bei Anm. 3) diesen
Betort gar nicht hitte aufsuchen kdnnen: A. Gotz, Zur Geschichte der Kreuzwegandacht in
Deutschland, in: Klerusblatt 33 (1953) 80-82.



Kreuzwege 131

privilegiert worden sind, gelten nicht den Bildern, sondern dem Weg mit
Kreuzen aus Holz - dem Kreuzweg*’. Die Stationsbilder (die aus steiner-
nen Totenleuchten des Friedhofs hervorgegangenen Bildstdcke sowie die
aus Heiligenhduschen entstandenen Stationskapellen und Freiplastiksta-
tionen*) haben sich als etwas Zusitzliches mit dem Kreuzweg verbun-
den.

Die von verschiedener Seite immer wieder gedul3erte Kritik am Kreuz-
weg hat das Wahrheitsmoment fiir sich, daBl bei einigen Stationen kein
biblischer Ursprung nachzuweisen ist (die drei Félle, Begegnung mit Ma-
ria, Veronika)*, andererseits aber wichtige Themen des Passionswegs
Jesu fehlen (Dornenkrénung, GeiBBelung, Verspottungen, Seitenwunde).
Im Kreuzweg verbinden sich durch die Schrift verbiirgte Ereignisse mit
schwer liberpriifbarem Geschehen, die jedoch durchaus naheliegen, wie
etwa die Begegnung Jesu mit seiner Mutter. Es ist in der Tat so unwahr-
scheinlich nicht, daB Maria ihren Sohn auf seinem letzten Weg begleitet
hat, zumal sie dann wieder unterm Kreuz zugegen war (Joh 19,25). Daf3
sich bei den Stationsthemen in der Kombination biblischer und nahelie-
gender Geschichten sowie frommer Legenden verschiedene ,,Wahrheits-
ebenen” begegnen, zeigt gerade das rein legendarische Veronika-Motiv:
denn offenkundig spiegelt sich im Tun der Néchstenliebe als Nachah-
mung der Liebe Jesu dieser selbst.

7. Vergegenwdrtigung von Entferntem und von Vergangenem

Die bildende Kunst hat fiir die oben angedeutete Aufgabe, eine Begeg-
nung von Vergangenem mit der jeweiligen Gegenwart herzustellen, zwei
einfache, oft miteinander kombinierte Wege vorgezeichnet: Entweder

43 J, Sternaux, Ursprung und Bedeutung des Kreuzweges vom Standpunkt der Geschichte, des
Kirchenrechtes und der christlichen Frommigkeit. Innsbruck/Leipzig 1939, 24-26; Beringer
(Anm. 3), 340ff.

4 Kramer (Anm. 19), 27-41 (Bildstécke), 41-59 (Stationskapellen), 60-70 (Freiplastiksta-
tionen).

4 Der unbiblische, zumeist legendarische Ursprung dieser Stationen war ein Grund fiir die
auch in katholischen Kreisen geduBlerte Ablehnung des Kreuzwegs, der sich in seinen Vor-
formen in protestantischen Gegenden noch im 17. Jh. halten konnte. - Zur Verehrung des
geistlichen ,,Spazier-Gangs* Jesu im Protestantismus vgl. Protestantische Mariendichtung
des 17. Jahrhunderts, in: Stimmen aus Maria-Laach 74 (1908) 117-122. — Uber Wider-
stinde gegen den Kreuzweg zur Zeit der josephinischen Reformen in Osterreich vgl.
1. Woisetschliger, Die Kreuzwegbilder in Steiermark zur Zeit der kirchlichen Reformen Kai-
ser Josephs 11, in: Zs. des Hist. Vereins fiir Steiermark 58 (1967) 129-145; vgl. Zedelgem
(Anm. 15), 136 ff (Italien); Kneller (Anm. 14), 121 ff (Belgien). - Gegen die bibeltreuen Be-
strebungen aufklarerischer ,Witzlinge* vgl. die Abhandlung von dem heil. Kreuzwege wider
die unberufenen Reformirer, und Beschnarcher desselben, in: Augsburger Monatschrift fiir
katholische Religion und Litteratur | (1802) 611, 681 ff



Markwart Herzog 132

werden Elemente der Jetztzeit eingetragen in Darstellungen der unwie-
derholbaren heilvollen Geschichte — sei es, daB3 die Menschen, die auf
Bildern Christus begegnen, angezogen sind wie etwa die Menschen im
Mittelalter, sei es, dal die Erfahrung bestimmter Greuel und spezifischer
Leiden einer Zeit aufgenommen wird in Darstellungen der Leiden Jesu.
Dabei wire zu denken an die sogenannten ,,Pestkreuze®, die Jesu GeiB3el-
wunden mit der ,,GeiBBel des Mittelalters“ interpretieren und als Pestbeu-
len sinnféllig machen - aber auch an den Gekreuzigten von George Grosz
als Soldat mit Gasmaske und KommiBstiefeln*s,

Eine andere Moglichkeit, Gegenwart von der Vergangenheit geprigt
sein zu lassen, ist in der Tradition der Passionswege deutlich: Hier wird
nicht Gegenwirtiges in die bildhafte Gestaltung des Vergangenen proji-
ziert, sondern das Vergangene ist in die jeweils neue Zeit eingestiftet als
Bildstock, Kreuzweg und Kalvarienberg, der die Landschaft strukturiert.
Jedoch war der Akzent in der Geschichte der Passionswege zuerst anders
gesetzt: Zundchst ist es weniger darum gegangen, vergangene Geschichte,
sondern die entfernten Stdtten Jerusalems, an denen sich der Weg Jesu er-
eignet hatte, wirklichkeitsgetreu abzubilden und so zu vergegenwirtigen.
Bei den ,,Heiligen Grabern“ in Europa etwa sollte das, was anderswo ge-
sehen wurde, in die eigene Heimat gebracht und verehrt werden — natiir-
lich weil sich dort heilvolles Geschehen zugetragen hatte, aber die Verge-
genwirtigung eines andernorts Vorfindlichen steht doch im Vordergrund.

In Jerusalem erweckt die Verehrung einer buntscheckigen Vielfalt hei-
liger Stétten einen stark touristischen Eindruck. Betont wird hier nicht so
sehr die Geschichte Jesu, sondern die Orte, an denen Jesus auf seinem
letzten Weg vorbeigekommen sein soll*” - in der verkehrten Richtung und
in Verbindung mit vielen andern Orten biblischen und legendarischen
Ursprungs (s.o. bei Anm. 14f)*. Die Wende in Jerusalem kann eindriick-

‘6 A. Diickers, George Grosz. Das druckgraphische Werk. Frankfurt/M. etc. 1979, 97, 237,
vgl. 68, 203f. - Ein erschiitterndes Beispiel fiir die Projektion von Gegenwirtigem in die
Passion Jesu bietet ein Typus des Gekreuzigten mit Merkmalen der beim Verhér frither ge-
brauchlichen Streckfolter. Wunden und Kérperhaltung Jesu unterscheiden sich in eigen-
timlicher Weise von ,,gewohnlichen* Kruzifixen: Der Leib ist straff ausgedehnt, der Quer-
balken wie ein Bogen gespannt, so daf3 die Enden des Balkens die Arme nach oben zichen.
Vgl. dazu M. Herzog/M. von Hagen, Nichts als die Fiifie eines Kruzifix, in: Entschluf3 42,11
(1987) 22f.

47 Inwieweit die Stationen {iberhaupt den Orten entsprechen, die sie bedeuten, ist von gro-
Ben Unsicherheiten belastet, da sich iiber dem Weg Jesu der Schutt der Jahrhunderte ge-
h4uft hat: Thurston (Anm. 15), 208 ff; Keppler (Anm. 12), 2ff; C. Kopp, Die heiligen Stit-
ten der Evangelien. Regensburg 21964, bes. 400ff.

8 Deshalb ist die Stationsandacht der Passion im ausgehenden Mittelalter ,,beaucoup plus
dévotement devant les Stations artificielles de Nuremberg ... qu’a Jérusalem* gepflegt wor-
den: Thurston (Anm. 15), 138.



Kreuzwege 133

lich gezeigt werden an Pilgerberichten des 16. Jh., die Uber heilige Orte
(s.0. 2) erzdhlen und relativ unverbunden damit iiber die Geschichte Jesu
entsprechend den Stationswegen, wie sie sich in Europa als in sich ge-
schlossene Passionsandachten entwickelt haben (s.0. 4)*°. ,Somit ist zu
unterscheiden zwischen den Besuchern des Kreuzwegs und den Betern
des Kreuzwegs“*’: Die ,,Besucher* waren von der frommen Neugier ge-
trieben, heilige Orte kennenzulernen, wihrend die ,,Beter” des Passions-
wegs den letzten Gang des Heilands geistlich mitgehen wollten.

Den , literarischen* Pilgerfahrten (s.o0. 4), der Verehrung der FuBfille
Jesu (s.0. 5) und dann besonders dem eigentlichen Kreuzweg (s.o. 6) geht
es zwar auch um eine Vergegenwirtigung weit entfernter Orte, aber der
Akzent ist stirker auf die Vergegenwirtigung des vergangenen Gesche-
hens gelegt, das auf Jetztzeit bezogen wird: So ist eine gro3e Zahl von
Kreuzwegen fiir die Notzeiten nach den beiden Weltkriegen nachzuwei-
sen. — In der Barockzeit werden die Passionswege in die Kirchen hinein-
verlegt, womit dann auch der Zwang entféllt, die genaue Distanz zwi-
schen den Stationsorten einzuhalten. Das Nacheinander der zeitlichen
Momente des Weges Jesu wird wichtiger als das genau abgemessene’! Ne-
beneinander der Leidensorte (s. 0. bei Anm. 19f und 33), wobei jedoch ge-
rade bei den europdischen Stationsandachten, die sich auf Passionsthe-
men konzentrieren und beschrinken, das wohlgeordnete Nebeneinander
der Stationsorte als in die Vorstellung des Raumes umgesetzte zeitliche
Abfolge der letzten Ereignisse im Leben Jesu aufgefaB3t werden kann. -
Besonders augenfillig ist die Verbindung des Geschickes Jesu mit spite-
rem Geschehen auch beim Beten der Sieben Marterfille im Zusammen-
hang der Sterbeliturgie (s.0. Anm. 36): Der Sterbende 1463t seinen eigenen
letzten Weg bestimmt sein vom Weg Jesu, von der Hoffnung, da3 der Tod
in dieser Welt nicht das Letzte sei, daBl im Geschick des einen Menschen
Jesus von Nazareth die Geschichte aller Menschen in 6sterliche Herrlich-
keit hinein vorgezeichnet ist.

4 Kneller (Anm. 14), 139(f.

3¢ Kneller (Anm. 14), 144 (ohne Hervorhebungen). Von Ausnahmen abgesehen, wird der
Leidensweg Jesu in Jerusalem in der richtigen Richtung erst vom Ende des 16. Jh. an ge-
gangen: Kneller, 136ff.; Thurston (Anm. 15), 149-187; Zedelgem (Anm. 15), 109ff. Es ist
ein erstaunliches Ergebnis der Forschung, dal3 der Kreuzweg zwar angeregt worden ist
durch die Verehrung der heiligen Stitten in Jerusalem, jedoch die Auswahl der ,,Betorte®,
die Anordnung der Stationen und die Richtung des Wegs flimischen Ursprungs, mithin
vorbereitet worden ist von dlteren Passionswegtraditionen sowie ortsgebundenen Andach-
ten und {iberhaupt erst von Pilgern aus Europa nach Paldstina gebracht wurde. - Es er-
scheint daher sinnvoll und notwendig, den Begriff Kreuzweg im Sinne des 14-Stationen-
Wegs klar zu unterscheiden von Passionswegen anderer Art, die schon friiher verbreitet
waren. Der Begriff des Passionswegs ist allgemeiner als der des Kreuzwegs.

51 Vgl. V. Thalhofer, Handbuch der katholischen Liturgik 1. Freiburg 1883, 825.





