
Der Tod, die Bilder und die Hoffnung 
Gottfried Bachl, Salzburg 

In Dostojewskis Roman Der Idiot erscheint das Bild des Todes an zwei 
Stellen. Einmal sieht es der Fürst Myschkin, die Hauptgestalt der Erzäh- 
lung, das andere Mal der junge, lungenkranke Ippolit.1 Das Bild hängt in 
der Wohnung des Kaufmannes Rogoshin, der seine Geliebte Nastassja 
Filippowna ermorden wird. Es ist eine Kopie nach Hans Holbein des 
Jüngeren Temperagemäldes Der Leichnam Christi im Grabe.2 Beide Male 
wirkt es wie ein Angriff auf die Hoffnung auf das Leben über den Tod 
hinaus. Myschkin ist tief betroffen: •Aber vor diesem Bilde kann ja 
manch einem jeder Glaube vergehen!"3, ruft er aus. Und Ippolit be- 
schreibt den Überfall, den der Betrachter erleidet recht genau. Das Ge- 
mälde zeigt nicht irgendwie einen Toten, sondern mit Genauigkeit die 
Leiche Jesu, an der die Zeichen der Mißhandlung zu sehen sind, aber 
auch das Ende selbst: •... die Augen sind offen, die Pupillen schielen; die 
großen, unbedeckt sichtbaren weißen Augäpfel haben einen seltsam to- 
ten, gläsernen Glanz."4 Der Anblick des Totenbildes bewegt Ippolit zu 
der Frage: Wenn die Apostel, die Frauen und Jünger, die an Jesus glaub- 
ten, •einen solchen Leichnam sahen (und er hat doch unbedingt genau so 
aussehen müssen), wie konnten sie dann noch glauben, angesichts einer 
solchen Leiche, daß dieser Märtyrer auferstehen werde? Unwillkürlich 
kommt einem hier der Gedanke: wenn der Tod so furchtbar und die Na- 
turgesetze so stark sind, wie kann man sie dann überwinden?"5 Die An- 
schauung dieses Totseins muß in den Menschen, die den Verstorbenen 
umgaben, alle Hoffnungen vernichtet haben. Dostojewski treibt den Ge- 
danken noch weiter, hin zum Mysterium tremendum der Natur. Wenn 
der Christus, der zu seinen Lebzeiten die Natur überwinden konnte, in 
dem er die Tochter des Jairus und den Lazarus von den Toten erweckte, 
nun selbst ihrer Notwendigkeit unterworfen ist, was muß die Natur dann 
sein? Sie erscheint •als ein unbekanntes, riesiges, unerbittliches und 
stummes Tier, oder richtiger, weit richtiger gesagt, wenn es auch seltsam 
klingen mag: als irgendeine riesige Maschine neuester Konstruktion, die 

1 F. M. Dostojewski, Der Idiot I. Ubertr. von E. K. Rashin (Sämtliche Werke, Bd. IX). Lau- 
sanne o. J., 335f; Der Idiot //(Bd. X), 13Iff.. 
2 H. Pfeiffer, Gottes Wort im Bild. Christusdarstellungen in der Kunst. München 1986, 60. 
3 Dostojewski, Der Idiot I, 336. 
4 Dostojewski, Der Idiot II, 132. 
5 Ebd. 



Der Tod, die Bilder und die Hoffnung 135 

ohne Sinn und Verstand dieses große und unschätzbare Wesen erfaßt, 
zermalmt und in sich hinein geschluckt hat, taub und gefühllos, - dieses 
Wesen, das allein soviel wert war wie die ganze Natur samt allen ihren 
Gesetzen, wie die ganze Erde, die vielleicht nur zu dem Zweck erschaffen 
ward, damit dieses Wesen auf ihr erschiene! Durch dieses Bild wird 
gleichsam gerade diese Vorstellung von einer dunklen, unverschämten 
und sinnlos-ewigen Macht, der alles unterworfen ist, zum Ausdruck ge- 
bracht ..."6 Hätte Christus am Tage vor seiner Hinrichtung sein Bild als 
Leichnam gesehen, hätte er sich dennnoch kreuzigen lassen, in diesen 
Abgrund hinein? 

Ich entnehme dieser kurzen Lesung aus dem großen Roman zwei Ver- 
mutungen, um mich von ihnen auf das Thema hin bewegen zu lassen. Er- 
stens scheint Dostojewski zu behaupten, daß in dem Augenblick, wo das 
Ausmaß des Endes, das der Tod bedeutet, vollständig bewußt wird, jede 
Hoffnung auf Überwindung des Endes ebenso vollständig vergehen muß. 
Daran glauben könnte man nur, wenn das Nichts des Todes nicht gese- 
hen und nicht gefühlt wird. Wahrnehmungen der Endlichkeit und Hoff- 
nung auf Erhebung daraus schließen sich aus. Wer hofft, hat noch nicht 
wirklich gesehen, sieht nicht mehr oder will nicht sehen. Zweitens ergibt 
sich aus der Art, wie die Betroffenheit entsteht, der Gedanke, daß für die 
vollständige Wahrnehmung des Totseins der Blick auf das Bild genügt. 
Es unterscheidet sich, wird gesagt, von den früheren Darstellungen des 
toten Jesus dadurch, daß von Schönheit keine Spur mehr vorhanden war, 
während jene ihm •auch noch in den Augenblicken der schrecklichsten 
Qualen"7 diese Schönheit zu bewahren versuchen. Genau so, wie das Bild 
es zeigt, hat die Leiche aussehen müssen, es erfaßt den Schrecken in sei- 
ner ganzen Wahrheit. 

Die Worte im Glaubensbekenntnis des Christentums, die vom Tod und 
von der Auferstehung sprechen, sind so in die Liste der anderen Inhalte 
eingebettet, daß es nicht leicht ist, das Ausmaß des Ereignisses zu erfas- 
sen, das sie nennen. Nun heißt es da: •Gelitten unter Pontius Pilatus, ge- 
kreuzigt, gestorben, begraben, hinabgestiegen in das Reich des Totes, am 
dritten Tage auferstanden von den Toten, aufgefahren in den Himmel." 
Das Subjekt dieser Ereignisse und Bewegungen ist Jesus der Christus, der 
eingeborene Sohn, unser Herr. Da wird, schon in der trockenen Anord- 
nung der Sätze, eine Kurve sichtbar, die in steilstem Gefälle herabkommt 
und steil wieder aufsteigt. Die Höhe des göttlichen Seins, der Sohn, eben- 
bürtig dem väterlichen Grund der Gottheit, daher Inhaber der Macht, 
Herr der Welt, lauter Aussagen, in denen das rein Positive betont wird, 

* A.a.O., 132f. 
7 A.a.O., 131. 



Gottfried Bachl 136 

ohne Beschränkung und Minderung. Von dieser Person gelten dann aber 
auch die Sätze, die ins Negative führen: Leiden, Folter, Tod, Grab, der 
Fall in die Ohnmacht. Der Herr wird zum Objekt, wie man es radikaler 
nicht werden kann, zur Leiche. Als sei die Tiefe des Grabes zu gering, fügt 
das Credo hinzu, der Christus sei ins Totenreich abgestiegen. Es weitet 
das Grab noch nach unten, ins Allgemeine und Abgründige, begünstigt 
freilich auch die Vorstellung einer Totenwelt, in der die Leichen sich 
doch wieder bewegen und allerhand Aktionen vollbringen, vielleicht gar 
im Sinn einer bloßen Verdoppelung der Erdenwelt in den Schattenunter- 
grund. Aus dieser untersten Tiefe erhebt sich der Christus in den Bereich 
seiner Herkunft. Das Bekenntnis verwendet dafür nicht mehr einfach die 
Ausdrücke, mit denen diese beschrieben wird, sondern sagt Himmel. Das 
Hingehen zu Gott aus der Zone des Todes verändert die Ankunft. Da ist 
nun etwas mitgegangen, das vorher nicht da war. Im Schlußsatz des Be- 
kenntnisses werden das Schicksal und die Zukunft der Menschen sehr 
kurz der Bewegung des Christus eingeschrieben. 

Ich gehe nun mit den Fragen, die ich aus dem Roman Dostojewskis ge- 
wonnen habe, an dieses Credo. Ist die Hoffnung, von der es spricht, eine 
Kraft, die dem Ausmaß des Todes standhält, oder haben wir sie eher zu 
verstehen als eine Strategie, daran vorbeizukommen oder darüber hin- 
weg? Holbeins Bild hat die Vermutung ausgelöst, daß sie der Wahrheit 
des Endes nicht gewachsen, daß der Himmel über den Gräbern zu flach 
gebaut sein könnte, als daß er den Abgrund des Vergessens zu fassen ver- 
möchte, das Positive des erhofften neuen Lebens könnte zu schwach sein 
gegenüber der alles verschlingenden Negation des Todes, eine wohltu- 
ende Minderung des Eindrucks vielleicht, aber kein Sieg, der die Wirk- 
lichkeit verändert. 

Für die Antwort beschränke ich mich auf die Betrachtung eines Textes 
aus dem Neuen Testament, und zwar auf eine Stelle aus dem ersten Kor- 
intherbrief des Paulus. Der Apostel versucht der Gemeinde, an die er 
schreibt, mit allem Nachdruck zu sagen, daß es in der Frage der Auferste- 
hung um Sein oder Nichtsein geht, um Sinn und Sinnlosigkeit, um die 
ganze Substanz des Lebens von der Wurzel her. •Ist... Christus", sagt er, 
•nicht auferweckt worden, dann ist unsere Verkündigung leer und euer 
Glaube sinnlos ..., dann ist euer Glaube nutzlos, und ihr seid immer noch 
in euren Sünden; und auch die in Christus Entschlafenen sind dann ver- 
loren. Wenn wir unsere Hoffnung nur in diesem Leben auf Christus ge- 
setzt haben, sind wir erbärmlicher daran als alle anderen Menschen" (1 
Kor 15,14.17-19). Mit diesen unscheinbaren Sätzen will Paulus an den 
Punkt vordringen, an dem sich alles entscheidet. Er umschreibt ihn in im- 
mer neuen Wendungen. Wenn keine Auferstehung aus dem Tod ge- 



Der Tod, die Bilder und die Hoffnung 137 

schieht, dann sind leer der Glaube und die Glaubensreden, sind die, die 
trotzdem reden, Lügner, denn der Glaube ist sinnlos geworden, die Ver- 
storbenen sind verloren im Nichtsein, und die auf der Erde Lebenden, die 
sich trotzdem an die Hoffnung hängen, sind elender daran als alle ande- 
ren Menschen. Man sieht, daß er nicht direkt spricht, als hätte er eine aus- 
führliche, inhaltliche Einsicht in das Totsein, als könnte er diesen Zu- 
stand wie ein Objekt beschreiben. Das ist ihm offenbar nicht möglich. Er 
redet indirekt und sagt: Wenn es aus diesem Ende keine verändernde Be- 
wegung gibt, die zu einem neuen Leben führt, dann ist es um die Leben- 
den und die Toten geschehen, dann ist das Hoffen, Reden, Handeln in 
dieser Welt nichtig." Nun war bis dahin im Raum der Religionen schon 
viel direkt auf das Totsein zielendes Wissen angehäuft worden, Beschrei- 
bungen des Befindens, ja der Konstitution der Verstorbenen. Das reicht 
von der Vorstellung eines Seelenwesens, das sich vom Leibe gelöst hat, 
zum Seelenschatten und schließlich zum Gedanken einer unsterblichen, 
substantiell unzerstörbaren Seele, die nun erst recht lebendig ist. Es gibt 
auch Auffassungen, in denen der Tod eine schlafähnliche Reduktion des 
Lebens, eine Art Nullpunkt im Umschwung der Natur ist, ruhendes Po- 
tential, das nur wieder reaktiviert zu werden braucht und auch leicht wie- 
der in voller Aktualität hergestellt werden kann, etwa für die Reise zu 
neuen Stationen der Wiederverkörperung. Aus dem Gesichtspunkt des 
Paulus ergibt sich ganz klar, daß diese Zustände und Tätigkeiten samt 
und sonders dem Totsein zugerechnet werden, als irgendwie vorhandene 
Restbestände aus der Auflösung der menschlichen Person. Darauf ist 
keine Hoffnung zu gründen, denn diese Rückstände werden in bezug auf 
das irdische und auf ein mögliches kommendes Leben als Nichts angese- 
hen, aus dem sich kein Sinn begründen läßt. Damit erreicht der biblische 
Glaube, wie ihn Paulus beschreibt, das äußerste Ende, er richtet sich auf 
den nicht anschaubaren Punkt, an dem der Mensch in der völligen Ohn- 
macht des Seins versinkt, nicht mehr ist. Es ist möglich, dafür aus dem Al- 
ten Testament, dem Buch Hiob, eine Bestätigung zu gewinnen. In einer 
der härtesten Streitreden mit Gott sucht der Gerechte nach dem stärksten 
Argument. Er möchte sich damit eine Position geben, in der ihn der uner- 
bittliche Blick Gottes nicht mehr treffen kann, ins Leere gehen muß. Und 
sein Argument ist der Tod: •Jetzt werde ich mich in den Staub legen, und 
suchst du dann nach mir, so bin ich nicht mehr da" (Ijob 7,21). Das ist im 
Sinn Hiobs unüberbietbar: Gott blickt auf sein Nichts, sein Nicht-mehr. 
Dem erschrockenen und zweifelnden Betrachter des Bildes von Holbein 
müßte Paulus sagen: Du erschrickst mit Recht vor dieser Leiche. Sie zeigt 
dir, in welche Ohnmacht jeder Mensch einmal fallen muß, und der 
Glaube erspart es dir keineswegs, das in ungeminderter Schärfe zu sehen, 



Gottfried Bachl 13 8 

im Gegenteil, er besteht auch in dem Mut, diesen Blick zu wagen. Der 
Apostel hätte damit ausgesprochen, daß christlicher Glaube bei der vor- 
behaltlosen Wahrnehmung des Negativen anfängt, weil in der Offenba- 
rung zunächst die Augen geöffnet werden für die Endlichkeit, in die der 
Mensch geworfen ist. Es ist eine andere Frage, ob auch alle Menschen 
des biblischen Glaubens diese Zumutung realisieren oder statt dessen 
gern auf den Trost springen, der sie darüber hinwegträgt. Auf jeden Fall 
ist der ganze Horizont freigelegt, nach allen Dimensionen, und der 
Mensch der bewußten Moderne kann sich mit seinem stärkeren Empfin- 
den für das Nein, das die Schöpfung enthält, darin bewegen. Er ist auf 
dem Weg des Glaubens, gewiß nicht am Ziel, aber doch dorthin in Bewe- 
gung, wo für den Glauben der Grund liegt. In dem Nicht-mehr des Todes, 
in das sich Hiob flüchten will, begegnet ihm noch einmal der Initiator der 
ganzen Lebensbewegung, Gott, nicht nur als Rettender, sondern als Teil- 
nehmender, der in die starre Abwesenheit eingeht. Aus diesem Augen- 
blick der Seinsohnmacht, in der das Geschöpf, das da ist, sein ist nicht 
halten kann und von sich aus dem Nichts verfallen müßte, geschieht die 
Neubegründung des Lebens. Dieser zweite Anfang, den der Schöpfer mit 
dem menschlichen Leben macht, unterscheidet sich vom ersten, weil er 
ansetzt an der Geschichte einer Person, die gewesen ist, und deren end- 
gültige Existenz hervorrufen will. Leben, geistiges Bewußtsein, das nach 
allem Augenschein für immer vergangen ist, auf eine neue Zukunft des 
Daseins zu erwecken, das ist das Ur-Wunder hinter allem Wunderbaren, 
das in der Welt geschehen mag. Unausgerechnet, ungeplant, unvermutet, 
unableitbar, plötzlich geschieht es, von Zauber und Glanz umflossen, 
weil es einleuchtet wie das einzig Mögliche und Sinnvolle. Auf diesem 
Seil tanzt die Hoffnung, an dieser Stelle dringt das ewige Erbarmen in 
den Kosmos der Gleichgültigkeit ein. Die Tiefe des Negativen wird mit- 
gebracht in das Ganze der neuen Zukunft. 

Diese wird Himmel genannt und von der vernutzten Metapher zuge- 
deckt, weil sie häufig der Vorstellung dient, das irdische Leben werde 
bloß ersetzt durch ewige Süße. Die Vermutung der Langeweile begleitet 
zerstörend diese Erwartung. Wer nicht allein von außen auf die Brenn- 
punkte des Lebens schaut, die wenigen Augenblicke der Liebe, hat wohl 
die angemessene Vorahnung für das kommende Sein in sich, auch die Er- 
kenntnis, daß das Glück, um in uns kommen und uns erfüllen zu können, 
die Müdigkeit besiegen und den Raum der wahren Empfindung erst 
schaffen muß. Himmel, das wird sein der freie Flug im Feuer Gottes, die 
unendlich hinfahrende Lust am Mitsein, die das Zentrum der auferstan- 
denen Person um so mehr überzeugen kann, als sie aus der Tiefe der erd- 
haften Endlichkeit heraufgeholt wird. 



Der Tod, die Bilder und die Hoffnung 139 

Mit der zweiten Frage berühren wir das Verhältnis der Religion zu den 
Bildern der Kunst. Ist der Blick, den der religiöse Glaube voraussetzt, ein 
Blick auf die Bilder? Genügt dem Mut zur Wahrnehmung des Äußersten, 
der im Akt der Hoffnung enthalten ist, die Anschauung dessen, was die 
formende Darstellung hervorbringt? Steht der Betrachter von Holbeins 
Bild schon vor der härtesten Evidenz dessen, das ihm, wie er fürchten 
mag, den Glauben zerstören kann? 
Die Geschichte der Religionen und Philosophien kennt eine Reihe von 
Versuchen, mit der großen Zäsur des Todes auf eine erträgliche Weise 
fertig zu werden. Es geht dabei immer darum, die Parabel des Verlaufes 
zwischen Leben-Tod-Weiterleben möglichst flach zu halten und damit 
den Aufwand an Affekten der Angst, Trauer und Hoffnung so gering wie 
möglich. Die Ökonomie der am Leben zehrenden Grenzgefühle soll er- 
reicht werden durch die Annahme einer möglichst geradlinigen Kontinui- 
tät zwischen der hiesigen und der kommenden Lebensphase, die zu- 
gleich, wie der altägyptische Totenkult zeigt, das ins Jenseits reichende 
Totengeleit möglich macht. Diesem verbreiteten Interesse an der Reduk- 
tion des Risikos, das mit der Abfahrt in den Tod verbunden ist, tritt die bi- 
blische Version schroff entgegen. Die Parabel wird dramatisch steil, das 
Risiko erfaßt alles, die Gefühle werden groß, der Unterschied zwischen 
dem Jetzt und Dann steigert sich, bis daß alles abbricht, das andere Ufer 
nicht mehr zu sehen ist. Im gleichen Maß wächst die Zumutung, der 
Wahrnehmung freien Lauf zu lassen, sie auch gegen Widerstände dorthin 
zu treiben, wo sich das Ende aller Menschenwege ohne Milderung zeigt. 

Nun lese ich in Dostojewskis Roman, daß Myschkin und Ippolit vor ei- 
nem Bild erschrecken, das in einer Wohnung hängt, einer Darstellung, 
weit ab, zeitlich und räumlich, vom Ort des Geschehens. Den Gedanken, 
der gleich auftaucht und meint, so weit reiche eben der Eindruck des To- 
des, und noch die Kopie eines großen Bildes, aufgehängt im behaglichen 
Appartement eines Bürgers, vermöge ihn zu transportieren, diesen Ge- 
danken stelle ich zurück. Eine Frage scheint mir wichtiger zu sein, in der 
die Richtung umgedreht wird. Warum schauen die beiden Männer nicht 
gleich auf die Leiche? Und wenn schon das Bild ihnen den Zweifel an 
neuen Möglichkeiten des Lebens aufdrängt, wie unausweichlich und 
stark müßte dieser erst werden, wenn ein Leichending vor ihnen läge, wie 
es wirklich in die Holzkiste eingenagelt wird? Haben sie denn schon ge- 
nug gesehen, um das Ausmaß des Tode zu ahnen? 

Was Dostojewski über das Bild sagt, ist nicht alles und trifft auch nicht 
genau. Er meint, daß im Vergleich mit den alten Bildern vom toten Chri- 
stus daraus alle Schönheit entwichen sei. Alles sei daran häßlich, und das 
Häßliche eben die ungeschminkte Beschreibung des Todes. Das bedeutet 



Gottfried Bachl \ 40 

die schlichte Gleichung von Leben und Schönheit, Tod und Häßlichkeit, 
die mir gerade vor dieser Ikone des Endes nicht einleuchtet. Denn wohl 
ist wahr, daß bis ins hohe Mittelalter der Christus am Kreuz und im Grab 
nicht als wirklich tot, sondern als der an dieser Stelle triumphierende 
Herr des Lebens dargestellt wurde, wohl stimmt es, daß in Holbeins Bild 
die Imagination des Todes vorgedrungen ist, aber ich kann nicht sehen, 
daß die Schönheit daraus vollständig verschwunden sei. Nein, alle drasti- 
schen Zeichen des Todes, am Gesicht, auf der Haut, in der gestreckten 
Starre der ganzen Gestalt sind ungeheuer stimmig in Form gefaßt. Der 
Leichnam ist in ein Licht gehüllt, das wie die Aura dieser Geformtheit 
alle Einzelheiten an sich nimmt und weghebt, ja weg-hebt aus der bloßen 
Vorhandenheit eines leblosen Körpers. Der Priester, der bei der Feier der 
Messe auf die Predella schaute, die das Bild trägt, konnte ohne Anstren- 
gung das Leuchten der Auferstehung lesen. Und noch dem Besucher des 
Museums, in dem es nun, losgelöst aus dem Aufbau eines Altars, als 
Kunststück hängt, erscheint es als geschlossene, ganze Form, so daß ihm 
noch vor diesem Gegenstand und nicht wie zufällig Mörikes letzter Vers 
aus dem Gedicht Auf eine Lampe einfällt: •Was aber schön ist, selig 
scheint es in ihm selbst."8 

Myschkin und Ippolit gehen durch einen Salon, werfen den Blick auf 
das Bild und begnügen sich mit dem Schluß auf die Realität: Genau so 
muß der tote Christus in Wirklichkeit ausgesehen haben. Seltsame Ge- 
nügsamkeit des Blickes! Die Vermutung, die Evidenz der Leiche könne 
ärger sein als alles, was in der Darstellung erscheint, wird nicht überprüft. 
Die Religion, wie sie in der Bibel sich zeigt, ist nun gerade das Aufsuchen 
des Punktes in aller Wirklichkeit, der jenseits aller Gestaltung liegt. Sie 
schaut nicht zuerst auf die Bilder, aber was sie sieht, kann in diesen er- 
scheinen. Sie ist vielleicht in diesem alles durchbrechenden Drang utopi- 
schen Charakters, vermag wohl nur blitzhaft hereinzuleuchten in unser 
Bewußtsein. Denn die Haltlosigkeit des Lebensaugenblickes ist unge- 
heuer. Wie schnell zwingt es uns weg vom Anblick der Fakten zum Blick 
auf die Bilder, und wir gehen wie in Galerien, während der Tod ge- 
schieht. •Der Einfall der Form, die formale Reaktion auf innere und äu- 
ßere Stimulantien und Erregungen unterscheidet die künstlerische Exi- 
stenz von jeder anderen."9 Die Religion tritt ein für das unerreichbare 
Plus des nackten Auges vor dem Ereignis, das kunstlose Verweilen der ge- 
staltungsohnmächtigen Menschen unter dem Kreuz Jesu. Alles Häßliche, 

8 E. Mörike, Gedichte. Ausgewählt von H. E. Holthusen. Frankfurt a.M. 1968, 79. 
9 R. Gruenter, Vom Elend des Schönen. Studien zur Literatur und Kunst. Hrsg. von H. Wun- 
derlich. München 1988, 114. 



Der Tod, die Bilder und die Hoffnung 141 

das man in das Bild zu bringen versucht, muß über die distanzierende 
Schwelle der Gestaltung und ist damit gebannt und abgelöst. An die 
Stelle aber, wo ein Gesicht im Tod gebrochen ist, kommt der formkräftige 
Wille nur zufällig, während das Geschehen des Endes immer und unbe- 
dingt andringt. Es gibt in diesem Erleben die brennende Sekunde, in der 
die Seele die Kraft zu haben wünscht, nichts dahin und dazwischen zu 
lassen, und sie weiß, daß diesen Augenblick nur der schaffende Gott be- 
treten kann, alle anderen Schöpfer umstellen den Ort von außen. Fried- 
rich Rückert hat in den Kindertodtenliedern seine Dichtung wie formende 
Verwertung des Todes empfunden, eine Sünde an der Heiligkeit des Er- 
eignisses, der nur mit dem bloßen Herzen zu antworten wäre: 

•Und hab' ich mich versündigt, 
Daß statt des Herzens Schlag 
Der Harfe Schlag verkündigt, 
Was mir am Herzen lag?"10 

Der Blick auf die Bilder ist nicht genug für die Drohung des Todes. Die 
Hoffnung ermutigt die Augen zu einem weiteren Gang, und darin liegt 
ihre Kunst gebärende Kraft. 

10 F. Rückert, Kindertodtenlieder. Mit einer Einleitung neu hrsg. von H. Wollschläger. 
Nördlingen 1988, 47. 




