
EINÜBUNG UND WEISUNG 

Paulus und Petrus 

Zu drei romanischen Skulpturen 

Die Zeit der mittelalterlichen Pilgerströme ist vorbei. Wer heute nach Vezelay 
kommt, trifft meistens Touristen, die auf ihrer Route durch Burgund die romani- 
schen Wunderwerke besichtigen. Es sind nicht mehr primär die Reliquien von 
Maria Magdalena (Vezelay), von Lazarus (Autun) oder von Valerian und Phili- 
bert (Tournus), die anziehen, sondern die romanische Architektur mit ihren 
Skulpturen und Kapitellen. Die Zeugnisse der religiösen Hochkultur Burgunds 
sprechen nicht nur unmittelbar ästhetisch an, sondern bringen durch ihre Lebens- 
nähe und symbolische Tiefe den Betrachter in sein Eigenes. Mancher stellt sich 
neu die Frage nach der religiösen Dimension in seinem Leben, ein anderer nach 
dem Sinn seiner jetzigen Lebenssituation, wieder ein anderer reflektiert Grund- 
strukturen seines Weltverständnisses. 

Die mystische Mühle 

Etwa in der Mitte des südlichen Seitenschiffs der Kathedrale von Vezelay geht 
der Blick nach oben zu einem der berühmtesten und faszinierendsten Kapitelle 
von St. Madeleine. Man nennt es: die mystische Mühle (Abb. 1). In einem der gän- 
gigen Kunstführer heißt es dazu recht nüchtern, daß folgendes dargestellt sei: 
Eine alttestamentliche Gestalt, wohl Mose, schüttet die Körner des Alten Bundes 
in die Mühle, das Symbol Christi. Der Apostel Paulus fängt das Mehl für das eu- 
charistische Mahl des Neuen Bundes auf. Das Ganze sei eine der großen Meta- 
phern des christlichen Glaubens. 

Welche Identifizierung mit den Gestalten und einzelnen Details legen sich 
nahe? Was besagt etwa die Gestalt des Mose und des Paulus? Welche positiven 
und negativen Gefühle werden in der eigenen Psyche geweckt? Welche Wider- 
stände brechen auf, wenn man sich auf eine Identifizierung mit dem Schicksal des 
Getreidekorns einläßt? Welche Ängste von Individualitätsverlust verdeutlichen 
sich angesichts des Mehles, das im Vergleich zu den Weizenkörnern, die individu- 
elles Leben in sich tragen, wie eine amorphe Masse wirkt? 

Erfahrungen einer mißglückten kirchlichen Sozialisation - wobei die Probleme 
weithin von einem institutionalisierten Machtgehabe herrühren - verdeutlichen 
sich in einer Abwehrhaltung, mit der jemand zum Ausdruck bringt, sich weder 
von Paulus noch irgendwelchen apostolischen Nachfolgern •einsacken" lassen 
zu wollen. Wie dem auch sei, muß man sich nicht dennoch sagen, daß das Bild 
von der Mühle ein Spiegel der eigenen Lebensrealität ist, die immer wieder zum 
Vorschein kommt, wie sehr man sich auch dagegen sträuben mag? Die Metapher 



Die mystische Mühle 
Säulenkapitell in der Kathedrale von Vezelay 
(Abb. 1) 



Einübung und Weisung 144 

der Mühle. Gewendet auf die eigene Vergangenheit könnte man sagen: Erst wenn 
man bereit ist, sich aufbrechen zu lassen und so in Bewegung kommt, gerät man 
in die •Mühle". Solange man versucht, an seiner bisherigen Gestalt festzuhalten, 
um so jedem Aufbruch, allen schmerzhaften Veränderungs- und Verwandlungs- 
prozessen zu entkommen, bleibt man in einem gewissen Sinn außerhalb der 
Mühle des Alltags, aber auch außerhalb der mystischen Mühle. Was heißt das 
näherhin? Welche Gefährdungen, welche Perspektiven eröffnen sich? 

In der Tradition der Mystik geht es um die Neuwerdung des Menschen. Von 
welchen Prozessen der Neugestaltung und Selbstfindung, von Entäußerung und 
Entstaltung ist da die Rede? Neben einem mystischen Existentialismus kommt es 
zu einem Existentialismus der Absurdität. Zwei Stränge des Geschehens und der 
Interpretation lassen sich also unterscheiden. 

Da gibt es zum einen die Erfahrung, daß man wie durch eine Mühle gedreht 
wird und die angemessenste Deutung scheint zu sein, daß man auf der intellektu- 
ellen Ebene den eigenen Lebens- bzw. Sterbeprozeß nihilistisch auslegt. In einer 
gewissen intellektuellen Redlichkeit kommt man zu dem Schluß, daß keine Mühe 
letztlich lohnt. Mehr oder minder fatalistisch nimmt man sein Schicksal an. Da- 
mit geht oft eine depressive Verstimmung einher. Gefühle der Ohnmacht, der Re- 
signation und der Sinnlosigkeit werden übermächtig. Man sieht, wie die bisherige 
Lebensgestalt, der eigene Individuationsprozeß in die Leere des Nichts verläuft. 
Die Vergänglichkeit triumphiert. Alles ist bloß Windhauch. Nur zum Staub kehrt 
man zurück. Esoterische oder neognostische Erlösungsträume versprechen eine 
utopische Zukunft. 

Vom Außenort gesehen nahezu unentscheidbar findet auch das mystische Ge- 
schehen statt. Der Mystiker ist in Christus, in der mystischen Mühle. Das Sein in 
Christus ist das große Thema des Apostels Paulus (z. B. Rom 8). 

Während einer Meditation kann der Betrachtende mehr mit der mystischen 
Mühle vertraut werden. Es ist eine Zeit der Imagination und des inneren Erle- 
bens. Welche Erfahrungen macht man? Welche Bilder stellen sich ein? Was be- 
wirkt die Mühle? Ist sie in Bewegung? Steht sie still? Nur in der Mitte ihrer Nabe 
ist Bewegung und Ruhe eins. Bei der mystischen Mühle geht es, analog zum Rad 
der Wiedergeburt, um den Verlust der bisherigen Gestalt des Daseins. Es ist die 
Erfahrung der großen Leere, des Entwerdens, der Ent-Ichung - oder wie immer 
man davon sprechen mag. Statt Gestaltung bricht Entstaltung und Gestaltlosig- 
keit ein. Kenosis ist angesagt, die Nichtigkeit wird erfaßt. Das Selbst wird so frei 
von sich, so selbst-los, daß seine Selbstlosigkeit, Liebe also, als anwesend bzw. als 
abwesend erscheint. Der Augenblick der •Gottesgeburt in der Seele" (Meister 
Eckhart) ist nahe. Ganz geläutert, völlig transparent geworden ist das alte Selbst, 
das sich in den positiven Prozeß der •Vernichtung" gewagt hat. Dies ist etwas ra- 
dikal anderes als eine egozentrische, suizidale Selbstvernichtung! 

Blicken wir noch einmal auf das Bild von der mystischen Mühle. Mit großen 
Augen, konzentriert, ist der Apostel Paulus dabei, die gemahlenen Körner zu 
sammeln. Alles wird gesammelt, nichts soll verlorengehen. Die Substanz, die 
Mose in die Mühle gibt, bleibt - wenn auch in anderer Gestalt - erhalten. Die 
Gestalt des Brotes ist noch völlig in der Zukunft verborgen. 



Einübung und Weisung 145 

Vielerlei biblische Assoziationen zu Weizenkorn und Brot, zum Manna und 
dem Brot des Himmels bieten sich an. Man meditiere in diesem Kontext nur ein- 
mal das 11. Kapitel des Buches Numeri oder die Brotrede Jesu im Johanneseva- 
nelium (6,32-58). 

Eine Erweckung zum Leben 

Wie Kreuz und Auferstehung innerlich aufeinander bezogen sind, so verlangt das 
Bild der mystischen Mühle nach einem Pendant, das vom Leben in neuer Gestalt 
kündet. In Vezelay findet sich in der Vorhalle zum Hauptschiff der Kathedrale 
ein Kapitell, das genau dies zum Inhalt hat: Die Apostel Petrus und Paulus erwek- 
ken einen jungen Mann zum Leben (Abb. 2). 

Die Szene wurde wohl angeregt durch Legenden, die von Auseinandersetzun- 
gen der beiden Apostel mit Simon dem Magier in Rom erzählen. Die Antwort 
Gottes auf das Gebet der Apostel besteht in der Auferweckung des jungen Man- 
nes. Stehen sie auf den Pforten der Unterwelt? 

Um die Botschaft dieses Bildes präziser zu verstehen, ist es von Vorteil, den ar- 
chitektonischen Kontext zu berücksichtigen, in dem sich das Säulenkapitell be- 
findet. Es steht, wie schon gesagt, im Narthex von St. Madeleine. 

Dies hat eine Bedeutung. Denn die Vorhalle wird als Galiläa bezeichnet. Damit 
werden verschiedene biblische Motive mit ins Spiel gebracht. Man wird erinnert 
an das Matthäusevangelium, in dem es im 4. Kapitel heißt: •Das Land Sebulon 
und das Land Naftali, die Straße am Meer, das Gebiet jenseits des Jordan, das 
heidnische Galiläa: das Volk, das im Dunkel lebte, hat ein helles Licht gesehen; 
denen, die im Schattenreich des Todes wohnten, ist ein Licht erschienen" 
(Mt 4,15-16). Auch das Schlußkapitel des Matthäusevangeliums kommt in den 
Sinn: •Der Engel aber sagte zu den Frauen: Fürchtet euch nicht! Ich weiß, ihr 
sucht Jesus, den Gekreuzigten. Er ist nicht hier; denn er ist auferstanden, wie er 
gesagt hat. Kommt her und seht euch die Stelle an, wo er lag. Dann geht schnell 
zu seinen Jüngern und sagt ihnen: Er ist von den Toten auferstanden. Er geht 
euch voraus nach Galiläa; dort werdet ihr ihn sehen. Ich habe es euch gesagt. So- 
gleich verließen sie das Grab und eilten voll Furcht und großer Freude zu seinen 
Jüngern, um ihnen die Botschaft zu verkündigen. Plötzlich kam ihnen Jesus ent- 
gegen und sagte: Seid gegrüßt! Sie gingen auf ihn zu, warfen sich vor ihm nieder 
und umfaßten seine Füße. Da sagte Jesus zu ihnen: Fürchtet euch nicht! Geht 
und sagt meinen Brüdern, sie sollen nach Galiläa gehen, und dort werden sie 
mich sehen" (Mt 28,5-10). Dort erschien er ihnen in einem neuen Licht. Im 
Nachtragskapitel des gleichen Evangelisten (Joh 21) erscheint Jesus den Jüngern 
in ihrer Arbeitswelt am See Genezareth, in Galiläa also (vgl. Joh 21,1-14). Mit 
Galiläa ist die Welt unserer Realität bezeichnet. Hier, im Zeitlichen und Körperli- 
chen, in der Mühsal des Lebens mit seinen Dunkelheiten gibt es die Erfahrung, 
daß jemand aus lebensfeindlichen Situationen herauskommt, aufs neue seine Le- 
bendigkeit wiederfindet, anfängt wie neugeboren dazusein. Aus der Welt des To- 
des und des Dunkels gelangt es mehr und mehr ins Licht und ins Leben. 



Die Apostel Petrus und Paulus erwecken einen jungen Mann zum Leben 
Säulenkapitell in der Kathedrale von Vezelay 
(Abb. 2) 



Einübung und Weisung 147 

Architektonisch wird dies in Vezelay so zur Darstellung gebracht, daß man aus 
der dunklen Vorhalle, die im Westen liegt, immer weiter in das große geostete 
Hauptschiff der Kirche gelangt. Im Chorraum ist die Lichtfülle am intensivsten. 
Dort wird die Präsenz des Auferstandenen gefeiert. Die Metapher für ihn ist die 
aufgehende Sohne. Der Gesamtbau der Kirche von Vezelay ist kosmologisch- 
christologisch orientiert.1 Doch dies muß für unsere Bildbetrachtung nicht weiter 
erörtert werden. 

Was fällt auf, wenn man die Erweckung des jungen Mannes zum Leben an- 
schaut? Vor dem Hintergrund des bisher Bedachten handelt es sich um eine Er- 
weckung zu neuem Leben hier auf Erden. Den Rahmen des Geschehens bilden 
die beiden Apostel, die Repräsentanten der gläubigen Gemeinde. Ihr Blick nach 
oben, ihr Gebet, wirkt sich so aus, daß der junge Mann wie von sich selbst her den 
Vorgang der Auferweckung mitvollzieht. Ihr Stehen vor Gott, ihr Eintreten für 
den jungen Mann läßt ihn neu ihn selbst werden. So kommt er ins Lot. Er steht 
aufrecht da. Der Betrachter assoziiert und sieht Reste von Gehaltensein: an den 
Füßen und Armen. Noch nicht ganz frei und lebendig ist er, aber das Leben ist in 
ihn zurückgekehrt. Die vertikale und horizontale Linienführung unterstreicht die 
Öffnung nach oben. Von dorther, aus der Welt des Lichtes und der Gnade kommt 
die Kraft, die Leben schenkt. Aufgrund dieser Überzeugung kann man anhand 
des Bildes ins Gebet gehen und das eigene Dasein vitalisieren lassen. 

Petrus und Paulus vor dem thronenden Christus 

Wer in Salzburg die Kirche der Erzabtei St. Peter besucht, dessen Blick geht in der 
Vorhalle gewiß nach oben zu dem romanischen Relief (Mitte 13. Jh.) über dem 
Eingang (Abb. 3). •Der Hausherr dieses Gotteshauses, Christus, der im Bogen- 
feld zwischen den hl. Kirchenpatronen Petrus und Paulus auf dem Regenbogen 
thront, empfängt den modernen Besucher, der die Stille sucht. ... Die lateinische 
Inschrift, die das Bogenfeld begleitet, lautet übersetzt: ,Ich bin des Lebens Pforte. 
Kommt her ihr, die ihr das Heil sucht, und tretet durch mich ein. Denn es gibt keinen 
anderen Weg zum (ewigen) Leben.''"1 

Christus ist als thronender Weltenherrscher im Bildtypus der Maiestas Domini 
dargestellt. Seine Rechte ist segnend erhoben; mit der linken Hand hält er das 
Buch des Lebens (Offb 20,12,15). •Und sie sangen ein neues Lied: Würdig bist 
du, das Buch zu nehmen und seine Siegel zu öffnen, denn du wurdest geschlach- 
tet und hast mit deinem Blut Menschen für Gott erworben aus allen Stämmen und 
Sprachen, aus allen Nationen und Völkern" (Offb 5,9). Wer nicht in das Buch des 
Lebens eingetragen ist (vgl. Offb 13,8), fällt nieder vor dem apokalyptischen Tier 
mit den zehn Hörnern und den sieben Köpfen (vgl. Offb 13,1). •Das Tier, das du 

1 Vgl. R. Pirault, L'ecole du moulin. Essay sur le message d'un chapiteau de Vezelay. Paris 
1986. 
2 A. Hahnl, in: Erzabtei St. Peter in Salzburg. Hrsg. von R. Rinnerthaler. Salzburg 1986, 3. 



Einübung und Weisung 148 

Petrus und Paulus vor dem thronenden Christus 
St. Peter, Salzburg 
(Abb. 3) 

gesehen hast, war einmal und ist jetzt nicht; es wird aber aus dem Abgrund her- 
aufsteigen und dann ins Verderben gehen" (Offb 17,8 a). 

Stellvertretend für die ganze Kirche knien Petrus und Paulus vor Christus, dem 
Weltenrichter. Das Weltgericht ist ein eschatologisches Geschehen, durch das der 
ursprüngliche paradiesische Urzustand wiederhergestellt wird. Oft symbolisieren 
zwei Tauben, die aus einem Kelch trinken, die menschliche Seele, die sich an der 
ewigen Seligkeit erquickt. In unserem Kontext sind es Tauben auf stilisierten 
Bäumen, die das Paradies andeuten. 

Der Gedanke des stellvertretenden Gebetes vor Christus ist ikonographisch 
häufig. Da durch Christus den Erlöser der ursprüngliche paradiesische Zustand 
wieder gewonnen werden kann, findet man z. B. auch Adam und Eva als Reprä- 
sentanten der Menschheit stellvertretend vor Christus in der Mandorla knien.3 

Ikonographisch typisch ist Paulus mit seinem spitzen, langen Bart und der gro- 
ßen, freien Stirn dargestellt; Petrus wird wie üblich durch dichtes, gekräuseltes 
Haar und einen entsprechenden Vollbart charakterisiert. Die beiden Apostel beu- 
gen ihre Knie vor Christus. Durch sie kommt der Hymnus des Philipperbriefes ins 
Zeichen. 

3 Vgl. die letzte Miniatur zur Schöpfungsgeschichte in der Bibel des Matteo de Planisio 
(Vat. lat. 3550). Neapel 1362. 



Einübung und Weisung 149 

Petrus und Paulus lebten ihr Leben in Christus, von dem der Hymnus bekennt: 

•Er war Gott gleich, hielt aber nicht daran fest, wie Gott zu sein, son- 
dern entäußerte sich und wurde wie ein Sklave und den Menschen 
gleich. Sein Leben war das eines Menschen; er erniedrigte sich und 
war gehorsam bis zum Tod, bis zum Tod am Kreuz. Darum hat ihn 
Gott über alle erhöht und ihm den Namen verliehen, der größer ist 
als alle Namen, damit alle im Himmel, auf der Erde und unter der 
Erde ihre Knie beugen vor dem Namen Jesu und jeder Mund be- 
kennt: Jesus Christus ist der Herr' - zur Ehre Gottes, des Vaters" 
(Phil 2,6-11). 

Der Apostel Petrus hält auf dem Relief einen großen Schlüssel. Denn nach sei- 
nem Messiasbekenntnis bei Cäsarea Philippi (Mt 16,16) hat ihm Jesus die Verhei- 
ßung zugesagt: •Ich werde dir die Schlüssel des Himmelreiches geben; was du 
auf Erden binden wirst, das wird auch im Himmel gebunden sein, und was du auf 
Erden lösen wirst, das wird auch im Himmel gelöst sein" (Mt 16,19). 

Paulus hingegen sieht der Betrachter mit der aufgedrehten Schriftrolle. Er war 
ein Kenner der heiligen Schriften. Nach der Apostelgeschichte hält der Apostel 
im Vorhof des Jerusalemer Tempels an seine jüdischen Mitbürger eine Rede, in 
der es heißt: •Ich bin ein Jude, geboren in Tarsus in Zilizien, hier in dieser Stadt 
erzogen, zu Füßen Gamaliels genau nach dem Gesetz der Väter ausgebildet, ein 
Eiferer für Gott, wie ihr alle es heute seid" (Apg 22,3). 

An der unteren Seite des Bogenfrieses ist ein breites Steinband mit Weinran- 
ken, ein Hinweis wohl auf den johanneischen Christus: •Ich bin der wahre Wein- 
stock ..." (Joh 15,1). Das Motiv besitzt vielleicht noch eine andere Herkunft: •In 
der Vorhalle (des Jerusalemer Tempels) hing eine goldene Lampe: die rückwär- 
tige Wand war mit Gold verkleidet, und in ihrer Mitte befand sich der Hauptein- 
gang ins Heiligtum, über dem eine vergoldete Weintraube schwebte".4 Wenn im 
Fries jedes Tempels seine Bestimmung zum Ausdruck gebracht wurde - etwa 
durch Götterreliefs und mythische Erzählungen -, dann ist das Motiv der Wein- 
traube bzw. des Weinstocks für den Jerusalemer Tempel wohl analog zu deuten. 
Der Weinstock ist das Motiv für Gottes Gegenwart. 

Um die Nähe Gottes bei uns geht es, um seine Gnade, sein heilendes und 
schöpferisches Wirken. Im Blick auf Christus, die Nähe Gottes bei uns, kann das 
Leben hier erneuert werden, ja darüber hinaus entsteht die Hoffnung auf ewiges 
Leben. Der Glaube an den Gott des Lebens, der die Schöpfung im Sein hält und 
Christus von den Toten zu neuem Leben erweckt hat, läßt uns den Auferstande- 
nen erwarten, der auf den Wolken des Himmels wiederkommen wird, um Gottes 
gerechtes Handeln an den Lebenden und Toten offenbar zu machen. Die Zukunft 
des Menschen liegt in Gottes Händen. 

Paul Imhof, München 

4 Archäologisches Bibel-Lexikon. Hrsg. von A. Negev. Neuhausen-Stuttgart 1991, 444. 




