,Gott in allen Dingen finden*

Eine ignatianische Maxime und ihr metahistorischer Hintergrund*
Josef Sudbrack, Miinchen
Fiir Hugo und Karl Rahner SJ

Die wissenschaftliche Basis folgender Uberlegungen ist das Vertrautsein
mit der Spiritualitédt des spdten Mittelalters!, die man keineswegs nur auf
die ,,devotio moderna“ reduzieren darf; es ist die Zeit, die auf Ignatius
und Martin Luther hinfiihrt. Das aktuelle Interesse aber ist die gelebte
Spiritualitdt von heute, in der die ignatianischen Exerzitien auch im Be-
reich der evangelischen Kirche immer wichtiger werden, wie z. B. ein Be-
richt des ehemaligen Niirnberger Dekans Dr. W. Dietzfelbinger oder die
Arbeit Dr. Wolffs im evangelischen Exerzitienhaus bei Magdeburg
(3271 Moser, Kastanienallee 5a) zeigen.

Metahistorische Zusammenhénge

P. Hugo Rahner SJ, mit dem ich einige Jahre zusammenleben durfte,
driickte mir oftmals die Schwierigkeit aus, die komplexe Personlichkeit
des Basken darzustellen: die Einheit von mystischer Innigkeit und welt-
gewandter Diplomatie, von kluger Menschenfithrung und harter Gehor-
samsforderung, von pedantischer Selbstkontrolle und Offenheit zur je
persdnlichen Inspiration des Geistes, von Betonen der freien, geistlichen
Entscheidung und dem blinden Gehorsam vor der Kirche. Nur von der
Mitte der ignatianischen Spiritualitdt, von der Exerzitienerfahrung her
kann man sich dieser ,,complexio oppositorum* ndhern.

Dazu prigte Hugo Rahner? das Wort: ,,metahistorische Zusammen-
hinge“. Er meinte damit ,,das von der Forschung bisher meist iibersehene

* Vortrag, gehalten am 11. September 1991 auf dem Internationalen Hislorischen Kongref3
,»Ignacio de Loyola y su tiempo® in Bilbao; der Beitrag wird auch in den offiziellen Kon-
greBakten verodffentlicht.

! Die geistliche Theologie des Johannes von Kastl. Studien zur Frommigkeitsgeschichte des
Spétmittelalters, I. u. I1. Miinster 1966/1967.

2 ,Werdet kundige Geldwechsler*, Zur Geschichte der Lehre des heiligen Ignatius von der
Unterscheidung der Geisler, in: Ignatius von Loyola. Seine geistliche Gestalt und sein Ver-
michtnis 1556-1956. Wiirzburg 1956, 301-351, 303. Der Aufsalz wurde in dem Sammel-
band: Ignatius von Loyola als Mensch und Theologe. Freiburg, Basel, Wien 1964, aufge-
nommen.



Josef Sudbrack 166

Phidnomen ..., daB in ihm und in den GroBen der Vergangenheit — ohne
daB sie in irgendeinem literarischen Zusammenhang zu stehen brauchen
— die Gleichheit der inneren Erkenntnisse und der mystischen Erleuch-
tungen frisch und lebendig zu erstaunlich gleichen Bildungen von Ge-
dankengingen und Wortformen fiihren.“ DaB man bisher nur sporadisch
solchen ,,metahistorischen Spuren“ nachgegangen ist, liegt einerseits in
der Schwierigkeit, solche Zusammenhinge aufzuzeigen; Orcibals Johan-
nes-vom-Kreuz-Buch® kann - wenn auch in etwas anderer Methodik und
Zielsetzung - in etwa vorbildlich fiir diese Methode sein. Vielleicht hin-
derte auch die Uberzeugung, daB der Exerzitienentwurf ,,hactenus inau-
ditum*4, also neu und ohne Vorbilder sei, an einer genaueren histori-
schen Spurensicherung. Hugo Rahners Bruder Karl® hat ja ignatianische
Exerzitientheologie als ,,locus theologicus® fiir unsere Zeit vorgestellt.
Ein Riickfragen nach den traditionellen Wurzeln der Exerzitientheolo-
gie aber wird auf jeden Fall eines ergeben: Auf dem Hintergrund der Tra-
dition wird man Ignatius tiefer und auch richtiger verstehen lernen.

Das Traditionsgut des ,,Gott-in-allen-Dingen-Finden*

Man kennt die beriihmte briefliche Antwort des Ignatius® auf die Frage,
»Worauf ist beim Gebet zu achten?“: Man moge doch ,,die Gegenwart
unseres Herrn in allen Dingen suchen, im Sprechen, im Gehen, Sehen,
Schmecken, Horen, Denken und iiberhaupt in allem®, wobei er auf seine
eigene Lebenssynthese verwies. Dieser Satz nun ist fiir viele zum Signum
der ignatianischen Lebenseinstellung geworden. Josef Stierli’ hat dies in
einem schoénen Aufsatz zusammengefaBBt. P. Peter-Hans Kolvenbachsg,
der Generalobere der Gesellschaft Jesu, stellte seine Kolner Rede vom
4.5.1991 unter die Uberschrift: ,,Gott finden in einer sikularisierten
Welt*.

3 J. Orcibal, Saint Jean de la Croix et les mystiques rhéno-flamands. Paris 1966; nicht die
exakten Ubernahmen von Zitaten usw., sondern die reich belegte atmosphirische Gemein-
samkeil liegt dieser Untersuchung zugrunde.

* So die Meinung der Barockscholastik nach K. Rahner; Manuskript der ,,Studientagung
Exerzitien” in Bad Schonbrunn (Schweiz) vom 2. bis 5. April 1955: ,,Electio”, 18-23; es ist
eine knappe Darstellung von anderswo verdffentlichten Untersuchungen.

5 Die ignatianische Logik der existentiellen Erkenntnis. Uber einige theologische Probleme
in den Wahlregeln der Exerzitien des heiligen Ignatius; zuerst erschienen in dem Anm. 2
genannten Buch, 343-405.

¢ Brief an P. de Brandao von Coimbra, 1. VI. 1551; Mon.Ign. 1, 3, 510.

7 Das ignatianische Gebet: ,Gott suchen in allen Dingen*“; in dem in Anm.2 genannten
Buch, 151-182.

8 Manuskript der Karl-Rahner-Akademie, Koln 1991.



Gott finden 167

Ein Historiker altchristlicher und mittelalterlicher Spiritualitit tut sich
aber nicht schwer, zu zeigen, daf3 dieser Satz — sowohl wértlich, wie in in-
nerer Sinngebung - Gemeingut christlicher Spiritualitdt war und auch
ist. Die vielen neutestamentlichen Sitze von ,,Gott in allem* fanden in
der Geschichte ein breites Echo. Auch Martin Luther!? schreibt in der R6-
merbriefvorlesung ganz selbstverstindlich (und sehr ,ignatianisch“!):
,»das heifit selig sein: Gottes Willen und seine Ehre in allen Dingen wol-
len, und fiir sich nichts wiinschen, weder fiir dieses noch fiir das zukiinf-
tige Leben.“

Ich mdchte anhand zweier mittelalterlicher Zeugen die Breite des igna-
tianischen Ansatzes und auch des eventuell ,,spezifisch* Ignatianischen
herausarbeiten.

Der systematische Ansatz Meister Eckharts

Man kann die gesamte mystische Theologie Meister Eckharts'! unter die-
ses Motto stellen. Wenn {iberhaupt jemand, dann ist er der Theologe des
,,Gott in allen Dingen finden®.

Die ,,Reden der Unterweisung“, das in Deutsch niedergeschriebene
Frilhwerk, das ,,bruder eckhart“ als ,,vicarius von tiiringen und pryor von
erdfortt” schon vor 1298 verfafit haben muf}, beginnen - recht ignatia-
nisch — mit dem ,,wahren Gehorsam*; er ist

eine Tugend vor allen Tugenden
und kein noch so groBBes Werk kann geschehen und getan werden
ohne diese Tugend.

® Vgl. H. Kessler, Das Stéhnen der Natur. Plidoyer fiir eine Schépfungsspiritualitat und
Schopfungsethik. Diisseldorf 1990, 100: ,,,Gott suchen (finden) IN ALLEN Dingen’, ist
ein Grundsatz christlicher Schépfungsspiritualitét, der in dieser Form ausdriicklich schon
bei Hildegard von Bingen, Mechthild von Magdeburg, Bonaventura, Meister Eckhart, Jo-
hannes Tauler oder Ignatius von Loyola nachweisbar ist, der aber sinngemaB in der gan-
zen Geschichte vorkommt.“ Im Folgenden Beispiele. Dazu auch G. Greshake, Gott in allen
Dingen finden. Schopfung und Gotteserfahrung. Freiburg 1986.

9 Nach A. M. Haas, Gottleiden - Gottlieben. Zur volkssprachlichen Mystik im Mittelalter
(Luther und die Mystik, H. U. v. Balthasar gewidmet). Frankfurt 1989, 273f.

' Dazu meine Arbeit (mit Fotos von W. Ligges): ,, Das wahre Wort der Ewigkeit wird in der
Einsamkeit gesprochen— Meister Eckharts Seinsmystik und die Erfahrung der Wiiste. Wiirz-
burg 1989; dort stiitzte ich mich hauptsichlich auf die Untersuchungen der beiden promi-
nenten Schweizer Eckhart-Forscher: A. M. Haas (zuletzt das Buch von Anm. 10) und Kurt
Ruh (besonders: Meister Eckhart, Theologe, Prediger, Mystiker. Mlinchen 21989).

Die ins moderne Deutsch iibertragenen Zitale entnehme ich, wenn nicht anders ver-
merkt wird, dem klassisch gewordenen und oft aufgelegten Text Josef Quints: Meister Eck-
hart. Deutsche Predigten und Traktate. Miinchen 1955 (in spiteren Auflagen gibt es
leichte Korrekturen gemiB der kritischen Ausgabe der Eckhart-Werke). Die Reden der
Unterweisung sind nach den gut unterschiedenen einzelnen Kapiteln zitiert.



Josef Sudbrack 168

Diesen Gehorsam interpretiert Eckhart als ,,Gott in allem*:

Wo der Mensch in Gehorsam aus sich selbst herausgeht, ebenda
mul3 Gott notgedrungen hinwiederum eingehen; denn wenn einer
fiir sich selbst nichts haben will, fiir den muB Gott in gleicher Weise
wollen wie fiir sich selbst.

Auch Ignatius!? libergibt — dhnlich und doch anders - alles an Gott:
Nehmt, Herr, und empfangt meine ganze Freiheit, mein Gedicht-
nis, meinen Verstand und meinen ganzen Willen, all mein Haben
und mein Besitzen.

Und dieses Gebet steht in der Betrachtung zur Erlangung der Liebe, also

dort, wo Ignatius Gottes Gegenwart in allen Dingen preist,
wieviel Gott, unser Herr, fiir mich getan hat,
wie Gott in den Geschdpfen wohnt,
wie Gott sich in allen geschaffenen Dingen fiir mich miiht,
wie alle Giiter und Gaben von oben herabsteigen.

Die Betrachtung selbst verdankt ihre endgiiltige Fassung dem schon theo-

logisch gebildeten Basken. Das zeigt wohl auch philologisch die Anspie-

lung auf den Vers des Jakobusbriefs (1,17) von den Giitern, die von oben
herabsteigen, einen Vers, der in der mystischen Theologie des Mittelalters

(Ps. Dionysios-Uberlieferung) eine wichtige Rolle spielte.

Eckhart nun lehrt eine ,,ignatianische* Totaliibergabe an Gott, ein tota-
les Sichéffnen fiir Gott:
Wer Gott anhaftet, dem haftet Gott an und alle Tugend. (5)

Dieser Ubergabe fiihrt zu: ,,Gott in allen Dingen begegnen®:

Ein solcher Mensch trigt Gott in allen seinen Werken und an allen
Stitten ...

Der Mensch soll Gott in allen Dingen ergreifen und soll sein Gemiit
daran gewohnen, Gott allzeit gegenwirtig zu haben im Gemiit und
im Streben und in der Liebe ...

Zugleich wehrt er mit einer wiederum an Ignatius erinnernden Unter-

scheidung eine pantheistische Gleichheitsideologie ab, wie man sie ihm

spéter in der bekannten pépstlichen Verurteilung vorwarf:
Wenn man von ,,Gleichheit” spricht, so meint man damit nicht, da3
man alle Werke als gleich erachten solle oder alle Stitten oder alle
Leute. Das wire gar unrichtig; denn Beten ist ein besseres Werk als
Spinnen ... Du sollst jedoch in den Werken ein gleichbleibendes Ge-
miit haben und ein gleichméBiges Vertrauen. (6)

12 Ich benutze die genaue Ubersetzung von P. Knauer, Geistliche Ubungen und erlguternde
Texte. Graz, Wien, K6in 1978, und zitiere nach der iiblich gewordenen Numerierung; hier
Nr. 234-237.



Gott finden 169

Fine andere Unterscheidung bezeugt Eckharts Klugheit: ,,Gott in allen
Dingen — gegenwirtig haben“ bedeute nicht: Immer an Gott denken.
Dieses wahrhafte Innehaben Gottes liegt am Gemiit und an einer
innigen, geistigen Hinwendung und Strebung zu Gott, nicht dage-
gen an einem bestindigen, gleichmiBigen Darandenken; denn das
wiire der Natur unmdglich zu erstreben und sehr schwer und zudem
nicht das Allerbeste. (6)
Der Kern des Gott-in-allen-Dingen-Finden liegt also weder im spekulati-
ven Gedanken noch in einer alles auflosenden Erfahrung.
Man soll vielmehr einen wesenhaften Gott haben, der weit erhaben
ist iiber die Gedanken der Menschen und alle Kreatur.
Der Gott vergeht nicht, (es sei denn:) der Mensch wende sich denn
mit dem Willen von ihm ab. (6)
In der berithmten zweiten Predigt iiber Maria und Marta von Betanien
wird Eckharts!® Vokabular regelrecht voluntaristisch und damit personal;
nur so kann er den Kern des ,,Gott in allen Dingen finden* herausstellen.
Einige Zeitgenossen - vielleicht meinte er Margareta Porete!* — behaupte-
ten namlich, der vollkommene Mensch stehe so sehr in Gott, daB er iiber
allen Dingen schwebe, unangefochten von Schmerz und Freude, freige-
worden von aller Aktivitit, in korperlosem Dasein. Moglicherweise hatte
man ihm diese Lehre unterschoben, die auch bei den Alumbrados vertre-
ten wurde, unter die spiter Ignatius gerechnet wurde. Eckhart wehrt sich
gegen diese quietistische Spiritualitét:
Ich behaupte nimlich, daB es noch nie einen so grofien Heiligen ge-
geben hat, der nicht dennoch durch Freude und Leid bewegt
wurde ...
Selbst Christus war das nicht zu eigen ...
Daf ein schmerzverursachendes Getose meinen Ohren so wohltue
wie ein siiBes Saitenspiel, das gelingt mir niemals ...
Nicht Erfahrung und Denken, sondern freie Willensentscheidung und
Titigkeit 6ffnen die innerste Tir zur Gegenwart Gottes: Man solle sich,
so predigt Eckhart,
bei den Dingen befinden und nicht in den Dingen ...
bei der Sorge und nicht in der Sorge ...

13 Diese oftmals in modernes Deutsch iibertragene Predigt zitiere ich nach meiner kom-
mentierten Ubersetzung in: ,, Komm in den Garten meiner Seele*. Einfithrung in die christli-
che Mystik. Giitersloh 1979, 73-90.

14 Nihe und Ferne der Mystik Eckharts zu der 1310 in Paris als Ketzerin verbrannien Be-
gine sind noch kaum untersucht worden. Der franzésische Originaltext ist mit frithen latei-
nischen Ubertragungen greifbar im Corpus Christianorum, Continuatio Mediaevalis 69,
Turnhout 1986.



Josef Sudbrack 170

So aber ist zeitliches Wirken ebenso adelig wie jegliches ,,Sich-in-
Gott-Befinden“.
Wer hort hier nicht die von Nadal formulierte ignatianische Devise her-
aus: ,,Contemplativus in Actione?*

Dieses adelige ,,Sich-in-Gott-Befinden* schreibt Eckhart ausdriicklich

dem Willen zu, der in Gott, in Gottes Ewigkeit ruht:
Der Wille verharrt in einfacher Geradheit bei Gott und spricht:
Herr, ich dir und du mir! Was ihm dabei zustoBt, das hindert die Se-
ligkeit der Ewigkeit keineswegs; denn es betrifft ja nicht den ober-
sten Wipfel, dort ndmlich, wo er mit Gottes allergiitigstem Willen
vereint ist.
Mit der voluntaristischen Spitze integriert Eckhart seine Seinsphiloso-
phie und -mystik ins Christentum - eine Seite, die man bei Eckhart oft
tibersieht und die helfen mag, sich der orthodoxen Christlichkeit seiner
Mystik!* zu vergewissern.

Eckhart setzt bei einer allumfassenden Einheitsvorstellung von ,,Sein*
an; aber gerade die personale Akzentsetzung des Willens triigt in sie die
Polaritét von Gott und Geschopf ein. Ublicherweise beginnt das christli-
che Nachdenken umgekehrt; es setzt bei der Zweiheit von Gott und Welt
an und versucht beides durch Gottes ,,creatio continua®, mit Vorsehung
und Vorherbestimmung zur Einheit zusammenzubinden. Man kennt die
oft surrealistischen Verrenkungen, mit denen mittels ,,praemotio phy-
sica“ oder ,,concursus divinus*“ die Einheit der Gesamtwirklichkeit in
Gott gerettet werden soll.

Fiir Eckhart aber ist der Ausgangspunkt das Sein als das dynamische
eine, das alles umschlieB3t, auBerhalb dessen es nichts ,,Nichts* gibt. Da-
mit es christlich bleibt, erfordert dieses Einheitsdenken und -erfahren die
deutliche Akzentuierung des Eigenseins der Schépfung mit seinem Hohe-
punkt in der menschlichen Freiheit. Daher riihrt der bei Eckhart so iiber-
raschende voluntaristische Zug: In dem einen dynamischen Sein ist Gott
der grundlos (,,sonder warumbe*) Gebende und die Schopfung die rein
Empfangende. Sie ist um so mehr sie selbst, je mehr sie sich als ganz und
gar abhiingig von Gott realisiert. Thr Hohepunkt ist das freie Ja, mit dem
der Mensch sich in Gott verankert. Das durch und durch dynamisch auf-
gefaldte ,,Sein“ gipfelt in der Dynamik des freien Willens.

DaB} dieser Verstehensansatz legitim ist, zeigt Karl Rahner's, der ent-

> Dazu mein Anm. 11 zitiertes Buch.

'¢ Kleines Theologisches Warterbuch. Zus. mit H. Vorgrimler. Freiburg 1°1976, 130: ,,Eigen-
stand und Abhéngigkeit (wachsen) im selben MaBe, nicht im umgekehrten.“ ., Das Verhilt-
nis zwischen Gott und Kreatur ist ein ontologisches Urdatum, das nicht weiter auflosbar
ist... Um das Problem ,Gnade-Freiheit* wirklich zu ,verstehen’, es stehen zu lassen und es



Gott finden 171

sprechende Gedanken in transzendentaler Begrifflichkeit ausspricht:
,Die Abhingigkeit von ihm (Gott) bedeutet — anders als bei innerwelt-
licher Ursichlichkeit — gerade die Begabung mit freiem Selbstand.” In
personalem Denken analysiert M. Buber!” dasselbe: Je mehr einer beim
anderen Du ist, um so mehr wird er zum ich: ,Du-sagend werde ich*
schreibt er.

Ideengeschichtlich 148t sich die Entwicklung des ,, Willensmoments™
von Eckhart iiber seinen Schiiler Heinrich Seuse'® bis hin zur Devotio
moderna verfolgen. Die Thomas von Kempen zugeschriebenen ,,Imitatio
Christi“!? verbindet das ,,Gott in allen Dingen finden“ noch eindeutiger
mit dem Ja des Willens:

Trage Sorge dafiir, daB Gott in jedem Ding, das du tust, mit dir ist.
Und zugleich:
Wenn deine Liebe rein wire, wirest du nicht in den Dingen gefan-
gen. (Doch) die Gnade lehrt, in jedem Ding niitzliche Frucht zu su-
chen.
Damit wurde aus dem spekulativen Hohenflug der deutsch-flimischen
Mystik ein praktisches Handlungskonzept, das in aller GroBe die oft dar-
gestellten Einseitigkeiten zeigt.

DaB Ignatius gerade die ,,Imitatio Christi* als einziges Buch neben den
biblischen Meditationstexten seinem Exerzitanten in die Hand gibt, zeigt
seine Geistesverwandtschaft mit dieser Spiritualitét.

Die Kontroverse um das Erfahrungsmoment

Ignatius fand bei Thomas von Kempen seine Erfahrung wieder. Wie
schnell sie durch hurtige Systematisierung zugeschiittet werden kann,
mogen eine vor- und eine nach-ignatianische Reminiszenz zeigen.

In einem wichtigen Aufsatz iiber die patristische Interpretation des bi-
blischen ,,Betet stindig” kam P. 1. Hausherr®® zu folgendem Ergebnis:

anzunehmen, muf man in die Gestimmtheit des Belters zuriickkehren: Er empfingt sich,
ist und gibt sich Gott zuriick, indem er die Empfangnis annimmt, als Moment an der
Gnade.“ Zusammenfassend in: Herders Theologisches Taschenlexikon, I11. Freiburg, Basel,
Wien, 1972, 130-148.

17 Heutzutage miifite man das poetische Denken Bubers iiber den groflen Entwurf seines
Freundes Rosenzweigs bis zu dem stérker rational arbeitenden Franzosen E. Lévinas wei-
terentwickeln.

18 1 A. Bizet, Henri Suso et la déclin de la scolastique. Paris 1946.

19 Dazu meine strukturalistisch angesetzte Arbeit: Das geistliche Gesicht der vier Biicher der
Nachfolge Christi, in: Thomas von Kempen. Beitriage zum 500. Todesjahr, 1471-1971, Kem-
pen 1971, 14-36; zitiert wird aus der ,,Imitatio” II,2; I11,27; III,54.

» Lq priére perpétuelle du chretien, in: Hésychasme et priére. Rom 1966, 255-306. Ahnliche



Josef Sudbrack 172

Die messalianische Hiresie lokalisierte diese Aufforderung im ,,BewuBt-
haben* (Erleben) der Gegenwart Gottes. Doch das Gros der Kirchenvi-
ter habe sich dagegen gewandt, das ,,Betet stindig* aus der Erfahrung
herausgenommen und - wie Eckhart - in die Willensethik (Halten der
Gebote und Handeln nach dem Willen Gottes) hineingelegt.

Besonders P. A. de Vogiié?' korrigierte — wohl mit Recht — diese mini-
malistische Deutung der Vitertheologie. Im Gegensatz zu Hausherr habe
das Gros der Kirchenviter mit dem Auftrag ,,Betet stindig“ Erfahrungs-
momente verbunden.

Die Alitaglichkeit der Arbeit sei im Ménchtum regelrecht iiberwélbt
gewesen von einer Art kontinuierlicher Erfahrung, wie man sie vom Je-
susgebet her kennt. So schreibt Basileios:

Was gibt es Gliickseligeres ... als bei der Arbeit stets das Gebet und
die Hymnen, die wie Salz die Arbeit wiirzen, als Begleiter zu haben?
Diese trostenden Hymnen erhalten die Seele in einem frohen Zu-
stand und ohne Trauer.
Die tiglich siebenmalige Psalmenrezitation gab meditativen Stoff fiir die-
ses ,,Betet stidndig!“. Caesarius von Arles schreibt:
Psalmodieren ist, wie wenn man den Samen auf einen Acker sit. Be-
ten (orare) ist, wie wenn man den Samen in die Erde versenkte und
ihn ein zweites Mal durch Pfliigen (arando) bedecken wiirde.
Zum vollen und historisch legitimierten Verstindnis des altchristlichen
»Betet stindig® und daher zum ,,Gott in allen Dingen finden“ gehort das
Erfahrungsmoment. In der augenblicklichen Diskussion wird tatsichlich
vieles am ,,Messalianismus* wieder christlich rehabilitiert. Die rationali-
stische Engfiihrung wird dem Gebot des ,,Betet stindig“ nicht gerecht.

Rationalistisch enggefiihrt wurde auch das Exerzitienverstindnis, be-
sonders seine Mitte, die Betrachtungen und Uberlegungen zur Lebens-
wahl. Schon im 16. Jahrhundert verbat bekanntlich der Generalobere des
Ordens, P. Mercurian, den Jesuiten die Lektiire vieler mystischer Klassi-
ker. Damals wuchs eine ,,anti-affektive“ (H. Rahner) Tendenz im Jesuiten-
orden.”” L. Cognet® hat sie als ,,La crise spirituelle de la Compagnie de
Jésus* beschrieben. Ein Hohe-(besser: Tief-)punkt waren die ersten Jahr-

Gedanken tauchen bei dem grofien Erforscher der Spiritualitit oftmals auf, iiberraschend
ist, daB er in seinen nichtgelehrten Schrifien direkter Frémmigkeit sich anders ausdriickt.

! Die Bedeutung des Officium Divinum, in: Die Regula Benedicti, Theologisch-spiritueller
Kommentar. Hildesheim 1983, 146-201: besonders 180-190; Zitate auf S. 186.179; es ist
die deutsche Ubersetzung von La Régle de Saint Benoit, VII, Paris 1977 (Sources Chré-
liennes).

2 Dazu J. de Guibert, La Spiritualité de la Compagnie de Jésus. Esquisse historique. Rom
1953, 213-218.

2 La spiritualité moderne, 1. L’essor: 1506-1650, Paris 1966, 188-230.



Gott finden 173

zehnte der neuen Gesellschaft unter P. General Rothaan. Es bestand die
Gefahr, daf3 die Exerzitienerfahrung in asketisches Training und willent-
liche Entscheidung aufgeldst wurde.

Karl Rahner?* hat mit seiner Theologie der transzendentalen Erfah-
rung versucht, das Erfahrungsmoment neu und philosophisch tiefsinnig
in den Exerzitienprozef zu integrieren. Er zeigte, dal3 die Grundentschei-
dungen des Menschen in personaler Tiefe wurzeln, die unter der soge-
nannten kategorialen Alltiglichkeit liegt. Sie berithren den ganzen Men-
schen in seiner Einheit von Einsicht, Erfahrung und Entscheidung. Er
spricht von ,,transzendentaler* Erfahrung.

Damit allerdings ist der Ansatz Eckharts?* an einer entscheidenden
Stelle tiberschritten. Dieser scheint ndmlich, dhnlich wie spater Johannes
vom Kreuz, das ,,Gott in allen Dingen finden* aus der Erlebnisebene her-
auszulosen und in einer solchen Hohe emporzuheben, dafl Erfahrung
uberfliissig, wenn nicht gar hinderlich wird. So mag man damals aus pa-
storaler Notwendigkeit die Gottesbegegnung vor sentimentaler Ober-
flichlichkeit geschiitzt haben. Doch damit drohte eine Rationalisierung
und Voluntarisierung der Gottesbegegnung.

Die affektive Mystik Mechthilds von Magdeburg

Ein anderes Zeugnis soll nun die Rolle des Affektiven dokumentieren.
Die Begine Mechthild von Magdeburg?¢ spricht zwar mit der aszeti-

schen Terminologie ihrer Zeit in den Biichern von ,,Dem flieBendem
Licht der Gottheit* oftmals vom Lassen der Dinge, um Gott zu finden.
Doch diese anscheinend weltfliichtige Aussage wird erst recht verstan-
den, wenn der andere rote Faden ihrer poetischen Mystik, das Gott in al-
len Dingen finden, ernstgenommen wird. Es geht nicht um ein ,,Nein®“ zur
Welt, sondern um die rechte Haltung zu ihr. Wortlich schreibt Mechthild:

Da schaut sie wahrhaftig und erkennt,

Wie Gott alles ist in allen Dingen. (11,19,103)

S0 siht sie werlich und bekennet,

wie got ist alli ding in allen dingen.* (52,64 f)

24 Vgl. meine Analyse, Karl Rahners Wort vom Frommen, der ein Mystiker sein wird, in:
Mystische Spuren. Auf der Suche nach der christlichen Lebensgestalt. Wiirzburg 1990,
50-76.325-327.

25 Natiirlich bleibt an dieser Stelle der historischer Abstand von 650 Jahren unberiicksich-
tigt.

2 Zitiert zuerst nach Buch und Kapitel mit einem Seitenverweis auf die Ubertragung in
heutige Sprache von M. Schmidt, Einsiedeln 1935; dazu wird die kritische Ausgabe von H.
Neumann, G. Vollmann-Profe, Miinchen 1990, Bd. I, mit Seite und Vers angegeben; we-
gen der leichteren Ubersicht stehen die Angaben jeweils im Text.



Josef Sudbrack 174

In vielfaltigen Schattierungen, oftmals an Eckharts Seinsmystik von Got-
tes Allgegenwart erinnernd, zieht sich dies durch ihr gesamtes Schrift-
tum:
Dal} er (der Mensch) alle Dinge in gleicher Weise Gott zu Ehren tut.
1,27,70; 21,8)
(Gott spricht:) Ich bin in Mir selbst,
An allen Stitten und in allen Dingen. (I1,25,119; 66,111)
Ich bin in dir, du bist in Mir,
Wir kénnen einander nicht niher sein. (111, 5,137; 83,12f)
Herr, zwischen Dir und mir sind alle Dinge schén. (111,11, 147;
91,2)
Verbunden mit dem Streben aller Kreaturen ersehne ich heute Dein
Lob in allen Dingen und fiir alle Dinge, die Herr, Vater, aus Deinem
stiBen Herzen unbefleckt geflossen sind. (V,35,266; 197,1-3)
Ich bitte Dich, Herr, ... um ruhmvolles Festhalten an der gottlichen
Wabhrheit in allen Dingen. (V,35,267; 197,46-198,2)
Was wir erkennen, ist alles nichts, wenn wir Gott nicht in allen Din-
gen geordnet minnen. (VI,31,311; 240,37f)
So wie wir hier in guten Werken arbeiten, wird Gottes heilige Arbeit
aufleuchten und scheinen in unserer heiligen Arbeit. (VII, 32,360;
280,61)
Anders als die ,,intellektuelle Mystik* Eckharts betont Mechthild das af-
fektive Moment des ,,Finden Gottes in allen Dingen*. In ihrem Spitwerk,
dem VII. Buch, das stirker als die fritheren von theologischer Reflexion
geprégt ist, entwirft sie auf anthropologischer Basis eine Praxis des ,,Gott
in allen Dingen Finden*:
Wie der Mensch allezeit mit Gott vereint sei.
Wie soll uns dies geschehen? (VII,7,334-336; 2621)
Die tiberraschend moderne Antwort enthélt ein umfassendes Lebenspro-
gramm, das die rationalistische Engfiihrung (Ethik statt Erfahrung)
ebenso wie die grobe Psychologisierung (Reduktion auf Sentiment) iiber-
steigt:
Unser Verlangen soll ohne Unterla$ all unsere Werke durchpulsen
und soll im christlichen Glauben und géttlicher Erkenntnis ohne
Unterlal3 auf alle unsere Werke schauen und nie unniitz sein.
Dann leben wir fiir Gott in all unsern Werken und fiir alle seine
Werke, die er je auf Erden uns zuliebe tut;
Dann sind wir mit ihm in himmlischer Liebe in seinen irdischen
Werken vereint. Dadurch werden wir geistlich erleuchtet.
Dann loben wir Gott, unsern Herrn, und Gott mit all den Gaben,
die uns je gegeben wurden ...



Gott finden 175

Damit danken wir dann Gott fiir alle seine reichen Gaben ...

In dieser Liebe und demiitiger Dankbarkeit sind wir mit Gott ver-

eint ...

Dann werden unsere Sinne geéffnet, und unsere Seele wird klar ...

Dann kénnen wir Gottes Willen in allen unseren Werken erkennen.
Tragend ist also die Sehnsucht, das Verlangen, das sich, wie Mechthild im
folgenden Kapitel zeigt, ins Jenseits Gottes ausstreckt. Das entspricht
dem, das K. Rahner, ,transzendentale Erfahrung* nennt. In anderem
philosophischen Ansatz kénnte man von ,dialogischer* Erfahrung spre-
chen. Von dem Bezugspunkt im Jenseits her schldgt die Erfahrungsquali-
tit in die Breite des diesseitigen Lebens zuriick, so daB alle ,,Werke* jetzt
und hier schon vom Gliick des Endgiiltigen ,,durchpulst® sind, also in le-
bendiger Erfahrung aus diesem Jenseits heraus leben.

Dank, Lob und ein Gott-Finden mit allen Sinnen erwachsen daraus.

Das Erfahrungsdefizit der Moderne

Im patristisch-mittelalterlichen Weltbild hat diese Erfahrung ihren Ort
im ,symbolischen* (nach der Germanistik ,,gradualistischen“) Welt-
bild.?”” Das besagt: Dinge, Wahrheiten, Werte dieser unserer Welt waren
in ihrem Eigensein zugleich durchsichtig auf ihren Grund, auf Gott hin.
Der religitse, der fromme Mensch realisierte diese ,,Durchsichtigkeit” in
seinem Lebensvollzug. Gebet und Meditation erbauten ihm einen Erfah-
rungshorizont, der wie ein Gewolbe aus vertrauender Sehnsucht das Le-
ben iiberspannte. Denn alles war in seiner letzten Wirklichkeit offen hin
auf den Gott, der es erschaffen hat und im Sein und Leben erhilt.

Auch die Mystik Meister Eckharts und Johannes’ vom Kreuz war noch
von diesem Erfahrungsgewolbe tiberspannt; ihre Polemik richtete sich
gegen eine falsche Erfahrungsseligkeit?® — in der Terminologie K. Rah-
ners: gegen eine Erfahrung, die im Kategorialen steckenbleibt.

Im aufbrechenden realistischen Weltbild ging die erfahrene ,,Durch-
sichtigkeit der Schépfung auf ihren Schépfer hin, ging die Symbol-Er-
fahrung verloren. Der Mensch erlebt z. B. den Baum nicht mehr als Bild
des tragenden, verwurzelten und nach oben strebenden Lebens, sondern

¥ Dies wire der Ort, um sich Gedanken zu machen iiber den noch kaum erforschten Un-
terschied zwischen der Mystik der Minner und der der Frauen, mit deren Unterweisung
Meister Eckhart bekanntlich betraut wurde und deren Seelsorge Ignatius von Loyola be-
kanntlich ablehnte; eine nur polemische Absetzung von der Minner-Mystik kann — wie S.
Heine gezeigt hat — nicht zur Kldrung beitragen.

28 Nach Gadamer oder dem Rahner-Schiiler, Bischof Lehmann von Mainz, gehort der Be-
griff der ,Erfahrung” zu den schwierigsten iliberhaupt.



Josef Sudbrack 176

beurteilt ihn ,realistisch® vom Nutzen her; in der germanistischen Fach-
sprache gesagt: Aus dem ,,Symbol“ wird eine ,,Allegorie*.

Damit ging aber auch die religiose Kraft der Weltbegegnung verloren.
Mit Meister Eckharts intellektueller Mystik, der Ethik der Devotio mo-
derna und der rationalistischen Engfiihrung der jesuitischen Nachfolger
des Ignatius von Loyola haben wir einige Wegmarken dieser Entwick-
lung abgesteckt.

Am Wendepunkt der beiden Welterfahrungen stehen nun die ignatiani-
schen Exerzitien, steht das ignatianische ,,Gott in allen Dingen finden*;
die christliche Gottesbegegnung bekommt ein neues Gesicht.??

Die Exerzitien des Ignatius von Loyola

Ignatius von Loyola ist schon vom nachmittelalterlichen realistischen
Denken geprigt. Man kann seine ,,Geistlichen Ubungen“ als einen Ver-
such ansehen, die religose Kraft des alten ,,symbolischen” Weltbildes in
die Niuchternheit und Rationalitit der modernen Zeit hinein zu iiberset-
zen. Das ,,Gott in allen Dingen finden“ wird damit neu akzentuiert.

Wie wichtig eine Auseinandersetzung mit diesen Fragen ist, zeigen eso-
terische, psychoanalytische, philosophische und andere Bestrebungen
unserer Zeit, die versuchen, das ,,symbolische” Weltbild zu repristinie-
ren’?, aber dabei oft personale Werte aufgeben, die vom Christentum her
in die sdkularisierte Welt eingeflossen sind; Werte wie Einmaligkeit und
Personalitidt des Menschen; wie seine Aktivitat und Intellektualitit; wie
die Konkretheit der Geschichte.

Schon vor Ignatius gab es ,,exercitia“?! — nicht nur die bekannten des
Garcia Jimenez de Cisneros, des Abtes von Montserrat (1455-1510). Die
Unterschiede der ,,Geistlichen Ubungen“ des Ignatius zu — soweit ich
sehe - allen vorangegangen und auch den mir bekannten nachfolgenden

2 Die GroBe der christlichen Gestalten dieser Umbruchzeit Martin Luther, Teresa von
Avila, Johannes vom Kreuz und Ignatius von Loyola macht es aus, dem Neuen genuin-
christliche Form gegeben zu haben. Vgl. dazu mein Beitrag Der Mensch im Uberstieg. Tere-
sas Gotteserfahrung in okumenischer Besinnung, in: Der Weg zum Quell. Teresa von
Avila, 1582-1982 (Hg. J. Kotschner). Diisseldorf 1982, 52-89.

30 Vgl. meine Arbeiten: Die vergessene Mystik und die Herausforderung des Christentums
durch New Age, Wiirzburg 31991; Neue Religiositit. Herausforderung fiir die Christen.
Mainz *1990; in einem Gesprich mit Thorwald Dethlefsen, dem wohl wichtigsten deut-
schen Esoteriker, der seine Reinkarnationstherapie und Astrologie durchreflektiert und in
imponierender Klarheit darstellt, antwortete dieser auf Beschuldigungen, daB3 die Kirche
doch Ketzer wie Galilei verurteilt habe: Leider habe sich die Kirche hier nicht durchge-
setzt; denn mit Galilei wurde dem heilenden symbolischen Weltbild der TodesstoB ver-
setzt.

31 Vgl. dazu den betreffenden Artikel im DictSpir.



Gott finden 177

Exerzitienentwiirfen3? kénnen den Neuansatz seiner Spiritualitdt®® und
damit auch seiner Maxima ,,Gott in allen Dingen finden* erhellen.

Ganzheitliche Kontemplation des biblischen Jesus

Auffillig ist der konkrete, man mochte wohl sagen ,,naive*“ Bezug der
ignatianischen ,,contemplaciones* auf den historischen Jesus, so wie ihn
der damalige normale Christ in der Bibel fand. Sie machen aber das Cor-
pus der Exerzitien aus und sind klar unterschieden von den anderen
,,consideraciones“, also Uberlegungen, Erwidgungen. Und sie beziehen
sich so gut wie alle auf das Leben Jesu: Beginnend am Anfang seines Da-
seins mit der Verkiindigung der Menschwerdung an Maria (nicht wie die
Bibeltexte beim Stammbaum oder der Verkiindigung der Geburt des Jo-
hannes) und endend mit der Himmelfahrt Jesu (Pfingsten ist ausgespart);
die ,,contemplacion“ zur Erlangung der Liebe darf im Zug dieser Analyse
als eine Weiterentfaltung auf den kosmischen Christus, den Punkt Omega
Teilhard de Chardins gelten. Contemplacion nun bedeutet nach Hugo
Rahner®*: ,,Sich einfach und schlicht vor Gott ,hinstellen‘; dieser nicht
diskursiven Erkenntnisweise entspricht im Betenden dann das ,sentire’
der gottlichen Berufung.

Ignatius intensiviert diesen liebenden, verweilenden Blick auf Jesus
nicht durch diskursive oder dhnliche Methoden. Polanco3s, sein unmittel-
barer Schiiler, warnt vor solchen Meditationsweisen: ,,Der Exerzitien-
meister mahne den Exerzitanden, daB3 er bei der Betrachtung und bei den
Zwiegesprachen im Angesicht Gottes ohne schluBlfolgerndes Denken
sich den Weg der Rite vor Augen stelle und darauf achte, ob er in seiner
Seele Bewegungen des Trostes oder des Mifitrostes diesem Weg gegen-
iiber empfinde.“ Das kontemplative Stehen vor Jesus, das sich im soge-

32 In der Barockzeit versuchte man ,,norbertinische*, ,benediktinische*, ,bonaventuriani-
sche* Exerzitien zu kreieren, iibersah dabei aber das jesuanische und die Entscheidung su-
chende Herzstiick.

33 Zum Folgenden vgl. meinen Aufsatz: Das Exerzitienbuch. Ein Wegbereiter moderner Spi-
ritualitdt, in: A. Falkner, P. Imhof (Hrsg.) Ignatius von Loyola und die Gesellschaft Jesu,
1491-1556. Wiirzburg 1990, 451-469.

34 Werdet ... s.o. Anm. 2, 312: G. Maron meinte in seinem sympathischen Bilbaoer Vor-
trag, jetzt in: Ignatius von Loyola und wir Evangelischen. Materialdienst des Konfessions-
kundlichen Instituts Bensheim, 42, 1991, 87-91, Seite 89, mit Recht, daB bei Ignatius die
Gestalt Jesu“ in der Mitte der Exerzitien steht; aber Luther ist — wohl anders als er
schreibt — nicht auf das ,,Wort Jesu Christi“, die ,,zu horende Verkiindigung Jesu Christi®,
sondern auf ,,das Bibelwort iiber Jesus Christus* zentriert; vgl. dazu meinen Aufsatz: Ka-
tholische Fragen nach dem spirituellen Proprium des evangelischen Christentums, in: Mysti-
sche Spuren, a.a.0. (Anm. 24) 126-139, 335-337.

35 Nach H. Rahner, ,,Werdet ...“, s.0. Anm. 2, 312.



Josef Sudbrack 178

nannten Zwiegesprich auf den letzten Grund Gottes, den Vater hin 6ff-
net, wird in zweifach anderer Weise intensiviert:

a) durch Wiederholungen, vier-, fiinfmal am Tag, und b) mittels der An-
wendung der Sinne, also durch die Einbeziehung der leibseelischen
Ganzheit des Menschen.

Diese psychosomatische, ganzheitliche Kontemplation ist fiir die da-
malige Zeit, in der die Frommigkeit - wenigstens theoretisch — das Leibli-
che in den Hintergrund riicken, wenn nicht gar unterdriicken hieB, und
die schematische ,Methodisierung” im Vordergrund stand, wiederum
recht erstaunlich. Hugo Rahner¢ geht mit der Mehrzahl der Exerzitien-
historiker so weit, zu sagen: Dies - die ,,Applicatio sensuum* —ist der Ho-
hepunkt der Meditationsweisen und Erfahrungsdichte in den Exerzitien:
es sei eine Weise, in der von unten her gleichsam die Tiir zur Mystik, zum
Geschenk Gottes von oben her gedffnet wird. Auch der Jesusbezug ist bei
Ignatius — konzentriert auf sein Leben und ganzheitlich, nicht diskursiv
erfahren — wohl stirker ausgepriigt als beim Reformator Martin Luther.

Die Erfahrung des Anspruchs Gottes

Ignatius fordert auf zum nichtanalysierenden Hinschauen, weil dieser in-
tensive, liebende und aufmerksame Blick auf Jesus, so wie die Bibel ihn
in uns vorstellt, den intensivsten Bezug zu Gott realisiert.

Im (und nicht neben oder nach dem) nichtdiskursiven, sich zeitlich
wiederholenden und rdumlich den ganzen Menschen einbeziehenden
Blick geschieht ndmlich - und dies ist wiederum ein Neuansatz ignatiani-
scher Spiritualitit — dasjenige, was mit Wahl, Entscheidung, Unterschei-
dung der Geister gemeint ist. Hier lassen sich vielfach ,,metahistorische
Zusammenhdnge“ aufzeigen, die wiederum den Eigencharakter der igna-
tianischen ,,Unterscheidung der Geister” und ,, Wahl“ unterstreichen.

So zeigt Hugo Rahner*’: ,Der Ubende darf in den Exerzitien dieses
Wahlvorgangs nun eben gerade nicht vordergriindig auf die Geisterbewe-
gungen in seinem Inneren schauen, sondern auf die vor aller Bewegung
mitgegebene Liebe zu Gott allein, und dies im unmittelbaren Blick auf
die Mysterien des gleichzeitig betrachteten Lebens Jesu hin ... Die Gei-
sterbewegung des Herzens ist also bei aller Selbstbeobachtung immer so-
zusagen nur das Transparent, durch das hindurch - gleichsam wie in ei-
nem ,medium in quo‘ - der Blick auf die Liebe Gottes und die Gestalt des

*In: Die ,Anwendung der Sinne* als Angelpunkt der Exerzitien, habe ich das entspre-
chende Material aufgearbeitet; in: Ignatianische Eigenart und Methode der Gesellschaft
Jesu. Hrsg. von M. Sievernich, G. Switek. Freiburg 1990, 96-119.

3 ,Werdet ...“, s.0. Anm. 2, 311f.



Gott finden 179

Menschgewordenen geht.“ Anders ausgedriickt: Nicht Selbsterfahrung
oder Selbstwerdung ist das Primire, sondern die Erfahrung Jesu und in
ihm die Erfahrung der Liebe Gottes.

Es ist von Grund auf ein dialogisches Geschehen; scholastisch ausge-
driickt, geht die ,,conscientia directa“ auf Jesus, wihrend die zur Wahl-
entscheidung fithrende Geisterfahrung nur als ,,conscientia concomit-
ans“ wahrgenommen werden darf. Die dialogische Spannung bleibt
grundlegend. Nur in Christus darf der Exerzitant das eigene Hingezoge-
nensein auf Gott, das heiBt: die Bewegungen von Trost und MifBtrost, er-
spiren. ,,Geisterunterscheidung® ist eingebettet in die Begegnung mit
Gott in Jesus Christus.

Am Beispiel erldutert: Wenn ich jemanden liebe, habe ich nur ihn im
Sinn; aber natiirlich gibt dieser Blick auf den anderen meinem eigenen
Inneren auch Befriedigung. Diese innere Freude innerhalb des liebenden
Blicks auf Gott beschreibt Ignatius mit den Bewegungen von Trost und
MiBtrost; sie diirfen also niemals aus dem primiren Blick auf Gott her-
ausgelost werden. Nicht zuletzt deshalb ist der beobachtende Zweite, der
geistliche Begleiter, so wichtig fiir den Exerzitienproze3 — er ndmlich
kann diese ,,conscientia concomitans“ leichter thematisieren.

Auf der Ebene der ,,conscientia concomitans®, nicht einer ,,conscientia
directa“, hat das ignatianische ,,Gott in allen Dingen finden* seinen ei-
gentlichen Platz.

Der je grifiere Gott und der kreuztragende Jesus

Fine weitere Beobachtung unterstreicht den bleibend ,,indirekten Cha-
rakter, dem die Bewegungen von Trost und MiBtrost behalten missen,
um zur Entscheidung zu fiihren. .

Fiir Ignatius hat die Wahlentscheidung mit der Geistesunterscheidung
nur im Raum des ,,mas“, des ,,magis* Berechtigung, also in einer dynami-
schen Ausrichtung auf den ,je groBeren Gott“ hin. Man miisse immer
,.das Vollkommenere suchen®, interpretiert dies P. Davila.?® Das Bild von
einem festen ,,Ort“, an dem sich die Bewegungen von Trost und Mif3trost
abspielen sollen, ist also ungenau. Es geht um eine Bewegung aus dem ei-
genen Inneren auf den anderen hin; und da dieser andere ,,je groer* ist,
bleibt auch die Ausrichtung auf ihn hin, die Liebe zu Gott in Jesus von
Nazaret, eine stindige Bewegung. Die ,,Maior Gloria Dei“ des Ignatius

3% Im Manuskript, s.0. Anm. 4, 19-21, berichtet Hugo Rahner iiber die diesbeziiglichen
Diskussionen wihrend der Jahrzehnte nach dem Tod des Ignatius.



Josef Sudbrack : 180

miiite mit der ,,Gloria Dei“ Calvins, des anderen Reformators, vergli-
chen werden.*

Der innere Gehalt des ,,Maior* zeigt sich in der dritten Weise der De-
mut, die als letzte subjektive Einstimmung vor der Lebensentscheidung
steht. Stufen und Grade der Demut werden von Benediktus her im Mittel-
alter oftmals aufgezihlt. Auch Mechthild von Magdeburg kennt deren
drei. Einen Vergleich mit einer mittelalterlichen, weit verbreiteten Ausar-
beitung der drei Demutsstufen zeigt wiederum die Eigengestalt der igna-
tianischen Konzeption auf. In den ,,Drei Biicher zur 4uBeren und inneren
Befindlichkeit des Menschen gemiB den Stufen der Anfangenden, Fort-
schreitenden und Vollendeten* unterteilt der frithe Franziskaner David
von Augsburg® Demut in der iiblichen Weise als Selbsterkenntnis und
-annahme des Geschopfes und des Siinders vor Gott. Diese Selbstan-
nahme bezieht sich auf den Menschen selbst, auf den Nichsten und auf
Gott. Dann fithren Abstufungen den Menschen immer tiefer in die eigene
Nichtigkeit hinab:

a) Wenn man sich fiir das hilt, was man ist, armselig, schwach, des Guten
bar, fehlerhaft, stindhaft und mit anderen Méngeln behaftet; wenn man
sich in irgendeiner Stellung nicht vorspiegelt, mehr zu sein, als man ist.
b) Dal3 der Mensch infolge seiner Selbsterkenntnis nicht nur sich selbst in
seiner Niedrigkeit verachtet, sondern auch die Verachtung anderer gedul-
dig hinnimmt.

¢) Dal3 der Mensch trotz groBer Tugenden, Gaben und Ehren sich nicht
tberhebt, sich nichts darauf zugute tut, und alles auf jenen zuriickfuhrt
und ihm zuriickgibt, von dem alles Gute ausgeht.

Recht dhnlich stellt Ignatius** die Stufen der Demut zuerst ausdriick-
lich in den Gehorsam vor Gott hinein:

a) Nicht zu tberlegen bereit sein, ein Gebot zu brechen ... das mich unter
Todsiinde verpflichtet,
b) nicht zu iiberlegen bereit sein, eine 14Bliche Siinde zu tun.

Dann aber durchbricht er diese Stufenlogik und gibt der dritten Stufe
einen véllig neuen Sinn:
¢) Wenn der Lobpreis und die Ehre der géttlichen Majestiit gleich sind,
mehr mit dem armen Christus Armut erwihlen als Reichtum, Schmihun-
gen mehr als Ehren, und mehr zu wiinschen, als nichtig und téricht um

** In seiner Pariser These hal D. Bertrand am konkreten Beispiel der Korrespondenz die
Dynamik des ignatianischen ,,Mehr“ aufgezeigl.

4 De exterioris et interioris hominis compositione secundum triplicem statum incipien-
tium proficientium et perfectorum, libri tres, Quaracchi 1899: 111, 38; deutsche Uberset-
zung von 1903, Brixen, 292-302.

41 Exerzitienbuch Nr. 165-167.



Gott finden 181

Christi willen angesehen zu werden, denn als weise und klug in dieser
Welt.

Aus dem ethischen Gehorsam wird die existentielle Aufforderung zur
Nachfolge, die ganz und gar bestimmt ist vom Dialog-Partner, dem
kreuztragenden Jesus.

Der Blick wendet sich weg von der moralischen Ordnung und hin auf
den menschgewordenen Jesus, der in den Leben-Jesu-Betrachtungen vor
Augen steht. In seinem konkreten Menschsein, in seiner Armut, in seinem
Gehorsam und seinem Leiden bricht sich die Liebe des je groBeren Vater-
Gottes wie in einem bunten Kirchenfenster. Die Ausrichtung auf Jesus,
der liebende Blick auf ihn ist das Scheinwerferlicht, in dessen Strahl die
Alternativmoglichkeiten der Wahl ihre wahre Farbung bekommen und
die Wahl ermoglichen. Das Licht mit seinen Gezeiten von Trost und MiB-
trost macht in der zweiten und eigentlich gemeinten Wahlzeit*?> dem Exer-
zitanten seinen Weg sichtbar, erspiirbar (,,sentire®).

Nachfolge mit dem Blick auf den armen, den leidenden Jesus ist zwar
Gemeingut mittelalterlicher Spiritualitdt. Das bertthmte ,,Nudus nudum
Christum sequi“ des Hieronymus ist ins Corpus Iuris Canonici eingegan-
gen. Doch Ignatius macht aus der eher frommen Anmutung und aszeti-
schen Aufforderung eine Methode der rechten Lebenswahl und -haltung;
und damit eine Kategorie zum Verstindnis der Maxime: ,,Gott in allen
Dingen finden.“

Das ignatianische ,,Gott in allen Dingen finden® fiir heute

Ignatius war kein groBer Theologe. Die Theologie seiner Jesuiten hat
manches seiner Grundsicht rationalistisch und voluntaristisch verfélscht.
Deshalb ist es heute notwendig, im Blick auf die neu erschlossenen Quel-
len, seinem Grundansatz theologisch nachzugehen und auf das ,,Gott in
allen Dingen finden“ auszudeuten.

Der ontologische Akzent

Vor allem muf} die Maxime von der moralistischen Engfiihrung befreit
werden. Sicherlich besagt sie fiir Ignatius und fiir all die anderen auch:
den Willen Gottes tun. Doch dieser Satz wird zu schnell auf eine mensch-

42 In den beiden genannten Arbeiten legt Hugo Rahner Wert darauf, dal die sogenannte
»dritte* Wahlzeit im Ganzen des ignatianischen Konzepts weniger ein weiterer Modus der
Entscheidungsfindung als eine ,, Kontrolle der inneren Erleuchtung®, also der ,,zweiten®,
auf den Bewegungen von Trost und MiBtrost beruhenden Wahlmdéglichkeit ist.



Josef Sudbrack 182

liche Befehl-Gehorsam-Struktur reduziert, als miisse man nur den Anord-
nungen, Befehlen eines gewaltigen Befehlsherrn gehorchen.

Die ,intellektuelle Mystik“ Meister Eckharts zeigt, wie kleinspurig
eine solche Deutung ist. In seinem ,,Biichlein der Wahrheit“, eine Recht-
fertigung des verehrten Lehrers Eckhart, beruft sich Heinrich Seuse* auf
die Heilige Schrift, wenn er ,,Gott in allem* seinshaft deutet: Der Mensch
werde in der ewigen Vollendung, aber auch schon in der mystischen Er-
fahrung aus sich heraus- und in Gott hineingezogen:

aus sich selber entsinkend und damit in den géttlichen Willen hin-

ein versinkend. Anders wire doch die Schrift nicht wahr, die da

schreibt, daBl Gott alles werden soll in allen Dingen.
Seuse beruft sich wohl auf die eschatologische Vision des Paulus im
1. Korintherbrief (15,26), nach der der Sohn sich mit allem dem Vater un-
terwirft, ,,damit Gott herrscht iiber alles und in allem*; oder auf dessen
Charismenlehre (ebd. 12,6): ,,Er bewirkt alles in allem.“ ,Er ist alles!®
schreibt Jesus Sirach einfachhin (43,27). Die Erfahrung des liebenden
Einswerdens mit Gott griindet nach Seuse ontologisch-theologisch auf
diesem ,,Gott alles in allem*.

Erika Lorenz* macht darauf aufmerksam, daB man dhnlich klingende
Worte des Johannes vom Kreuz, des Kirchenvaters der Mystik, ,,real“ zu
verstehen habe und nicht als ,,eine iiberschwengliche Form des Redens*
verharmlosen diirfe; so heiflt es im Cantico Espiritual*s:

Wenn sich die Seele Gott so geeint hat, erfahrt sie alles als Gort, wie
es auch dem Evangelisten Johannes geschah ... Es ist also nicht so
zu verstehen, als sehe die Seele die Geschdopfe in Gottoder im Lichte
Gottes, sondern in diesem Geeintsein empfinden sie, wie ihr alles zu
Gott geworden ist.
Man darf diese pantheistisch klingenden Sitze bei Johannes nicht von
seiner Poesie ablosen — aber man darf sie auch nicht als allegorische
Ubertreibung abwerten. In ihnen wird, wie Frau Lorenz schreibt, ,,das die
Allegorie an Tiefe Ubertreffende Symbol wirksam*:
In der Ruhe und Stille der Nacht und im Wahrnehmen jenes gottli-
chen Lichtes gelangt die Seele zur Erkenntnis einer wunderbaren
Ordnung der Weisheit, die in alle Unterschiede der Geschépfe und
ihres Wirkens Ubereinstimmungen legte, die jedes einzelne und alle
zusammen in eine gewisse Entsprechung zu Gott bringen; so daB je-
des in seiner Weise aufklingen lift, was Goit in ihm ist.

4 K. Bihlmeyer, Heinrich Seuse. Deutsche Schriften. O.0. 1907, 336, 15-20.

4 Auf der Jakobsleiter, Der mystische Weg des Johannes vom Kreuz. Freiburg 1991, 96f;
105; 137.

4 Fassung B, 14,5.



Gott finden 183

DaB solche Einheitsaussagen nicht pantheistisch verstanden werden diir-
fen, macht die bleibend dialogische Beziehung zu Gott deutlich; sie ist
die Wurzel der Mystik des Johannes*s:
Die Seele schenkt dem Geliebten das Licht und die Glut, die sie von
ihrem Geliebten empfingt ... Sie gibt Gott selbst in Gott an Gott. Und
dieses Geschenk ist ganz und wahrhaftig das ihre. Die Seele gibt da-
mit Gott aus freien Stiicken den Heiligen Geist als ihr Eigentum, auf
daB Gott in ihm geliebt werde, wie er es verdient.
In diesem dialogischen Seinsverstindnis liegt auch die eschatologische
Dynamik der Hoffnung; denn alle mystische Erfahrung von ,,Gott in al-
len Dingen“ ist nur ein ,,Angeld“ der kiinftigen Herrlichkeit.

GewiB bilden Ontologie und Poesie oder Symbol und Allegorie fiir den
untheologisch denkenden Praktiker Ignatius keine Fragestellung; aber
die schon zitierte Betrachtung zur Erlangung der Liebe zeigt, wie fiir den
niichternen Basken selbstverstindlich ,,seinshaft” Gott ,,in allen Dingen*
gegenwirtig ist.

Es geht nicht um eine Alternative: Entweder ist die Aussage: ,,Gott in
allen Dingen“ ontologisch oder nur allegorisch-poetisch zu verstehen; es
geht um eine andere, vielleicht erst heute zu verstehende Konzeption.

Der dialogische Akzent

Die Sprache und die in ihr liegende Gotteserfahrung des Ignatius ist dia-
logisch; so endet jede Meditation in einem dreifachen Zwiegesprach. Das
dialogische Moment durchzieht auch die Mystik des Johannes vom
Kreuz und ist urchristlich.

Das Neue, das Ignatius in die Geschichte der Spiritualitét eintragt und
das den Geist der anbrechenden Neuzeit ins Wort und in den Vollzug
bringt, besteht darin, daB er dieses dialogische Moment in einer neuen
Weise ausdriicklich macht und bis zum letzten personalen Engagement
steigert. Die sogenannte Wahl, also die Freiheitsentscheidung des Indivi-
duums fiir Gott, ist kein Anhingsel an die Exerzitienerfahrung, auch
nicht eine mehr oder weniger notwendige Folgerung. Sie ist ein Konstitu-
tivum der Gotteserfahrung selbst. Die Geschichte des ,,Pilgers“ zeigt dies
nur zu deutlich.*’” Sie bildet also uniiberholbar eine tragende Sdule im
ignatianischen Gottesverhaltnis, und damit auch im ignatianischen ,,Gott
finden in allen Dingen“. So heifit es schon im Prinzip und Fundament:

46 [ lama de amor viva, Fassung B, 3,78-80.

47 Dazu meine Arbeit: Das Wagnis des Lebens aus Gott. Zur ignatianischen Lehre von der
Geisterunterscheidung, in: Mysterium der Gnade. Festschrift fiir Johann Auer. Regensburg
1975, 312-426.



Josef Sudbrack 184

Der Mensch ist geschaffen, um Gott, unseren Herrn, zu loben, ihm
Ehrfurcht zu erweisen und zu dienen und mittels dessen seine Seele
zu retten; und die iibrigen Dinge auf dem Angesicht der Erde sind
fir den Menschen geschaffen, damit sie ihm bei der Verfolgung des
Ziels helfen, zu dem er geschaffen ist.
Zur seinshaften Objektivitit des ,,Gott in allen Dingen*, die wir bei Eck-
hart, Mechthild, Seuse, Johannes vom Kreuz finden - man kénnte viele
andere, besonders auch aus der ostkirchlichen Uberlieferung nennen —,
gehort als konstitutierender Gegenpol die Subjektivitit des Gott frei ge-
geniiberstehenden Menschen. So wie es Karl Rahner ausdriickt: Je mehr
eins mit Gott, um so freier, subjektiver. Diesen Pol in der Maxime: ,,Gott
in allen Dingen suchen und finden“ stellt Ignatius - in typisch neuzeitli-
cher Weise — mit letzter Ausdriicklichkeit heraus.

Es ist deshalb auch kein Zufall, daB das Gebet der dialogischen Frei-
heit vor Gott und deren Ubergabe an Gott sich in der Betrachtung, um
Liebe zu erlangen, findet; dort also, wo ,,Gottes Gegenwart in allem* me-
ditiert werden soll, 148t Ignatius beten:

Nehmt, Herr, und empfangt meine ganze Freiheit, mein Gedicht-
nis, meinen Verstand und meinen ganzen Willen, all mein Haben
und Besitzen. Thr habt es mir gegeben; Euch, Herr, gebe ich es zu-
riick.
Im Geistlichen Tagebuch besitzen wir gliicklicherweise ein Zeugnis fiir
das typisch ignatianische ,,Gott in allen Dingen finden“. P. Nadal*® hat
das dort Beschriebene in folgender Weise zusammengefaft:
DaB} er (Ignatius) in allen Dingen, Handlungen und Gesprichen
Gottes Gegenwart wahrnahm mit einem feinen Sinn fiir das Geistli-
che, ja diese Gegenwart schaute und so ,,contemplativus in actione
war; er pflegte dies in das Wort zu kleiden: ,, Wir sollen in allen Din-
gen Gott finden.”
Das ,,Geistliche Tagebuch* mit seinem Zeugnis der tiefsten Gott-Verbun-
denbheit ist zugleich ein Zeugnis der freien Entscheidung zur Armut; vor
dem ,,je groBeren Gott“ wollte Ignatius: Sein Orden solle das ,Gegen-
iiber” zur Sichtbarkeit Gottes in Jesus so ernst nehmen, daB jedes Mit-
glied
mehr mit dem armen Christus Armut will und erwihle als Reich-
tum.
Aus diesem Gegeniiber zu Jesus fand P. Nadal die Formel: ,,Contempla-
tivus in actione“; denn auch Jesus zog umher, tat Gutes allen, denen er
begegnete, und war darin Gott ,.kontemplativ* nahe.

8 Vgl. meinen Beitrag, Das Exerzitienbuch ..., s.0. Anm. 32, 457-461.



Gott finden 185

DaB Ignatius dieses freie Gegeniiber zu Gott in moglichster Ganzheit
vollziehen 14Bt, ist sowohl eine anthropologische Konsequenz seiner
Grundkonzeption: Der Mensch gehért ganz und gar zu Gott; wie auch
eine theologische: Gottes Gegenwart umgreift Gottes ganze Schopfung.

Der aktive Akzent

Nur andeuten méchte ich den Unterschied des ,,Gott in allen Dingen su-
chen und finden“ zum monastischen und eher karmelitischen ,,In Gottes
Gegenwart leben.*

Im ignatianischen Konzept hat die aktive Dynamik des Gott-Suchens
einen notwendigen Platz. Ignatius wollte die ,,Kontemplation“ {iber die
Klostermauer hinaus ins aktive Leben hinein integrieren; ein Versuch,
der bei Meister Eckhart einen gewaltigen Vorldufer hat und der von ihm
her in ontologischer Tiefe zu verankern ist.

Vielleicht ist es dieser Versuch, der Ignatius die hartnackige Feind-
schaft eines Melchior Cano einbrachte, eines Theologen, der fiir die kon-
templativen Anliegen Teresa von Avilas doch so viel Verstindnis zeigte.

Und vielleicht hat spéter P. de Caussade nun zu sehr das eher passive
,Leben in der Gegenwart Gottes“ betont, das den ignatianischen aktiven
Ansatz des ,,Gott in allen Dingen suchen und finden“ nicht ganz aus-
schopfen kann.

Der trinitarische Akzent

Die dialektische Einheit von Objektivitit (Gott alles in allem) und Sub-
jektivitidt (frei vor Gott stehen) driicken Mechthild von Magdeburg und
Johannes vom Kreuz in poetischer Sprache aus. Auch die gewaltige
Seinsphilosophie Meister Eckharts ist durch und durch poetisch, von Bil-
dern durchtrinkt. Bei Ignatius aber wird diese Einheit zum Handlungs-
konzept: ,,contemplativus in actione“. Doch es bleibt die gemeinsame
Sicht: Die Einheitserfahrung mit Gott, ohne die das ,,Gott in allen
Dingen finden* moralistisch entwertet wire, ist dort christlich, mono-
theistisch, wo sie verbunden ist mit der uniiberholbaren Subjektivitit und
Freiheitsentscheidung des Mystikers.

Es bleibt zu fragen, wie in heutiger Sprache und theologischer Refle-
xion diese dialektische Erfahrung von ,, Eins mit Gott“, weil ihm ,,Frei ge-

49 Z.B. U. Dobhan, Die Spiritualitit de:v. Karmel. Leutesdorf 1989, 33: ,,... besonders die
durch den Karmel bekannt gewordene ,Ubung des Wandels in der Gegenwart Goltes‘, das
Leben in der Gegenwart Gottes.*



Josef Sudbrack 186

geniiberstehend* auszudriicken ist. L. Bakkers® macht darauf aufmerk-
sam, daB die Wirklichkeit von Gottes Heiligem Geist in der ignatiani-
schen Spiritualitit zu kurz kommt - vielleicht aus Klugheit, um die Ver-
wechslung mit den Alumbrados zu vermeiden; sicher aber auch deshalb,
weil die gesamte Theologie und Spiritualitdt damals (und eigentlich bis
ins 20. Jahrhundert) ,.geistvergessen* war, wie ein evangelischer Theo-
loge anmerkt. In der Imitatio Christi>! fehlt Gottes Geist; zu Teresa von
Avila schreibt F. Vandenbrouckes?: ,Sainte Thérése d’Avila, parlant de la
présence de Dieu et des exigences de cette réalie pour la vie d’oraison, ne
semble songer qu’au Christ, est non a I'Esprit.*

Hier aber sehe ich den Auftrag der heutigen Exerzitien-Hermeneutik
und Exerzitien-Praxis: die altchristliche Lehre von Gottes Geist aufzu-
greifen, der ,in unserem Herzen® ruft: ,,Abba, Vater (Gal 4,6; Rom 8);
der den innersten Grund menschlicher und aller Wirklichkeit darstellt;
der - nach dem Augustinus-Wort - uns ,,innerlicher als unser Innerstes*
ist; der gerade deshalb den Menschen zu der Freiheit erweckt, damit die-
ser Gott gegenliberstehend ihn mit ,,Du* anspricht und sich frei fiir Ihn
entscheidet — auch Augustinus®® spricht sein oft pantheistisch miBdeute-
tes Wort von Gott als dem Innersten meines Inneren als Du-Gebet zu
Gott aus: ,,Du, Gott, bist mir innerlicher als mein Innerstes und héher als
mein Hochstes.“ Die drei Glieder von Du-Anrede an Gott und Innerlich-
keitsaussage von Gott und Ausstrecken nach Gott als dem Hochsten wei-
sen darauf, daB} nur ein trinitarisches Verstindnis dieser christlichen Er-
fahrung gerecht werden kann, die zugleich objektive Allgegenwart Gottes
und subjektive Freiheit vor Gott umfaBt.

Doch diese Aufhellung des ignatianischen ,,Gott in allen Dingen su-
chen und finden* ist nicht mehr die Aufgabe dieses Beitrags. Ebensowe-
nig ein Vergleich mit den anderen religiésen Traditionen, die wohl alle ir-
gendein ,,Gott in allen Dingen Suchen und Finden* kennen.5

0 Vgl. L. Bakker, Freiheit und Erfahrung. Redaktionsgeschichtliche Untersuchungen iiber
die Unterscheidung der Geister bei Ignatius von Loyola. Wiirzburg 1970, 302-305: , Das
Schweigen der Exerzitien Giber den Heiligen Geist®, ,,Griinde fiir dieses Schweigen*.

' Vgl. meinen Aufsatz: Das geistliche Gesicht der vier Biicher von der Nachfolge Christi, in:
Thomas von Kempen. Beitrige zum 500. Todesjahr 1471-1971. Kempen 1971, 24-36.

52 DictSpir IV, 2, L' Action du Saint-Esprit dans les Ames, 1302-1318, 1314; auch Johannes
vom Kreuz kommt erst in den letzten Biichern auf Gottes Geist zu sprechen.

*3 A. Solignac nenat den berithmten Ruf der Confessiones (111, 6, 11) ,,une formule 4 juste
litre souvent citée“, in: Euevres de Saint Augustin XIII, Les Confessions, I, Paris 1962,
182: ,Tu autem eras interior intimo meo et superior summo meo.*“ Er impliziert a) Gott als
Ansprechpartner, b) Gott als Tiefe eines jeden, besonders des freien, menschlichen Seins,
¢) Gott als bleibendes Geheimnis.

* Vgl. z.B. Ramakrishna, Das Vermdchinis, Die Botschaft des indischen Heiligen und Leh-
rers der Neuzeit. Miinchen 1991, 243, 186f.





