
•Gott in allen Dingen finden" 
Eine ignatianische Maxime und ihr metahistorischer Hintergrund* 

Josef Sudbrack, München 

Für Hugo und Karl Rahner SJ 

Die wissenschaftliche Basis folgender Überlegungen ist das Vertrautsein 
mit der Spiritualität des späten Mittelalters1, die man keineswegs nur auf 
die •devotio moderna" reduzieren darf; es ist die Zeit, die auf Ignatius 
und Martin Luther hinführt. Das aktuelle Interesse aber ist die gelebte 
Spiritualität von heute, in der die ignatianischen Exerzitien auch im Be- 
reich der evangelischen Kirche immer wichtiger werden, wie z. B. ein Be- 
richt des ehemaligen Nürnberger Dekans Dr. W. Dietzfelbinger oder die 
Arbeit Dr. Wolffs im evangelischen Exerzitienhaus bei Magdeburg 
(3271 Moser, Kastanienallee 5a) zeigen. 

Metahistorische Zusammenhänge 

P. Hugo Rahner SJ, mit dem ich einige Jahre zusammenleben durfte, 
drückte mir oftmals die Schwierigkeit aus, die komplexe Persönlichkeit 
des Basken darzustellen: die Einheit von mystischer Innigkeit und welt- 
gewandter Diplomatie, von kluger Menschenführung und harter Gehor- 
samsforderung, von pedantischer Selbstkontrolle und Offenheit zur je 
persönlichen Inspiration des Geistes, von Betonen der freien, geistlichen 
Entscheidung und dem blinden Gehorsam vor der Kirche. Nur von der 
Mitte der ignatianischen Spiritualität, von der Exerzitienerfahrung her 
kann man sich dieser •complexio oppositorum" nähern. 

Dazu prägte Hugo Rahner2 das Wort: •metahistorische Zusammen- 
hänge". Er meinte damit •das von der Forschung bisher meist übersehene 

* Vortrag, gehalten am 11. September 1991 auf dem Internationalen Historischen Kongreß 
•Ignacio de Loyola y su tiempo" in Bilbao; der Beitrag wird auch in den offiziellen Kon- 
greßakten veröffentlicht. 
1 Die geistliche Theologie des Johannes von Kastl. Studien zur Frömmigkeitsgeschichte des 
Spätmittelalters, I. u. II. Münster 1966/1967. 
2 •Werdet kundige Geldwechsler", Zur Geschichte der Lehre des heiligen Ignatius von der 
Unterscheidung der Geister, in: Ignatius von Loyola. Seine geistliche Gestalt und sein Ver- 
mächtnis 1556-1956. Würzburg 1956, 301-351, 303. Der Aufsatz wurde in dem Sammel- 
band: Ignatius von Loyola als Mensch und Theologe. Freiburg, Basel, Wien 1964, aufge- 
nommen. 



Josef Sudbrack 166 

Phänomen ..., daß in ihm und in den Großen der Vergangenheit - ohne 
daß sie in irgendeinem literarischen Zusammenhang zu stehen brauchen 
- die Gleichheit der inneren Erkenntnisse und der mystischen Erleuch- 
tungen frisch und lebendig zu erstaunlich gleichen Bildungen von Ge- 
dankengängen und Wortformen führen." Daß man bisher nur sporadisch 
solchen •metahistorischen Spuren" nachgegangen ist, liegt einerseits in 
der Schwierigkeit, solche Zusammenhänge aufzuzeigen; Orcibals Johan- 
nes-vom-Kreuz-Buch3 kann - wenn auch in etwas anderer Methodik und 
Zielsetzung - in etwa vorbildlich für diese Methode sein. Vielleicht hin- 
derte auch die Überzeugung, daß der Exerzitienentwurf •hactenus inau- 
ditum"4, also neu und ohne Vorbilder sei, an einer genaueren histori- 
schen Spurensicherung. Hugo Rahners Bruder Karl5 hat ja ignatianische 
Exerzitientheologie als •locus theologicus" für unsere Zeit vorgestellt. 

Ein Rückfragen nach den traditionellen Wurzeln der Exerzitientheolo- 
gie aber wird auf jeden Fall eines ergeben: Auf dem Hintergrund der Tra- 
dition wird man Ignatius tiefer und auch richtiger verstehen lernen. 

Das Traditionsgut des •Gott-in-allen-Dingen-Finden" 

Man kennt die berühmte briefliche Antwort des Ignatius6 auf die Frage, 
•Worauf ist beim Gebet zu achten?": Man möge doch •die Gegenwart 
unseres Herrn in allen Dingen suchen, im Sprechen, im Gehen, Sehen, 
Schmecken, Hören, Denken und überhaupt in allem", wobei er auf seine 
eigene Lebenssynthese verwies. Dieser Satz nun ist für viele zum Signum 
der ignatianischen Lebenseinstellung geworden. Josef Stierli7 hat dies in 
einem schönen Aufsatz zusammengefaßt. P. Peter-Hans Kolvenbach8, 
der Generalobere der Gesellschaft Jesu, stellte seine Kölner Rede vom 
4. 5. 1991 unter die Überschrift: •Gott finden in einer säkularisierten 
Welt". 

3 J. Orcibal, Saint Jean de la Croix et les mystiques rheno-ßamands. Paris 1966; nicht die 
exakten Übernahmen von Zitaten usw., sondern die reich belegte atmosphärische Gemein- 
samkeit liegt dieser Untersuchung zugrunde. 
4 So die Meinung der Barockscholastik nach K. Rahner; Manuskript der •Studientagung 
Exerzitien" in Bad Schönbrunn (Schweiz) vom 2. bis 5. April 1955: •Electio", 18-23; es ist 
eine knappe Darstellung von anderswo veröffentlichten Untersuchungen. 
s Die ignatianische Logik der existentiellen Erkenntnis. Über einige theologische Probleme 
in den Wahlregeln der Exerzitien des heiligen Ignatius; zuerst erschienen in dem Anm. 2 
genannten Buch, 343-405. 
6 Brief an P. de Brandao von Coimbra, 1. VI. 1551; Mon.Ign. I, 3, 510. 
7 Das ignatianische Gebet: •Gott suchen in allen Dingen"; in dem in Anm. 2 genannten 
Buch, 151-182. 
8 Manuskript der Karl-Rahner-Akademie, Köln 1991. 



Gott finden 167 

Ein Historiker altchristlicher und mittelalterlicher Spiritualität tut sich 
aber nicht schwer, zu zeigen, daß dieser Satz - sowohl wörtlich, wie in in- 
nerer Sinngebung - Gemeingut christlicher Spiritualität war und auch 
ist.9 Die vielen neutestamentlichen Sätze von •Gott in allem" fanden in 
der Geschichte ein breites Echo. Auch Martin Luther10 schreibt in der Rö- 
merbriefvorlesung ganz selbstverständlich (und sehr •ignatianisch"!): 
•das heißt selig sein: Gottes Willen und seine Ehre in allen Dingen wol- 
len, und für sich nichts wünschen, weder für dieses noch für das zukünf- 
tige Leben." 

Ich möchte anhand zweier mittelalterlicher Zeugen die Breite des igna- 
tianischen Ansatzes und auch des eventuell •spezifisch" Ignatianischen 
herausarbeiten. 

Der systematische Ansatz Meister Eckharts 

Man kann die gesamte mystische Theologie Meister Eckharts11 unter die- 
ses Motto stellen. Wenn überhaupt jemand, dann ist er der Theologe des 
•Gott in allen Dingen finden". 

Die •Reden der Unterweisung", das in Deutsch niedergeschriebene 
Frühwerk, das •bruder eckhart" als •vicarius von türingen und pryor von 
erdfortt" schon vor 1298 verfaßt haben muß, beginnen - recht ignatia- 
nisch - mit dem •wahren Gehorsam"; er ist 

eine Tugend vor allen Tugenden 
und kein noch so großes Werk kann geschehen und getan werden 
ohne diese Tugend. 

' Vgl. H. Kessler, Das Stöhnen der Natur. Plädoyer für eine Schöpfungsspiritualität und 
Schöpfungsethik. Düsseldorf 1990, 100: ,•Gott suchen (finden) IN ALLEN Dingen', ist 
ein Grundsatz christlicher Schöpfungsspiritualität, der in dieser Form ausdrücklich schon 
bei Hildegard von Bingen, Mechthild von Magdeburg, Bonaventura, Meister Eckhart, Jo- 
hannes Tauler oder Ignatius von Loyola nachweisbar ist, der aber sinngemäß in der gan- 
zen Geschichte vorkommt." Im Folgenden Beispiele. Dazu auch G. Greshake, Gott in allen 
Dingen finden. Schöpfung und Gotteserfahrung. Freiburg 1986. 
10 Nach A. M. Haas, Gottleiden - Gottlieben. Zur volkssprachlichen Mystik im Mittelalter 
(Luther und die Mystik, H. U. v. Balthasar gewidmet). Frankfurt 1989, 273 f. 
11 Dazu meine Arbeit (mit Fotos von W. Ligges): •Das wahre Wort der Ewigkeit wird in der 
Einsamkeit gesprochen " - Meister Eckharts Seinsmystik und die Erfahrung der Wüste. Würz- 
burg 1989; dort stützte ich mich hauptsächlich auf die Untersuchungen der beiden promi- 
nenten Schweizer Eckhart-Forscher: A. M. Haas (zuletzt das Buch von Anm. 10) und Kurt 
Ruh (besonders: Meister Eckhart, Theologe, Prediger, Mystiker. München 21989). 

Die ins moderne Deutsch übertragenen Zitate entnehme ich, wenn nicht anders ver- 
merkt wird, dem klassisch gewordenen und oft aufgelegten Text Josef Quints: Meister Eck- 
hart. Deutsche Predigten und Traktate. München 1955 (in späteren Auflagen gibt es 
leichte Korrekturen gemäß der kritischen Ausgabe der Eckhart-Werke). Die Reden der 
Unterweisung sind nach den gut unterschiedenen einzelnen Kapiteln zitiert. 



Josef Sudbrack 168 

Diesen Gehorsam interpretiert Eckhart als •Gott in allem": 
Wo der Mensch in Gehorsam aus sich selbst herausgeht, ebenda 
muß Gott notgedrungen hinwiederum eingehen; denn wenn einer 
für sich selbst nichts haben will, für den muß Gott in gleicher Weise 
wollen wie für sich selbst. 

Auch Ignatius12 übergibt - ähnlich und doch anders - alles an Gott: 
Nehmt, Herr, und empfangt meine ganze Freiheit, mein Gedächt- 
nis, meinen Verstand und meinen ganzen Willen, all mein Haben 
und mein Besitzen. 

Und dieses Gebet steht in der Betrachtung zur Erlangung der Liebe, also 
dort, wo Ignatius Gottes Gegenwart in allen Dingen preist, 

wieviel Gott, unser Herr, für mich getan hat, 
wie Gott in den Geschöpfen wohnt, 
wie Gott sich in allen geschaffenen Dingen für mich müht, 
wie alle Güter und Gaben von oben herabsteigen. 

Die Betrachtung selbst verdankt ihre endgültige Fassung dem schon theo- 
logisch gebildeten Basken. Das zeigt wohl auch philologisch die Anspie- 
lung auf den Vers des Jakobusbriefs (1,17) von den Gütern, die von oben 
herabsteigen, einen Vers, der in der mystischen Theologie des Mittelalters 
(Ps. Dionysios-Überlieferung) eine wichtige Rolle spielte. 

Eckhart nun lehrt eine •ignatianische" Totalübergabe an Gott, ein tota- 
les Sichöffnen für Gott: 

Wer Gott anhaftet, dem haftet Gott an und alle Tugend. (5) 
Dieser Übergabe führt zu: •Gott in allen Dingen begegnen": 

Ein solcher Mensch trägt Gott in allen seinen Werken und an allen 
Stätten ... 
Der Mensch soll Gott in allen Dingen ergreifen und soll sein Gemüt 
daran gewöhnen, Gott allzeit gegenwärtig zu haben im Gemüt und 
im Streben und in der Liebe ... 

Zugleich wehrt er mit einer wiederum an Ignatius erinnernden Unter- 
scheidung eine pantheistische Gleichheitsideologie ab, wie man sie ihm 
später in der bekannten päpstlichen Verurteilung vorwarf: 

Wenn man von •Gleichheit" spricht, so meint man damit nicht, daß 
man alle Werke als gleich erachten solle oder alle Stätten oder alle 
Leute. Das wäre gar unrichtig; denn Beten ist ein besseres Werk als 
Spinnen ... Du sollst jedoch in den Werken ein gleichbleibendes Ge- 
müt haben und ein gleichmäßiges Vertrauen. (6) 

12 Ich benutze die genaue Übersetzung von P. Knauer, Geistliche Übungen und erläuternde 
Texte. Graz, Wien, Köln 1978, und zitiere nach der üblich gewordenen Numerierung; hier 
Nr. 234-237. 



Gott finden 169 

Eine andere Unterscheidung bezeugt Eckharts Klugheit: •Gott in allen 
Dingen - gegenwärtig haben" bedeute nicht: Immer an Gott denken. 

Dieses wahrhafte Innehaben Gottes liegt am Gemüt und an einer 
innigen, geistigen Hinwendung und Strebung zu Gott, nicht dage- 
gen an einem beständigen, gleichmäßigen Darandenken; denn das 
wäre der Natur unmöglich zu erstreben und sehr schwer und zudem 
nicht das Allerbeste. (6) 

Der Kern des Gott-in-allen-Dingen-Finden liegt also weder im spekulati- 
ven Gedanken noch in einer alles auflösenden Erfahrung. 

Man soll vielmehr einen wesenhaften Gott haben, der weit erhaben 
ist über die Gedanken der Menschen und alle Kreatur. 
Der Gott vergeht nicht, (es sei denn:) der Mensch wende sich denn 
mit dem Willen von ihm ab. (6) 

In der berühmten zweiten Predigt über Maria und Marta von Betanien 
wird Eckharts13 Vokabular regelrecht voluntaristisch und damit personal; 
nur so kann er den Kern des •Gott in allen Dingen finden" herausstellen. 
Einige Zeitgenossen - vielleicht meinte er Margareta Porete14 - behaupte- 
ten nämlich, der vollkommene Mensch stehe so sehr in Gott, daß er über 
allen Dingen schwebe, unangefochten von Schmerz und Freude, freige- 
worden von aller Aktivität, in körperlosem Dasein. Möglicherweise hatte 
man ihm diese Lehre unterschoben, die auch bei den Alumbrados vertre- 
ten wurde, unter die später Ignatius gerechnet wurde. Eckhart wehrt sich 
gegen diese quietistische Spiritualität: 

Ich behaupte nämlich, daß es noch nie einen so großen Heiligen ge- 
geben hat, der nicht dennoch durch Freude und Leid bewegt 
wurde ... 
Selbst Christus war das nicht zu eigen ... 
Daß ein schmerzverursachendes Getöse meinen Ohren so wohltue 
wie ein süßes Saitenspiel, das gelingt mir niemals ... 

Nicht Erfahrung und Denken, sondern freie Willensentscheidung und 
Tätigkeit öffnen die innerste Tür zur Gegenwart Gottes: Man solle sich, 
so predigt Eckhart, 

bei den Dingen befinden und nicht in den Dingen ... 
bei der Sorge und nicht in der Sorge ... 

13 Diese oftmals in modernes Deutsch übertragene Predigt zitiere ich nach meiner kom- 
mentierten Übersetzung in: •Komm in den Garten meiner Seele". Einführung in die christli- 
che Mystik. Gütersloh 1979, 73-90. 
14 Nähe und Ferne der Mystik Eckharts zu der 1310 in Paris als Ketzerin verbrannten Be- 
gine sind noch kaum untersucht worden. Der französische Originaltext ist mit frühen latei- 
nischen Übertragungen greifbar im Corpus Christianorum, Continuatio Mediaevalis 69, 
Turnhout 1986. 



Josef Sudbrack \ 70 

So aber ist zeitliches Wirken ebenso adelig wie jegliches •Sich-in- 
Gott-Befinden". 

Wer hört hier nicht die von Nadal formulierte ignatianische Devise her- 
aus: •Contemplativus in Actione?" 

Dieses adelige •Sich-in-Gott-Befinden" schreibt Eckhart ausdrücklich 
dem Willen zu, der in Gott, in Gottes Ewigkeit ruht: 

Der Wille verharrt in einfacher Geradheit bei Gott und spricht: 
Herr, ich dir und du mir! Was ihm dabei zustößt, das hindert die Se- 
ligkeit der Ewigkeit keineswegs; denn es betrifft ja nicht den ober- 
sten Wipfel, dort nämlich, wo er mit Gottes allergütigstem Willen 
vereint ist. 

Mit der voluntaristischen Spitze integriert Eckhart seine Seinsphiloso- 
phie und -mystik ins Christentum - eine Seite, die man bei Eckhart oft 
übersieht und die helfen mag, sich der orthodoxen Christlichkeit seiner 
Mystik15 zu vergewissern. 

Eckhart setzt bei einer allumfassenden Einheitsvorstellung von •Sein" 
an; aber gerade die personale Akzentsetzung des Willens trägt in sie die 
Polarität von Gott und Geschöpf ein. Üblicherweise beginnt das christli- 
che Nachdenken umgekehrt; es setzt bei der Zweiheit von Gott und Welt 
an und versucht beides durch Gottes •creatio continua", mit Vorsehung 
und Vorherbestimmung zur Einheit zusammenzubinden. Man kennt die 
oft surrealistischen Verrenkungen, mit denen mittels •praemotio phy- 
sica" oder •concursus divinus" die Einheit der Gesamtwirklichkeit in 
Gott gerettet werden soll. 

Für Eckhart aber ist der Ausgangspunkt das Sein als das dynamische 
eine, das alles umschließt, außerhalb dessen es nichts •Nichts" gibt. Da- 
mit es christlich bleibt, erfordert dieses Einheitsdenken und -erfahren die 
deutliche Akzentuierung des Eigenseins der Schöpfung mit seinem Höhe- 
punkt in der menschlichen Freiheit. Daher rührt der bei Eckhart so über- 
raschende voluntaristische Zug: In dem einen dynamischen Sein ist Gott 
der grundlos (•sonder warumbe") Gebende und die Schöpfung die rein 
Empfangende. Sie ist um so mehr sie selbst, je mehr sie sich als ganz und 
gar abhängig von Gott realisiert. Ihr Höhepunkt ist das freie Ja, mit dem 
der Mensch sich in Gott verankert. Das durch und durch dynamisch auf- 
gefaßte •Sein" gipfelt in der Dynamik des freien Willens. 

Daß dieser Verstehensansatz legitim ist, zeigt Karl Rahner16, der ent- 

15 Dazu mein Anm. 11 zitiertes Buch. 
16 Kleines Theologisches Wörterbuch. Zus. mit H. Vorgrimler. Freiburg 101976, 130: •Eigen- 
stand und Abhängigkeit (wachsen) im selben Maße, nicht im umgekehrten." •Das Verhält- 
nis zwischen Gott und Kreatur ist ein ontologisches Urdatum, das nicht weiter auflösbar 
ist... Um das Problem ,Gnade-Freiheit' wirklich zu .verstehen', es stehen zu lassen und es 



Gott finden 171 

sprechende Gedanken in transzendentaler Begrifflichkeit ausspricht: 
•Die Abhängigkeit von ihm (Gott) bedeutet - anders als bei innerwelt- 
licher Ursächlichkeit - gerade die Begabung mit freiem Selbstand." In 
personalem Denken analysiert M. Buber17 dasselbe: Je mehr einer beim 
anderen Du ist, um so mehr wird er zum ich: •Du-sagend werde ich" 
schreibt er. 

Ideengeschichtlich läßt sich die Entwicklung des •Willensmoments" 
von Eckhart über seinen Schüler Heinrich Seuse18 bis hin zur Devotio 
moderna verfolgen. Die Thomas von Kempen zugeschriebenen •Imitatio 
Christi"19 verbindet das •Gott in allen Dingen finden" noch eindeutiger 
mit dem Ja des Willens: 

Trage Sorge dafür, daß Gott in jedem Ding, das du tust, mit dir ist. 
Und zugleich: 

Wenn deine Liebe rein wäre, wärest du nicht in den Dingen gefan- 
gen. (Doch) die Gnade lehrt, in jedem Ding nützliche Frucht zu su- 
chen. 

Damit wurde aus dem spekulativen Höhenflug der deutsch-flämischen 
Mystik ein praktisches Handlungskonzept, das in aller Größe die oft dar- 
gestellten Einseitigkeiten zeigt. 

Daß Ignatius gerade die •Imitatio Christi" als einziges Buch neben den 
biblischen Meditationstexten seinem Exerzitanten in die Hand gibt, zeigt 
seine Geistesverwandtschaft mit dieser Spiritualität. 

Die Kontroverse um das Erfahrungsmoment 

Ignatius fand bei Thomas von Kempen seine Erfahrung wieder. Wie 
schnell sie durch hurtige Systematisierung zugeschüttet werden kann, 
mögen eine vor- und eine nach-ignatianische Reminiszenz zeigen. 

In einem wichtigen Aufsatz über die patristische Interpretation des bi- 
blischen •Betet ständig" kam P. I. Hausherr20 zu folgendem Ergebnis: 

anzunehmen, muß man in die Gestimmtheit des Beters zurückkehren: Er empfängt sich, 
ist und gibt sich Gott zurück, indem er die Empfängnis annimmt, als Moment an der 
Gnade." Zusammenfassend in: Herders Theologisches Taschenlexikon, III. Freiburg, Basel, 
Wien, 1972, 130-148. 
17 Heutzutage müßte man das poetische Denken Bubers über den großen Entwurf seines 
Freundes Rosenzweigs bis zu dem stärker rational arbeitenden Franzosen E. Levinas wei- 
terentwickeln. 
18 J. A. Bizet, Henri Suso et la declin de la scolastique. Paris 1946. 
19 Dazu meine strukturalistisch angesetzte Arbeit: Das geistliche Gesicht der vier Bücher der 
Nachfolge Christi, in: Thomas von Kempen. Beiträge zum 500. Todesjahr, 1471-1971, Kem- 
pen 1971, 14-36; zitiert wird aus der •Imitatio" 11,2; 111,27; 111,54. 
20 La priere perpetuelle du chretien, in: Hesychasme et priere. Rom 1966, 255-306. Ähnliche 



Josef Sudbrack \ 72 

Die messalianische Häresie lokalisierte diese Aufforderung im •Bewußt- 
haben" (Erleben) der Gegenwart Gottes. Doch das Gros der Kirchenvä- 
ter habe sich dagegen gewandt, das •Betet ständig" aus der Erfahrung 
herausgenommen und - wie Eckhart - in die Willensethik (Halten der 
Gebote und Handeln nach dem Willen Gottes) hineingelegt. 

Besonders P. A. de Vogüe21 korrigierte - wohl mit Recht - diese mini- 
malistische Deutung der Vätertheologie. Im Gegensatz zu Hausherr habe 
das Gros der Kirchenväter mit dem Auftrag •Betet ständig" Erfahrungs- 
momente verbunden. 

Die Alltäglichkeit der Arbeit sei im Mönchtum regelrecht überwölbt 
gewesen von einer Art kontinuierlicher Erfahrung, wie man sie vom Je- 
susgebet her kennt. So schreibt Basileios: 

Was gibt es Glückseligeres ... als bei der Arbeit stets das Gebet und 
die Hymnen, die wie Salz die Arbeit würzen, als Begleiter zu haben? 
Diese tröstenden Hymnen erhalten die Seele in einem frohen Zu- 
stand und ohne Trauer. 

Die täglich siebenmalige Psalmenrezitation gab meditativen Stoff für die- 
ses •Betet ständig!". Caesarius von Arles schreibt: 

Psalmodieren ist, wie wenn man den Samen auf einen Acker sät. Be- 
ten (orare) ist, wie wenn man den Samen in die Erde versenkte und 
ihn ein zweites Mal durch Pflügen (arando) bedecken würde. 

Zum vollen und historisch legitimierten Verständnis des altchristlichen 
•Betet ständig" und daher zum •Gott in allen Dingen finden" gehört das 
Erfahrungsmoment. In der augenblicklichen Diskussion wird tatsächlich 
vieles am •Messalianismus" wieder christlich rehabilitiert. Die rationali- 
stische Engführung wird dem Gebot des •Betet ständig" nicht gerecht. 

Rationalistisch enggeführt wurde auch das Exerzitienverständnis, be- 
sonders seine Mitte, die Betrachtungen und Überlegungen zur Lebens- 
wahl. Schon im 16. Jahrhundert verbat bekanntlich der Generalobere des 
Ordens, P. Mercurian, den Jesuiten die Lektüre vieler mystischer Klassi- 
ker. Damals wuchs eine •anti-affektive" (H. Rahner) Tendenz im Jesuiten- 
orden.22 L. Cognet23 hat sie als •La crise spirituelle de la Compagnie de 
Jesus" beschrieben. Ein Höhe-(besser: Tief-)punkt waren die ersten Jahr- 

Gedanken tauchen bei dem großen Erforscher der Spiritualität oftmals auf, überraschend 
ist, daß er in seinen nichtgelehrten Schriften direkter Frömmigkeit sich anders ausdrückt. 
21 Die Bedeutung des Officium Divinum, in: Die Regula Benedicti, Theologisch-spiritueller 
Kommentar. Hildesheim 1983, 146-201: besonders 180-190; Zitate auf S. 186.179; es ist 
die deutsche Übersetzung von La Regle de Saint Benoit, VII, Paris 1977 (Sources Chre- 
tiennes). 
22 Dazu J. de Guibert, La Spiritualite de la Compagnie de Jesus. Esquisse historique. Rom 
1953, 213-218. 
23 La spiritualite moderne, I. L'essor: 1506-1650, Paris 1966, 188-230. 



Gott finden 173 

zehnte der neuen Gesellschaft unter P. General Rothaan. Es bestand die 
Gefahr, daß die Exerzitienerfahrung in asketisches Training und willent- 
liche Entscheidung aufgelöst wurde. 

Karl Rahner24 hat mit seiner Theologie der transzendentalen Erfah- 
rung versucht, das Erfahrungsmoment neu und philosophisch tiefsinnig 
in den Exerzitienprozeß zu integrieren. Er zeigte, daß die Grundentschei- 
dungen des Menschen in personaler Tiefe wurzeln, die unter der soge- 
nannten kategorialen Alltäglichkeit liegt. Sie berühren den ganzen Men- 
schen in seiner Einheit von Einsicht, Erfahrung und Entscheidung. Er 
spricht von •transzendentaler" Erfahrung. 

Damit allerdings ist der Ansatz Eckharts25 an einer entscheidenden 
Stelle überschritten. Dieser scheint nämlich, ähnlich wie später Johannes 
vom Kreuz, das •Gott in allen Dingen finden" aus der Erlebnisebene her- 
auszulösen und in einer solchen Höhe emporzuheben, daß Erfahrung 
überflüssig, wenn nicht gar hinderlich wird. So mag man damals aus pa- 
storaler Notwendigkeit die Gottesbegegnung vor sentimentaler Ober- 
flächlichkeit geschützt haben. Doch damit drohte eine Rationalisierung 
und Voluntarisierung der Gottesbegegnung. 

Die affektive Mystik Mechthilds von Magdeburg 

Ein anderes Zeugnis soll nun die Rolle des Affektiven dokumentieren. 
Die Begine Mechthild von Magdeburg26 spricht zwar mit der aszeti- 

schen Terminologie ihrer Zeit in den Büchern von •Dem fließendem 
Licht der Gottheit" oftmals vom Lassen der Dinge, um Gott zu finden. 
Doch diese anscheinend weltflüchtige Aussage wird erst recht verstan- 
den, wenn der andere rote Faden ihrer poetischen Mystik, das Gott in al- 
len Dingen finden, ernstgenommen wird. Es geht nicht um ein •Nein" zur 
Welt, sondern um die rechte Haltung zu ihr. Wörtlich schreibt Mechthild: 

Da schaut sie wahrhaftig und erkennt, 
Wie Gott alles ist in allen Dingen. (11,19,103) 
•So siht sie werlich und bekennet, 
wie got ist allü ding in allen dingen." (52,64f) 

24 Vgl. meine Analyse, Karl Rahners Wort vom Frommen, der ein Mystiker sein wird, in: 
Mystische Spuren. Auf der Suche nach der christlichen Lebensgestalt. Würzburg 1990, 
50-76.325-327. 
25 Natürlich bleibt an dieser Stelle der historischer Abstand von 650 Jahren unberücksich- 
tigt. 
26 Zitiert zuerst nach Buch und Kapitel mit einem Seitenverweis auf die Übertragung in 
heutige Sprache von M. Schmidt, Einsiedeln 1935; dazu wird die kritische Ausgabe von H. 
Neumann, G. Vollmann-Profe, München 1990, Bd. I, mit Seite und Vers angegeben; we- 
gen der leichteren Übersicht stehen die Angaben jeweils im Text. 



Josef Sudbrack 174 

In vielfältigen Schattierungen, oftmals an Eckharts Seinsmystik von Got- 
tes Allgegenwart erinnernd, zieht sich dies durch ihr gesamtes Schrift- 
tum: 

Daß er (der Mensch) alle Dinge in gleicher Weise Gott zu Ehren tut. 
(1,27,70; 21,8) 
(Gott spricht:) Ich bin in Mir selbst, 
An allen Stätten und in allen Dingen. (11,25,119; 66,111) 
Ich bin in dir, du bist in Mir, 
Wir können einander nicht näher sein. (111,5,137; 83,12f) 
Herr, zwischen Dir und mir sind alle Dinge schön. (111,11,147; 
91,2) 
Verbunden mit dem Streben aller Kreaturen ersehne ich heute Dein 
Lob in allen Dingen und für alle Dinge, die Herr, Vater, aus Deinem 
süßen Herzen unbefleckt geflossen sind. (V,35,266; 197,1-3) 
Ich bitte Dich, Herr,... um ruhmvolles Festhalten an der göttlichen 
Wahrheit in allen Dingen. (V, 35,267; 197,46-198,2) 
Was wir erkennen, ist alles nichts, wenn wir Gott nicht in allen Din- 
gen geordnet minnen. (VI, 31,311; 240,37 f) 
So wie wir hier in guten Werken arbeiten, wird Gottes heilige Arbeit 
aufleuchten und scheinen in unserer heiligen Arbeit. (VII, 32,360; 
280,6 f) 

Anders als die •intellektuelle Mystik" Eckharts betont Mechthild das af- 
fektive Moment des •Finden Gottes in allen Dingen". In ihrem Spätwerk, 
dem VII. Buch, das stärker als die früheren von theologischer Reflexion 
geprägt ist, entwirft sie auf anthropologischer Basis eine Praxis des •Gott 
in allen Dingen Finden": 

Wie der Mensch allezeit mit Gott vereint sei. 
Wie soll uns dies geschehen? (VII,7,334-336; 262f) 

Die überraschend moderne Antwort enthält ein umfassendes Lebenspro- 
gramm, das  die rationalistische  Engführung (Ethik statt Erfahrung) 
ebenso wie die grobe Psychologisierung (Reduktion auf Sentiment) über- 
steigt: 

Unser Verlangen soll ohne Unterlaß all unsere Werke durchpulsen 
und soll im christlichen Glauben und göttlicher Erkenntnis ohne 
Unterlaß auf alle unsere Werke schauen und nie unnütz sein. 
Dann leben wir für Gott in all unsern Werken und für alle seine 
Werke, die er je auf Erden uns zuliebe tut; 
Dann sind wir mit ihm in himmlischer Liebe in seinen irdischen 
Werken vereint. Dadurch werden wir geistlich erleuchtet. 
Dann loben wir Gott, unsern Herrn, und Gott mit all den Gaben, 
die uns je gegeben wurden ... 



Gott finden 175 

Damit danken wir dann Gott für alle seine reichen Gaben ... 
In dieser Liebe und demütiger Dankbarkeit sind wir mit Gott ver- 
eint ... 
Dann werden unsere Sinne geöffnet, und unsere Seele wird klar ... 
Dann können wir Gottes Willen in allen unseren Werken erkennen. 

Tragend ist also die Sehnsucht, das Verlangen, das sich, wie Mechthild im 
folgenden Kapitel zeigt, ins Jenseits Gottes ausstreckt. Das entspricht 
dem, das K. Rahner, •transzendentale Erfahrung" nennt. In anderem 
philosophischen Ansatz könnte man von •dialogischer" Erfahrung spre- 
chen. Von dem Bezugspunkt im Jenseits her schlägt die Erfahrungsquali- 
tät in die Breite des diesseitigen Lebens zurück, so daß alle •Werke" jetzt 
und hier schon vom Glück des Endgültigen •durchpulst" sind, also in le- 
bendiger Erfahrung aus diesem Jenseits heraus leben. 

Dank, Lob und ein Gott-Finden mit allen Sinnen erwachsen daraus. 

Das Erfahrungsdefizit der Moderne 

Im patristisch-mittelalterlichen Weltbild hat diese Erfahrung ihren Ort 
im •symbolischen" (nach der Germanistik •gradualistischen") Welt- 
bild.27 Das besagt: Dinge, Wahrheiten, Werte dieser unserer Welt waren 
in ihrem Eigensein zugleich durchsichtig auf ihren Grund, auf Gott hin. 
Der religiöse, der fromme Mensch realisierte diese •Durchsichtigkeit" in 
seinem Lebensvollzug. Gebet und Meditation erbauten ihm einen Erfah- 
rungshorizont, der wie ein Gewölbe aus vertrauender Sehnsucht das Le- 
ben überspannte. Denn alles war in seiner letzten Wirklichkeit offen hin 
auf den Gott, der es erschaffen hat und im Sein und Leben erhält. 

Auch die Mystik Meister Eckharts und Johannes' vom Kreuz war noch 
von diesem Erfahrungsgewölbe überspannt; ihre Polemik richtete sich 
gegen eine falsche Erfahrungsseligkeit28 - in der Terminologie K. Rah- 
ners: gegen eine Erfahrung, die im Kategorialen steckenbleibt. 

Im aufbrechenden realistischen Weltbild ging die erfahrene •Durch- 
sichtigkeit" der Schöpfung auf ihren Schöpfer hin, ging die Symbol-Er- 
fahrung verloren. Der Mensch erlebt z. B. den Baum nicht mehr als Bild 
des tragenden, verwurzelten und nach oben strebenden Lebens, sondern 

27 Dies wäre der Ort, um sich Gedanken zu machen über den noch kaum erforschten Un- 
terschied zwischen der Mystik der Männer und der der Frauen, mit deren Unterweisung 
Meister Eckhart bekanntlich betraut wurde und deren Seelsorge Ignatius von Loyola be- 
kanntlich ablehnte; eine nur polemische Absetzung von der Männer-Mystik kann - wie S. 
Heine gezeigt hat - nicht zur Klärung beitragen. 
28 Nach Gadamer oder dem Rahner-Schüler, Bischof Lehmann von Mainz, gehört der Be- 
griff der •Erfahrung" zu den schwierigsten überhaupt. 



Josef Sudbrack 176 

beurteilt ihn •realistisch" vom Nutzen her; in der germanistischen Fach- 
sprache gesagt: Aus dem •Symbol" wird eine •Allegorie". 

Damit ging aber auch die religiöse Kraft der Weltbegegnung verloren. 
Mit Meister Eckharts intellektueller Mystik, der Ethik der Devotio mo- 
derna und der rationalistischen Engführung der jesuitischen Nachfolger 
des Ignatius von Loyola haben wir einige Wegmarken dieser Entwick- 
lung abgesteckt. 

Am Wendepunkt der beiden Welterfahrungen stehen nun die ignatiani- 
schen Exerzitien, steht das ignatianische •Gott in allen Dingen finden"; 
die christliche Gottesbegegnung bekommt ein neues Gesicht.29 

Die Exerzitien des Ignatius von Loyola 

Ignatius von Loyola ist schon vom nachmittelalterlichen realistischen 
Denken geprägt. Man kann seine •Geistlichen Übungen" als einen Ver- 
such ansehen, die religöse Kraft des alten •symbolischen" Weltbildes in 
die Nüchternheit und Rationalität der modernen Zeit hinein zu überset- 
zen. Das •Gott in allen Dingen finden" wird damit neu akzentuiert. 

Wie wichtig eine Auseinandersetzung mit diesen Fragen ist, zeigen eso- 
terische, psychoanalytische, philosophische und andere Bestrebungen 
unserer Zeit, die versuchen, das •symbolische" Weltbild zu repristinie- 
ren30, aber dabei oft personale Werte aufgeben, die vom Christentum her 
in die säkularisierte Welt eingeflossen sind; Werte wie Einmaligkeit und 
Personalität des Menschen; wie seine Aktivität und Intellektualität; wie 
die Konkretheit der Geschichte. 

Schon vor Ignatius gab es •exercitia"31 - nicht nur die bekannten des 
Garcia Jimenez de Cisneros, des Abtes von Montserrat (1455-1510). Die 
Unterschiede der •Geistlichen Übungen" des Ignatius zu - soweit ich 
sehe - allen vorangegangen und auch den mir bekannten nachfolgenden 

29 Die Größe der christlichen Gestalten dieser Umbruchzeit Martin Luther, Teresa von 
Avila, Johannes vom Kreuz und Ignatius von Loyola macht es aus, dem Neuen genuin- 
christliche Form gegeben zu haben. Vgl. dazu mein Beitrag Der Mensch im Überstieg. Tere- 
sas Gotteserfahrung in ökumenischer Besinnung, in: Der Weg zum Quell. Teresa von 
Avila, 1582-1982 (Hg. J. Kotschner). Düsseldorf 1982, 52-89. 
30 Vgl. meine Arbeiten: Die vergessene Mystik und die Herausforderung des Christentums 
durch New Age, Würzburg 31991; Neue Religiosität. Herausforderung für die Christen. 
Mainz 31990; in einem Gespräch mit Thorwald Dethlefsen, dem wohl wichtigsten deut- 
schen Esoteriker, der seine Reinkarnationstherapie und Astrologie durchreflektiert und in 
imponierender Klarheit darstellt, antwortete dieser auf Beschuldigungen, daß die Kirche 
doch Ketzer wie Galilei verurteilt habe: Leider habe sich die Kirche hier nicht durchge- 
setzt; denn mit Galilei wurde dem heilenden symbolischen Weltbild der Todesstoß ver- 
setzt. 
31 Vgl. dazu den betreffenden Artikel im DictSpir. 



Gott finden 177 

Exerzitienentwürfen32 können den Neuansatz seiner Spiritualität33 und 
damit auch seiner Maxima •Gott in allen Dingen finden" erhellen. 

Ganzheitliche Kontemplation des biblischen Jesus 

Auffällig ist der konkrete, man möchte wohl sagen •naive" Bezug der 
ignatianischen •contemplaciones" auf den historischen Jesus, so wie ihn 
der damalige normale Christ in der Bibel fand. Sie machen aber das Cor- 
pus der Exerzitien aus und sind klar unterschieden von den anderen 
•consideraciones", also Überlegungen, Erwägungen. Und sie beziehen 
sich so gut wie alle auf das Leben Jesu: Beginnend am Anfang seines Da- 
seins mit der Verkündigung der Menschwerdung an Maria (nicht wie die 
Bibeltexte beim Stammbaum oder der Verkündigung der Geburt des Jo- 
hannes) und endend mit der Himmelfahrt Jesu (Pfingsten ist ausgespart); 
die •contemplacion" zur Erlangung der Liebe darf im Zug dieser Analyse 
als eine Weiterentfaltung auf den kosmischen Christus, den Punkt Omega 
Teilhard de Chardins gelten. Contemplacion nun bedeutet nach Hugo 
Rahner34: •Sich einfach und schlicht vor Gott Einstellen'; dieser nicht 
diskursiven Erkenntnisweise entspricht im Betenden dann das ,sentire' 
der göttlichen Berufung." 

Ignatius intensiviert diesen liebenden, verweilenden Blick auf Jesus 
nicht durch diskursive oder ähnliche Methoden. Polanco35, sein unmittel- 
barer Schüler, warnt vor solchen Meditationsweisen: •Der Exerzitien- 
meister mahne den Exerzitanden, daß er bei der Betrachtung und bei den 
Zwiegesprächen im Angesicht Gottes ohne schlußfolgerndes Denken 
sich den Weg der Räte vor Augen stelle und darauf achte, ob er in seiner 
Seele Bewegungen des Trostes oder des Mißtrostes diesem Weg gegen- 
über empfinde." Das kontemplative Stehen vor Jesus, das sich im soge- 

32 In der Barockzeit versuchte man •norbertinische", •benediktinische", •bonaventuriani- 
sche" Exerzitien zu kreieren, übersah dabei aber das jesuanische und die Entscheidung su- 
chende Herzstück. 
33 Zum Folgenden vgl. meinen Aufsatz: Das Exerzitienbuch. Ein Wegbereiter moderner Spi- 
ritualität, in: A. Falkner, P. Imhof (Hrsg.) Ignatius von Loyola und die Gesellschaft Jesu, 
1491-1556. Würzburg 1990, 451-469. 
34 • Werdet...", s.o. Anm. 2, 312: G. Maron meinte in seinem sympathischen Bilbaoer Vor- 
trag, jetzt in: Ignatius von Loyola und wir Evangelischen. Materialdienst des Konfessions- 
kundlichen Instituts Bensheim, 42, 1991, 87-91, Seite 89, mit Recht, daß bei Ignatius die 
•Gestalt Jesu" in der Mitte der Exerzitien steht; aber Luther ist - wohl anders als er 
schreibt - nicht auf das •Wort Jesu Christi", die •zu hörende Verkündigung Jesu Christi", 
sondern auf •das Bibelwort über Jesus Christus" zentriert; vgl. dazu meinen Aufsatz: Ka- 
tholische Fragen nach dem spirituellen Proprium des evangelischen Christentums, in: Mysti- 
sche Spuren, a.a.O. (Anm. 24) 126-139, 335-337. 
35 Nach H. Rahner, •Werdet...", s.o. Anm. 2, 312. 



Josef Sudbrack 17g 

nannten Zwiegespräch auf den letzten Grund Gottes, den Vater hin öff- 
net, wird in zweifach anderer Weise intensiviert: 
a) durch Wiederholungen, vier-, fünfmal am Tag, und b) mittels der An- 
wendung der Sinne, also durch die Einbeziehung der leibseelischen 
Ganzheit des Menschen. 

Diese psychosomatische, ganzheitliche Kontemplation ist für die da- 
malige Zeit, in der die Frömmigkeit - wenigstens theoretisch - das Leibli- 
che in den Hintergrund rücken, wenn nicht gar unterdrücken hieß, und 
die schematische •Methodisierung" im Vordergrund stand, wiederum 
recht erstaunlich. Hugo Rahner36 geht mit der Mehrzahl der Exerzitien- 
historiker so weit, zu sagen: Dies - die •Applicatio sensuum" - ist der Hö- 
hepunkt der Meditationsweisen und Erfahrungsdichte in den Exerzitien; 
es sei eine Weise, in der von unten her gleichsam die Tür zur Mystik, zum 
Geschenk Gottes von oben her geöffnet wird. Auch der Jesusbezug ist bei 
Ignatius - konzentriert auf sein Leben und ganzheitlich, nicht diskursiv 
erfahren - wohl stärker ausgeprägt als beim Reformator Martin Luther. 

Die Erfahrung des Anspruchs Gottes 

Ignatius fordert auf zum nichtanalysierenden Hinschauen, weil dieser in- 
tensive, liebende und aufmerksame Blick auf Jesus, so wie die Bibel ihn 
in uns vorstellt, den intensivsten Bezug zu Gott realisiert. 

Im (und nicht neben oder nach dem) nichtdiskursiven, sich zeitlich 
wiederholenden und räumlich den ganzen Menschen einbeziehenden 
Blick geschieht nämlich - und dies ist wiederum ein Neuansatz ignatiani- 
scher Spiritualität - dasjenige, was mit Wahl, Entscheidung, Unterschei- 
dung der Geister gemeint ist. Hier lassen sich vielfach •metahistorische 
Zusammenhänge" aufzeigen, die wiederum den Eigencharakter der igna- 
tianischen •Unterscheidung der Geister" und •Wahl" unterstreichen. 

So zeigt Hugo Rahner37: •Der Übende darf in den Exerzitien dieses 
Wahlvorgangs nun eben gerade nicht vordergründig auf die Geisterbewe- 
gungen in seinem Inneren schauen, sondern auf die vor aller Bewegung 
mitgegebene Liebe zu Gott allein, und dies im unmittelbaren Blick auf 
die Mysterien des gleichzeitig betrachteten Lebens Jesu hin ... Die Gei- 
sterbewegung des Herzens ist also bei aller Selbstbeobachtung immer so- 
zusagen nur das Transparent, durch das hindurch - gleichsam wie in ei- 
nem ,medium in quo' - der Blick auf die Liebe Gottes und die Gestalt des 

36 In: Die •Anwendung der Sinne" als Angelpunkt der Exerzitien, habe ich das entspre- 
chende Material aufgearbeitet; in: Ignatianische Eigenart und Methode der Gesellschaft 
Jesu. Hrsg. von M. Sievernich, G. Switek. Freiburg 1990, 96-119. 
37 •Werdet...", s. o. Anm. 2, 311 f. 



Gott finden 179 

Menschgewordenen geht." Anders ausgedrückt: Nicht Selbsterfahrung 
oder Selbstwerdung ist das Primäre, sondern die Erfahrung Jesu und in 
ihm die Erfahrung der Liebe Gottes. 

Es ist von Grund auf ein dialogisches Geschehen; scholastisch ausge- 
drückt, geht die •conscientia directa" auf Jesus, während die zur Wahl- 
entscheidung führende Geisterfahrung nur als •conscientia concomit- 
ans" wahrgenommen werden darf. Die dialogische Spannung bleibt 
grundlegend. Nur in Christus darf der Exerzitant das eigene Hingezoge- 
nensein auf Gott, das heißt: die Bewegungen von Trost und Mißtrost, er- 
spüren. •Geisterunterscheidung" ist eingebettet in die Begegnung mit 
Gott in Jesus Christus. 

Am Beispiel erläutert: Wenn ich jemanden liebe, habe ich nur ihn im 
Sinn; aber natürlich gibt dieser Blick auf den anderen meinem eigenen 
Inneren auch Befriedigung. Diese innere Freude innerhalb des liebenden 
Blicks auf Gott beschreibt Ignatius mit den Bewegungen von Trost und 
Mißtrost; sie dürfen also niemals aus dem primären Blick auf Gott her- 
ausgelöst werden. Nicht zuletzt deshalb ist der beobachtende Zweite, der 
geistliche Begleiter, so wichtig für den Exerzitienprozeß - er nämlich 
kann diese •conscientia concomitans" leichter thematisieren. 

Auf der Ebene der •conscientia concomitans", nicht einer •conscientia 
directa", hat das ignatianische •Gott in allen Dingen finden" seinen ei- 
gentlichen Platz. 

Der je größere Gott und der kreuztragende Jesus 

Eine weitere Beobachtung unterstreicht den bleibend •indirekten" Cha- 
rakter, dem die Bewegungen von Trost und Mißtrost behalten müssen, 
um zur Entscheidung zu führen. 

Für Ignatius hat die Wahlentscheidung mit der Geistesunterscheidung 
nur im Raum des •mas", des •magis" Berechtigung, also in einer dynami- 
schen Ausrichtung auf den •je größeren Gott" hin. Man müsse immer 
•das Vollkommenere suchen", interpretiert dies P. Dävila.38 Das Bild von 
einem festen •Ort", an dem sich die Bewegungen von Trost und Mißtrost 
abspielen sollen, ist also ungenau. Es geht um eine Bewegung aus dem ei- 
genen Inneren auf den anderen hin; und da dieser andere •je größer" ist, 
bleibt auch die Ausrichtung auf ihn hin, die Liebe zu Gott in Jesus von 
Nazaret, eine ständige Bewegung. Die •Maior Gloria Dei" des Ignatius 

38 Im Manuskript, s.o. Anm. 4, 19-21, berichtet Hugo Rahner über die diesbezüglichen 
Diskussionen während der Jahrzehnte nach dem Tod des Ignatius. 



Josef Sudbrack \ 8fj 

müßte mit der •Gloria Dei" Calvins, des anderen Reformators, vergli- 
chen werden.39 

Der innere Gehalt des •Maior" zeigt sich in der dritten Weise der De- 
mut, die als letzte subjektive Einstimmung vor der Lebensentscheidung 
steht. Stufen und Grade der Demut werden von Benediktus her im Mittel- 
alter oftmals aufgezählt. Auch Mechthild von Magdeburg kennt deren 
drei. Einen Vergleich mit einer mittelalterlichen, weit verbreiteten Ausar- 
beitung der drei Demutsstufen zeigt wiederum die Eigengestalt der igna- 
tianischen Konzeption auf. In den •Drei Bücher zur äußeren und inneren 
Befindlichkeit des Menschen gemäß den Stufen der Anfangenden, Fort- 
schreitenden und Vollendeten" unterteilt der frühe Franziskaner David 
von Augsburg40 Demut in der üblichen Weise als Selbsterkenntnis und 
-annähme des Geschöpfes und des Sünders vor Gott. Diese Selbstan- 
nahme bezieht sich auf den Menschen selbst, auf den Nächsten und auf 
Gott. Dann führen Abstufungen den Menschen immer tiefer in die eigene 
Nichtigkeit hinab: 
a) Wenn man sich für das hält, was man ist, armselig, schwach, des Guten 
bar, fehlerhaft, sündhaft und mit anderen Mängeln behaftet; wenn man 
sich in irgendeiner Stellung nicht vorspiegelt, mehr zu sein, als man ist. 
b) Daß der Mensch infolge seiner Selbsterkenntnis nicht nur sich selbst in 
seiner Niedrigkeit verachtet, sondern auch die Verachtung anderer gedul- 
dig hinnimmt. 
c) Daß der Mensch trotz großer Tugenden, Gaben und Ehren sich nicht 
überhebt, sich nichts darauf zugute tut, und alles auf jenen zurückführt 
und ihm zurückgibt, von dem alles Gute ausgeht. 

Recht ähnlich stellt Ignatius41 die Stufen der Demut zuerst ausdrück- 
lich in den Gehorsam vor Gott hinein: 
a) Nicht zu überlegen bereit sein, ein Gebot zu brechen ... das mich unter 
Todsünde verpflichtet, 
b) nicht zu überlegen bereit sein, eine läßliche Sünde zu tun. 

Dann aber durchbricht er diese Stufenlogik und gibt der dritten Stufe 
einen völlig neuen Sinn: 
c) Wenn der Lobpreis und die Ehre der göttlichen Majestät gleich sind, 
mehr mit dem armen Christus Armut erwählen als Reichtum, Schmähun- 
gen mehr als Ehren, und mehr zu wünschen, als nichtig und töricht um 

39 In seiner Pariser These hat D. Bertrand am konkreten Beispiel der Korrespondenz die 
Dynamik des ignatianischen •Mehr" aufgezeigt. 
40 De exterioris et interioris hominis compositione secundum triplicem statum incipien- 
tium proficientium et perfectorum, libri tres, Quaracchi 1899; III, 38; deutsche Überset- 
zung von 1903, Brixen, 292-302. 
41 Exerzitienbuch Nr. 165-167. 



Gott finden 181 

Christi willen angesehen zu werden, denn als weise und klug in dieser 
Welt. 

Aus dem ethischen Gehorsam wird die existentielle Aufforderung zur 
Nachfolge, die ganz und gar bestimmt ist vom Dialog-Partner, dem 
kreuztragenden Jesus. 

Der Blick wendet sich weg von der moralischen Ordnung und hin auf 
den menschgewordenen Jesus, der in den Leben-Jesu-Betrachtungen vor 
Augen steht. In seinem konkreten Menschsein, in seiner Armut, in seinem 
Gehorsam und seinem Leiden bricht sich die Liebe des je größeren Vater- 
Gottes wie in einem bunten Kirchenfenster. Die Ausrichtung auf Jesus, 
der liebende Blick auf ihn ist das Scheinwerferlicht, in dessen Strahl die 
Alternativmöglichkeiten der Wahl ihre wahre Färbung bekommen und 
die Wahl ermöglichen. Das Licht mit seinen Gezeiten von Trost und Miß- 
trost macht in der zweiten und eigentlich gemeinten Wahlzeit42 dem Exer- 
zitanten seinen Weg sichtbar, erspürbar (•sentire"). 

Nachfolge mit dem Blick auf den armen, den leidenden Jesus ist zwar 
Gemeingut mittelalterlicher Spiritualität. Das berühmte •Nudus nudum 
Christum sequi" des Hieronymus ist ins Corpus Iuris Canonici eingegan- 
gen. Doch Ignatius macht aus der eher frommen Anmutung und aszeti- 
schen Aufforderung eine Methode der rechten Lebenswahl und -haltung; 
und damit eine Kategorie zum Verständnis der Maxime: •Gott in allen 
Dingen finden." 

Das ignatianische •Gott in allen Dingen finden" für heute 

Ignatius war kein großer Theologe. Die Theologie seiner Jesuiten hat 
manches seiner Grundsicht rationalistisch und voluntaristisch verfälscht. 
Deshalb ist es heute notwendig, im Blick auf die neu erschlossenen Quel- 
len, seinem Grundansatz theologisch nachzugehen und auf das •Gott in 
allen Dingen finden" auszudeuten. 

Der ontologische Akzent 

Vor allem muß die Maxime von der moralistischen Engführung befreit 
werden. Sicherlich besagt sie für Ignatius und für all die anderen auch: 
den Willen Gottes tun. Doch dieser Satz wird zu schnell auf eine mensch- 

42 In den beiden genannten Arbeiten legt Hugo Rahner Wert darauf, daß die sogenannte 
•dritte" Wahlzeit im Ganzen des ignatianischen Konzepts weniger ein weiterer Modus der 
Entscheidungsfindung als eine •Kontrolle der inneren Erleuchtung", also der •zweiten", 
auf den Bewegungen von Trost und Mißtrost beruhenden Wahlmöglichkeit ist. 



Josef Sudbrack 182 

liehe Befehl-Gehorsam-Struktur reduziert, als müsse man nur den Anord- 
nungen, Befehlen eines gewaltigen Befehlsherrn gehorchen. 

Die •intellektuelle Mystik" Meister Eckharts zeigt, wie kleinspurig 
eine solche Deutung ist. In seinem •Büchlein der Wahrheit", eine Recht- 
fertigung des verehrten Lehrers Eckhart, beruft sich Heinrich Seuse43 auf 
die Heilige Schrift, wenn er •Gott in allem" seinshaft deutet: Der Mensch 
werde in der ewigen Vollendung, aber auch schon in der mystischen Er- 
fahrung aus sich heraus- und in Gott hineingezogen: 

aus sich selber entsinkend und damit in den göttlichen Willen hin- 
ein versinkend. Anders wäre doch die Schrift nicht wahr, die da 
schreibt, daß Gott alles werden soll in allen Dingen. 

Seuse beruft sich wohl auf die eschatologische Vision des Paulus im 
1. Korintherbrief (15,26), nach der der Sohn sich mit allem dem Vater un- 
terwirft, •damit Gott herrscht über alles und in allem"; oder auf dessen 
Charismenlehre (ebd. 12,6): •Er bewirkt alles in allem." •Er ist alles!" 
schreibt Jesus Sirach einfachhin (43,27). Die Erfahrung des liebenden 
Einswerdens mit Gott gründet nach Seuse ontologisch-theologisch auf 
diesem •Gott alles in allem". 

Erika Lorenz44 macht darauf aufmerksam, daß man ähnlich klingende 
Worte des Johannes vom Kreuz, des Kirchenvaters der Mystik, •real" zu 
verstehen habe und nicht als •eine überschwengliche Form des Redens" 
verharmlosen dürfe; so heißt es im Cäntico Espiritual45: 

Wenn sich die Seele Gott so geeint hat, erfährt sie alles als Gott, wie 
es auch dem Evangelisten Johannes geschah ... Es ist also nicht so 
zu verstehen, als sehe die Seele die Geschöpfe in Gott oder im Lichte 
Gottes, sondern in diesem Geeintsein empfinden sie, wie ihr alles zu 
Gott geworden ist. 

Man darf diese pantheistisch klingenden Sätze bei Johannes nicht von 
seiner Poesie ablösen - aber man darf sie auch nicht als allegorische 
Übertreibung abwerten. In ihnen wird, wie Frau Lorenz schreibt, •das die 
Allegorie an Tiefe übertreffende Symbol wirksam": 

In der Ruhe und Stille der Nacht und im Wahrnehmen jenes göttli- 
chen Lichtes gelangt die Seele zur Erkenntnis einer wunderbaren 
Ordnung der Weisheit, die in alle Unterschiede der Geschöpfe und 
ihres Wirkens Übereinstimmungen legte, die jedes einzelne und alle 
zusammen in eine gewisse Entsprechung zu Gott bringen; so daß je- 
des in seiner Weise aufklingen läßt, was Gott in ihm ist. 

43 K. Bihlmeyer, Heinrich Seuse. Deutsche Schriften. O.o. 1907, 336, 15-20. 
44 Auf der Jakobsleiter, Der mystische Weg des Johannes vom Kreuz. Freiburg 1991, 96 f; 
105; 137. 
45 Fassung B, 14,5. 



Gott finden 183 

Daß solche Einheitsaussagen nicht pantheistisch verstanden werden dür- 
fen, macht die bleibend dialogische Beziehung zu Gott deutlich; sie ist 
die Wurzel der Mystik des Johannes46: 

Die Seele schenkt dem Geliebten das Licht und die Glut, die sie von 
ihrem Geliebten empfängt... Sie gibt Gott selbst in Gott an Gott. Und 
dieses Geschenk ist ganz und wahrhaftig das ihre. Die Seele gibt da- 
mit Gott aus freien Stücken den Heiligen Geist als ihr Eigentum, auf 
daß Gott in ihm geliebt werde, wie er es verdient. 

In diesem dialogischen Seinsverständnis liegt auch die eschatologische 
Dynamik der Hoffnung; denn alle mystische Erfahrung von •Gott in al- 
len Dingen" ist nur ein •Angeld" der künftigen Herrlichkeit. 

Gewiß bilden Ontologie und Poesie oder Symbol und Allegorie für den 
untheologisch denkenden Praktiker Ignatius keine Fragestellung; aber 
die schon zitierte Betrachtung zur Erlangung der Liebe zeigt, wie für den 
nüchternen Basken selbstverständlich •seinshaft" Gott •in allen Dingen" 
gegenwärtig ist. 

Es geht nicht um eine Alternative: Entweder ist die Aussage: •Gott in 
allen Dingen" ontologisch oder nur allegorisch-poetisch zu verstehen; es 
geht um eine andere, vielleicht erst heute zu verstehende Konzeption. 

Der dialogische Akzent 

Die Sprache und die in ihr liegende Gotteserfahrung des Ignatius ist dia- 
logisch; so endet jede Meditation in einem dreifachen Zwiegespräch. Das 
dialogische Moment durchzieht auch die Mystik des Johannes vom 
Kreuz und ist urchristlich. 

Das Neue, das Ignatius in die Geschichte der Spiritualität einträgt und 
das den Geist der anbrechenden Neuzeit ins Wort und in den Vollzug 
bringt, besteht darin, daß er dieses dialogische Moment in einer neuen 
Weise ausdrücklich macht und bis zum letzten personalen Engagement 
steigert. Die sogenannte Wahl, also die Freiheitsentscheidung des Indivi- 
duums für Gott, ist kein Anhängsel an die Exerzitienerfahrung, auch 
nicht eine mehr oder weniger notwendige Folgerung. Sie ist ein Konstitu- 
tivum der Gotteserfahrung selbst. Die Geschichte des •Pilgers" zeigt dies 
nur zu deutlich.47 Sie bildet also unüberholbar eine tragende Säule im 
ignatianischen Gottesverhältnis, und damit auch im ignatianischen •Gott 
finden in allen Dingen". So heißt es schon im Prinzip und Fundament: 

46 Llama de amor viva, Fassung B, 3,78-80. 
47 Dazu meine Arbeit: Das Wagnis des Lebens aus Gott. Zur ignatianischen Lehre von der 
Geisterunterscheidung, in: Mysterium der Gnade. Festschrift für Johann Auer. Regensburg 
1975,312-426. 



Josef Sudbrack 184 

Der Mensch ist geschaffen, um Gott, unseren Herrn, zu loben, ihm 
Ehrfurcht zu erweisen und zu dienen und mittels dessen seine Seele 
zu retten; und die übrigen Dinge auf dem Angesicht der Erde sind 
für den Menschen geschaffen, damit sie ihm bei der Verfolgung des 
Ziels helfen, zu dem er geschaffen ist. 

Zur seinshaften Objektivität des •Gott in allen Dingen", die wir bei Eck- 
hart, Mechthild, Seuse, Johannes vom Kreuz finden - man könnte viele 
andere, besonders auch aus der ostkirchlichen Überlieferung nennen -, 
gehört als konstitutierender Gegenpol die Subjektivität des Gott frei ge- 
genüberstehenden Menschen. So wie es Karl Rahner ausdrückt: Je mehr 
eins mit Gott, um so freier, subjektiver. Diesen Pol in der Maxime: •Gott 
in allen Dingen suchen und finden" stellt Ignatius - in typisch neuzeitli- 
cher Weise - mit letzter Ausdrücklichkeit heraus. 

Es ist deshalb auch kein Zufall, daß das Gebet der dialogischen Frei- 
heit vor Gott und deren Übergabe an Gott sich in der Betrachtung, um 
Liebe zu erlangen, findet; dort also, wo •Gottes Gegenwart in allem" me- 
ditiert werden soll, läßt Ignatius beten: 

Nehmt, Herr, und empfangt meine ganze Freiheit, mein Gedächt- 
nis, meinen Verstand und meinen ganzen Willen, all mein Haben 
und Besitzen. Ihr habt es mir gegeben; Euch, Herr, gebe ich es zu- 
rück. 

Im Geistlichen Tagebuch besitzen wir glücklicherweise ein Zeugnis für 
das typisch ignatianische •Gott in allen Dingen finden". P. Nadal48 hat 
das dort Beschriebene in folgender Weise zusammengefaßt: 

Daß er (Ignatius) in allen Dingen, Handlungen und Gesprächen 
Gottes Gegenwart wahrnahm mit einem feinen Sinn für das Geistli- 
che, ja diese Gegenwart schaute und so •contemplativus in actione" 
war; er pflegte dies in das Wort zu kleiden: •Wir sollen in allen Din- 
gen Gott finden." 

Das •Geistliche Tagebuch" mit seinem Zeugnis der tiefsten Gott-Verbun- 
denheit ist zugleich ein Zeugnis der freien Entscheidung zur Armut; vor 
dem •je größeren Gott" wollte Ignatius: Sein Orden solle das •Gegen- 
über" zur Sichtbarkeit Gottes in Jesus so ernst nehmen, daß jedes Mit- 
glied 

mehr mit dem armen Christus Armut will und erwähle als Reich- 
tum. 

Aus diesem Gegenüber zu Jesus fand P. Nadal die Formel: •Contempla- 
tivus in actione"; denn auch Jesus zog umher, tat Gutes allen, denen er 
begegnete, und war darin Gott •kontemplativ" nahe. 

48 Vgl. meinen Beitrag, Das Exerzitienbuch ..., s.o. Anm. 32, 457-461. 



Gott finden 185 

Daß Ignatius dieses freie Gegenüber zu Gott in möglichster Ganzheit 
vollziehen läßt, ist sowohl eine anthropologische Konsequenz seiner 
Grundkonzeption: Der Mensch gehört ganz und gar zu Gott; wie auch 
eine theologische: Gottes Gegenwart umgreift Gottes ganze Schöpfung. 

Der aktive Akzent 

Nur andeuten möchte ich den Unterschied des •Gott in allen Dingen su- 
chen und finden" zum monastischen und eher karmelitischen •In Gottes 
Gegenwart leben".49 

Im ignatianischen Konzept hat die aktive Dynamik des Gott-Suchens 
einen notwendigen Platz. Ignatius wollte die •Kontemplation" über die 
Klostermauer hinaus ins aktive Leben hinein integrieren; ein Versuch, 
der bei Meister Eckhart einen gewaltigen Vorläufer hat und der von ihm 
her in ontologischer Tiefe zu verankern ist. 

Vielleicht ist es dieser Versuch, der Ignatius die hartnäckige Feind- 
schaft eines Melchior Cano einbrachte, eines Theologen, der für die kon- 
templativen Anliegen Teresa von Avilas doch so viel Verständnis zeigte. 

Und vielleicht hat später P. de Caussade nun zu sehr das eher passive 
•Leben in der Gegenwart Gottes" betont, das den ignatianischen aktiven 
Ansatz des •Gott in allen Dingen suchen und finden" nicht ganz aus- 
schöpfen kann. 

Der trinitarische Akzent 

Die dialektische Einheit von Objektivität (Gott alles in allem) und Sub- 
jektivität (frei vor Gott stehen) drücken Mechthild von Magdeburg und 
Johannes vom Kreuz in poetischer Sprache aus. Auch die gewaltige 
Seinsphilosophie Meister Eckharts ist durch und durch poetisch, von Bil- 
dern durchtränkt. Bei Ignatius aber wird diese Einheit zum Handlungs- 
konzept: •contemplativus in actione". Doch es bleibt die gemeinsame 
Sicht: Die Einheitserfahrung mit Gott, ohne die das •Gott in allen 
Dingen finden" moralistisch entwertet wäre, ist dort christlich, mono- 
theistisch, wo sie verbunden ist mit der unüberholbaren Subjektivität und 
Freiheitsentscheidung des Mystikers. 

Es bleibt zu fragen, wie in heutiger Sprache und theologischer Refle- 
xion diese dialektische Erfahrung von •Eins mix Gott", weil ihm •Frei ge- 

49 Z.B. U. Dobhan, Die Spiritualität des Karmel. Leutesdorf 1989, 33: •...besonders die 
durch den Karmel bekannt gewordene ,Übung des Wandels in der Gegenwart Gottes', das 
Leben in der Gegenwart Gottes." 



Josef Sudbrack 135 

#e/iüfo>/-stehend" auszudrücken ist. L. Bakker50 macht darauf aufmerk- 
sam, daß die Wirklichkeit von Gottes Heiligem Geist in der ignatiani- 
schen Spiritualität zu kurz kommt - vielleicht aus Klugheit, um die Ver- 
wechslung mit den Alumbrados zu vermeiden; sicher aber auch deshalb, 
weil die gesamte Theologie und Spiritualität damals (und eigentlich bis 
ins 20. Jahrhundert) •geistvergessen" war, wie ein evangelischer Theo- 
loge anmerkt. In der Imitatio Christi51 fehlt Gottes Geist; zu Teresa von 
Avila schreibt F. Vandenbroucke52: •Sainte Therese d'Avila, parlant de la 
presence de Dieu et des exigences de cette realie pour la vie d'oraison, ne 
semble songer qu'au Christ, est non ä l'Esprit." 

Hier aber sehe ich den Auftrag der heutigen Exerzitien-Hermeneutik 
und Exerzitien-Praxis: die altchristliche Lehre von Gottes Geist aufzu- 
greifen, der •in unserem Herzen" ruft: •Abba, Vater" (Gal 4,6; Rom 8) 
der den innersten Grund menschlicher und aller Wirklichkeit darstellt 
der - nach dem Augustinus-Wort - uns •innerlicher als unser Innerstes' 
ist; der gerade deshalb den Menschen zu der Freiheit erweckt, damit die- 
ser Gott gegenüberstehend ihn mit •Du" anspricht und sich frei für Ihn 
entscheidet - auch Augustinus53 spricht sein oft pantheistisch mißdeute- 
tes Wort von Gott als dem Innersten meines Inneren als Du-Gebet zu 
Gott aus: •Du, Gott, bist mir innerlicher als mein Innerstes und höher als 
mein Höchstes." Die drei Glieder von Du-Anrede an Gott und Innerlich- 
keitsaussage von Gott und Ausstrecken nach Gott als dem Höchsten wei- 
sen darauf, daß nur ein trinitarisches Verständnis dieser christlichen Er- 
fahrung gerecht werden kann, die zugleich objektive Allgegenwart Gottes 
und subjektive Freiheit vor Gott umfaßt. 

Doch diese Aufhellung des ignatianischen •Gott in allen Dingen su- 
chen und finden" ist nicht mehr die Aufgabe dieses Beitrags. Ebensowe- 
nig ein Vergleich mit den anderen religiösen Traditionen, die wohl alle ir- 
gendein •Gott in allen Dingen Suchen und Finden" kennen.54 

50 Vgl. L. Bakker, Freiheit und Erfahrung. Redaktionsgeschichtliche Untersuchungen über 
die Unterscheidung der Geister bei Ignatius von Loyola. Würzburg 1970, 302-305: •Das 
Schweigen der Exerzitien über den Heiligen Geist", •Gründe für dieses Schweigen". 
51 Vgl. meinen Aufsatz: Das geistliche Gesicht der vier Bücher von der Nachfolge Christi, in: 
Thomas von Kempen. Beiträge zum 500. Todesjahr 1471-1971. Kempen 1971, 24-36. 

52 DictSpir IV, 2, L'Action du Saint-Esprit dans les Ames, 1302-1318, 1314; auch Johannes 
vom Kreuz kommt erst in den letzten Büchern auf Gottes Geist zu sprechen. 
53 A. Solignac nennt den berühmten Ruf der Confessiones (III, 6, 11) •une formule ä juste 
titre souvent citee", in: (Euevres de Saint Augustin XIII, Les Confessions, I, Paris 1962, 
182: •Tu autem eras interior intimo meo et superior summo meo." Er impliziert a) Gott als 
Ansprechpartner, b) Gott als Tiefe eines jeden, besonders des freien, menschlichen Seins, 
c) Gott als bleibendes Geheimnis. 
54 Vgl. z. B. Ramakrishna, Das Vermächtnis, Die Botschaft des indischen Heiligen und Leh- 
rers der Neuzeit. München 1991, 243, 186 f. 




