
Dämonische Gottesbilder 199 

hat. Ein weiterer wichtiger Schritt lag für Frau N. in der Begegnung Jesu 
mit der Samariterin am Jakobsbrunnen. In diesem Dialog lernte Frau N., 
weiter vom dämonischen Gottesbild Abschied zu nehmen und zu dem 
wahren, menschenfreundlichen Gott zu finden, der keinen Menschen 
übersieht und gerade ein Herz für die Schwachen und Vergessenen wie 
N. hat und sich ihrer erbarmt. 

An dem Beispiel von Frau N. wird deutlich, daß es in dem Prozeß der 
Auseinandersetzung mit der eigenen Schlüsselposition und dem korres- 
pondierenden dämonischen Gottesbild notwendig ist, die Lebensverhei- 
ßungen und -zusagen Gottes - wie z. B. in der Taufe - den todbringenden 
und lebensverneinenden Botschaften der Eltern und des •Widersachers" 
bewußt entgegenzusetzen. Denn gerade in der Taufe wird die Lebenszu- 
sage von Gott her ausdrücklich, Wort für Wort: indem Gott jeden Men- 
schen bei seinem Namen ruft, jedem Licht, Leben und Hoffnung in Fülle 
zusagt und somit dem Widersacher und seinen Todesbotschaften grund- 
sätzlich widerspricht. Hier können wir Gott beim Wort nehmen. Aller- 
dings ist jeder Mensch frei, selbst zu entscheiden, ob er den Lebensverhei- 
ßungen Gottes mehr Glauben schenkt als den Todesbotschaften der El- 
tern und des dämonischen Gottesbildes. 

Selbsterfahrung und Gotteserfahrung 
in der Leiblichkeit 
Hildegard von Bingen und die Symbolik der menschlichen Gestalt 

Otto Betz, Thannhausen 

•Mitten im Weltenbau steht der Mensch. Denn er ist bedeutender als alle 
übrigen Geschöpfe ... An Statur ist er zwar klein, an Kraft seiner Seele je- 
doch gewaltig. Sein Haupt nach aufwärts gerichtet, die Füße auf festem 
Grund, vermag er sowohl die oberen als auch die unteren Dinge in Bewe- 
gung zu versetzen. Was er mit seinem Werk in rechter oder linker Hand 
bewirkt, das durchdringt das All, weil er in der Kraft seines inneren Men- 
schen die Möglichkeit hat, solches ins Werk zu setzen."1 

1 In diesem Beitrag wird vor allem auf die •Kosmosschrift" Hildegards Bezug genommen: 
•Über divinorum operum", die unter dem Titel • Welt und Mensch"von Heinrich Schipper- 
ges herausgebracht wurde, Salzburg 1965, Zitat auf 44. Im Folgenden wird nach den ent- 
sprechenden Zitaten die Seitenzahl jeweils in Klammern angegeben. 



Otto Betz 200 

In ihrer Vision sieht Hildegard den Menschen in einer zentralen Posi- 
tion. Das Aufgerichtetsein ist ihr dabei besonders wichtig: die Füße ru- 
hen auf festem Grund; der Mensch ist in der Erde verwurzelt, kann dort 
aufruhen. Aber mit seinem Haupt ragt er in die Höhe, öffnet den Himmel. 
Und die Arme und Hände greifen weit aus, können zupacken und Großes 
bewirken. So zentriert sich die ganze Schöpfung in seinem Wesen, alles 
wirkt auf ihn ein und prägt ihn, aber er selbst hat die Kraft, auf die Schöp- 
fung einzuwirken. 

Hildegard verdeutlicht die Leib-Seele-Existenz des Menschen, indem 
sie in einem Dreischritt Herz - Leib - Seele aufeinander bezieht: 
•Wie nämlich der Leib des Menschen das Herz an Größe übertrifft, so 
sind auch die Kräfte der Seele gewaltiger als die des Körpers, und wie das 
Herz des Menschen im Körper verborgen ruht, so ist auch der Körper von 
den Kräften der Seele umgeben, da diese sich über den gesamten Erd- 
kreis hin erstrecken" (45). 

An dieser Darlegung überrascht, daß die Seele nicht innerhalb der 
menschlichen Leiblichkeit gesucht wird, sondern daß sie den Leib mit ih- 
ren Kräften •umgibt". Das Herz ist zwar ein zentrales Organ des Leibes, 
aber nur ein Teil des menschlichen Gesamts. So ist auch der Leib noch 
von etwas Größerem und Umfassenderem umgeben, nämlich der Seele 
mit ihren Kräften. 

Mit seiner Leiblichkeit ist der Mensch auf die Erde, auf die sichtbare 
Welt verwiesen und darin eingewurzelt. Es ist auffällig, wie intensiv im 
Werk Hildegards eine elementare •Zustimmung" zur Welt betont wird. 
Weil die Welt als Gottes Schöpfung verstanden wird, muß sie auch mit al- 
ler Kraft bejaht und angenommen werden. In einer großartigen Deutlich- 
keit wird dieses Bekenntnis zur Welt so formuliert: 

•Wer seinem Gott vertraut, wird auch den Bestand der Welt ehren: den 
Lauf von Sonne und Mond, Wind und Luft, Erde und Wasser, alles, was 
Gott um der Ehre des Menschen willen geschaffen hat und zu seinem 
Schutz. Einen anderen Halt hat der Mensch nicht; gibt er diese Welt auf, 
dann wird er von den Dämonen vernichtet und aus dem Schutz der Engel 
entlassen" (49). 

Dieser Text ist für mich gewissermaßen der •Sonnengesang" der heili- 
gen Hildegard. Lange vor Franziskus preist sie die Elemente und die Be- 
reiche der Schöpfung; auf die Welt ist der Mensch verwiesen, er darf sich 
nicht von ihr ablösen, darf sie nicht verachten, sie nicht fliehen. Durch 
die Erfahrung dieser Dinge bekommt der Mensch den nötigen Halt, kann 
er auch die Güte und heilsame Nähe Gottes erfahren. Meidet der Mensch 
die Schöpfung, dann flieht er letztlich vor dem Schöpfer. Selten hat ein 
mittelalterlicher Denker so klar und eindeutig diese Verwiesenheit des 



Leiblichkeit 201 

Menschen auf die Welt ausgesprochen. Die Zustimmung zur Leiblichkeit 
und zur Weltlichkeit ist vom Menschen gefordert, weil sie seine beson- 
dere Existenz konstituieren und nicht straflos vernachlässigt werden 
können. 

Wie stark Hildegard auf die Erde, auf die materia, setzt, geht auch dar- 
aus hervor, daß sie Erde und Maria in eine innige Verbindung setzt. Ma- 
ria wird hier noch zur Repräsentantin der Materie, der •magna mater": 

•Gott erwählte aus seinem Geschlecht die schlummernde Erde, die gar 
nichts von jenem Geschmack an sich trug, mit dem die alte Schlange das 
erste Weib betrogen hatte. Jene Erde aber, vorgezeichnet durch Aarons 
Stab, war die Jungfrau Maria. In ihrer großen Demut war sie das ver- 
schlossene Brautgemach des Königs. Denn als sie die Botschaft vom 
Throne erhielt, der König wolle in ihrem verborgenen Schöße wohnen, 
schaute sie auf die Erde, aus der sie gemacht ward, und nannte sich Got- 
tes Magd" (34). 

Das Wechselverhältnis von Makrokosmos und Mikrokosmos bestimmt 
die Darlegungen Hildegards auf Schritt und Tritt. Im Kleinen wird das 
Große anschaubar, im Nahen kann man das Ferne zu begreifen suchen, 
eine geheimnisvolle Entsprechung besteht zwischen dem Ganzen des 
Universums und der Leiblichkeit des Menschen. Alles hängt mit allem 
zusammen, weil Gott das Ganze heraufgerufen hat und im Dasein erhält. 
Und weil wir als Leibwesen existieren, sollen wir auf den Leib achten, um 
eine Ahnung vom Zusammenhang der Welt zu bekommen. 

Die Sonne sendet ihre Strahlen aus und belebt damit alles. •Jedes Ge- 
schöpfist mit einem anderen verbunden, und jedes Wesen wird durch ein 
anderes gehalten" (53). Der Mond empfängt sein Licht und seine Strahl- 
kraft von der Sonne, und auch der Mensch bedarf der Sonne, um sich ent- 
falten zu können. •Ist es doch die Sonne, die vom Höchsten bis zum Tief- 
sten dem menschlichen Organismus Kraft und Maß verleiht, indem sie 
zumal das Gehirn kräftigt... Der beschriebene Strahl berührt auch die 
Fersen des Menschen, weil ähnlich der Herrschaft des Gehirns über den 
Körper die Ferse den gesamten Leib des Menschen trägt" (53). Das sind 
also die Pole der menschlichen Leiblichkeit, die Hildegard herausstellt: 
der Kopf mit seinem Gehirn einerseits und die Füße mit der Ferse ande- 
rerseits. Der Mensch muß stehen können, muß festen Stand haben, aber 
auch erleuchtete Füße, um zu wissen, wohin sein Weg verläuft. - Und er 
muß einen denkenden Kopf haben, den er nach oben streckt und erfährt, 
was seine besondere Berufung ist. 

Hier wird schon deutlich, daß es Hildegard nicht einfach um Anatomie 
geht, um das Beobachten der physischen Vorgänge, sondern daß es im- 
mer eine symbolträchtige Schau der menschlichen Wesenheit ist. Seine 



Otto Betz 202 

Eigenart und besondere Berufung ist aber am Leib ablesbar, deshalb muß 
man den Leib beobachten, um die umfassende Größe des Menschen mit 
seinen vielen Dimensionen wahrnehmen zu können. Erst wenn man et- 
was von der eigenwilligen Bildsprache Hildegards verstanden hat, kann 
man auch die Tiefe ihrer Schau und die Weisheit ihres anthropologischen 
Verständnisses nachvollziehen. 

Immerzu bedarf der Mensch des göttlichen Anhauchs, des Geist- 
odems, um nicht in die Niederungen der Lethargie abzusinken. So sieht 
Hildegard in ihrer Schau, wie die •geheimnisvollen Gaben des Heiligen 
Geistes den Menschen berühren, der in seinem Überdruß stumpfsinnig 
zu werden begann, auf daß er aus seinem Stumpfsinn erwache und sich 
rüstig zur Gerechtigkeit erhebe" (66). Hier wird als charakteristische Ge- 
fahr des Menschen die Müdigkeit des Geistes, die Abstumpfung und die 
Lethargie benannt: Alles ist •langweilig" geworden, die Sinne können die 
Wirklichkeit nicht offen und sensibel vernehmen. Wenn hier die Gerech- 
tigkeit als das Gegenmittel genannt wird, dürfen wir dieses Wort in seiner 
ursprünglichen Bedeutung verstehen: Der Mensch muß aufgerichtet wer- 
den. Trägheit und Stumpfsinn lassen die innere Spannung und Kraft ver- 
siegen, haltlos gibt sich der Mensch den Strömungen der Triebe hin. Erst 
der Geisthauch richtet ihn auf, weckt ihn aus seinem Schlafzustand und 
befähigt ihn zum aufrechten Stand. Übrigens ist Hildegard weit davon 
entfernt, nur den Leib als das träge Element im Menschen anzusehen. 
Der menschliche Geist kann sich genauso versperren und sich - zusam- 
men mit dem Leib - gegen den fordernden und heraufrufenden Gottes- 
geist zur Wehr setzen. 

Die dauernde Abhängigkeit des Menschen vom Gnadenwirken Gottes 
sieht Hildegard in besonderer Weise in der Abhängigkeit vom Sauerstoff 
des Atems abgebildet. Die Seele hat ja selbst Atemcharakter, etwas vom 
Geisthauch Gottes ist in ihr, das •kosmische Wehen" (69) ereignet sich 
dauernd im Menschen. Und wie der Körper durch die Lunge den Atem in 
sich aufnimmt und den lebensnotwendigen Sauerstoff an alle Körperteile 
weitergibt, so muß auch die Seele sich dauernd nach der Gnadenkraft 
ausstrecken. 

Die Kühnheit und Eigenständigkeit im anthropologischen Grundver- 
ständnis Hildegards zeigt sich in besonders prägnanter Weise in ihrer 
Sicht der Zuordnung von Leib und Seele. Da ist nichts zu spüren von ei- 
nem dualistischen Ansatz, einer manichäischen Abwertung des Leibli- 
chen. Es wird von ihr die gegenseitige Angewiesenheit herausgehoben: 
Erst wo die Seele im Leib wirken kann und der Leib von der Seele durch- 
drungen ist, kommt es zu dem harmonischen Miteinander und Ineinan- 
der, das Gott dem Menschen zugedacht hat. 



Leiblichkeit 203 

•Wo Seele und Leib in rechter Übereinstimmung miteinander leben, da 
erreichen sie in einmütiger Freude den höchsten Lohn" (80). Wenn man 
diesen Satz liest, hat man das Bild eines glücklichen Ehepaares vor sich: 
Beide Partner freuen sich übereinander, ergänzen sich, lassen einander 
Raum, haben keine Kompetenzstreitigkeiten, weil sie um ihre verschiede- 
nen Aufgaben wissen. Und weil sie aufeinander angewiesen sind, werten 
sie die Funktionen des anderen hoch und respektieren sie. 

Was aber ist nun die besondere Aufgabe der Seele? •Die Seele hat zwei 
Vermögen, mit denen sie die Anstrengung und die Ruhe ihres leiden- 
schaftlichen Tuns in gleicher Kraft bändigt. Mit dem einen steigt sie zur 
Höhe, wo sie Gott fühlt, mit dem anderen nimmt sie den ganzen Leib, in 
dem sie existiert, in Besitz, um in ihm ihr Werk zu tun" (90). Die Seele hat 
also die Brückenfunktion, sie kann sich ausstrecken und die Nähe Gottes 
verspüren, aber sie wohnt ja dem Leib ein, durchdringt und verlebendigt 
ihn, macht aus ihm dieses kostbare Gebilde. Was aber besonders auffällt, 
ist der Hinweis, daß diese Wirksamkeit im Leib nicht widerwillig als Fron 
abgeleistet wird (der Leib ist eben kein Gefängnis, wie es in Piatons Phai- 
don heißt), sondern daß dieses Wirken ein freudiges Tun ist. Es ist eine 
durchaus lustvolle Aufgabe der Seele, sich im Leib auszudrücken und ihn 
zu der Gestalt werden zu lassen, die ihm entspricht. Um eine innige Ein- 
heit handelt es sich also. 

Dieses Motiv wird nun immer wieder variiert und weitergeführt. •Der 
Seele haftet eine Erfahrenheit im Himmlischen wie im Irdischen an, und 
die Vernunft, die Himmlisches und Irdisches spürt, ist ihr eingegossen ... 
Die Seele ist die grüne Lebenskraft des Fleisches, da ja der Körper durch 
sie wächst und vorwärtskommt, wie die Erde durch die Feuchtigkeit 
fruchttragend ist. Und die Seele ist auch die Feuchte des Leibes, weil sie 
jenen benetzt, daß er nicht austrockne, so wie der Regen in die Erde 
strömt... Von der Seele gehen Kräfte aus, um den Leib zu beleben, wie 
vom Wasser die Feuchtigkeit belebt wird, weswegen die Seele sich freut, 
mit dem Leibe zu wirken" (91). Es verblüfft bei diesem Text, welche un- 
terschiedlichen Metaphern für die Seele und ihre Wirksamkeit verwendet 
werden. Neben der nüchternen Bezeichnung •Vernunft" steht die Lieb- 
lingsvokabel •viriditas", die grünende Wirkkraft; dann aber wird auf die 
sinnliche Erfahrung des Wassers hingewiesen, die am ehesten die Wirk- 
samkeit der Seele veranschaulichen kann. Ihr •Philosophieren" ist also 
kein abstraktes Spekulieren, sondern ein sehr sinnenhaftes Begreifen von 
Vorgängen, die eine ganz sinnliche Qualität haben, aber auch Vorgänge 
verdeutlichen können, die einer anderen Dimension zugehören. Das Er- 
fahrungswissen dient dazu, auch das verstehbar zu machen, was sich dem 
unmittelbaren Zugriff entzieht. 



Otto Betz 204 

•Die Seele ist feuriger Natur. Daher erwärmt sie alle Lebensvorgänge, 
die sie dem Herzen zuleitet und kocht sie zur Einheit" (96). Eben war die 
Seele doch noch Wasser, ja, aber nun kommt ein anderer Aspekt des see- 
lischen Lebens in die Betrachtung: Die Seele soll nicht nur gleichsam 
tränken und befeuchten und verlebendigen, sie soll auch wärmen, ver- 
wandeln, kochen und backen. Der Mensch braucht einen focus, die Seele 
wird zum Herd, seine Hitze fügt alles zu einer Einheit zusammen und 
treibt den Reifungsprozeß weiter. 

•Wie der Wind das Feuer zum Entflammen bringt, so bewegt auch die 
Vernunft die Seele des Menschen und erleuchtet sie. Die Vernunftkraft ist 
in der Seele gleich wie ein Wind, und sie ist das Licht im Feuer" (98). Hil- 
degard kann sich nicht genug tun, um die unterschiedliche Wirksamkeit 
der Seele auszumalen. Nun tritt neben Wasser und Feuer noch als drittes 
Element der Wind. Der Wind fegt in die Feuersglut und läßt sie aufleuch- 
ten. Und wenn der Leib selbst als Erde verstanden wird, dann haben wir 
ja nun alle viere, das •Weltquadrat", die Quaternität, beisammen. - Der 
Wind als Atemhauch, als wichtiges Geistsymbol, auch als Stichwort für 
die brausende Gotteskraft, kann nicht fehlen als hilfreiche Kennzeich- 
nung der Seele. Immerzu arbeitet die Seele in ihrem Wirkfeld, im Leib. So 
schnell kommt sie dabei nicht an ein Ende, denn der Leib des irdischen 
Menschen ist •noch nicht zur Vollkommenheit durchgekocht" (102). 

So haben wir also die vielschichtige und vielgestaltige menschliche 
Seele kennengelernt, die nur durch ganz unterschiedliche Bilder in ihrer 
Wesensart und Wirksamkeit beschrieben werden kann. •Die Seele wird 
durch das Feuchte bewegt, und sie tönt von feurigem Tosen. Durch ihre 
feurige Natur vermag sie Gott zu erkennen" (109). Sie baut durch ihre 
Verbundenheit mit den himmlischen Höhen und ihr Verlangen, im erd- 
haften Leib zu wirken, eine Brücke von oben nach unten, vom Himmel 
zur Erde, von Gott zu seiner Schöpfung. Aber sie leidet nicht darunter, 
•unten" zu sein, sondern ist darüber voller Freude. 

•Die Seele unterstützt das Fleisch, wie auch das Fleisch die Seele. Wird 
doch durch die Seele und das Fleisch ein jedes Werk ausgeführt" (95). - 
Das ist fürwahr ein revolutionärer Satz, der eine völlig andere Sehweise 
in das leib-seelische Zueinander des Menschen bringt als die übliche 
kryptodualistische Betrachtung, wie sie weitgehend das mittelalterliche 
Denken bestimmt hat. Daß die Seele das Fleisch unterstützt, den Leib 
verlebendigt, den Menschen eigentlich erst hervorbringt, das war noch 
verbreitete Lehre. Nun sagt aber Hildegard: •Das Fleisch unterstützt die 
Seele", die Seele ist also auf das Fleisch angewiesen, braucht es, um sich 
angemessen darstellen zu können und wartet auf die •Inkarnation". Das 
ist ein kühner Gedanke, der in solcher Offenheit selten ausgesprochen 



Leiblichkeit 205 

wurde. Aber im Grundverständnis der heiligen Hildegard ist das ein ganz 
logischer und notwendiger Denkschritt: wird doch vom Menschen ein 
•opus" erwartet, das Werk der Weiterführung der Schöpfung. Und weil 
dieses opus auf dieser Erde geschaffen werden soll, muß es vom leib-see- 
lischen Menschen geleistet werden. Deshalb müssen Leib und Seele mit 
ihren jeweiligen Potenzen wirksam werden. 

Im Haus des menschlichen Leibes hat aber nun die Seele eine beson- 
dere Wohnung, gewissermaßen ein Lieblingszimmer, wo sie sich beson- 
ders wohl fühlt: es ist das Herz. Von dort aus kann sie ihre Wirksamkeit 
entfalten. •Die Seele ist ein vernünftiger Geist. In der Wohnung des Her- 
zens ist ihre Weisheit zu Hause, mit der sie alles durchdenkt und anord- 
net, wie auch der Familienvater in seinem Hause seine Angelegenheit in 
Ordnung hält" (95). Auch hier hat Hildegard wieder ein sehr plastisches 
Bild gefunden. Die Seele ist kein Zwingherr, der die Peitsche schwingt, 
sondern der freundliche und kluge Hausherr, der für alles Sorge tragen 
muß, der vorausschaut und ordnet, aber auch liebevoll nach dem Rechten 
sieht. •Die Seele bewohnt ihren Leib mit großer Sorgfalt, wie ein Fami- 
lienvater in seinem Hause wohnt. Immer ist sie in Sorge, ob es nicht am 
Guten fehle" (131). Es werden also anschauliche Bilder für anthropologi- 
sche Sachverhalte gefunden. Wie wohltuend unterscheidet sich Hilde- 
gard von ihren philosophierenden männlichen Kollegen mit ihren oft so 
abstrakten Systemen. 

Seele und Leib werden nicht als diese sich gegenseitig belauernden Ri- 
valen beschrieben, die sich immerzu bekämpfen müssen, um die Vor- 
machtstellung zu erringen. Sie sind vielmehr die geborenen Partner, die 
nur durch ihr Harmonieren wirksam werden können. •Wie sich die bei- 
den Hände, wenn sie ans Werk gehen, miteinander vereinigen, und wie 
auch Himmel und Erde, so sehr sie sich auch unterscheiden mögen, in ei- 
ner gewissen Gemeinschaft zusammenstehen, so vollendet auch der 
Mensch durch die beiden verschiedenen Wesensmöglichkeiten, die er be- 
sitzt, jede Handlung" (119). Statt Rivalität wird Partnerschaft angeraten, 
aus der fruchtbaren Polarität kann die spezifische Kraft gewonnen wer- 
den. In immer wieder neuen Bildern und Umschreibungen wird dieses 
Zusammenwirken veranschaulicht. •Gott hat mit jenen vier Vermögen - 
Feuer, Luft, Wasser, Erde - die Seele so geschaffen, daß sie in Weisheit 
ihr Gefäß, den Leib, lenken kann. Mit diesen Grundkräften vollendet sie 
alle Aufgaben im Organismus in einträchtiger Zusammenarbeit mit dem 
Körper" (150). 

Wenn die Seele ihre Arbeit getan hat, wenn sie im Herzen Wohnung ge- 
nommen hat und den ganzen Leib durchformt und gewärmt, gewässert 
und getränkt, durchweht und im Feuer verwandelt und gekocht hat, dann 



Otto Betz 206 

kann der Mensch wahrhaft aufstehen und Stand gewinnen: mitten in der 
Schöpfung, selbstbewußt und demütig zur gleichen Zeit. 

Hildegard findet manchmal einen großartigen hymnischen Sprachton, 
wenn sie vor ihrem geistigen Auge sieht, wozu der Mensch berufen, zu 
welcher Herrlichkeit er ausersehen ist. 

•Der Mensch stand auf, 
entfacht vom Lebenshauch seiner Seele, 
und kam zur Erkenntnis der gesamten Schöpfung. 
In seiner Geistigkeit 
und mit herzlicher Liebe 
schloß der Mensch 
alle Welt in seine Arme" (166). 

Einen hohen Stellenwert räumt Hildegard den menschlichen Sinnes- 
organen ein. Dabei ist es ihr zunächst einmal wichtig, daß die meisten 
Sinne in der Kopfregion angesiedelt sind. Der •obere" Bereich hat eine 
besondere Offenheit gewährt bekommen und bietet die Ausgangsbasis 
für den weiteren Aufstieg. 

•Am Haupte des Menschen, wie am Rund eines kreisenden Rades, befin- 
det sich der Scheitelpunkt des Gehirns, auf das hin eine Leiter angelegt 
ist, die verschiedene Stufen des Aufsteigens hat, so mit den Augen im Se- 
hen, mit den Ohren im Hören, mit der Nase im Riechen, mit dem Mund 
im Sprechen. Mit diesen Sinnesorganen schaut der Mensch alle Schöp- 
fung, erkennt sie, teilt sie auf und gibt ihr die Namen ..." (85 f)- Das Ge- 
sicht des Menschen ist im allgemeinen von seiner Seele geprägt. Die 
Sinne nehmen die vielen Eindrücke nach innen, wo sie gespeichert und 
verarbeitet werden. Aber die Gesichtszüge eines Menschen, die Augen, 
die Mundpartie, die Stirn, sie sprechen ihrerseits, sie übermitteln also in- 
nere Vorgänge nach außen, machen seelische Prozesse sichtbar und ge- 
ben Anteil an der Existenz dieses Menschen. 

Die Offenheit und das wache Ausschauen und Hinhorchen gehört zu 
den Charakteristika des gesunden Menschen. Er möchte nicht zugesperrt 
und eingeigelt sein, sondern Ausschau halten nach dem, was kommt. 
Aber er will auch nicht nur das Neue registrieren, sondern es wägen, dif- 
ferenzieren, es eindringend zu begreifen suchen, damit sich sein Bild von 
der Welt erweitert und es gleichsam durchscheinend wird auf den Schöp- 
fer hin. •Der Mensch erblickt mit seinem Gesicht, das durch das Kinn er- 
hoben ist, jedwedes sichtbare Ding und vermag durch den Verstand zu er- 
wägen, was es in seinem Wesen sei" (112). Deshalb bedürfen die Sinne 
einer entscheidend wichtigen Befähigung, der discretio, der Gabe der Un- 
terscheidung. So sind die Sinne nicht nur Wahrnehmungsorgane für die 



Leiblichkeit 207 

unmittelbare Realität, sondern Erkenntnisorgane, ja sogar geistliche Auf- 
nahmeorgane für die Gotteserkenntnis. 

•Gott hat den Menschen mit allen Kräften der Natur gefestigt. Er hat 
dem Menschen die Rüstung der Schöpfung angezogen, damit er alle Welt 
im Sehen erkenne, im Hören verstehe, im Geruch unterscheide, damit er 
im Geschmack von ihr genährt werde und sie im Tasten beherrsche" (152). 

Von Übung und Selbstbeherrschung ist bei Hildegard oft die Rede, 
aber sie werden immer durch die discretio geordnet. Auch für die Askese 
braucht man das rechte Maß, will man im rechten Gleichgewicht bleiben. 
Durch die Selbstbeherrschung bekommt der Mensch seine Stärke, sie ist 
•ein Zusammenfassen der Stärke und der erhaltenden Kräfte zur Gerech- 
tigkeit. Sie ernährt die Seele in Heiligkeit... indem sie das Innere der 
Seele zur Fülle zusammenfaßt und zur Vollkommenheit des Heiles erhält. 
Und so nährt sie in Heiligkeit den gesamten Menschen, seinen Körper 
wie seine Seele" (73). 

Mit sehr großer Skepsis beobachtete Hildegard fragwürdige Aus- 
wüchse der Askese, wenn etwa Ordensfrauen in einer mißverstandenen 
Frömmigkeit ihren Leib tyrannisierten. •Die Maßlosigkeit dieser Hal- 
tung lenkt ihn (den Menschen) dann auf Unzuträgliches ab und führt die 
Enthaltsamkeit in ihm auf ein übertriebenes Maß des Gewissens, so daß 
er sich dann in seiner Maßlosigkeit auch erlaubter Dinge enthält und sich 
schließlich den Ekel an anderen Tugenden zuzieht. Indem er wähnt, er 
kehrte zur Gerechtigkeit zurück und triefe nur so von Gewissenhaftigkeit, 
bereitet er sich den Fallstrick der Ermüdung, weil er bei solcher unange- 
messenen Enthaltsamkeit die Zartheit des Mutes und der Vorsicht ver- 
läßt. Schließlich zweifelt er, ob er sich überhaupt noch halten könne und 
fällt auf diese Weise in die Schlinge der Verzweiflung" (73). 

Hier kommt die nüchterne Klugheit und die sichere Unterscheidungs- 
gabe Hildegards besonders deutlich zum Vorschein. Die Übertreibungen 
in der Askese helfen nicht, sondern werfen zurück: Enttäuschungen neh- 
men überhand, ein Gefühl des Ekels kommt auf, die Ermüdung nimmt 
den Lebensmut weg und lähmt die vitalen Kräfte, eine Grundstimmung 
der Aussichtslosigkeit und der Sinnlosigkeit setzt sich durch, so daß die 
Gefahr der Verzweiflung immer größer wird. 

Der Briefwechsel Hildegards mit Elisabeth von Schönau veranschau- 
licht sehr genau, wie einfühlsam und hellsichtig Hildegard in einem kon- 
kreten Seelsorgsfall Rat geben kann. Sie redet Elisabeth ins Gewissen, 
daß wir Menschen immer beachten müssen, •Gefäße von Ton" zu sein, 
wir müssen den Blick darauf richten, was wir sind und was wir sein wer- 
den. Eine vorweggenommene engelgleiche Vollkommenheit erscheint ihr 
geradezu als Hybris und Anmaßung. 



Otto Betz 208 

•Das Himmlische sollen sie (die Menschen) dem überlassen, der 
himmlisch ist", schreibt sie. Das irdene Tongefäß soll nicht zerbrechen, 
sondern Gott Wohlgefallen. •Mache dich zu einem Spiegel des Lebens", 
rät sie der jungen Ordensfrau. Und weil ihre Mahnungen offensichtlich 
wenig gefruchtet haben, schreibt sie ihr in einem weiteren Brief beschwö- 
rend, sie möge die Maßhaltung lernen, sie möge •die Mutter Diskretion" 
umfangen. Sie traut sich sogar, die Neigung zu einer selbstzerstörerischen 
Askese als Einflüsterung des pechschwarzen Vogels, des Teufels, zu ent- 
larven. Wenn Trauer, Tränen, Überanstrengung den Menschen verdorren 
lassen, dann lebt er •ohne Hoffnung und ohne Freude, nicht selten 
schwindet ihm das Lebensgefühl, und er wird von einer schweren Krank- 
heit ergriffen".2 Hildegard ist davon überzeugt, daß die Lebensfreude 
und die Bejahung der leiblichen Existenz Grundvoraussetzungen der 
Heiligkeit sind. Wer aber •besser sein will als andere gute Menschen", 
verfällt dem Hochmut und seinem Eigenwillen und wird nicht •zu einem 
lebendigen Zelt im himmlischen Jerusalem". 

Selbst ein so modernes Wort wie •Ausgeglichenheit" kommt bei Hilde- 
gard vor; Askese dient der Selbstbeherrschung, die aber gerade kein 
Selbstzweck ist, sondern dazu beitragen soll, daß der Mensch in Freude 
und Fröhlichkeit leben kann. Weil wir Menschen so stark von Gier be- 
stimmt sind, deshalb bedürfen wir der geduldigen Übung, auch zum Ver- 
zicht, das führt aber nicht zur Traurigkeit, sondern zur größeren Freude. 

Ähnlich unbefangen und unkonventionell wie beim Leib-Seele-Pro- 
blem geht Hildegard an die Fragestellung nach dem Verhältnis von Mann 
und Frau heran. In ihren Äußerungen zur menschlichen Geschlechtlich- 
keit betont sie immer wieder die Wichtigkeit dieser Grundkräfte. Erstaun- 
lich ist schon, daß sie das Geschlechtsorgan des Menschen in ihrer ma- 
krokosmisch-mikrokosmischen Symbolik als die •fette Erde" ansieht, die 
da sein muß, damit Leben wachsen und gedeihen kann. Sie sieht das Ge- 
schlechtsorgan und seine Kraft zunächst einmal wertneutral an, weil sich 
daraus Gutes und Böses, Heilsames und Gefährliches entwickeln kann. 

•In den Geschlechtsteilen liegen die Kräfte der rechten Zeugung und 
Gebrechliches, Glück und Unheil verborgen. Wie die Erde durch Sonne, 
Mond und Luft und all das, was für den Menschen lebensnotwendig ist, 
Wertvolles und Schädliches sprießen läßt, so ist auch jene mächtige Kraft 
in der Seele, damit der Mensch durch dieses Vermögen Gutes und Böses, 
Nützliches und Unnützes zur Durchführung bringen kann" (137). 

2 Hildegard von Bingen, Briefwechsel. Herausgegebenen von Adelgundis Führkötter. Salz- 
burg 1965, 196 ff. 



Leiblichkeit 209 

Während die meisten Kirchenväter und die Theologen über Jahrhun- 
derte hin die erwachende Geschlechtslust immer nur als gefährliche 
Triebregung und als Versuchung zur Sünde verstehen konnten, ist bei 
Hildegard die Geschlechtsbegierde (concupiscentia) ein Teil einer so 
wichtigen Trias, daß sie diese Dreiheit in ihrem ersten Werk Scivias sogar 
mit dem Geheimnis der Dreifaltigkeit in Verbindung zu bringen wagte. 
Die Trias besteht aus der Geschlechtsbegierde (der concupiscentia), der 
Geschlechtskraft (fortitudo) und dem Geschlechtsakt (studium). Dem 
Schöpfungswillen Gottes (voluntas) ordnet Hildegard die Geschlechtsbe- 
gierde zu, der Macht Gottes (potestas) die Geschlechtskraft, und der 
Güte Gottes (pietas) den eigentlichen Geschlechtsakt. So wie Gott die 
Schöpfung heraufgerufen hat, so nehmen auch Mann und Frau am 
Schöpfungswerk teil, indem der •Mann aus der Frau das menschliche 
Geschlecht hervorbringt. - Die •glühende Leidenschaft der Geschlechts- 
begierde" beim Mann und bei der Frau sieht sie als wichtigen Vorgang 
an, damit die Geschichte des Menschengeschlechts weitergehen kann 
und das vom Menschen erwartete •opus" Gestalt gewinnt. 

Wenn Hildegard biblische Texte heranzieht, um das Verhältnis von 
Mann und Frau verstehbar zu machen, kann sie die überlieferten Texte 
auf wunderbare Weise narrativ entfalten. 

•Als Gott den Adam schuf, hatte Adam eine große Liebe in seinem 
Schlafe, den Gott über ihn sandte. Und Gott gab der Liebe des Mannes 
Gestalt, und so ist die Frau die Liebe des Mannes. Sowie nun die Frau ge- 
bildet ward, gab Gott dem Manne jene Schöpferkraft, daß er aus seiner 
Liebe, welche die Frau ist, Kinder erzeugen könne. Als nämlich Adam 
Eva zum ersten Mal erblickte, war er ganz von Weisheit erfüllt, da er in ihr 
die Mutter seiner Kinder erkannte. Als aber Eva Adam ansah, schaute sie 
ihn so an, als blicke sie in den Himmel hinein und als richtete sie ihre 
Seele empor, die den Himmel ersehnt: war doch ihre Hoffnung auf den 
Mann gerichtet. Und darum wird eine einzige Liebe sein, und nur so sollte 
es sein in der Liebe zwischen Mann und Frau und nicht anders."3 So hoch 
kann Hildegard die geschlechtliche Spannung von Mann und Frau ein- 
schätzen, daß sie die polare Zuordnung in eine Verbindung zur religiösen 
Ursehnsucht des Menschen bringen kann. •Der Mann spürt jenen starken 
süßen Drang in sich, und wie sich der Hirsch nach der frischen Quelle 
sehnt, so eilt auch heute noch hurtig der Mann zum Weibe hin." 

Obwohl Hildegard ja auf die Erfüllung der Liebessehnsucht im eheli- 
chen Liebesakt verzichtet hat und den Weg des jungfräulichen Lebens ge- 

3 Hildegard von Bingen, Heilkunde. Herausgegeben von Heinrich Schipperges. Salzburg 
1957\ 204. 



Otto Betz 210 

wählt und durchgehalten hat, war sie sich darüber klar, daß Mann und 
Frau ihre elementare Hinordnung auf das andere Geschlecht behalten. 
Dieser anthropologischen Grundeinsicht hat sie in ihrem Werk bewegen- 
den Ausdruck gegeben. 

•Gott gab dem Mann eine Gehilfin in der Gestalt des Weibes, gleichsam 
einer Spiegelgestalt, in der das ganze Menschengeschlecht latent vorhan- 
den war ... Mann und Frau sind auf eine solche Weise miteinander ver- 
mischt, daß einer das Werk des anderen ist. Ohne die Frau könnte der 
Mann nicht Mann heißen, ohne Mann könnte die Frau nicht Frau ge- 
nannt werden. So ist die Frau das Werk des Mannes, der Mann ist ein An- 
blick voller Trost für die Frau, und keiner vermöchte es, hinfort ohne den 
anderen zu leben. Der Mann ist dabei ein Hinweis auf die Gottheit, die 
Frau auf die Menschheit des Sohnes Gottes. Und so sitzt der Mensch auf 
dem Richterstuhle der Welt. Er beherrscht die gesamte Schöpfung. Jed- 
wede Kreatur steht unter seiner Zucht und in seinem Dienst. Er, der 
Mensch, ist mehr als alle Geschöpfe" (164f). 

Ich halte diesen Text für einen der kühnsten, die Hildegard geschrie- 
ben hat. Mit einer bewundernswerten Klarsicht sieht sie die fundamen- 
tale Angewiesenheit des Mannes auf die Frau und der Frau auf den 
Mann. Sie können nur durch den jeweils anderen sie selbst werden, sie 
spiegeln einander, werden sich gegenseitig zum Trost, sie können nicht 
voneinander lassen, sondern bleiben in der Spannung der Verbundenheit 
und Bezogenheit. Dieses Verwobensein muß nicht als eheliche Lebensge- 
meinschaft ausgelebt werden, aber es darf nicht geleugnet oder verdrängt 
werden. Erst Mann und Frau zusammen ergeben den Menschen. Gemein- 
sam machen sie anschaubar, was es mit dieser Kreatur Mensch ist. Ein 
herrliches Wesen hat Gott geschaffen, herrlicher als die anderen Ge- 
schöpfe der Erde. Als Mann und Frau dürfen sie auf einem Thron sitzen 
und herrscherliche Funktionen übernehmen, als König und Königin re- 
präsentieren sie die ganze Schöpfung. 

In ihrer Schau, die ihren Büchern zugrundeliegt, bleibt Hildegard we- 
sentlich der greifbaren Erfahrungswelt verpflichtet, die Bilder und Sym- 
bole sind dem Bereich der sinnlichen Wahrnehmung zugeordnet. In ganz 
besonderer Weise wird die Körperlichkeit des menschlichen Leibes be- 
trachtet. Dabei kommt es ihr immer darauf an, nicht eine irdische Binnen- 
welt zu beschreiben, sondern im •Handgreiflichen" das Geheimnishafte 
anzudeuten, im Vordergründigen das Hintergründige durchschimmern 
zu lassen. Was sie sieht und innerlich erkennt, veranschaulicht sie durch 
eine leibbezogene Metaphernsprache. Der menschliche Leib ist ihr zum 
entscheidenden Medium ihrer Botschaft geworden. 



Leiblichkeit 211 

Als theologischen Hintergrund müssen wir immer den Glauben an die 
Menschwerdung Gottes einbeziehen. Durch die Inkarnation ist Wert und 
Würde des Leibes erst richtig erkennbar geworden. Wenn Gott sich in ei- 
ner leiblichen Gestalt zu erkennen gibt, dann müssen auch alle Mysterien 
im Spiegel der Verleiblichung erfahren werden können. 

Selbstverständlich spielen in der Bildersprache Hildegards auch an- 
dere Wirklichkeitsbereiche eine wichtige Rolle, so die Elemente, die be- 
lebte Natur, die Gestirne, aber der menschliche Leib mit seinen Gliedern, 
Organen und Sinnen hat doch eine dominante Stellung in ihrem Werk; 
hier sind die Anzeichen zu entdecken, die über sich hinausweisen. 

Daß auch in den Hymnen und Liedern Hildegards diese Betonung 
leiblicher Erfahrungen zu beobachten ist, soll zum Schluß noch deutlich 
gemacht werden. Obwohl man die Besonderheit Hildegardischer Mystik 
nicht mit der Brautmystik des Spätmittelalters in Verbindung bringen 
kann, kommt auch in den Hymnen Hildegards eine •bräutliche" Sprache 
vor, vor allem, wenn die Empfängnis des Erlösers durch die Jungfrau Ma- 
ria gepriesen wird. Im Hymnus •De Sancta Maria" heißt es: 

•Schönste du und Lieblichste, 
o wie sehr hat Gott sich an dir entzückt, 
daß er so die Liebesglut 
in dich eingesenkt, 
daß sein Sohn von dir sich nährte. 

Voller Freude war dein Leib, 
da aus dir 
alle Symphonie des Himmels tönte, 
denn du, Jungfrau, strahlendhell in Gott, 
trugst Gottes Sohn. 
Und dein Schoß frohlockte 
gleich dem Gras, auf das der Tau sich senkt, 
wenn er ihm die Kraft zum Grünen eingegossen. 
So geschah es auch in dir, 
Mutter aller Freude."4 

4 Hildegard von Bingen, Lieder. Herausgegeben von Pudentiana Barth, Immaculata Rit- 
scher und Joseph Schmidt-Görg. Salzburg 1969. 222-25. 




