
AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Die Glut bewahren - nicht die Asche 

Thesen für eine biophile, nicht nekrophil-fundamentalistische Spiritualität1 

Wenn gegenwärtig über fundamentalistische Störungen in der katholischen Kir- 
che geschrieben oder diskutiert wird, geht es in erster Linie meist um deren kriti- 
sche Darstellung und Interpretation. Geht man nun davon aus, daß der •Funda- 
mentalismus" zuvorderst ein Problem der ganzen Person ist, die fundamentali- 
stisch denkt und handelt2, dann fehlt gewissermaßen ein lebensbejahender, le- 
bensfroher Gegenentwurf zu den fundamentalistischen Verabsolutierungs- und 
Fixierungstendenzen. Einige Thesen, die für eine biophile, nicht nekrophil-fun- 
damentalistische Spiritualität plädieren, sollen deshalb im folgenden kurz skiz- 
ziert werden. 

Eine biophile Spiritualität reduziert die Komplexität der Wirklichkeit nicht auf 
einzelne a-personale formale Eindeutigkeiten, sondern auf die Treue Gottes zu je- 
dem einzelnen Menschen, wie auch umgekehrt, auf das Vertrauen des Menschen 
in den je größeren Gott. 

Eine biophile Spiritualität kappt nicht die Querverbindungen, in denen Men- 
schen stehen und sucht sie auch nicht auf einen Punkt krampfhaft festzunageln, 
sie bemüht sich vielmehr darum, daß die Querverbindungen geknüpft, am Leben 
erhalten und vor dem Veröden oder gewaltsamen Abbruch bewahrt werden. Ka- 
tholisch sein heißt nämlich, •in Querverbindungen stehen".3 Wenn der Gott Jesu 
Christi ein Gott der Liebe und des Lebens ist, dann sind Einheit und Vielheit 
gleichursprünglich und dann darf nicht das eine das andere dominieren. 

1 Der vorliegende Artikel ist der leicht überarbeitete Teil eines Referates, das Vf. bei der 
36. Tagung des Internationalen Arbeitskreises von Dogmatikern, Fundamentaltheologen 
und Kanonisten am 26. Okt. 1991 in Berlin und bei der deutschen Priesterseelsorgerkonfe- 
renz am 29. Okt. 1991 in Regensburg gehalten hat. 
2 Vgl. hierzu wie auch überhaupt zu fundamentalistischen Strömungen in der kath. Kirche, 
z.B. W. Beinert (Hrsg.), •Katholischer" Fundamentalismus. Häretische Gruppen in der Kir- 
che? Regensburg 1991; K. Deinzer, Sicherheit um jeden Preis? Fundamentalistische Strö- 
mungen in Religion, Gesellschaft und theologischer Ethik. St. Ottilien 1990; H. Kochanek 
(Hrsg.), Die verdrängte Freiheit. Fundamentalismus in den Kirchen. Freiburg 1991; Th. 
Meyer (Hrsg.), Fundamentalismus in der modernen Welt. Frankfurt 1989; S. Pfürtner, Fun- 
damentalismus. Die Flucht ins Radikale. Freiburg 1991. Am 3. Juni 1992 findet der diesjäh- 
rige •Dies academicus" an der Theologischen Fakultät Paderborn zu dem Thema: •Fun- 
damentalistische Versuchung in Kirche und Gesellschaft" statt. Die Veranstaltung ist vom 
AStA organisiert. 
3 J. Ratzinger, Das neue Volk Gottes. Düsseldorf 1969, 215. 



Aus dem Leben der Kirche Th"h 

In diesem Sinn ist eine biophile Spiritualität eine gastfreundliche Spiritualität, 
die um Transversalität und Transparenz bemüht ist: die Einbahnstraßen durch- 
bricht, Brücken schlägt, Netze knüpft, neue Wege anlegt; in der Intimität und Öf- 
fentlichkeit, Nähe und Distanz, Fremdheit und Vertrautheit gewissermaßen Tür 
an Tür wohnen. 

Eine biophile Spiritualität verweist auf die Gottesebenbildlichkeit jedes Men- 
schen und damit auf seine Individualität, leib-seelische Integrität und Identität. 
Jeder Mensch ist demnach aufgerufen, alle Selbstentfremdung abzuwehren und 
dem Ich-Verlust und der Ich-Schwäche entgegenzutreten. Der Mensch soll das 
werden, was er ist: ein einzigartiges und einmaliges Geschöpf, in dem und durch 
das die Herrlichkeit Gottes aufstrahlt, und das von daher den innigsten Wunsch 
in sich trägt, von seinen Mitmenschen in seinen menschlichen Fähigkeiten und 
Eigenschaften bestätigt zu werden. Insofern ist auch die Kirche nur dann wahr- 
haft menschlich zu nennen, als ihre Mitglieder einander bestätigen. Mit Nach- 
druck macht deshalb die Kirche in ihrer Pastoralkonstitution auch darauf auf- 
merksam, daß Grund, Träger und Ziel aller Institutionen der Mensch als Person 
sein muß, und daß die Kirche selber Zeichen und Schutz der Transzendenz der 
menschlichen Person ist (vgl. GS 76): Denn nicht der Mensch ist für den Sabbat 
da, sondern der Sabbat für den Menschen (vgl. Mk 2,27). Parallel dazu läßt sich 
formulieren: Auch die Schrift, die Tradition, Gruppierungen und Bewegungen, ja 
die Kirche selber sind nicht um ihrer selbst willen da, sondern um der Menschen 
willen. 

Eine biophile Spiritualität ist eine Spiritualität der Freude und des Humors. 
Wo das Lachen und die Freude zu Hause sind, kann sich die Angst nicht lange 
halten. Denn Angst und Freude, Freiheit und Zwang schließen sich gegenseitig 
aus. Deswegen fürchten auch alle diejenigen, die mit Angst und Zwang arbeiten, 
nichts mehr, als wenn über ihre überzogenen Ängste gelacht wird.4 Und insofern 
ist auch nur eine biophile Spiritualität in der Lage, den erstarrten Blickwinkel, der 
den erkannten oder beherrschten Teil für das Ganze hält, zu sprengen und so den 
Menschen offenzumachen für den •Ganz-Anderen", der ihm zugleich innerlicher 
ist, als der Mensch selbst sich sein kann.5 

Weil sie wesenhaft auf lebensoffene Kommunikation zielt, ist eine biophile 
Spiritualität immer auch erschütterbar und unvollkommen. Demgegenüber ist 
eine absolute, unerschütterliche und damit unkorrigierbare Spiritualität immer 
pathologisch fixiert. Menschen in geschlossenen Systemen mit einer grundsätz- 
lich nekrophilen Spiritualität mögen dabei den Menschen in offenen Systemen 
mit einer grundsätzlich biophilen Spiritualität zunächst überlegen sein - was die 
scheinbare Stichhaltigkeit ihrer Argumente betrifft. Deshalb werden sie vielleicht 
auch als Sieger vom Platz gehen, sie werden aber auch zugleich wissen müssen, 
daß sie dann noch einsamer werden.6 

Vgl. R. Rohr/A. Ebert, Das Enneagramm. München 1989, 131-146. 
1 Vgl. Augustinus, Confessiones III. 6, 11. 
' Diesen Gedanken verdanke ich dem Arzt und Psychotherapeuten W. Huth. 



Aus dem Leben der Kirche 234 

Eine biophile Spiritualität zielt auf die Stärkung des Selbstvertrauens des Men- 
schen und sucht somit seine Lebenskräfte, seine Phantasie und Kreativität zu ent- 
falten. Denn weil Gott dem Menschen vertraut, kann der Mensch ein gesundes 
Selbstvertrauen entwickeln und in der Gewißheit leben, daß die Welt in ihrem 
tiefsten Grunde in Ordnung ist. Auf dieser Grundlage wird eine biophile Spiritua- 
lität bemüht sein, andere Menschen groß zu machen. Denn •wer andere Men- 
schen groß macht, wird selber groß; wer andere aber klein macht, wird selber 
klein".7 

Für eine biophile Spiritualität ist Glaube nicht in erster Linie ein Aussage- 
Glaube, sondern ein Du-Glaube, nicht ein Funktions-Vertrauen, sondern ein Per- 
son-Vertrauen, nicht eine Theorie, sondern eine Praxis, nicht ein punktuelles Für- 
wahrhalten von etwas, sondern eine Vertrauensbeziehung zwischen Gott und 
Mensch und Mensch und Gott. Glaube ist also primär nicht ein Wissen von et- 
was, das der Mensch hat und ihn scheinbar sichert, sondern die Gewißheit, die 
ihn führt8, und selbst im Scheitern nicht verläßt. 

Einer biophilen Spiritualität geht es in diesem Sinne um Vertrauensbildung 
durch die Schaffung von angstfreien Räumen der Begegnung und der Geborgen- 
heit, in denen Menschen sich nicht zu verteidigen brauchen, sondern spüren, daß 
sie so angenommen werden, wie sie sind - mit allen Stärken und Schwächen. 
Diese Erfahrung des Angenommenseins ist das einzige, was langfristig stärker 
sein kann als die Angst. •Furcht ist nicht in der Liebe, sondern die vollkommene 
Liebe treibt die Furcht aus" (1 Joh 4,18). 

Eine biophile Spiritualität befreit Menschen dazu, sich selbst als wirklich ein- 
malig, stark und begabt zu erleben. Es geht dabei um jene vom Heiligen Geist ge- 
schenkte Kraft und Begabung, die dem Menschen die Gewißheit gibt, daß Gott 
ihn zur Gemeinschaft mit ihm ruft. Demgegenüber neigt der •Fundamentalis- 
mus" dazu, dem Menschen die Erfahrung seiner Vollmacht und Würde zu neh- 
men und ihn statt dessen zu verdinglichen. Eine verdinglichte Welt aber ist per de- 
finitionem eine entmenschlichte Welt.9 Der •Fundamentalismus", der glaubt, in 
bestimmten Schriftworten, Traditionssträngen und Normen einen Gegenstand 
gefunden zu haben, der ihm absolute Sicherheit garantiert, möchte mit seinem 
•Besitz" genau diese menschliche (Mit-)Urheberschaft ablegen. 

Eine lebensfrohe Spiritualität macht radikal, im echten Sinn des Wortes •von 
der Wurzel her" ernst mit der Inkarnation. Jesus Christus ist allein der tragende 
Grund, das Fundament. Indem sich Gott in Jesus Christus selbst mitgeteilt hat, 
hat er irreversibel ja gesagt, nicht zur Masse, sondern zu jedem einzelnen Men- 
schen, zu seiner Freiheit, zu seiner Geschichte, seiner Personenwürde und Ge- 
schöpflichkeit. Insofern kann nur der Mensch, der sich als freies und geschichtli- 
ches Wesen begreift und lebt, in der Verknüpfung einer lebendigen Vergangen- 
heit mit einer verheißungsvollen Zukunft seine Identität gewinnen und bewahren. 

7 R. Lay, Dialektik für Manager. Frankfurt/Main 41990, 5. 
8 Vgl. K. Jaspers, Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung. München 1963, 49. 
9 Vgl. P. Berger/Th. Luckmann, Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit. Frank- 
furt a.M. 51980, 95. 



Aus dem Leben der Kirche 235 

Eine biophile Spiritualität setzt sich kritisch ab von dem Versuch, den Heiligen 
Geist nur mit einer bestimmten Gnadengabe, einem bestimmten Dienst oder ei- 
ner bestimmten Kraft kurzschließen zu wollen. Demgegenüber weist sie auf das 
Wort des Paulus im 1. Korintherbrief (1 Kor 12.4) hin, wonach alle Gnadengaben 
mit dem einen Heiligen Geist zu identifizieren sind. Die je spezifischen Begabun- 
gen und Fähigkeiten bei sich und bei anderen zu entdecken und fruchtbar zu ma- 
chen für das Leben in der Gemeinschaft, das ist die Aufgabe einer lebensfrohen 
Spiritualität. 

Eine biophile Spiritualität ist eine Spiritualität der Beziehungen. Ihr Struktur- 
prinzip ist die communio. Diese Gemeinschaft darf jedoch nicht bloß die Gruppe 
der spirituell Gleichgesinnten umfassen; eine solche Vorstellung käme pastoraler 
und spiritueller Selbstbefriedigung gleich. Die communio muß vielmehr auch für 
Begegnungen mit spirituell Andersartigen offen sein, den privaten und vertrauten 
Bereich verlassen und sich dem Fremden zur Verfügung stellen können. 

Es dürfte klar sein, daß eine solche offene Spiritualität immer eine Spiritualität 
des Weges ist, der zeitlebens zu gehen ist. Auf diesem Weg gibt es keinen absolu- 
ten Punkt. Der letzte unbedingt verläßliche Punkt ist allein das Ziel, ist der treue 
Gott. Von ihm her eröffnen sich aber Wegmarken, die Orientierung zu geben ver- 
mögen. Solche Anhaltspunkte sind für den Christen die Schrift und die Tradi- 
tion; beide sind jedoch nicht a-personal, a-geschichtlich, also fundamentalistisch 
zu interpretieren, sondern dialogisch zu erschließen, d. h. im nachdenkenden und 
gegenseitigen Erzählen der je eigenen Lebensgeschichte als Glaubensgeschichte 
wird im Kontext von Schrift und Tradition die transzendentale Erfahrung des 
Mitseins Gottes ins Licht gehoben und damit der Beliebigkeit entzogen. So kann 
bei aller Buntheit der Erfahrungen deutlich werden, daß diese immer schon 
durchwirkt sind von dem fundierenden und finalisierenden Lebensprinzip, das 
wir Gott nennen. 

Ist der •Fundamentalismus" auch dadurch zu kennzeichnen, daß es ihm in er- 
ster Linie um den störungsfreien Besitz der Wahrheit geht, dann geht es in einer 
lebensfrohen Spiritualität gerade darum, daß auch die Störungen ernstgenommen 
werden (Störungen haben gewissermaßen Vorrang!); daß neben der Sache auch 
der einzelne mit seinen persönlichen Möglichkeiten sowie auch die jeweilige 
Gruppe mit ihren Interaktionen gleich wichtig zu nehmen und zu einem entspre- 
chenden Gleichgewicht zu bringen sind. 

Da eine biophile Spiritualität einen personalen Begriff von Wahrheit hat, d. h. 
Wahrheit muß personal verkörpert, angenommen und entdeckt werden, geht es in 
dieser Spiritualität vor allem um Authentizität bzw. Stimmigkeit. Stimmigkeit 
heißt dabei, mit der Wahrheit der Gesamtsituation übereinzustimmen. Und dazu 
gehört neben dem Inhalt auch die individuelle Zielsetzung, die innere Verfaßtheit 
des Empfängers, der Charakter der Beziehung und die Forderung der Lage. 

Klemens Deinzer, Bamberg 




