
Die Gelübde des hl. Ignatius und seiner Gefährten 
auf dem Montmartre 

* 
Zur Aktualität ihrer Mystik und missionarischen Dynamik 

Günter Switek, Frankfurt am Main 

Am Morgen des 15. August 1534, dem Fest der Aufnahme Mariens in den 
Himmel, zogen sieben Studenten vom Lateinischen Viertel durch das 
Stadttor zum Montmartre, der außerhalb der Stadtmauern lag. Der Hügel 
lag einsam und still, er war damals noch nicht bebaut, sondern teilweise 
mit Weinbergen bedeckt, auf dem Gipfel erhob sich ein Benediktinerin- 
nenkloster. Auf halber Höhe des Hügels stand die sogenannte Märtyrer- 
kapelle, dem Andenken des heiligen Dionysius, des ersten Bischofs von 
Paris, geweiht, der nach der Überlieferung hier mit seinen beiden Gefähr- 
ten Rusticus und Eleutherius den Märtyrertod erlitten hatte. In der 
Unterkirche waren die sieben Gefährten für sich allein und ungestört. Es 
war eine internationale Gruppe: fünf Spanier, ein Portugiese, ein 
Savoyarde. Auch ihr Alter war sehr verschieden: Ignatius zählte 43 Jahre, 
Peter Faber 28, Franz Xaver 28, Bobadilla 25, Rodrigues 24, Lainez 22, 
Salmerön 19 Jahre. Peter Faber, der einzige Priester unter ihnen, der erst 
vor drei Wochen seine Primiz gefeiert hatte, las die heilige Messe. Vor der 
Kommunion wandte sich Faber zu seinen Gefährten, die heilige Hostie 
über der Patene haltend, und einer nach dem andern sprachen die sechs 
kniend, mit lauter Stimme, ihre Gelübde. Als der letzte seine Gelübde be- 
endet hatte, reichte Faber allen die heilige Kommunion, und wandte sich 
dann zum Altar, um selber seine Gelübde zu sprechen und danach Leib 
und Blut des Herrn zu empfangen. Nach Beendigung der heiligen Messe 
blieben die Gefährten auf dem Montmartre, am nahen Brunnen des heili- 
gen Dionysius, nahmen dort gemeinsam ein Mahl zu sich und blieben 
den ganzen Tag frohen Herzens und mit brüderlichem Zwiegespräch bei- 
sammen. Erst zur Zeit der Vesper traten sie den Heimweg an. 

Die Erinnerung an diesen Tag blieb in den Gefährten lebendig. Fast 
alle haben später davon berichtet: Ignatius1, Faber2, Lainez3, Rodrigues4, 

* Dieser Vortrag wurde am 18. Juli 1991 bei einem europäischen Treffen von Jesuiten im 
Zusammenhang des Ignatianischen Jahres in Chantilly bei Paris gehalten. Er diente als 
Einstimmung auf eine Wallfahrt zum Montmartre und auf die Erneuerung der Gelübde. 
Der Text wurde für den Druck leicht überarbeitet. 
1 FN I, 480-481.        2 FN I, 36-38; Fabri Mon. 9-10. 
3 FN I, 102-103, 110-112.        " Epp. Broeti 457^160. 



Günter Switek 246 

Bobadilla5. Hinzu kommen noch die Berichte von Polanco6 und Nadal7. 
Erstaunlich ist, daß der Wortlaut der Gelübdeformel nicht erhalten ist, 
obwohl man annehmen muß, daß alle dieselbe Formel benutzten. Wenn 
man die verschiedenen Quellentexte zusammennimmt, ergibt sich folgen- 
der, etwas komplizierter Inhalt des Gelübdes: sie wollten Christus, ihrem 
Herrn, dienen, und zwar in Armut, die aber im strengen Sinn erst nach 
Abschluß ihrer Studien in Kraft treten sollte, und in Keuschheit; sie woll- 
ten ins Heilige Land pilgern; wenn aber die Überfahrt innerhalb einer be- 
stimmten Zeit unmöglich sein sollte oder wenn der Verbleib dort unmög- 
lich sein würde oder wenn sie trotz einer Aufenthaltsgenehmigung dort 
nicht fruchtbar apostolisch arbeiten könnten, dann wollten sie nach Rom 
zurückkehren und den Papst bitten, er möge entscheiden, was sie tun soll- 
ten; seinen Sendungen wollten sie gehorchen. Implizit ist im Gelübde 
auch das priesterliche Apostolat enthalten sowie der Vorsatz, in Gemein- 
schaft zusammenzubleiben, ohne daß allerdings damals schon beabsich- 
tigt war, einen Orden zu gründen. Mit den inhaltlichen Festlegungen der 
Gelübde verbanden die Gefährten ein hohes Maß an Offenheit für die 
Zukunft und an Disponibilität für die Führung des Heiligen Geistes. 

Diese Gelübde waren für Ignatius und seine Gefährten von zentraler 
Bedeutung. Bobadilla sah in ihnen sogar den Beginn der Gesellschaft 
Jesu8. Wenn das auch kirchenrechtlich nicht ganz richtig ist, so waren 
doch diese Privatgelübde das Ereignis, aus dessen Mystik und missionari- 
scher Dynamik später folgerichtig die Gesellschaft Jesu entstand. Des- 
halb sind diese Gelübde für alle Jesuiten von zentraler Bedeutung. Was 
damals geschah, spricht heute noch unmittelbar an. 

Hingabe an Jesus Christus 

Die Gefährten legten ihre Gelübde, genauso wie es noch heute geschieht, 
in der Messe vor der Kommunion ab, während der Priester die Hostie 
hochhielt (•professio super hostiam", im Unterschied zur •professio su- 
per altare" der alten monastischen Orden, wo die Gelübdeurkunde auf 
den Altar gelegt wurde, und zur •professio in manus" der mittelalterli- 
chen Bettel- und Ritterorden, bei der der Vovent im Kapitelsaal seine 
Hände in die Hände des Obern legte und dann die Gelübdeformel las). 

5 Mon. Bobad. 498, 523-524, 602, 615. 
6 FN I, 183-185, 263-264; FN II, 567. 
7 FN II, 82-83. 
8 Brief an F. Borja, 31. 8. 1569, Mon. Bobad. 498. 



Gelübde 247 

Was immer auch die historische Herkunft dieser Gelübdeform sein mag9, 
die Gefährten sahen darin ihre besondere Beziehung zu Jesus Christus 
zum Ausdruck gebracht. Nach Suarez10 macht der Ritus deutlich, daß die 
Profeß mehr in die Hände Christi als in die Hände des Obern abgelegt 
wird. Der Empfang der heiligen Kommunion ist gewissermaßen das Sie- 
gel auf den Bund und das Versprechen der Hilfe bei der Ausführung der 
Gelübde. 

Das ist zu verstehen auf dem Hintergrund der Exerzitien, die ja alle Ge- 
fährten in den Monaten vorher gemacht hatten (außer Franz Xaver, der 
sie wegen seiner Vorlesungen als Magister erst anschließend im Septem- 
ber 1534 machen konnte). Vor ihren Augen steht das Christusbild der bei- 
den zentralen Betrachtungen der Exerzitien vom Rufe Christi und von 
den Zwei Bannern. Hier hatten die Gefährten eine tiefere Einsicht in die 
Stellung Christi im Heilsplan und damit auch in ihre eigene Sendung er- 
halten. Es ist der Gedanke des Dienstes für Christus, den König, den Le- 
bendigen, heute und jetzt Aktiven, der für die ihm vom Vater aufgetra- 
gene Sendung, die ganze Welt für ihn zu gewinnen, Mitarbeiter sucht. In 
der Exerzitienwahl ging es dann darum, den Willen Gottes zu finden 
durch größtmögliche Angleichung an das Lebensgesetz Christi. Es ging 
den Gefährten also um das •Mit-Christus-Kommen", um die •Nachfolge 
Christi", und das in der Gesinnung des •magis", des •je-mehr". Die Ar- 
mut, die sie gelobten, war nichts anderes als Teilhabe an der Armut Jesu; 
die Keuschheit, die sie gelobten oder erneuerten (Ignatius hatte vermut- 
lich schon 1522 vor dem Bilde U. L. F. von Aränzazu das Versprechen der 
Keuschheit abgelegt), war der Ausdruck ihrer persönlichen Beziehung 
zum Herrn und ihrer Freiheit zum Dienst für alle Menschen; ihr Aposto- 
lat war nichts anderes als Teilhabe am Erlösungswerk Christi. Von dieser 
Beziehung zu Jesus her ist es zu verstehen, daß sie drei Jahre später in 
Oberitalien beschlossen, auf Fragen zu antworten, sie seien •von der Ge- 
sellschaft Jesu", und zwar, weil sie kein anderes Haupt hätten als Jesus 
Christus11. Indem sie Jesus als ihr Haupt bekannten, bekannten sie sich 
selbst als zugehörig zu Jesus, als Gefährten Jesu. Das besagt auch Nach- 
folge Jesu in Armut, Demut, Ertragen von Schmach, Kreuz und Verfol- 
gung, wie es Ignatius in der Vision von La Storta im November 1537 ver- 
heißen wird. 

Mit dieser Liebe zu Jesus hing das Versprechen der Wallfahrt ins Hei- 
lige Land zusammen. Das Heilige Land war für die Gefährten, wie schon 

9 Vgl. Ivo Zeiger, Professio super hostiam. Ursprung und Sinngehalt der Profeßform in der 
Gesellschaft Jesu, in: AHSI9 [1940] 172-188. 
10 De Religione S.I., Hb. VI, c. V, 9. 
11 Pol. Chron. I, 72f. 



Günter Switek 248 

1522 für Ignatius, deswegen so lieb und teuer, weil es das Land war, wo 
Jesus gelebt hat. Die Liebe zu Jesus wird auf alles übertragen, was mit 
ihm in Berührung gekommen ist. Ludolph von Sachsen hat in seinem Pro- 
log zur •Vita Christi" seinen Lesern empfohlen, sich in der Meditation 
die Welt Jesu Christi so konkret wie möglich vor Augen zu führen, und 
daraus entsteht dann der Wunsch, das Heilige Land selbst zu sehen: •Es 
ist schön, sich nach dem Heiligen Land zu sehnen, dem sich die Kirchen 
Christi auf dem ganzen Erdenrund Tag und Nacht unaufhörlich verbun- 
den wissen, jenem Land, in dem der gute Jesus gewohnt hat, das er durch 
sein Wort und seine Lehre erhellt und schließlich durch sein kostbares 
Blut geheiligt hat. Noch schöner ist es, dieses Land mit den Augen des 
Leibes zu sehen und dann mit dem Blick des Geistes zu erwägen, wie 
Jesus an den einzelnen Orten dieses Landes unser Heil gewirkt hat."12 So 
ist es verständlich, daß Ignatius schon in Loyola den Plan einer •Wall- 
fahrt nach Jerusalem" faßte13. So ist es auch zu verstehen, daß seine 
Gefährten in Paris alle einzeln, ohne voneinander zu wissen, in ihren 
Exerzitien zum Entschluß einer Pilgerfahrt ins Heilige Land gekommen 
waren14. 

Die Liebe zu Christus findet bei Ignatius und seinen Gefährten auch 
ihren Ausdruck in der eucharistischen Note ihrer Frömmigkeit. Von 
Manresa an war für Ignatius die tägliche Teilnahme an der heiligen 
Messe und die wöchentliche Kommunion wesentlich. In den Jahren ihrer 
Studien in Paris hat die gemeinschaftliche Teilnahme an der heiligen 
Messe bei den Kartäusern eine große Bedeutung für den Zusammenhalt 
der Gruppe gehabt. Die •Professio super hostiam" fügt sich in diese eu- 
charistische Jesusfrömmigkeit ein, und es ist sicher auch kein Zufall, daß 
Ignatius später hohe mystische Erlebnisse bei der Feier der heiligen 
Messe haben wird15. 

Ignatius hat ein Charisma erhalten, das für seine Jünger bleibend gültig 
ist. Auch sein geistlicher Weg, auf den Gott ihn geführt hat, ist heute noch 
für sie maßgebend. Die Liebe zu Jesus und die Bereitschaft zu seiner 
Nachfolge sind Grundlage des Berufes zum Jesuiten, die Gegenwart 
Christi in der Eucharistie ist der Zentralpunkt ihrer Christusbeziehung. 
Hier wird das Erlösungsopfer gegenwärtig, hier wird der Ruf und die 
Kraft, das Leben im Dienst für Jesus Christus und für die Brüder und 
Schwestern hinzugeben, erfahren. 

12 Ludolf von Sachsen, Das Vorwort zum •Leben Jesu Christi". Übers, v. A. Falkner, in: 
GuL6l (1988)278. 
13 BP 9. 
14 Rodrigues in: Epp. Broeti 455. 
15 Vgl. das •Geistliche Tagebuch" von 1544. 



Gelübde 249 

Priesterliches Apostolat 

Aus dem Christusbild des Ignatius, wie es ihm in Manresa deutlich ge- 
worden war und wie es in den Exerzitien seinen Niederschlag gefunden 
hatte, ergab sich mit Notwendigkeit die Berufung zum apostolischen 
Dienst. Denn Christus war für Ignatius derjenige, der die Apostel aussen- 
det, der Mitarbeiter sucht für das Werk, das der Vater ihm aufgetragen 
hat, und das noch nicht vollendet ist. Aus der Einsicht in die Stellung 
Christi im Heilswerk kam ihm auch die Erkenntnis seiner eigenen Auf- 
gabe im Reiche Gottes. Der Begriff der •Sendung" (misiön) erhielt für 
ihn eine zentrale Bedeutung. Gott der Vater hat seinen Sohn zum Heil der 
Menschheit gesandt; Christus seinerseits hat die Apostel ausgesandt, wel- 
che durch die Verkündigung der Frohen Botschaft an seinem Heilswerk 
mitwirkten; diese Sendung ist auf die Kirche übergegangen, speziell auf 
Petrus, von dort auf den Papst, und von dort auf Bischöfe und Orden. In 
der Kirche beruft Christus auch heute noch Männer und Frauen zu dieser 
besonderen Mitarbeit und sendet sie, vermittelt durch den Papst, seinen 
allgemeinen Stellvertreter. In diese Sendung sahen sich Ignatius und 
seine Gefährten hineingenommen. 

Von Manresa an gab die apostolische Berufung seinem Leben eine ein- 
heitliche Linie, trotz der Unsicherheit, mit der er auch in Zukunft noch 
oft vor konkreten Entscheidungen stand. Die Pilgerfahrt ins Heilige 
Land, die Ignatius zuerst nur aus Bußeifer und Liebe zur Person Jesu un- 
ternommen hatte, erhielt nun ein weiteres Motiv: das dauernde Apostolat 
in Palästina. Nach dem Scheitern dieses Planes war wiederum das Apo- 
stolat das Motiv für die Hinwendung zum Studium. Das Ideal des •apo- 
stolischen Lebens" war auch der Grund, weshalb Ignatius begann, Ge- 
fährten für sein Leben zu suchen. Als Ignatius in Paris die ersten Gefähr- 
ten um sich sammelte, die dann auch bei ihm blieben, war noch keine 
Rede von der Gründung eines neuen Ordens. Dieser Frage stellten sie 
sich ausdrücklich erst 1539. Aber Ignatius und seine Gefährten hatten be- 
reits den Entschluß zu einem konsequent evangelischen Leben, zur Nach- 
folge Jesu im Sinne der Exerzitien gefaßt. Dieses Ideal wurde auf ver- 
schiedene Weise umschrieben. Lainez spricht von der Absicht, •sich in 
Armut dem Dienst Gottes unseres Herrn und dem Nutzen des Nächsten 
hinzugeben"16. Polanco berichtet, die ersten Gefährten hätten sich ent- 
schlossen, sich ganz •dem göttlichen Dienst" und •der Hilfe der Näch- 
sten" zu weihen17. Rodrigues sagt, sie hätten beschlossen, •sich ganz dem 

16 FN I, 110. 
17 FN I, 263. 



Günter Switek 250 

Heil des Nächsten zu widmen"18. Was war damit gemeint? Wenn sie sich 
dem Papst zur Verfügung stellen wollten, damit er sie sende, dann war 
darin klar die Entscheidung für das Priestertum eingeschlossen. Darin 
bestand ihre •Hilfe für die Seelen", ihr Einsatz zum •Nutzen des Näch- 
sten". Lainez nennt in diesem Zusammenhang ausdrücklich Predigt und 
Dienst in Hospitälern19. Rodrigues spricht vom unentgeltlichen Dienst 
der Sakramente der Buße und der Eucharistie20 und vom •Verlangen, den 
christlichen Glauben zu verkündigen". Er sagt ferner, daß •einige von ih- 
nen brennend danach verlangten, das Licht des Evangeliums zu den Un- 
gläubigen zu tragen". Der erste Priester des Kreises um Ignatius war Peter 
Faber, der am 30. Mai 1534 geweiht worden war. Die übrigen studierten 
alle auf das Priestertum hin und erhielten die Priesterweihe am 24. Juni 
1537 in Venedig. 

Ihre Entscheidung zum Priestertum, und zwar in einer bestimmten Le- 
bensform, ist zu sehen auf dem Hintergrund der verschiedenen damali- 
gen Versuche zur Priesterreform, in Paris etwa durch Jean Standonck 
(t 1504), seinen Nachfolger als Prinzipal des Montaigu-Kollegs Noel 
Beda (t 1537), Josse Clichtove (t 1543) und das Konzil von Sens bzw. Pa- 
ris (1527-1528), gleichzeitig in Oberitalien durch Bischof Mateo Giberti 
von Verona und durch Gaetano da Tiene bzw. Gian Pietro Caraffa21. Bei 
diesen Reformen ging es sowohl um eine Intensivierung der Seelsorge als 
auch um einen eigenen priesterlichen Lebensstil, der vor allem durch Ar- 
mut und ein intensives geistliches Leben gekennzeichnet war. Während 
aber den oben genannten Reformbemühungen eine kultische Auffassung 
vom Priestertum gemeinsam war, setzten die Gefährten einen anderen 
Akzent. Auch sie waren •reformierte Priester" im Sinne der Kirchen- 
reform: Sie führten ein •evangelisches Leben", lebten in Armut und ohne 
Ambitionen auf Pfründen. Aber der Akzent ihrer priesterlichen Tätigkeit 
lag in der Verkündigung und der Spendung der Sakramente, vor allem 
der Buße, und zwar nicht auf einen Ort oder eine Diözese beschränkt, 
sondern universal, auch und gerade dort, wo sonst niemand hinging, wo 
aber die Not besonders groß war. Dem diente ihre Absicht, sich dem 
Papst zur Verfügung zu stellen, dem universalen Stellvertreter Christi. Sie 
sahen ihr Priestertum nicht •in sich", sondern •für andere", nicht kul- 
tisch, sondern apostolisch und missionarisch. Der priesterliche Charakter 
ihrer Gruppe zeigt sich u. a. auch an den Namen, mit denen man sie nach 

18 Epp. Broeti 455. 
"FN I, 110. 
20 Epp. Broeti 457. 
21 Vgl. Luis de Diego, La option sacerdotal de Ignacio de Loyola y sus companeros. Caracas 
1975. 



Gelübde 251 

dem Weggang von Paris und den Anfängen in Rom bezeichnete: •Pilger- 
priester" (•Preti Pellegrini")22, •Reformierte Priester" (•Preti Refor- 
mati")23, bis sich schließlich der von ihnen selbst gewählte Name •Gesell- 
schaft Jesu" durchsetzte. Die Entscheidung des Ignatius und seiner Ge- 
fährten zum Priestertum ist also älter als die Entscheidung, einen Orden 
zu gründen. Ihr Verhältnis zu den anderen Orden formulierte 1557 Nadal 
in seinen •Annotationes in Examen Generale": •Wir sind als Priester und 
Kleriker berufen, nicht als Mönche"24. Was ihr priesterliches Apostolat 
konkret besagen soll, ist zu diesem Zeitpunkt noch relativ offen, es wird 
durch die •Prima Instituti Summa" (1539), die Bulle •Regimini" (1540) 
und die Bulle •Exposcit" (1550) schrittweise näher bestimmt. 

Armut 

Was sagen uns die Quellen über die Rolle der Armut in dem Montmartre- 
gelübde? Zunächst einmal steht fest, daß über diesen Punkt keine Mei- 
nungsverschiedenheit bestand. In fast allen Quellen wird das Armutsge- 
lübde ausdrücklich erwähnt, außer bei Ignatius im Pilgerbericht, aber das 
hängt wohl mit dem besonderen Zweck dieses Berichtes zusammen. Fa- 
ber spricht von dem •Gelübde ..., an einem bestimmten Tage damit zu be- 
ginnen, Eltern und Netze zu verlassen, ausgenommen das viaticum"25. La- 
inez erinnert sich an die Ablegung eines •Gelübdes, sich dem Dienst des 
Herrn in Armut zu weihen"26. Bobadilla berichtet, daß er sich 1534 viele 
Exzerpte aus Vätern und Theologen gemacht habe, in dem Wissen, daß er 
nicht weiterstudieren könne, weil er ja •in Armut zum heiligen Grab in Je- 
rusalem gehen" würde27. Der ausführlichste Text, den uns ein Augen- 
zeuge hinterlassen hat, stammt von Rodrigues. Er bietet manche für das 
Verständnis des Gelübdes aufschlußreiche Einzelheiten. So weist Rod- 
rigues ausdrücklich daraufhin, daß sie sich mit diesem Gelübde nicht für 
die Zeit ihrer Studien in Paris binden wollten und daß sie sich außerdem 
die Freiheit bewahrten, sich das für die Pilgerfahrt notwendige Geld zu 
beschaffen. Andererseits aber hätten sie sich verpflichtet, ohne jedes Sti- 
pendium zu predigen und die Sakramente der Buße und der Eucharistie 
zu spenden. Niemals wollten sie etwas für die Feier der heiligen Messe 
annehmen, wenn sie auch zugäben, daß dies durchaus erlaubt wäre. Aber 

22 Epp. Xav. I, 69; Epp. Broeti 523, 526. 
23 Vgl. P. Tacchi Venturi, Storia della Compagnia di Gesü in Italia, II/I. Rom 1950, 359. 
24 Epp. Nadal V, 174. 
25 Memoriale n. 15, FN I, 37. 
26 Ep. de P. Ignatio n. 30, FN I, 102. 
27 Autobiogr. n. 5, FN III, 325. 



Günter Switek 252 

sie wollten freiwillig auf dieses Recht verzichten, um so die Armut und 
die evangelische Vollkommenheit fester zu ergreifen und um so den 
Schmähungen der Häretiker zu entgehen, welche in der Einrichtung der 
Stipendien nur getarnte klerikale Habgier sahen28. Hier wird bereits ein 
wesentlicher Punkt der damals fälligen Kirchenreform deutlich. In die- 
sen Privatgelübden findet sich bereits das ganze Armutsideal der Gefähr- 
ten in knapper Form ausgedrückt. Das ist nicht zu verwundern, ist es 
doch ein Niederschlag der Exerzitien. Die Gefährten sind zutiefst von 
den ignatianischen Armutsmotiven durchdrungen: Nachfolge des für uns 
Menschen arm gewordenen Jesus und der in Armut ausgesandten Apo- 
stel, Vertrauen auf die Vorsehung des himmlischen Vaters. In diesen Mo- 
tiven liegt die ganze •Mystik der Armut", die letztlich ein Aspekt der 
Nachfolge Christi ist: es nicht besser haben zu wollen als er. Sie wollten 
•in Armut predigen", wie es Ignatius ein Jahr später, am 12. Februar 
1536, in einem Brief an Jaime Cazador formulierte29. 

Was bedeutet die freiwillige Armut heute? Jesus ist arm geworden, weil 
er unsere Menschennatur angenommen hat und alles mit uns geteilt hat30. 
Evangelische Armut heute ist wesentlich ein Teilen: Teilen miteinander 
in der Gemeinschaft des Ordens (wie es die Apostelgeschichte für die Ur- 
gemeinde schildert), Teilen der materiellen und auch der geistigen Güter. 
Teilen über die Grenzen der Gemeinschaft hinaus, mit den Armen und 
Zurückgesetzten, den Unterprivilegierten. Ordensleute fragen sich oft, ob 
sie wohl die Armut in genügender Weise üben. Diese Frage wird überflüs- 
sig, wenn man sich der Not öffnet, die uns umgibt. Wer mit dem, was er 
hat, dem anderen hilft, wird automatisch arm. Zu denen, die Hilfe brau- 
chen, gehören auch Kranke, Behinderte, Vereinsamte, jene, die mit ihrem 
Schicksal nicht fertig werden. Das Problem der Gastarbeiter, Asylanten, 
Arbeitslosen und der Dritten Welt ist eine Anfrage an die Ernsthaftigkeit 
der Armut. Teilen besagt übrigens nicht nur Anteilgeben an Geld, Klei- 
dung, Wohnung, sondern auch an Wissen, an Menschlichkeit, an Zeit. Al- 
les Reden vom Leben mit den Armen und für die Armen ist nicht ernst- 
haft, wenn man nicht selbst als Armer lebt. 

Von großer apostolischer Bedeutung ist nach wie vor die Unentgelt- 
lichkeit der jesuitischen Arbeiten. Zwar darf der Orden im Sinne des 
Zweiten Vatikanischen Konzils von seiner Arbeit leben, Autorenhono- 
rare und Schulgeld rechtmäßig annehmen; aber bei der Auswahl der Ar- 
beiten darf nicht die in Aussicht stehende Bezahlung oder der zu erwar- 

28 FN III, 20-22. 
29 Epp. I, 96. 
30 Vgl. 2 Kor 8,9. 



Gelübde 253 

tende Ruhm maßgebend sein, sondern es müssen gerade die weniger be- 
zahlten und weniger geachteten bevorzugt werden. Nur auf Gottes grö- 
ßere Ehre und das Heil der Seelen ist zu schauen. Der Lohn soll letztlich 
allein von Gott erwartet werden. 

Der Papstgehorsam 

Mit dem Gelübde der Gefährten, nach Jerusalem zu pilgern, war anschei- 
nend eine dreigliedrige Bedingung verbunden: Wenn die Überfahrt ins 
Heilige Land innerhalb eines Jahres nach Abschluß ihrer Studien unmög- 
lich wäre, oder wenn man ihnen nicht erlauben würde, dort zu bleiben, 
oder wenn sie trotz einer Aufenthaltsgenehmigung dort nicht fruchtbar 
arbeiten könnten, dann wollten sie nach Rom gehen und den Papst bit- 
ten, er möge entscheiden, wo und wie sie tätig sein sollten. Das ist unge- 
fähr der Inhalt, wie er von Polanco 1574 in •De vita P. Ignatii et de Socie- 
tatis Iesu initiis" dargelegt wird31. Nach dem Urteil von P. de Leturia32 ist 
dies wohl die genaueste Darstellung. 

Über diesen Punkt haben die Gefährten in ihren Überlegungen vor den 
Gelübden anscheinend viel diskutiert. Gerade hier unterscheiden sich 
ihre Berichte bzw. haben ihre je eigenen Akzente, wie P. de Leturia ge- 
zeigt hat33. So scheint es, daß Ignatius, Xaver und Lainez unbedingt im 
Heiligen Land bleiben wollten, während Faber und Rodrigues auf jeden 
Fall nach Rom zurückkehren wollten. Der äußere Anlaß für die Bedin- 
gung lag wohl in der bitteren Erfahrung des Ignatius, der bei seiner eige- 
nen Jerusalemwallfahrt 1523 dort nicht bleiben durfte, sondern nach drei 
Wochen mit den anderen Pilgern wieder zurückkehren mußte. Das 
Papstgelübde hat also seinen Ursprung nicht in der Erleuchtung von 
Manresa, sondern im Zusammenbruch der Lieblingspläne des Ignatius34. 
•Wir kamen aus verschiedenen Reichen und Provinzen und wußten 
nicht, wohin uns wenden und ob unter Gläubige oder Ungläubige; wir 
wollten auf dem Weg des Herrn nicht irregehen, waren aber nicht sicher, 
wo wir Gott, Unserem Herrn, mehr dienen und ihn mehr loben könnten 
mit Hilfe seiner Gnade; aus all diesen Gründen legten wir das Gelübde 
ab, Seine Heiligkeit solle es sein, der uns aufteile und sende zur größeren 
Ehre Gottes, unseres Herrn, und gemäß unserem Versprechen und unse- 

31 FN II, 567; Chron. I, 50. 
32 Estudios Ignacianos I, Rom 1957, 193. 
33 Jerusalem y Roma en los designios de San Ignacio de Loyola, in: Est. Ign. I, 181-200. 
34 Vgl. J. G. Gerhartz, Insuper promitto... Die feierlichen Sondergelübde Katholischer Orden. 
Rom 1966,211-231. 



Günter Switek 254 

rer Absicht, die Welt zu durchziehen."35 Sie suchten also beim Stellvertre- 
ter Christi Hilfe in der Bedrängnis ihrer Lebenswahl und stellten sich 
nicht etwa, wie oft dargestellt wird, dem Papst zur Verfügung, um ihm zu 
Hilfe zu kommen, z. B. gegen die Protestanten. Vielmehr werde im Papst, 
dem Stellvertreter Christi auf Erden, so glaubten sie, Christus zu ihnen 
sprechen; der Papst weiß am besten, wo in der Gesamtkirche Hilfe nötig 
ist; schließlich ist der Papst die universale Autorität, also nicht von vorn- 
herein auf ein bestimmtes Arbeitsfeld eingeengt wie ein beliebiger Bi- 
schof. In den •Constituciones circa Missiones" von 1544/45 spricht Igna- 
tius ausdrücklich vom •universal y summo vicario"36. Der Papstgehorsam 
bedeutet also nicht, daß die Jesuiten die Janitscharen des Papstes oder 
seine geistliche Schweizer Garde wären, sondern er ist für sie Quelle des 
universalen Apostolates. 

Dadurch, daß in dem Jahr nach ihrer Ankunft in Italien kein Schiff 
nach Palästina fuhr und sie so nicht ins Heilige Land kamen, trat die 
Papstklausel in Kraft. So boten sie sich Papst Paul III. im November 1538 
im Sinne des Montmartregelübdes an, und der Papst nahm ihr Anerbie- 
ten an. Damit bekam das Gelübde des Papstgehorsams bezüglich der 
Sendungen (•circa missiones") auch für die Zukunft zentrale Bedeutung. 
Diese Annahme durch den Papst war •nuestro principio y principal fun- 
damento"37 oder, wie Peter Faber sagt, •quasi totius Societatis fundamen- 
tum"38. Das Papstgehorsamsgelübde ist also der Grund, weshalb aus dem 
Freundeskreis um Ignatius der Orden der Gesellschaft Jesu entstanden 
ist. Bobadilla verweist dankbar darauf, daß Gott ihr Gelübde einer Pilger- 
fahrt ins Heilige Land umgewandelt habe zu einer Pilgerfahrt im Ordens- 
leben39. Wie realistisch dies alles verstanden wurde, zeigt sich u. a. darin, 
daß der Papst anfangs selber die Aussendungen der Jesuiten vornahm. 
Erst 1542 erhielt Ignatius die Vollmacht zur Sendung von Jesuiten •inter 
christifideles", erst 1549 zur Sendung •ad infideles". Das Papstgehor- 
samsgelübde war der Ausdruck des Ursprungscharismas und eigentlich 
das erste Gelübde. Der Ordensgehorsam steht erst an zweiter Stelle. 

P. Leturia hat für diese spezifische Kirchlichkeit den Ausdruck •Roma- 
nitä" geprägt40. P. Burkhart Schneider sagt dazu: •Tatsächlich erscheint 
dieser unübersetzbare Ausdruck ,Romanitä' als die treffendste Bezeich- 
nung für Ignatius' persönliche Haltung zur Kirche. ,Romanitä' ist näm- 

35 Constituciones circa Missiones n. 3, Mon. Praev. 160; vgl. Satzungen 605. 
36 Mon. Praev. 159. 
37 Mon. Praev. 162. 
38 FN I, 42; Fabri Mon. 498. 
39 Brief vom 11. 8. 1589; Mon. Bobad. 602. 
40 A lasfuentes de la •romanidad" de la Compania de Jesus, in: Est. Ign. I, 239-256. 



Gelübde 255 

lieh mehr als das, was Kirchlichkeit im allgemeinen aussagt, indem jene 
ausdrückliche Hinwendung zu der im Papsttum sichtbaren Kirche noch 
deutlicher betont ist; und hierin liegt ja gerade die für Ignatius' Kirchlich- 
keit bezeichnende Besonderheit... ,Romanitä' (besagt) eine über eine 
bloße Interessenvertretung und über ein bloßes Dienstverhältnis hinaus- 
gehende innere Beziehung zum Papsttum, die das ganze Leben erfüllt 
und ihm eine geistig-religiöse Ausrichtung gibt."41 In dieser Haltung liegt 
auch heute eine wesentliche Quelle der Lebendigkeit und Kraft des Or- 
dens. Gerade in unserer Zeit, in der die Völker auf internationaler Ebene 
enger zusammenrücken und in der neue Herausforderungen und Aufga- 
ben auf die Kirche zukommen, wo es nicht immer leicht zu erkennen ist, 
was Gott von uns will, liegt in dieser Bereitschaft zum Dienst für die Kir- 
che in einem universalen Apostolat, in geistiger und örtlicher Beweglich- 
keit, wohin auch immer der Ruf des Papstes weist, etwas von der Mystik 
der jesuitischen Berufung. 

Die brüderliche Gemeinschaft 

Als Ignatius in Paris die ersten Gefährten um sich sammelte, war noch 
keine Rede von der Gründung eines neuen Ordens. Das war auch dann 
noch nicht der Fall, als sie nach Italien aufbrachen42. Ignatius selber 
scheint zwar den geheimen Wunsch gehabt zu haben, eine Gemeinschaft 
zu gründen43. Über die genauen Modalitäten war er sich jedenfalls noch 
nicht ganz im klaren. Dennoch aber war ihr Zusammensein nicht von Be- 
liebigkeit gekennzeichnet. Wenn sie auch aus verschiedenen Ländern 
und Diözesen stammten, von verschiedenem Naturell und verschiedenen 
Vorlieben waren, bildeten sie doch eine wirkliche Gemeinschaft. Ignatius 
und seine Gefährten waren entschlossen, ein konsequent evangelisches 
und apostolisches Leben zu führen. Dabei war vor allem die Gemein- 
schaft der von Jesus ausgesandten Apostel ihr Leitbild. Der Charakter ih- 
rer Gemeinschaft wurde zunächst nur sehr allgemein umschrieben, und 
zwar mit Bezug auf ihren geistlichen Vater Ignatius. Es heißt, die Gefähr- 
ten wollten der •Lebensweise Inigos" (•modo de vivir de Iriigo")44 oder 
dem •Institut Inigos" (•instituto de Inigo")45 folgen. Peter Faber ent- 

41 Die Kirchlichkeit des heiligen Ignatius von Loyola, in: Sentire Ecclesiam. Das Bewußtsein 
von der Kirche als gestaltende Kraft der Frömmigkeit. Hrsg. von J. Danielou und H. Vor- 
grimler. Freiburg 1961, 269. 
42 FN I, 204; FN II, 592. 
43 Vgl. Epp. 1, 150: •la compania que esperaba" (1535!), aber das muß nicht unbedingt als 
Orden verstanden werden. 
44 FN I, 183. 
45 FN I, 179 und 183; vgl. auch Fabri Mon. 493. 



Gün ter Switek 256 

schloß sich, •Ignatius in einem armen Leben" zu folgen46. Doch bildeten 
sie noch keinen Orden. Sie waren einfach •Freunde im Herrn", wie Igna- 
tius drei Jahre später, am 24. Juli 1537, in einem Brief an Juan de Verdo- 
lay in Barcelona schreibt47. Ignatius war ihr geistlicher Vater, aber nicht 
ihr Oberer. Als er Anfang April 1535 aus Gesundheitsgründen Paris ver- 
ließ und sich nach Spanien begab, trat Peter Faber an seine Stelle als der 
•ältere Bruder"48. 1537 in Oberitalien hatte einer von ihnen abwechselnd 
jeweils für eine Woche die Leitung inne und in den Anfängen in Rom je- 
weils für einen Monat49. Erst in der Deliberatio primorum Patrum vom 
Frühjahr 1539 beschlossen sie die Gründung eines Ordens, als die Gefahr 
bestand, daß ihre Gruppe sich auflösen würde, weil der Papst in Folge ih- 
res Papstgehorsamsgelübdes sie zu verschiedenen Arbeiten an verschie- 
dene Orte aussandte. Sie meinten, daß sie die Einheit nicht zerreißen 
dürften, die Gott unter ihnen, die doch aus verschiedenen Ländern 
stammten, geschaffen hatte. Vielmehr müßten sie diese Einheit von Tag 
zu Tag mehr sichern und vertiefen, indem sie sie zu einer festen Körper- 
schaft umformten50. Die Mittel, mit denen sie ihre Einheit in Paris ge- 
stärkt hatten, waren u. a. häufige Zusammenkünfte reihum, gemeinsame 
Mahlzeiten, gegenseitige Hilfe, gemeinsames Gebet und geistliches Ge- 
spräch, die gemeinsame Eucharistiefeier, das Studium der Theologie mit 
Blick auf das apostolische Ziel, Gelübdeerneuerung auf dem Montmar- 
tre, solange sie in Paris waren. So stärkten sie sich gegenseitig im Glauben 
und in ihrer gemeinsamen Berufung. Ihre Gemeinschaft war nicht primär 
auf natürlicher Sympathie begründet, sondern auf der gemeinsamen Be- 
rufung. Der Mittelpunkt ihrer Gemeinschaft war der sie alle berufende 
Christus. Obwohl sie von sehr verschiedenem Charakter waren und da- 
durch im Laufe der Zeit auch manche Spannungen unter ihnen entstan- 
den, waren sie durch geistliche Freundschaft miteinander verbunden, so 
daß Franz Xaver von einer •Societas amoris" sprechen konnte51. Da das 
eigentliche Ziel im Dienst Gottes und im Dienst an den Menschen be- 
stand, war die Gemeinschaft aber kein Selbstzweck. Schon in den Anfän- 
gen in Rom war sie das, was die 32. Generalkongregation später als 
•communitas ad dispersionem" bezeichnete, d.h. als Gemeinschaft, die 
stets bereit ist, um der apostolischen Sendung überallhin zu gehen. 

46 Fabri Mon. 495. 
47Epp. 12,321. 
48 FN I, 104. 
49 FN III, 86. 
50 Mon. Praev. 1-7. 
51 Epp. Xav. II, 8. 



Gelübde 257 

Offenheit für die Zukunft in Geistlicher Unterscheidung 

Für Ignatius und seine Gefährten waren die Gelübde vom Montmartre 
kein Endpunkt, sondern nur ein Anfang. Sie hatten den Ruf des Herrn ge- 
hört, aber sie lauschten gespannt, wohin der Herr sie weiter rufen würde. 
Wie sie es in den Exerzitien gelernt hatten, war ihr Wille indifferent, wie 
die Waage im Gleichgewicht, und entschlossen zu dem, was mehr zur grö- 
ßeren Ehre Gottes sein würde. Auf der Suche danach brauchten sie die 
•discretio", die geistliche Unterscheidung. Sie wollten noch keinen Or- 
den gründen, aber sie waren offen, wenn Gott sie weiter in diese Richtung 
führen sollte. Das Heilige Land war ihre erste Priorität, aber alle anderen 
Missionen waren nicht ausgeschlossen, die der Papst ihnen auftragen 
würde. Die Gelübde vom Montmartre mußten also ständig durch die 
apostolische •discretio" ergänzt und präzisiert werden. Das erforderte 
weiterhin viel Gebet und lange Gespräche: in Oberitalien bei der Suche 
nach einem Namen für die Gemeinschaft, in Rom bei der •Deliberatio 
Primorum Patrum", beim Entwerfen der •Fünf Kapitel", bei der Aus- 
arbeitung der Konstitutionen. Was Nadal von Ignatius sagte, gilt auch für 
die Gefährten: •Mit einzigartiger Fügsamkeit der Seele folgte er dem 
Geist, der ihn führte, und lief ihm nicht voraus. So wurde er sacht zu ei- 
nem Ziel geführt, das er selbst noch nicht kannte. Noch dachte er nicht an 
die Gründung eines Ordens und dennoch baute er Schritt für Schritt zu 
ihm die Straße und ging seinen Weg in weiser Torheit, in der Einfalt sei- 
nes Herzens, das in Christus ruhte."52 

In demselben Geiste müßten die Jünger des heiligen Ignatius auch 
heute auf die Herausforderungen unserer Zeit mit ihren schnell wech- 
selnden Problemen antworten. Offenheit für den Anruf des Geistes in der 
Haltung der discretio ist wesentlich, wenn sie ihre Aufgabe in der Kirche 
erfüllen wollen. Der jetzige Generalobere, P. Peter-Hans Kolvenbach hat 
in seinem Brief zum 450. Jahresgedächtnis der Montmartregelübde53 auf 
die Bedeutung der gemeinsamen apostolischen Unterscheidung hinge- 
wiesen, die jede Verabsolutierung einer apostolischen Arbeit vermeidet, 
so gut sie in sich auch sein mag, und die vor der Versuchung bewahrt, die 
Sicherheit in Unbeweglichkeit zu suchen, statt das Risiko auf sich zu neh- 
men, mit Mut der Zukunft der Kirche und der Menschheit ins Angesicht 
zu sehen. Nicht der wehmütige Blick zurück in die Vergangenheit, auch 
nicht die selbstgefällige Zufriedenheit mit der Gegenwart, sondern das 
Vertrauen auf die Vorsehung, die in die Zukunft führt, ist nötig, damit der 
Orden seine Aufgabe in der Kirche erfüllen kann. 

52 FN II, 252. 
53 Vgl. AR 19 (1984/87) 72-83. 




