Die Geliibde des hl. Ignatius und seiner Geféhrten
auf dem Montmartre

Zur Aktualitdt ihrer Mystik und missionarischen Dynamik*

Giinter Switek, Frankfurt am Main

Am Morgen des 15. August 1534, dem Fest der Aufnahme Mariens in den
Himmel, zogen sieben Studenten vom Lateinischen Viertel durch das
Stadttor zum Montmartre, der auBlerhalb der Stadtmauern lag. Der Hiigel
lag einsam und still, er war damals noch nicht bebaut, sondern teilweise
mit Weinbergen bedeckt, auf dem Gipfel erhob sich ein Benediktinerin-
nenkloster. Auf halber Hohe des Hiigels stand die sogenannte Mértyrer-
kapelle, dem Andenken des heiligen Dionysius, des ersten Bischofs von
Paris, geweiht, der nach der Uberlieferung hier mit seinen beiden Geféhr-
ten Rusticus und Eleutherius den Mirtyrertod erlitten hatte. In der
Unterkirche waren die sieben Gefahrten fiir sich allein und ungestort. Es
war eine internationale Gruppe: fiinf Spanier, ein Portugiese, ein
Savoyarde. Auch ihr Alter war sehr verschieden: Ignatius zdhlte 43 Jahre,
Peter Faber 28, Franz Xaver 28, Bobadilla 25, Rodrigues 24, Lainez 22,
Salmeron 19 Jahre. Peter Faber, der einzige Priester unter ihnen, der erst
vor drei Wochen seine Primiz gefeiert hatte, las die heilige Messe. Vor der
Kommunion wandte sich Faber zu seinen Gefidhrten, die heilige Hostie
iiber der Patene haltend, und einer nach dem andern sprachen die sechs
kniend, mit lauter Stimme, ihre Geliibde. Als der letzte seine Geliibde be-
endet hatte, reichte Faber allen die heilige Kommunion, und wandte sich
dann zum Altar, um selber seine Geliibde zu sprechen und danach Leib
und Blut des Herrn zu empfangen. Nach Beendigung der heiligen Messe
blieben die Gefihrten auf dem Montmartre, am nahen Brunnen des heili-
gen Dionysius, nahmen dort gemeinsam ein Mahl zu sich und blieben
den ganzen Tag frohen Herzens und mit briiderlichem Zwiegesprich bei-
sammen. Erst zur Zeit der Vesper traten sie den Heimweg an.

Die Erinnerung an diesen Tag blieb in den Gefédhrten lebendig. Fast
alle haben spiter davon berichtet: Ignatius!, Faber?, Lainez?, Rodrigues?,

* Dieser Vortrag wurde am 18. Juli 1991 bei einem europdischen Treffen von Jesuiten im
Zusammenhang des Ignatianischen Jahres in Chantilly bei Paris gehalten. Er diente als
Einstimmung auf eine Wallfahrt zum Montmartre und auf die Erneuerung der Geliibde.
Der Text wurde fiir den Druck leicht tiberarbeitet.

' FN I, 480-481. 2FN I, 36-38; Fabri Mon. 9-10.

*FN 1, 102-103, 110-112. ¢ Epp. Broéti 457-460.



Giinter Switek 246

Bobadilla’. Hinzu kommen noch die Berichte von Polanco® und Nadal’.
Erstaunlich ist, dafl der Wortlaut der Geliibdeformel nicht erhalten ist,
obwohl man annehmen muB}, daB alle dieselbe Formel benutzten. Wenn
man die verschiedenen Quellentexte zusammennimmt, ergibt sich folgen-
der, etwas komplizierter Inhalt des Geliibdes: sie wollten Christus, ihrem
Herrn, dienen, und zwar in Armut, die aber im strengen Sinn erst nach
AbschluB ihrer Studien in Kraft treten sollte, und in Keuschheit; sie woll-
ten ins Heilige Land pilgern; wenn aber die Uberfahrt innerhalb einer be-
stimmten Zeit unméglich sein sollte oder wenn der Verbleib dort unmég-
lich sein wiirde oder wenn sie trotz einer Aufenthaltsgenehmigung dort
nicht fruchtbar apostolisch arbeiten kénnten, dann wollten sie nach Rom
zuriickkehren und den Papst bitten, er mége entscheiden, was sie tun soll-
ten; seinen Sendungen wollten sie gehorchen. Implizit ist im Geliibde
auch das priesterliche Apostolat enthalten sowie der Vorsatz, in Gemein-
schaft zusammenzubleiben, ohne daB allerdings damals schon beabsich-
tigt war, einen Orden zu griinden. Mit den inhaltlichen Festlegungen der
Geliibde verbanden die Gefihrten ein hohes MaBl an Offenheit fiir die
Zukunft und an Disponibilitit fir die Fithrung des Heiligen Geistes.

Diese Geliibde waren fiir Ignatius und seine Gefihrten von zentraler
Bedeutung. Bobadilla sah in ihnen sogar den Beginn der Gesellschaft
Jesud. Wenn das auch kirchenrechtlich nicht ganz richtig ist, so waren
doch diese Privatgeliibde das Ereignis, aus dessen Mystik und missionari-
scher Dynamik spéter folgerichtig die Gesellschaft Jesu entstand. Des-
halb sind diese Geliibde fiir alle Jesuiten von zentraler Bedeutung. Was
damals geschah, spricht heute noch unmittelbar an.

Hingabe an Jesus Christus

Die Gefihrten legten ihre Geliibde, genauso wie es noch heute geschieht,
in der Messe vor der Kommunion ab, wihrend der Priester die Hostie
hochhielt (,,professio super hostiam*, im Unterschied zur ,,professio su-
per altare“ der alten monastischen Orden, wo die Geliibdeurkunde auf
den Altar gelegt wurde, und zur ,,professio in manus“ der mittelalterli-
chen Bettel- und Ritterorden, bei der der Vovent im Kapitelsaal seine
Hinde in die Hinde des Obern legte und dann die Geliibdeformel las).

’ Mon. Bobad. 498, 523-524, 602, 615.

¢FN I, 183-185, 263-264; FN II, 567.

7 FN 11, 82-83.

¢ Brief an F. Borja, 31. 8. 1569, Mon. Bobad. 498.



Geliibde 247

Was immer auch die historische Herkunft dieser Geliibdeform sein mag?,
die Gefihrten sahen darin ihre besondere Beziehung zu Jesus Christus
zum Ausdruck gebracht. Nach Suarez'® macht der Ritus deutlich, daB die
ProfeB mehr in die Hinde Christi als in die Hinde des Obern abgelegt
wird. Der Empfang der heiligen Kommunion ist gewissermaf3en das Sie-
gel auf den Bund und das Versprechen der Hilfe bei der Ausfithrung der
Geliibde.

Das ist zu verstehen auf dem Hintergrund der Exerzitien, die ja alle Ge-
fihrten in den Monaten vorher gemacht hatten (auBer Franz Xaver, der
sie wegen seiner Vorlesungen als Magister erst anschlieBend im Septem-
ber 1534 machen konnte). Vor ihren Augen steht das Christusbild der bei-
den zentralen Betrachtungen der Exerzitien vom Rufe Christi und von
den Zwei Bannern. Hier hatten die Gefihrten eine tiefere Einsicht in die
Stellung Christi im Heilsplan und damit auch in ihre eigene Sendung er-
halten. Es ist der Gedanke des Dienstes fiir Christus, den Koénig, den Le-
bendigen, heute und jetzt Aktiven, der fiir die ihm vom Vater aufgetra-
gene Sendung, die ganze Welt fiir ihn zu gewinnen, Mitarbeiter sucht. In
der Exerzitienwahl ging es dann darum, den Willen Gottes zu finden
durch groBtmogliche Angleichung an das Lebensgesetz Christi. Es ging
den Gefihrten also um das ,,Mit-Christus-Kommen*, um die ,,Nachfolge
Christi“, und das in der Gesinnung des ,,magis“, des ,,je-mehr*. Die Ar-
mut, die sie gelobten, war nichts anderes als Teilhabe an der Armut Jesu;
die Keuschheit, die sie gelobten oder erneuerten (Ignatius hatte vermut-
lich schon 1522 vor dem Bilde U.L.F. von Aranzazu das Versprechen der
Keuschheit abgelegt), war der Ausdruck ihrer personlichen Beziehung
zum Herrn und ihrer Freiheit zum Dienst fiir alle Menschen; ihr Aposto-
lat war nichts anderes als Teilhabe am Erlésungswerk Christi. Von dieser
Beziehung zu Jesus her ist es zu verstehen, daB sie drei Jahre spéter in
Oberitalien beschlossen, auf Fragen zu antworten, sie seien ,,von der Ge-
sellschaft Jesu®, und zwar, weil sie kein anderes Haupt hitten als Jesus
Christus!!. Indem sie Jesus als ihr Haupt bekannten, bekannten sie sich
selbst als zugehorig zu Jesus, als Gefdhrten Jesu. Das besagt auch Nach-
folge Jesu in Armut, Demut, Ertragen von Schmach, Kreuz und Verfol-
gung, wie es Ignatius in der Vision von La Storta im November 1537 ver-
heiBen wird.

Mit dieser Liebe zu Jesus hing das Versprechen der Wallfahrt ins Hei-
lige Land zusammen. Das Heilige Land war fiir die Gefdhrten, wie schon

9 Vgl. Ivo Zeiger, Professio super hostiam. Ursprung und Sinngehalt der ProfeBform in der
Gesellschaft Jesu, in: AHST9 [1940] 172-188.

10 De Religione S.I, lib. VI, c. V, 9.

11 Pol. Chron. I, 72f.



Giinter Switek 248

1522 fiir Ignatius, deswegen so lieb und teuer, weil es das Land war, wo
Jesus gelebt hat. Die Liebe zu Jesus wird auf alles iibertragen, was mit
ihm in Berithrung gekommen ist. Ludolph von Sachsen hat in seinem Pro-
log zur ,Vita Christi* seinen Lesern empfohlen, sich in der Meditation
die Welt Jesu Christi so konkret wie méglich vor Augen zu fiihren, und
daraus entsteht dann der Wunsch, das Heilige Land selbst zu sehen: ,,Es
ist schon, sich nach dem Heiligen Land zu sehnen, dem sich die Kirchen
Christi auf dem ganzen Erdenrund Tag und Nacht unaufhérlich verbun-
den wissen, jenem Land, in dem der gute Jesus gewohnt hat, das er durch
sein Wort und seine Lehre erhellt und schlieBlich durch sein kostbares
Blut geheiligt hat. Noch schoner ist es, dieses Land mit den Augen des
Leibes zu sehen und dann mit dem Blick des Geistes zu erwigen, wie
Jesus an den einzelnen Orten dieses Landes unser Heil gewirkt hat.“!? So
ist es verstidndlich, dal Ignatius schon in Loyola den Plan einer , Wall-
fahrt nach Jerusalem“ faBite'*. So ist es auch zu verstehen, daB seine
Gefédhrten in Paris alle einzeln, ohne voneinander zu wissen, in ihren
Exerzitien zum EntschluB einer Pilgerfahrt ins Heilige Land gekommen
waren'4,

Die Liebe zu Christus findet bei Ignatius und seinen Gefiahrten auch
ihren Ausdruck in der eucharistischen Note ihrer Frommigkeit. Von
Manresa an war fir Ignatius die tdgliche Teilnahme an der heiligen
Messe und die wochentliche Kommunion wesentlich. In den Jahren ihrer
Studien in Paris hat die gemeinschaftliche Teilnahme an der heiligen
Messe bei den Kartdusern eine groBe Bedeutung fiir den Zusammenbhalt
der Gruppe gehabt. Die ,,Professio super hostiam“ fiigt sich in diese eu-
charistische Jesusfrommigkeit ein, und es ist sicher auch kein Zufall, daB
Ignatius spéter hohe mystische Erlebnisse bei der Feier der heiligen
Messe haben wird!s.

Ignatius hat ein Charisma erhalten, das fiir seine Jinger bleibend giiltig
ist. Auch sein geistlicher Weg, auf den Gott ihn gefiihrt hat, ist heute noch
fur sie maBBgebend. Die Liebe zu Jesus und die Bereitschaft zu seiner
Nachfolge sind Grundlage des Berufes zum Jesuiten, die Gegenwart
Christi in der Eucharistie ist der Zentralpunkt ihrer Christusbeziehung.
Hier wird das Erldsungsopfer gegenwirtig, hier wird der Ruf und die
Kraft, das Leben im Dienst fiir Jesus Christus und fiir die Briider und
Schwestern hinzugeben, erfahren.

12 Ludolf von Sachsen, Das Vorwort zum ,Leben Jesu Christi“. Ubers. v. A. Falkner, in:
GulL 61 (1988) 278.

13BP 9.

14 Rodrigues in: Epp. Broéti 455.

5 Vgl. das ,,Geistliche Tagebuch“ von 1544.



Geliibde 249

Priesterliches Apostolat

Aus dem Christusbild des Ignatius, wie es ihm in Manresa deutlich ge-
worden war und wie es in den Exerzitien seinen Niederschlag gefunden
hatte, ergab sich mit Notwendigkeit die Berufung zum apostolischen
Dienst. Denn Christus war fiir Ignatius derjenige, der die Apostel aussen-
det, der Mitarbeiter sucht fiir das Werk, das der Vater ihm aufgetragen
hat, und das noch nicht vollendet ist. Aus der Einsicht in die Stellung
Christi im Heilswerk kam ihm auch die Erkenntnis seiner eigenen Auf-
gabe im Reiche Gottes. Der Begriff der ,,Sendung® (mision) erhielt fiir
ihn eine zentrale Bedeutung. Gott der Vater hat seinen Sohn zum Heil der
Menschheit gesandt; Christus seinerseits hat die Apostel ausgesandt, wel-
che durch die Verkiindigung der Frohen Botschaft an seinem Heilswerk
mitwirkten; diese Sendung ist auf die Kirche iibergegangen, speziell auf
Petrus, von dort auf den Papst, und von dort auf Bischéfe und Orden. In
der Kirche beruft Christus auch heute noch Ménner und Frauen zu dieser
besonderen Mitarbeit und sendet sie, vermittelt durch den Papst, seinen
allgemeinen Stellvertreter. In diese Sendung sahen sich Ignatius und
seine Gefghrten hineingenommen.

Von Manresa an gab die apostolische Berufung seinem Leben eine ein-
heitliche Linie, trotz der Unsicherheit, mit der er auch in Zukunft noch
oft vor konkreten Entscheidungen stand. Die Pilgerfahrt ins Heilige
Land, die Ignatius zuerst nur aus BuBeifer und Liebe zur Person Jesu un-
ternommen hatte, erhielt nun ein weiteres Motiv: das dauernde Apostolat
in Palédstina. Nach dem Scheitern dieses Planes war wiederum das Apo-
stolat das Motiv fiir die Hinwendung zum Studium. Das Ideal des ,,apo-
stolischen Lebens“ war auch der Grund, weshalb Ignatius begann, Ge-
fahrten fiir sein Leben zu suchen. Als Ignatius in Paris die ersten Gefidhr-
ten um sich sammelte, die dann auch bei ihm blieben, war noch keine
Rede von der Griindung eines neuen Ordens. Dieser Frage stellten sie
sich ausdriicklich erst 1539. Aber Ignatius und seine Gefiihrten hatten be-
reits den EntschluB3 zu einem konsequent evangelischen Leben, zur Nach-
folge Jesu im Sinne der Exerzitien gefaBt. Dieses Ideal wurde auf ver-
schiedene Weise umschrieben. Lainéz spricht von der Absicht, ,sich in
Armut dem Dienst Gottes unseres Herrn und dem Nutzen des Nichsten
hinzugeben“!S. Polanco berichtet, die ersten Gefihrten hitten sich ent-
schlossen, sich ganz ,,dem gottlichen Dienst und ,,der Hilfe der Nich-
sten* zu weihen'’. Rodrigues sagt, sie hitten beschlossen, ,,sich ganz dem

1$FN I, 110.
7FN 1, 263.



Giinter Switek 250

Heil des Néchsten zu widmen“!3. Was war damit gemeint? Wenn sie sich
dem Papst zur Verfiigung stellen wollten, damit er sie sende, dann war
darin klar die Entscheidung fiir das Priestertum eingeschlossen. Darin
bestand ihre ,,Hilfe fiir die Seelen”, ihr Einsatz zum ,,Nutzen des Nich-
sten“. Lainez nennt in diesem Zusammenhang ausdriicklich Predigt und
Dienst in Hospitélern'®. Rodrigues spricht vom unentgeltlichen Dienst
der Sakramente der Buf3e und der Eucharistie?’ und vom ,,Verlangen, den
christlichen Glauben zu verkiindigen“. Er sagt ferner, daB ,,einige von ih-
nen brennend danach verlangten, das Licht des Evangeliums zu den Un-
gldubigen zu tragen“. Der erste Priester des Kreises um Ignatius war Peter
Faber, der am 30. Mai 1534 geweiht worden war. Die iibrigen studierten
alle auf das Priestertum hin und erhielten die Priesterweihe am 24. Juni
1537 in Venedig.

Thre Entscheidung zum Priestertum, und zwar in einer bestimmten Le-
bensform, ist zu sehen auf dem Hintergrund der verschiedenen damali-
gen Versuche zur Priesterreform, in Paris etwa durch Jean Standonck
(t 1504), seinen Nachfolger als Prinzipal des Montaigu-Kollegs Noél
Beda (t 1537), Josse Clichtove (t 1543) und das Konzil von Sens bzw. Pa-
ris (1527-1528), gleichzeitig in Oberitalien durch Bischof Mateo Giberti
von Verona und durch Gaetano da Tiene bzw. Gian Pietro Caraffa?!. Bei
diesen Reformen ging es sowohl um eine Intensivierung der Seelsorge als
auch um einen eigenen priesterlichen Lebensstil, der vor allem durch Ar-
mut und ein intensives geistliches Leben gekennzeichnet war. Wihrend
aber den oben genannten Reformbemithungen eine kultische Auffassung
vom Priestertum gemeinsam war, setzten die Gefidhrten einen anderen
Akzent. Auch sie waren ,reformierte Priester” im Sinne der Kirchen-
reform: Sie fiihrten ein ,,evangelisches Leben“, lebten in Armut und ohne
Ambitionen auf Pfriinden. Aber der Akzent ihrer priesterlichen Tatigkeit
lag in der Verkiindigung und der Spendung der Sakramente, vor allem
der BuBe, und zwar nicht auf einen Ort oder eine Ditzese beschrinkt,
sondern universal, auch und gerade dort, wo sonst niemand hinging, wo
aber die Not besonders gro8 war. Dem diente ihre Absicht, sich dem
Papst zur Verfiigung zu stellen, dem universalen Stellvertreter Christi. Sie
sahen ihr Priestertum nicht ,,in sich“, sondern ,fiir andere“, nicht kul-
tisch, sondern apostolisch und missionarisch. Der priesterliche Charakter
ihrer Gruppe zeigt sich u.a. auch an den Namen, mit denen man sie nach

18 Epp. Broéti 455.

YFN 1, 110.

20 Epp. Broéti 457.

2 Vgl. Luis de Diego, La opcion sacerdotal de Ignacio de Loyola y sus comparieros. Caracas
1975.



Geliibde 251

dem Weggang von Paris und den Anfingen in Rom bezeichnete: ,,Pilger-
priester (,,Preti Pellegrini“)??, ,Reformierte Priester (,,Preti Refor-
mati“)?3, bis sich schlieBlich der von ihnen selbst gewihlte Name ,,Gesell-
schaft Jesu“ durchsetzte. Die Entscheidung des Ignatius und seiner Ge-
fihrten zum Priestertum ist also &lter als die Entscheidung, einen Orden
zu griinden. Ihr Verhiltnis zu den anderen Orden formulierte 1557 Nadal
in seinen ,,Annotationes in Examen Generale*: ,,Wir sind als Priester und
Kleriker berufen, nicht als Mdnche“?*. Was ihr priesterliches Apostolat
konkret besagen soll, ist zu diesem Zeitpunkt noch relativ offen, es wird
durch die ,,Prima Instituti Summa* (1539), die Bulle ,,Regimini* (1540)
und die Bulle ,,Exposcit” (1550) schrittweise niher bestimmt.

Armut

Was sagen uns die Quellen iiber die Rolle der Armut in dem Montmartre-
geliibde? Zunichst einmal steht fest, daB {iber diesen Punkt keine Mei-
nungsverschiedenheit bestand. In fast allen Quellen wird das Armutsge-
liibde ausdriicklich erwéhnt, auler bei Ignatius im Pilgerbericht, aber das
hingt wohl mit dem besonderen Zweck dieses Berichtes zusammen. Fa-
ber spricht von dem ,,Geliibde ..., an einem bestimmten Tage damit zu be-
ginnen, Eltern und Netze zu verlassen, ausgenommen das viaticum“?*. La-
inez erinnert sich an die Ablegung eines ,,Geliibdes, sich dem Dienst des
Herrn in Armut zu weihen?6. Bobadilla berichtet, daB er sich 1534 viele
Exzerpte aus Vitern und Theologen gemacht habe, in dem Wissen, daf3 er
nicht weiterstudieren kdnne, weil er ja ,,in Armut zum heiligen Grab in Je-
rusalem gehen“ wiirde?’. Der ausfiithrlichste Text, den uns ein Augen-
zeuge hinterlassen hat, stammt von Rodrigues. Er bietet manche fiir das
Verstindnis des Geliibdes aufschluBlreiche Einzelheiten. So weist Rod-
rigues ausdriicklich darauf hin, daf sie sich mit diesem Geliibde nicht fiir
die Zeit ihrer Studien in Paris binden wollten und daB sie sich auBerdem
die Freiheit bewahrten, sich das fiir die Pilgerfahrt notwendige Geld zu
beschaffen. Andererseits aber hitten sie sich verpflichtet, ohne jedes Sti-
pendium zu predigen und die Sakramente der BuBle und der Eucharistie
zu spenden. Niemals wollten sie etwas fiir die Feier der heiligen Messe
annehmen, wenn sie auch zugiben, daB dies durchaus erlaubt wire. Aber

22 Epp. Xav. I, 69; Epp. Broéti 523, 526.

23 Vgl. P. Tacchi Venturi, Storia della Compagnia di Gesi in Italia, 11/1. Rom 1950, 359.
2 Epp. Nadal V, 174.

25 Memoriale n. 15, FN I, 37.

26 Ep. de P. Ignatio n. 30, FN I, 102.

27 Autobiogr. n. 5, FN III, 325.



Giinter Switek 252

sie wollten freiwillig auf dieses Recht verzichten, um so die Armut und
die evangelische Vollkommenheit fester zu ergreifen und um so den
Schmihungen der Hiretiker zu entgehen, welche in der Einrichtung der
Stipendien nur getarnte kierikale Habgier sahen?®. Hier wird bereits ein
wesentlicher Punkt der damals filligen Kirchenreform deutlich. In die-
sen Privatgeliibden findet sich bereits das ganze Armutsideal der Gefihr-
ten in knapper Form ausgedriickt. Das ist nicht zu verwundern, ist es
doch ein Niederschlag der Exerzitien. Die Gefihrten sind zutiefst von
den ignatianischen Armutsmotiven durchdrungen: Nachfolge des fiir uns
Menschen arm gewordenen Jesus und der in Armut ausgesandten Apo-
stel, Vertrauen auf die Vorsehung des himmlischen Vaters. In diesen Mo-
tiven liegt die ganze ,,Mystik der Armut“, die letztlich ein Aspekt der
Nachfolge Christi ist: es nicht besser haben zu wollen als er. Sie wollten
»in Armut predigen“, wie es Ignatius ein Jahr spiter, am 12. Februar
1536, in einem Brief an Jaime Cazador formulierte?.

Was bedeutet die freiwillige Armut heute? Jesus ist arm geworden, weil
er unsere Menschennatur angenommen hat und alles mit uns geteilt hat?*°,
Evangelische Armut heute ist wesentlich ein Teilen: Teilen miteinander
in der Gemeinschaft des Ordens (wie es die Apostelgeschichte fiir die Ur-
gemeinde schildert), Teilen der materiellen und auch der geistigen Giiter.
Teilen tiber die Grenzen der Gemeinschaft hinaus, mit den Armen und
Zurickgesetzten, den Unterprivilegierten. Ordensleute fragen sich oft, ob
sie wohl die Armut in geniigender Weise iiben. Diese Frage wird iiberfliis-
sig, wenn man sich der Not offnet, die uns umgibt. Wer mit dem, was er
hat, dem anderen hilft, wird automatisch arm. Zu denen, die Hilfe brau-
chen, gehdren auch Kranke, Behinderte, Vereinsamte, jene, die mit ihrem
Schicksal nicht fertig werden. Das Problem der Gastarbeiter, Asylanten,
Arbeitslosen und der Dritten Welt ist eine Anfrage an die Ernsthaftigkeit
der Armut. Teilen besagt iibrigens nicht nur Anteilgeben an Geld, Klei-
dung, Wohnung, sondern auch an Wissen, an Menschlichkeit, an Zeit. Al-
les Reden vom Leben mit den Armen und fiir die Armen ist nicht ernst-
haft, wenn man nicht selbst als Armer lebt.

Von grofer apostolischer Bedeutung ist nach wie vor die Unentgelt-
lichkeit der jesuitischen Arbeiten. Zwar darf der Orden im Sinne des
Zweiten Vatikanischen Konzils von seiner Arbeit leben, Autorenhono-
rare und Schulgeld rechtmiBig annehmen; aber bei der Auswahl der Ar-
beiten darf nicht die in Aussicht stehende Bezahlung oder der zu erwar-

26 FN 111, 20-22.
¥ Epp. 1, 96.
3 Vgl. 2 Kor 8,9.



Geliibde 253

tende Ruhm maBgebend sein, sondern es miissen gerade die weniger be-
zahlten und weniger geachteten bevorzugt werden. Nur auf Gottes gro-
Bere Ehre und das Heil der Seelen ist zu schauen. Der Lohn soll letztlich
allein von Gott erwartet werden.

Der Papstgehorsam

Mit dem Geliibde der Gefidhrten, nach Jerusalem zu pilgern, war anschei-
nend eine dreigliedrige Bedingung verbunden: Wenn die Uberfahrt ins
Heilige Land innerhalb eines Jahres nach Abschluf3 ihrer Studien unmdég-
lich wire, oder wenn man ihnen nicht erlauben wiirde, dort zu bleiben,
oder wenn sie trotz einer Aufenthaltsgenehmigung dort nicht fruchtbar
arbeiten konnten, dann wollten sie nach Rom gehen und den Papst bit-
ten, er mége entscheiden, wo und wie sie titig sein sollten. Das ist unge-
fahr der Inhalt, wie er von Polanco 1574 in ,,De vita P. Ignatii et de Socie-
tatis Iesu initiis“ dargelegt wird?!. Nach dem Urteil von P. de Leturia3? ist
dies wohl die genaueste Darstellung.

Uber diesen Punkt haben die Gefihrten in ihren Uberlegungen vor den
Geliibden anscheinend viel diskutiert. Gerade hier unterscheiden sich
ihre Berichte bzw. haben ihre je eigenen Akzente, wie P. de Leturia ge-
zeigt hat®?. So scheint es, daB Ignatius, Xaver und Lainez unbedingt im
Heiligen Land bleiben wollten, wihrend Faber und Rodrigues auf jeden
Fall nach Rom zurtickkehren wollten. Der duBlere AnlaB fiir die Bedin-
gung lag wohl in der bitteren Erfahrung des Ignatius, der bei seiner eige-
nen Jerusalemwallfahrt 1523 dort nicht bleiben durfte, sondern nach drei
Wochen mit den anderen Pilgern wieder zuriickkehren mufite. Das
Papstgeliibde hat also seinen Ursprung nicht in der Erleuchtung von
Manresa, sondern im Zusammenbruch der Lieblingsplidne des Ignatius’.
»Wir kamen aus verschiedenen Reichen und Provinzen und wufllten
nicht, wohin uns wenden und ob unter Gldubige oder Unglidubige; wir
wollten auf dem Weg des Herrn nicht irregehen, waren aber nicht sicher,
wo wir Gott, Unserem Herrn, mehr dienen und ihn mehr loben kénnten
mit Hilfe seiner Gnade; aus all diesen Griinden legten wir das Geliibde
ab, Seine Heiligkeit solle es sein, der uns aufteile und sende zur gréBeren
Ehre Gottes, unseres Herrn, und geméB unserem Versprechen und unse-

3LFEN 11, 567; Chron. 1, 50.

32 Estudios Ignacianos I, Rom 1957, 193.

33 Jerusalén y Roma en los designios de San Ignacio de Loyola, in: Esz. Ign. I, 181-200.
3 Vgl. J. G. Gerhartz, Insuper promitto ... Die feierlichen Sondergeliibde Katholischer Orden.
Rom 1966, 211-231.



Giinter Switek 254

rer Absicht, die Welt zu durchziehen.“35 Sie suchten also beim Stellvertre-
ter Christi Hilfe in der Bedridngnis ihrer Lebenswahl und stellten sich
nicht etwa, wie oft dargestellt wird, dem Papst zur Verfiigung, um ihm zu
Hilfe zu kommen, z. B. gegen die Protestanten. Vielmehr werde im Papst,
dem Stellvertreter Christi auf Erden, so glaubten sie, Christus zu ihnen
sprechen; der Papst weifl am besten, wo in der Gesamtkirche Hilfe notig
ist; schlieBlich ist der Papst die universale Autoritit, also nicht von vorn-
herein auf ein bestimmtes Arbeitsfeld eingeengt wie ein beliebiger Bi-
schof. In den ,,Constituciones circa Missiones* von 1544/45 spricht Igna-
tius ausdriicklich vom ,,universal y summo vicario“*¢. Der Papstgehorsam
bedeutet also nicht, dafl die Jesuiten die Janitscharen des Papstes oder
seine geistliche Schweizer Garde wiren, sondern er ist fiir sie Quelle des
universalen Apostolates.

Dadurch, daBl in dem Jahr nach ihrer Ankunft in Italien kein Schiff
nach Paléstina fuhr und sie so nicht ins Heilige Land kamen, trat die
Papstklausel in Kraft. So boten sie sich Papst Paul I11. im November 1538
im Sinne des Montmartregeliibdes an, und der Papst nahm ihr Anerbie-
ten an. Damit bekam das Geliibde des Papstgehorsams beziiglich der
Sendungen (,,circa missiones*) auch fiir die Zukunft zentrale Bedeutung.
Diese Annahme durch den Papst war ,,nuestro principio y principal fun-
damento*“*” oder, wie Peter Faber sagt, ,,quasi totius Societatis fundamen-
tum*3®, Das Papstgehorsamsgeliibde ist also der Grund, weshalb aus dem
Freundeskreis um Ignatius der Orden der Gesellschaft Jesu entstanden
ist. Bobadilla verweist dankbar darauf, daBl Gott ihr Geliibde einer Pilger-
fahrt ins Heilige Land umgewandelt habe zu einer Pilgerfahrt im Ordens-
leben®®. Wie realistisch dies alles verstanden wurde, zeigt sich u. a. darin,
daB der Papst anfangs selber die Aussendungen der Jesuiten vornahm.
Erst 1542 erhielt Ignatius die Vollmacht zur Sendung von Jesuiten ,,inter
christifideles“, erst 1549 zur Sendung ,,ad infideles“. Das Papstgehor-
samsgeliibde war der Ausdruck des Ursprungscharismas und eigentlich
das erste Geliibde. Der Ordensgehorsam steht erst an zweiter Stelle.

P. Leturia hat fiir diese spezifische Kirchlichkeit den Ausdruck ,,Roma-
nita“ gepragt’®. P. Burkhart Schneider sagt dazu: , Tatsdchlich erscheint
dieser uniibersetzbare Ausdruck ,Romanita’ als die treffendste Bezeich-
nung fiir Ignatius’ persénliche Haltung zur Kirche. ,Romanita‘ ist nim-

3% Constituciones circa Missiones n. 3, Mon. Praev. 160; vgl. Satzungen 605.

3 Mon. Praev. 159.

3 Mon. Praev. 162.

3 FN I, 42; Fabri Mon. 498.

3 Brief vom 11. 8. 1589; Mon. Bobad. 602.

4 A las fuentes de la ,,romanidad* de la Comparita de Jesus, in: Est. Ign. I, 239-256.



Geliibde 255

lich mehr als das, was Kirchlichkeit im allgemeinen aussagt, indem jene
ausdriickliche Hinwendung zu der im Papsttum sichtbaren Kirche noch
deutlicher betont ist; und hierin liegt ja gerade die fiir Ignatius’ Kirchlich-
keit bezeichnende Besonderheit ... ,Romanita‘ (besagt) eine iiber eine
bloBe Interessenvertretung und iiber ein bloBles Dienstverhiltnis hinaus-
gehende innere Beziehung zum Papsttum, die das ganze Leben erfiillt
und ihm eine geistig-religiose Ausrichtung gibt.“*! In dieser Haltung liegt
auch heute eine wesentliche Quelle der Lebendigkeit und Kraft des Or-
dens. Gerade in unserer Zeit, in der die Volker auf internationaler Ebene
enger zusammenriicken und in der neue Herausforderungen und Aufga-
ben auf die Kirche zukommen, wo es nicht immer leicht zu erkennen ist,
was Gott von uns will, liegt in dieser Bereitschaft zum Dienst fiir die Kir-
che in einem universalen Apostolat, in geistiger und ortlicher Beweglich-
keit, wohin auch immer der Ruf des Papstes weist, etwas von der Mystik
der jesuitischen Berufung.

Die briiderliche Gemeinschaft

Als Ignatius in Paris die ersten Gefdhrten um sich sammelte, war noch
keine Rede von der Griindung eines neuen Ordens. Das war auch dann
noch nicht der Fall, als sie nach Italien aufbrachen*’. Ignatius selber
scheint zwar den geheimen Wunsch gehabt zu haben, eine Gemeinschaft
zu griinden®. Uber die genauen Modalititen war er sich jedenfalls noch
nicht ganz im klaren. Dennoch aber war ihr Zusammensein nicht von Be-
liebigkeit gekennzeichnet. Wenn sie auch aus verschiedenen Ladndern
und Diézesen stammten, von verschiedenem Naturell und verschiedenen
Vorlieben waren, bildeten sie doch eine wirkliche Gemeinschaft. Ignatius
und seine Gefidhrten waren entschlossen, ein konsequent evangelisches
und apostolisches Leben zu fithren. Dabei war vor allem die Gemein-
schaft der von Jesus ausgesandten Apostel ihr Leitbild. Der Charakter ih-
rer Gemeinschaft wurde zunichst nur sehr allgemein umschrieben, und
zwar mit Bezug auf ihren geistlichen Vater Ignatius. Es heifit, die Gefdhr-
ten wollten der , Lebensweise Iiigos* (,,modo de vivir de Inigo“)** oder
dem ,Institut Ifigos“ (,instituto de Ihigo“)* folgen. Peter Faber ent-

41 Die Kirchlichkeit des heiligen Ignatius von Loyola, in: Sentire Ecclesiam. Das BewuBtsein
von der Kirche als gestaltende Kraft der Frommigkeit. Hrsg. von J. Daniélou und H. Vor-
grimler. Freiburg 1961, 269.

42 FN 1, 204; FN 11, 592.

43 Vgl. Epp. 1, 150: ,,la compaiiia que esperaba“ (1535!), aber das muB nicht unbedingt als
Orden verstanden werden.

4“4 FN I, 183.

4 FN 1, 179 und 183; vgl. auch Fabri Mon. 493.



Giinter Switek 256

schloB sich, ,,Ignatius in einem armen Leben* zu folgen*. Doch bildeten
sie noch keinen Orden. Sie waren einfach ,,Freunde im Herrn“, wie Igna-
tius drei Jahre spiter, am 24. Juli 1537, in einem Brief an Juan de Verdo-
lay in Barcelona schreibt*’. Ignatius war ihr geistlicher Vater, aber nicht
ihr Oberer. Als er Anfang April 1535 aus Gesundheitsgriinden Paris ver-
lieB und sich nach Spanien begab, trat Peter Faber an seine Stelle als der
»dltere Bruder“#®. 1537 in Oberitalien hatte einer von ihnen abwechselnd
jeweils fur eine Woche die Leitung inne und in den Anfingen in Rom je-
weils fiir einen Monat*. Erst in der Deliberatio primorum Patrum vom
Frithjahr 1539 beschlossen sie die Griindung eines Ordens, als die Gefahr
bestand, daB ihre Gruppe sich auflésen wiirde, weil der Papst in Folge ih-
res Papstgehorsamsgeliibdes sie zu verschiedenen Arbeiten an verschie-
dene Orte aussandte. Sie meinten, daB sie die Einheit nicht zerreiBen
“durften, die Gott unter ihnen, die doch aus verschiedenen Lindern
stammten, geschaffen hatte. Vielmehr mii3ten sie diese Einheit von Tag
zu Tag mehr sichern und vertiefen, indem sie sie zu einer festen Korper-
schaft umformten®. Die Mittel, mit denen sie ihre Einheit in Paris ge-
stdrkt hatten, waren u. a. hiufige Zusammenkiinfte reihum, gemeinsame
Mahlzeiten, gegenseitige Hilfe, gemeinsames Gebet und geistliches Ge-
sprich, die gemeinsame Eucharistiefeier, das Studium der Theologie mit
Blick auf das apostolische Ziel, Geliibdeerneuerung auf dem Montmar-
tre, solange sie in Paris waren. So stirkten sie sich gegenseitig im Glauben
und in ihrer gemeinsamen Berufung. Ihre Gemeinschaft war nicht primér
auf natiirlicher Sympathie begriindet, sondern auf der gemeinsamen Be-
rufung. Der Mittelpunkt ihrer Gemeinschaft war der sie alle berufende
Christus. Obwohl sie von sehr verschiedenem Charakter waren und da-
durch im Laufe der Zeit auch manche Spannungen unter ihnen entstan-
den, waren sie durch geistliche Freundschaft miteinander verbunden, so
daB Franz Xaver von einer ,,Societas amoris“ sprechen konnte’!. Da das
eigentliche Ziel im Dienst Gottes und im Dienst an den Menschen be-
stand, war die Gemeinschaft aber kein Selbstzweck. Schon in den Anfin-
gen in Rom war sie das, was die 32. Generalkongregation spiter als
»communitas ad dispersionem* bezeichnete, d.h. als Gemeinschaft, die
stets bereit ist, um der apostolischen Sendung iiberallhin zu gehen.

*6 Fabri Mon. 495.
47 Epp. 12, 321.

“ FN 1, 104.

“ FN I11, 86.

30 Mon. Praev. 1-7.
3t Epp. Xav. II, 8.



Geliibde 257

Offenheit fiir die Zukunft in Geistlicher Unterscheidung

Fiir Ignatius und seine Gefihrten waren die Geliibde vom Montmartre
kein Endpunkt, sondern nur ein Anfang. Sie hatten den Ruf des Herrn ge-
hort, aber sie lauschten gespannt, wohin der Herr sie weiter rufen wiirde.
Wie sie es in den Exerzitien gelernt hatten, war ihr Wille indifferent, wie
die Waage im Gleichgewicht, und entschlossen zu dem, was mehr zur gré-
Beren Ehre Gottes sein wiirde. Auf der Suche danach brauchten sie die
w~discretio”, die geistliche Unterscheidung. Sie wollten noch keinen Or-
den griinden, aber sie waren offen, wenn Gott sie weiter in diese Richtung
fiihren sollte. Das Heilige Land war ihre erste Prioritit, aber alle anderen
Missionen waren nicht ausgeschlossen, die der Papst ihnen auftragen
wiirde. Die Geliibde vom Montmartre muBten also stindig durch die
apostolische ,,discretio* erginzt und prizisiert werden. Das erforderte
weiterhin viel Gebet und lange Gespriche: in Oberitalien bei der Suche
nach einem Namen fiir die Gemeinschaft, in Rom bei der ,,Deliberatio
Primorum Patrum®, beim Entwerfen der , Fiinf Kapitel“, bei der Aus-
arbeitung der Konstitutionen. Was Nadal von Ignatius sagte, gilt auch fiir
die Gefidhrten: ,,Mit einzigartiger Fligsamkeit der Seele folgte er dem
Geist, der ihn fiihrte, und lief ihm nicht voraus. So wurde er sacht zu ei-
nem Ziel gefiihrt, das er selbst noch nicht kannte. Noch dachte er nicht an
die Griindung eines Ordens und dennoch baute er Schritt fiir Schritt zu
ihm die Strafle und ging seinen Weg in weiser Torheit, in der Einfalt sei-
nes Herzens, das in Christus ruhte.“s2

In demselben Geiste mii8ten die Jiinger des heiligen Ignatius auch
heute auf die Herausforderungen unserer Zeit mit ihren schnell wech-
selnden Problemen antworten. Offenheit fiir den Anruf des Geistes in der
Haltung der discretio ist wesentlich, wenn sie ihre Aufgabe in der Kirche
erfiillen wollen. Der jetzige Generalobere, P. Peter-Hans Kolvenbach hat
in seinem Brief zum 450. Jahresgedichtnis der Montmartregeliibde® auf
die Bedeutung der gemeinsamen apostolischen Unterscheidung hinge-
wiesen, die jede Verabsolutierung einer apostolischen Arbeit vermeidet,
so gut sie in sich auch sein mag, und die vor der Versuchung bewahrt, die
Sicherheit in Unbeweglichkeit zu suchen, statt das Risiko auf sich zu neh-
men, mit Mut der Zukunft der Kirche und der Menschheit ins Angesicht
zu sehen. Nicht der wehmiitige Blick zuriick in die Vergangenheit, auch
nicht die selbstgefillige Zufriedenheit mit der Gegenwart, sondern das
Vertrauen auf die Vorsehung, die in die Zukunft fiihrt, ist n6tig, damit der
Orden seine Aufgabe in der Kirche erfiillen kann.

2 FN 11, 252.
53 Vgl. AR 19 (1984/87) 72-83.





