
Gewissenserforschung 
Zwei Notizen zu einer ignatianischen Gebetsweise 

Piet van Breemen, Berlin 

In den letzten Jahrzehnten erleben wir einen erstaunlichen Aufschwung 
der ignatianischen Exerzitien, die in ihrer ursprünglichen Form als Ein- 
zelexerzitien wiederentdeckt wurden und offensichtlich einem heutigen 
Bedürfnis entsprechen. Die Nachfrage kann bei weitem nicht erfüllt wer- 
den ; es gibt einen großen Bedarf an ausgebildeten Exerzitienbegleiterin- 
nen und -begleitern. Im Sog dieser Neuentwicklung kündigt sich jetzt, 
wenn auch zunächst noch nicht so ausgeprägt, ein Aufleben der Gewis- 
senserforschung an. Ein Zeichen dafür ist die wachsende Zahl der Veröf- 
fentlichungen zu diesem Thema. Es wird nach einem zeitgemäßen Zu- 
gang zu dieser Gebetsform gesucht, die man den Inbegriff der ganzen 
Exerzitien genannt hat - dem Alltag angepaßt. Weil die Gewissenserfor- 
schung wie eine Kurzfassung der Geistlichen Übungen ist, verwundert es 
nicht, daß die Wiederentdeckung der Exerzitien zu einem erneuten Inter- 
esse an der Gewissenserforschung führt. Dabei werden unterschiedliche 
Schwerpunkte gesetzt. 

Aus der Vergangenheit ist wohl der moralische Akzent am bekannte- 
sten, der schon durch die Bezeichnung •Gewissenserforschung" nahege- 
legt wird. Es geht dann vor allem darum, seine eigenen Unvollkommen- 
heiten, Fehler und Sünden zu suchen, zu bereuen und zu überwinden. 
Viele Generationen haben diese Gebetsform eifrig praktiziert. 

George Aschenbrenner veröffentlichte 1972 eine befreiende Deutung, 
die über den Moralismus hinausführte. Bezeichnend ist, daß er seinem 
Artikel einen abgewandelten Titel gab; statt mit dem üblichen •Examen 
of Conscience" (Gewissenserforschung) überschrieb er ihn •Conscious- 
ness Examen" {Bewußtseinserforschung, Prüfung des Bewußtseins).1 In 
kürzester Zeit ist dieser Artikel zu einem Klassiker geworden, der vor al- 
lem in der englischsprachigen Welt einen großen Einfluß ausübt. Er hat 
sowohl in der Literatur wie in der Praxis den Anstoß zu einer Wieder- 
und Neuentdeckung der Gewissenserforschung gegeben. Seinen Erfolg 
verdankt er größtenteils der Tatsache, daß durch das neue Aufblühen der 
Geistlichen Übungen die Zeit dafür reif war und daß so diese Sicht, nach- 
dem sie einmal formuliert war, eine gewisse Selbstverständlichkeit hatte. 

Consciousness Examen in: Review for Religious 31 (1972) 14-21. 



Gewissenserforschung 259 

Willi Lambert hat 1978 den gelungenen Namen •Gebet der liebenden 
Aufmerksamkeit"geprägt2 und damit einen eigenen Schwerpunkt gesetzt. 
Es geht in dieser Interpretation vor allem darum, die Spuren Gottes in der 
alltäglichen Wirklichkeit zu entdecken, oder kürzer, das Gott-Finden-in- 
allen-Dingen einzuüben. So wird die Gewissenserforschung zum Gebet, 
das uns helfen kann, im aktiven Leben zugleich kontemplativ zu sein - 
wie Nadal es über Ignatius sagte. Die 32. Generalkongregation der Ge- 
sellschaft Jesu (1974/75) betonte in dieser Gebetsweise vor allem die 
geistliche Unterscheidung, die •unser gesamtes apostolisches Leben prä- 
gen soll, damit von Tag zu Tag besser getan werde, was Gott von uns er- 
wartet, und damit es von lauterer Absicht beseelt sei" (Nr. 238). 

In der ignatianischen Tradition hat die Gewissenserforschung einen 
hohen Stellenwert. Im Büchlein der •Geistlichen Übungen" ist sie die er- 
ste •geistliche Übung", die genannt wird (Nr. 1); später (Nr. 32-43) wird 
sie ausführlich beschrieben. Bekanntlich war sie für Ignatius nach der hl. 
Messe die wichtigste Gebetsform. Den Scholastikern wird in den Konsti- 
tutionen zweimal am Tag die Gewissenserforschung vorgeschrieben. In 
den offiziellen Dokumenten der Gesellschaft Jesu ist durch alle Jahrhun- 
derte hindurch die Bedeutung der Gewissenserforschung immer wieder 
hervorgehoben worden. Das zeigt auch, daß diese Gebetsform nicht nur 
wichtig, sondern auch schwierig ist. Tatsächlich wird sie - trotz ihrer in 
der Theorie wohl unumstrittenen Wichtigkeit - am ehesten vernachläs- 
sigt; und das nicht nur aus Arbeitsdruck und Zeitmangel, sondern mehr 
noch, weil man diese Gebetsart als unfruchtbar empfindet oder erlebt. 
Wer also in unserer Zeit Schwierigkeiten hat mit der Gewissenserfor- 
schung oder wer sie einfach fallengelassen hat, befindet sich, wenn auch 
nicht in sehr guter, dann doch allerdings in sehr zahlreicher Gesellschaft. 
Das wahre Problem ist aber nicht, daß die Gewissenserforschung selbst 
unfruchtbar ist, sondern daß die Weise, in der sie meistens praktiziert 
wird, sich als unfruchtbar herausstellt. 

Es scheint mir, daß es zwei Grundfehler sind, die sich hier negativ aus- 
wirken. Der erste: Der Betende kontrolliert sich selbst nach allgemeinen 
Normen wie nach einem Beichtspiegel. Ignatius ging es aber vielmehr um 
das Einzigartige jeder einzelnen Person, das eben nicht in allgemeinen 
Regeln eingefangen werden kann. Der zweite Grundfehler: Eine über- 
starke Konzentration auf uns selbst und unser Benehmen, besonders auf 
unsere Sündhaftigkeit. Ignatius aber rückt Gott in die Mitte und versucht 
zu entdecken, wie Gott sich mitteilt in unseren inneren Regungen und so 
in besonderer Weise gefunden werden kann; das wirkt befreiend. 

2 In: Korrespondenz zur Spiritualität der Exerzitien 28 (1978) Nr. 38. 



Piet van Breemen 260 

Überraschend ist in diesem Zusammenhang ein Artikel, den der 
Münchner Psychiater Albert Görres 1956 in dieser Zeitschrift veröffent- 
lichte.3 Er erwähnt darin genau diese zwei Schwierigkeiten. Zum ersten: 
•Die Wirklichkeit der Welt und die Wirklichkeit des Wortes Gottes be- 
gegnet dem Menschen im Medium seines Bewußtseins. Examen cons- 
cientiae heißt auch: Prüfung des Bewußtseins. Daher gewinnen die mo- 
tiones animae, die seelischen Regungen, mit denen der Mensch der Wirk- 
lichkeit begegnet, besondere Bedeutung. Die Reflexion auf das eigene 
Erleben, die Ignatius lehrt, ist kein Kreisen um das Ich. Sie ist die ganz 
theozentrische Ausrichtung auf Gott, wie er in den seelischen Regungen 
wirkt, sich mitteilt und in den inneren wie in allen Dingen gefunden wer- 
den will." (S. 287) Zum zweiten: •Die Dankbarkeit als Seinsverständnis 
und Seinsgerechtheit wird in den Exerzitien auf die verschiedenen Berei- 
che der Wirklichkeit einübend angewandt." (S. 284) Dieser Satz gilt ana- 
log für die Gewissenserforschung, die auch von Albert Görres als die 
•Geistlichen Übungen" in Mini-Format verstanden werden. 

Regungen 

Die Gewissenserforschung ist nicht ein Kurs in Selbstvervollkommnung, 
sondern ein Lernen, mehr und mehr Gott in allem zu finden. Sie ist nicht 
eine psychologische oder moralistische Selbstbeobachtung oder Selbst- 
analyse, sondern ein Versuch, sensibel zu werden für den Geist, der in uns 
wirkt, und den Herrn, der uns etwas mitteilt. Es geht um die Glaubens- 
dimension unserer Existenz. In der Gewissenserforschung sucht der 
Mensch immer wieder Gott als den tiefsten Grund seines Wesens, und 
das nicht nur mit dem Kopf, sondern vor allem auch mit dem Herzen. Der 
Mensch versucht, in seinen Empfindungen in ständigem Kontakt mit sei- 
ner Quelle zu bleiben. Ein chinesisches Sprichwort sagt: •Der Mensch 
bringt täglich seine Haare in Ordnung - warum nicht auch sein Herz?" 
Die Gewissenserforschung will uns helfen, die Entfremdung und die Illu- 
sionen mehr und mehr zu überwinden und so ganzheitlicher und inte- 
grierter zu leben. Es geht in dieser Gebetsübung darum, die Wirklichkeit 
mehr zur Geltung kommen zu lassen und sie fruchtbar zu machen für das 
Reich Gottes: In der Mitte steht Gottes Liebe zu uns und wie diese sich 
zeigt in ganz konkreten Erfahrungen dieses Tages oder halben Tages. 

Unsere eigenen Erfahrungen ernst nehmen, heißt zunächst, sie wahr- 

3 Über die Gewissenserforschung nach der Weise des hl. Ignatius von Loyola, in: Geist und 
LebeH 29 (1956) 283-289. 



Gewissenserforschung 261 

nehmen. Aber da liegen schon die Schwierigkeiten. Durch die modernen 
Kommunikationsmedien werden wir ständig in einem kaum zu bewälti- 
genden Maß mit Eindrücken bombardiert. Dazu kommt von außen noch 
ein hohes Arbeits- und Lebenstempo, das uns zu wenig Muße läßt, und 
von innen unsere Tendenz zur Verdrängung dessen, was uns nicht paßt 
oder nach unserem Empfinden sich nicht gehört. Derselbe Albert Görres 
schreibt in einem späteren Beitrag: •Heute noch sind Menschen aus kat- 
holizistischem Milieu ungemein starr und ängstlich, wenn sie im Rahmen 
einer psychotherapeutischen Behandlung aufgefordert werden, sich einer 
unbefangenen Selbstwahrnehmung zu überlassen und sich auch feinere 
Regungen, etwa der Feindseligkeit, des Neides, des Unbehagens gegen- 
über dem Sakrosankten ohne Verleugnung einzugestehen. Bei Theologen 
und Ordensleuten erreicht diese Unfähigkeit und Unwilligkeit zu unvor- 
eingenommener Selbstwahrnehmung oft erstaunliche Grade. Sie wollen 
und dürfen nicht wissen, was wirklich in ihnen vorgeht. Nun ist die of- 
fene, lockere Selbstwahrnehmung, nicht als bewußte Reflexion und 
Selbsterkenntnis, sondern zunächst als Bereitschaft, die innere Welt zu 
Wort kommen zu lassen, eine Grundlage auch des Gefühlskontaktes mit 
den Mitmenschen und des Verständnisses für sie. Jede Selbstentfrem- 
dung, jede Kontaktabwehr nach innen stört auch den mitmenschlichen 
Kontakt."4 

Erstaunlich aktuell ist eine Fußnote, die Jan Philip Roothaan 1835 in 
seiner Übersetzung der •Geistlichen Übungen" zu der Überschrift der 
•Regeln der Unterscheidung der Geister" hinzufügt (313): •Bemerkens- 
wert ist, daß diese Regeln nicht bloß zur Erkenntnis oder Unterscheidung 
der Seelenbewegungen dienen, sondern auch zum Fühlen oder Gewahren 
derselben. Denn wie viele gibt es, welche die Bewegungen ihrer Seele 
nicht einmal fühlen, d.h. sie nicht gewahren, nicht beachten! Diese Re- 
geln nun tragen außerordentlich viel dazu bei, daß wir auf jene Vorgänge 
in unserem Innern aufmerksam werden" (kursiv von Roothaan!).5 

Ignatius hatte eine besondere Begabung, seine Gefühle und seine inne- 
ren Erfahrungen wahrzunehmen und über sie zu reflektieren. Sein Bekeh- 
rungsprozeß auf dem Krankenlager in Loyola geht letztlich darauf zu- 
rück. Die Gewissenserforschung gebraucht und fördert genau diese Fä- 
higkeit, und das kommt heute wieder neu zum Tragen. Gefühle, die ver- 

4 Pathologie des katholischen Christentums, in: Handbuch der Pastoraltheologie 11/1. Frei- 
burg 1966, 303 f. 
5 J. Roothaan, Die Geistlichen Übungen des hl. Ignatius nach der spanischen Urschrift. Re- 
gensburg 1855, 304 f; die erste lateinische Ausgabe kam heraus 1835. Den Hinweis auf die 
Zitate von dieser und der vorigen Anmerkung verdanke ich Leo Zodrow, •Prinzip und Fun- 
dament", in: Geist und Leben 58 (1985) 188f. 



Piet van Breemen 262 

drängt werden, schaden mehr als die, die wir anschauen. Lassen wir sie 
hochkommen und widerstehen wir zunächst einmal der Versuchung, sie 
abzustempeln oder sie zu klassifizieren. Es ist wichtig, die Gefühle zu- 
nächst einmal nicht zu werten als gut oder schlecht, sondern sie einfach 
dasein zu lassen. Wir können sie nicht wählen, aber wenn wir sie erken- 
nen und annehmen, dann können wir entscheiden, was wir mit ihnen tun. 

Gefühle bilden die treibende Kraft in unserem Leben. Sie sind für die 
menschliche Person, was der Wind für ein Segelboot ist. Ein Segler, der 
auf den Wind achtet und dann einfach in die Richtung fährt, in die der 
Wind weht, ist eines Segelbootes nicht wert. Ein echter Segler fährt bei je- 
dem Wind seinen eigenen Kurs. Dazu muß er allerdings die Windrich- 
tung fortwährend wahrnehmen; dann kann er sein Boot in die Richtung 
steuern, in die er fahren will. So geht ein erwachsener Mensch mit seinen 
Gefühlen um und bestimmt selber, wie er sein Leben mit den Gefühlen 
gestaltet. Auf unsere Gefühle horchen ist eine Form der Authentizität 
und der Selbstbejahung. Gefühle verdrängen ist weder real noch reell. Es 
kann ein Leben blaß, öde und freudlos machen und damit natürlich auch 
nicht überzeugend. Es kann auch sein, daß das Verdrängte sich so an- 
staut, daß es sich irgendwann in einer unkontrollierten Explosion entlädt. 
Auch wo dies nicht geschieht, wirkt das Verdrängte sich •bombensicher" 
doch in irgendeiner verborgenen, negativen Weise aus. Deshalb ist das 
Bewußtwerden für jede Therapie und überhaupt für jeden Heilungspro- 
zeß wesentlich. 

Zum Erwachsensein gehört, daß wir mit unseren Gefühlen und Span- 
nungen fruchtbar leben können. Erst wenn wir uns dessen bewußt wer- 
den, was in uns vorgeht, können wir selbst wählen, was wir mit unseren 
Regungen tun. Wir können ihnen dann den Platz geben, der ihnen zu- 
kommt, sie vielleicht durchschauen und ihren Ursprung entdecken. Die- 
ser Prozeß der inneren Klärung fordert Geduld, Vertrauen und Aufmerk- 
samkeit. Die Gewissenserforschung will dafür Raum schaffen. 

Ganz einfache Fragen können uns dabei helfen. Wichtig ist allerdings, 
daß wir nicht bei uns selbst stehen bleiben, sondern durchstoßen zu der 
Ebene, wo Gottes Wirkung geahnt und unsere Antwort oder Reaktion 
darauf wahrgenommen wird. So können wir uns zum Beispiel fragen: 

Wie fühle ich mich körperlich? 
Wie steht es mit Kopf, Magen, Herz? 
Welche Stimmungen und Gefühle, Hoffnungen und Widerstände kamen 
seit gestern in mir auf? 
Welche gewannen die Oberhand? 
Wie bin ich damit umgegangen? 



Gewissenserforschung 263 

Mit welchen Menschen habe ich näheren Kontakt gehabt? 
Mit wem hatte ich Spannungen? 
Was hat mir Freude gemacht? 
Habe ich die kleinen Freuden im Alltag wahrgenommen? 
Wofür kann ich besonders dankbar sein? 
Was ließ mich an Gott denken? 
Worin entdecke ich ihn jetzt? 

Es ist ignatianisch zu fragen: Welche Gefühle bringen •eine Zunahme 
an Hoffnung, Glaube und Liebe und innerer Freudigkeit, die zu den 
himmlischen Dingen ruft und hinzieht und zum eigenen Heil der Seele, in 
dem sie ihr Ruhe und Frieden in ihrem Schöpfer und Herrn geben" (EB 
316). In gleicher Weise ist zu fragen, welche Regungen eher Dunkelheit in 
der Seele und innere Verwirrungen hervorrufen, zu niederen und irdi- 
schen Dingen hinziehen, zu Unglauben bewegen, ohne Hoffnung, ohne 
Liebe (vgl. EB 317). In paulinischer Sprache kann man fragen, was die 
Frucht des Geistes zu- oder abnehmen läßt: Liebe, Freude, Friede, Lang- 
mut, Freundlichkeit, Güte, Treue, Sanftmut, Selbstbeherrschung 
(Gal 5,22). Nach diesem Kompaß fuhr Ignatius. Für diesen Mann, des- 
sen tiefstes Verlangen es war, Gottes Willen zu suchen, zu finden und zu 
tun, waren die Gefühle seines auf Gott gerichteten Herzens entscheidend. 
Er betont dabei ausdrücklich, daß dies ein hohes Maß an Selbstverleug- 
nung und Demut voraussetzt. Auf dieser Grundlage hält er es für mög- 
lich, zwischen den guten Kräften und den Gegenkräften zu unterschei- 
den. Letzten Endes finden sich beide mehr in mir selbst als in den Dingen 
oder in der jeweiligen Situation. 

Die Häufigkeit der Gewissenserforschung kann sehr verschieden sein. 
Einmal am Tag - und dann am besten vor dem Schlafengehen - ist ein na- 
türlicher Rhythmus. Ignatius erwähnt in den Geistlichen Übungen indi- 
rekt (25 und 26 vgl. 43) und in den Konstitutionen direkt (342 und 344) 
die Frequenz von zweimal täglich. Wenn er eine Dauer erwähnt, nennt er 
immer eine Viertelstunde. Das zeigt uns nochmal, wie wichtig es ihm 
schien, dicht bei der eigenen Erfahrung zu bleiben und darin immer wie- 
der Gottes Gegenwart und Führung zu entdecken und so in eine Haltung 
hineinzuwachsen, die uns den ganzen Tag begleitet. 

Dankbarkeit 

Die Gewissenserforschung hat eine lange Geschichte, die bis in das klas- 
sische Altertum zurückreicht. Vor allem die Stoiker waren darin sehr kon- 



Piet van Breemen 264 

sequent. Seneca schreibt fast lyrisch: •Gibt es etwas Schöneres als diese 
Gewohnheit, den ganzen Tag zu untersuchen! Welcher Schlaf folgt einer 
solchen Selbstuntersuchung, was ist er ruhig, tief und frei, wenn der Geist 
gelobt und getadelt worden ist, wenn er sich zum eigenen Spion, zum ge- 
heimen Zensor seiner eigenen Sitten gemacht hat! Ich gebrauche dieses 
Mittel, und jeden Tag vertrete ich meine eigene Sache vor meinem eige- 
nen Gericht. Wenn man die Kerze gelöscht hat und wenn meine Frau, die 
sich an meine Verhaltensweise schon gewöhnt hat, schweigt, dann unter- 
suche ich meinen ganzen Tag, und ich prüfe und wäge meine Taten und 
Worte; ich verheimliche nichts, ich übergehe nichts."6 

Gewisse Spielarten der Gewissenserforschung findet man auch im al- 
ten Indien und im Islam. Sie ist jedoch vor allem von der Stoa über die 
Wüstenväter in das Christentum eingeführt worden. Dort begann sie 
nach dem Zeitalter der Verfolgungen, also nach der Konstantinischen 
Wende, eine bedeutsame Rolle zu spielen, die mit der Zeit immer wichti- 
ger wurde. Im Mittelalter war diese Tradition weit verbreitet, vor allem 
unter den Zisterziensern, den Bettelorden und später auch in der Devotio 
moderna, die die Gewissenserforschung auch bei den Laien eingeführt 
hat. 

Ignatius übernimmt die Gewissenserforschung aus dieser langen Tra- 
dition, die er in den Geistlichen Übungen (43) in fünf wohlbekannten 
Punkten zusammenfaßt: 1. Gott danken, 2. Gott bitten um Erkenntnis der 
Sünde, 3. von sich Rechenschaft fordern, 4. Gott um Verzeihung bitten, 5. 
sich Besserung vornehmen. Obwohl Ignatius hier hauptsächlich die ihm 
überlieferte Tradition übernimmt, setzt er doch einen eigenen Akzent da- 
durch, daß er das ganze Vorgehen in den Rahmen der Dankbarkeit stellt. 
Die Perspektive der Dankbarkeit ist der orginelle Beitrag des Ignatius zur 
Gewissenserforschung. Er hat ihr damit eine eigene Ausrichtung gege- 
ben. 

Aus den Schriften des heiligen Ignatius ist uns bekannt, daß die Dank- 
barkeit in seinem Leben groß geschrieben wurde. So beginnt er einen 
Brief vom 18. März 1542 an Simon Rodriguez, seinen Gefahren der ersten 
Stunde, mit folgenden Worten: •In seiner göttlichen Güte erwäge ich - 
unter Vorbehalt eines besseren Urteils -, daß die Undankbarkeit eines 
der vor unserem Schöpfer und Herrn und vor den Geschöpfen, die seiner 
göttlichen und ewigen Ehre fähig sind, am meisten zu verabscheuenden 
Dinge ist unter allen vorstellbaren Übeln und Sünden, weil sie Verken- 
nung der empfangenen Güter, Gnaden und Gaben ist, Ursache, Ur- 
sprung und Beginn aller Sünden und aller Übel; und umgekehrt, wie sehr 

De Ira III, 36, 2-3; zitiert nach:Dictionnaire de Spiritualite IV, 1793. 



Gewissenserforschung 265 

die Anerkennung und Dankbarkeit für die empfangenen Güter und Ga- 
ben sowohl im Himmel wie auf der Erde geliebt und geschätzt wird."7 

Mit dieser Betonung der Dankbarkeit stellt Ignatius sich eindeutig in 
die jüdisch-christliche Tradition. Im Talmud finden wir den Spruch: 
•Wer die Güter dieser Welt gebraucht, ohne vorher ein Segens- oder 
Dankgebet darüber zu sprechen, macht sich einer Unaufrichtigkeit schul- 
dig; oder ... der entweiht etwas Heiliges." Dieses Talmudwort entspricht 
dem Anfang von Psalm 24: •Dem Herrn gehört die Erde und was sie er- 
füllt." Nur durch ein Segensgebet bekommt der Mensch das Recht, die 
Güter dieser Welt zu gebrauchen. Die jüdische Tradition hat daher viele 
•berachot", auch für ganz banale Dinge. Auch in den Psalmen ist oft von 
der Dankbarkeit die Rede, z. B.: •Lobe den Herrn, meine Seele, und ver- 
giß nicht, was er dir Gutes getan hat." (103,2) •Bring Gott als Opfer deine 
Dankbarkeit... Wer Opfer der Dankbarkeit bringt, der ehrt mich." (50,14 
und 23) Die orthodoxen Juden beten noch immer dreimal am Tag: •Wir 
danken dir ... für deine Zeichen, die jeden Tag bei uns sind, und für deine 
Wunder jeden Augenblick." 

Auch in der christlichen Überlieferung spielt die Dankbarkeit eine we- 
sentliche Rolle. Von jeher beginnen die meisten unserer Präfationen mit 
den Worten: •In Wahrheit ist es würdig und recht, dir, Herr, heiliger Va- 
ter, allmächtiger ewiger Gott, immer und überall zu danken." Unser Ge- 
bet erreicht seinen Höhepunkt in der Eucharistie; das griechische Wort 
bedeutet ja •Danksagung". In ihr beten wir immer: •Lasset uns danken 
dem Herrn unserem Gott." Und ab und zu heißt es: •Wir rühmen dich 
und danken dir, denn groß ist deine Herrlichkeit." Dankbarkeit wird zur 
Anbetung. 

Dankbarkeit kann umschrieben werden als befreiende seinlassende 
Abhängigkeit. Ein Synonym für Dankbarkeit ist daher die Erkenntlich- 
keit: Ich erkenne an, daß ich •abhängig" bin. Das Gegenteil ist letztlich 
Hochmut. Es braucht eine gewisse Reife, diese Abhängigkeit anzuerken- 
nen. Ein Kind freut sich an einem Geschenk, ohne sich darum zu küm- 
mern, woher es kommt. Problemlos glaubt es an den Nikolaus oder den 
Weihnachtsmann oder daß die Geschenke durch den Schornstein kom- 
men. Das Kind lernt, •danke" zu sagen. Es empfängt fraglos, ihm ist das 
alles selbstverständlich. Der Heranwachsende weiß wohl, woher die 
Dinge kommen und ist sich seiner Abhängigkeit bewußt, doch bereitet es 
ihm eben größte Mühe, das auch zuzugeben. Das führt in der Pubertät oft 
zu unausgeglichenem Benehmen, zu einem Verhalten, das anderen 
schmerzlich wird. Der gesunde erwachsene Mensch erkennt klar seine 

7 Monumenta Ignatiana. Series prima, I, 192. 



Piet van Breemen 266 

•Abhängigkeit" und kann damit auch leben: Er vermag zu bejahen, wie 
er sich einem anderen verdankt. 

Dankbarkeit heißt die Dinge zu ihrem Ursprung zurückführen. So er- 
schließt Dankbarkeit den Zugang zum Grund der Dinge und hilft uns, 
Gott in allem zu finden. Darum bringt reife Dankbarkeit uns auch zu der 
richtigen Haltung der Quelle alles Guten gegenüber: Gott anerkennen 
und ihm dienen. Ignatius nennt dies am Anfang der Geistlichen Übungen 
•sein Leben ordnen" (21), und in der Schlußbetrachtung formuliert er: 
•um innere Erkenntnis von soviel empfangenem Guten bitten, damit ich, 
indem ich es gänzlich anerkenne, in allem seine göttliche Majestät lieben 
und ihr dienen kann" (233). An diese Bitte schließt der Anfang der Gewis- 
senserforschung unmittelbar an; sie schafft die Atmosphäre, in der sie ge- 
schehen soll. 

Dankbarkeit schließt Vertrauen ein. Wenn mir etwas geschenkt wird 
von jemandem, zu dem ich kein Vertrauen habe, kann ich mich nicht rich- 
tig daran freuen und auch nicht echt dankbar sein. Weil anerkannte •Ab- 
hängigkeit" wesentlich zur Dankbarkeit gehört, kann ich nur einem Men- 
schen gegenüber dankbar sein, dem ich so vertraue, daß ich auch von ihm 
•abhängig" sein kann. Zur Dankbarkeit gehört, daß ich jemanden in 
mein Leben einlasse. Das vielleicht etwas veraltete Wort •Präsent" deutet 
an, daß der Geber in meinem Leben •präsent", anwesend ist. Das setzt 
voraus, daß der Geber in sein Geschenk auch wirklich etwas von sich 
selbst hineingibt und daß der Empfänger die Gabe mit ehrlicher Auf- 
merksamkeit annimmt. Achtlosigkeit bei dem einen oder anderen wäre 
hier fatal. 

Der glaubende Mensch kann alles als Gabe erleben, in der der Geber 
gegenwärtig ist: Dinge, Situationen, Menschen bekommen einen gewis- 
sen Reichtum und tragen ein Geheimnis in sich, das auf Ihn hinweist. Der 
Mensch kann aber auch alles im Leben bloß wie ein Ding gebrauchen, 
sachlich und nützlich. Es hängt zum großen Teil von seiner eigenen Ein- 
stellung ab, wie die Dinge erscheinen. Er kann ihnen mit Staunen und ei- 
ner gewissen Ehrfurcht gegenüberstehen, die das Geheimnis in den Din- 
gen enthüllt und den Anderen in ihnen erkennt. Er kann aber auch die 
Dinge von ihren Wurzeln losreißen und auf bloße Dinglichkeit reduzie- 
ren. Erst in der Dankbarkeit kommen die Dinge wirklich zu ihrem Recht, 
werden sie erst wirklich schön. Erst die Dankbarkeit gibt den Dingen die 
Chance, ganz sie selbst zu sein. Darum kann man meiner Meinung nach 
sagen, daß Dankbarkeit eine sehr realistische Lebenseinstellung ist. Ein 
undankbarer Mensch reduziert die Wirklichkeit, er •würgt sie ab", er ni- 
velliert die Welt. 

Wir wissen, daß es eine Zeit der Trauer braucht, um einen Verlust zu 



Gewissenserforschung 267 

verarbeiten. So brauchen wir auch Dankbarkeit, um das Positive zu verar- 
beiten, um den Reichtum des Empfangenen zu entdecken. Danken voll- 
endet das Geben. Ohne das Danken ist das Geben nicht ganz vollzogen. 
Dankbarkeit schenkt dem Leben Tiefe und Perspektive. Sie macht die 
Wirklichkeit transparent und klar. Durch die Dankbarkeit breitet sich 
Harmonie in den Menschen und in ihrer Welt aus. 

Dankbarkeit hilft, dem anderen gegenüber die rechte, reife Beziehung 
zu finden. Zur Dankbarkeit gehören Selbstbewußtsein und ein positives 
Selbstwertgefühl, sie ist jedoch gleichzeitig altruistisch, auf den anderen 
hin ausgerichtet. Egozentrik ist der Erzfeind jeder Dankbarkeit. Wer stets 
auf seinen eigenen Vorteil erpicht ist, sich ständig um das eigene Ich 
dreht, kann nie ein dankbarer Mensch werden. So ist es Undankbarkeit, 
wenn ich ganz in der Gabe aufgehe und den Geber der Gabe vergesse. 
Wenn ich dankbar bin, sehe ich mich nicht als Mittelpunkt aller Dinge; 
dann nehme ich nicht alles selbstverständlich hin, sondern als von Gott 
kommend. Dankbarkeit erhellt und erleuchtet mein Bewußtsein. 

Dankbarkeit setzt nicht herab, sondern läßt alles zu seinem Recht kom- 
men. Dankbarkeit macht auch den Empfänger nicht klein; von daher pas- 
sen Dankbarkeit und ein Minderwertigkeitskomplex nicht gut zusam- 
men. Anthony de Mello schreibt: •Es ist undenkbar, daß jemand zu glei- 
cher Zeit dankbar und unglücklich ist."8 Wenn jemand in der Haltung der 
Dankbarkeit verwurzelt ist, braucht man sich über die geistige und geistli- 
che Gesundheit dieses Menschen keine großen Sorgen mehr zu machen. 
Maria, die Mutter Jesu, ist dafür ein herrliches Vorbild. In ihrem Magnifi- 
kat spricht sie von dem •Großen", das an ihr getan wurde - also keine fal- 
sche Bescheidenheit; von •dem Mächtigen" wurde es bewirkt - auch das 
weiß sie sehr wohl. In ihr lebt ein starkes Selbstbewußtsein und gleichzei- 
tig eine tiefe Gotteserkenntnis. In ihrer Dankbarkeit preist sie die Quelle 
all des Guten, das ihr widerfahren ist, und führt alles auf sie zurück. 

Dankbarkeit verlangt eine gewisse Distanz. Gehe ich ganz in der Gabe 
auf, dann vergesse ich den Geber; hänge ich zu sehr an ihr, dann bin ich 
nicht frei genug, echt dankbar dafür zu sein. Auch für das, was einem auf- 
gedrängt wird, kann man nicht wirklich dankbar sein. Durch meine 
Dankbarkeit schaffe ich einen gewissen Abstand, der mich davor be- 
wahrt, von dem, was ich empfange, erdrückt zu werden. Auch in dieser 
Hinsicht ist die Gewissenserforschung befreiend und fruchtbar. Sie hilft 
mir, für kurze Zeit auf Distanz zu gehen. 

Das Verkannte anerkennen hat therapeutischen Wert, und so kann 
Dankbarkeit gesundend wirken. Dankbarkeit ist heilsam, wie wir in der 

1 A. de Mello, Daß ich sehe. Freiburg 1985, 26. 



Piet van Breemen 268 

Präfation beten. Für einen undankbaren Menschen ist alles Last und 
Pflicht, Zwang und Verhängnis, Bedrängnis und Unheil. Das Danken 
schafft Raum und befreit. •Selig, die ein reines Herz haben; denn sie wer- 
den Gott schauen." (Mt 5,8) Dem ungeteilten Herzen wird alles durch- 
sichtig; so entdeckt der Mensch das Geheimnis, das hinter allen Dingen 
steht: die Liebe des himmlischen Vaters. Das reine Herz ist nicht habgie- 
rig und versklavt; das ungeteilte Herz ist nicht zerrissen, kennt keinen 
Überdruß. Das kontemplative Herz sieht weiter als nur auf den Nutzen 
oder den eigenen Vorteil. Es lehrt uns, durch die Dinge hindurchzusehen 
bis auf den tiefsten Grund, und das macht es ein wenig leichter, dankbar 
zu sein, betend im Leben zu stehen, Gott in allem zu finden. 

Im ersten Kapitel des Lukasevangeliums singt Maria das Magnifikat, 
das Lied der Dankbarkeit. Doch unmittelbar davor im gleichen Kapitel 
hat sie ihr •Fiat" gesprochen. Das Magnifikat hängt mit dem •Fiat" eng 
zusammen. Wer nicht den Mut hat, sich hinzugeben, kann nicht wahrhaft 
dankbar sein. Hingabe und Dankbarkeit stehen in Wechselbeziehung zu- 
einander; sie stärken einander. In der Eucharistie erleben wir dasselbe: 
Eucharistie ist Feier der Dankbarkeit; sie schließt aber die Gabe unseres 
Selbst ein. Letztlich bedeutet Dankbarkeit widerlieben mit der Liebe, mit 
der wir selbst geliebt werden. Dankbarkeit für das Empfangene bricht 
uns auf für das, was zu tun ist - ohne Kleinmut und ohne Anmaßung. Der 
lateinische Ausdruck •gratias agere" - •Dank tun" macht deutlich, daß 
Dankbarkeit keine unverbindliche Passivität ist. Sie macht die Gabe zur 
Aufgabe. Die Dankbarkeit lehrt uns, nicht nur für Gott zu wirken, son- 
dern Gottes Werk zu tun. Damit wir diesen Unterschied erkennen, lehrt 
uns Ignatius von Loyola zu horchen auf unser Herz im biblischen Sinn 
des Wortes. 

Ausblick 

Mit diesen zwei Notizen ist bei weitem nicht alles zur Gewissenserfor- 
schung gesagt. Wer aufmerksam auf sein Herz hört und versucht, ein 
dankbares Leben zu führen, wird nicht nur schönen und guten Dingen 
begegnen. Es gibt auch das Böse um uns und in uns. Der Feind 
(Mt 13,28) fährt fort, das Unkraut zu säen. Auf dem Hintergrund der 
Dankbarkeit zeichnet sich das Übel sogar noch klarer ab. Gerade wenn 
wir in aufrichtiger Dankbarkeit das volle Licht auf Gottes Gaben schei- 
nen lassen, wird der Schatten unseres Mißbrauchs umso dunkler. Auch 
dafür müssen wir aufmerksam werden. Wir brauchen Gottes Gnade und 
die Kraft des Heiligen Geistes, um diese Konfrontation anzugehen. Da- 



Gottesbeziehungen 269 

bei brauchen wir das Böse nicht so sehr zu suchen, sondern sollen es ehr- 
lich hochkommen lassen und es anschauen. Dann kann uns auch die 
Gnade der Reue geschenkt werden, nicht als niedergeschlagener Pessi- 
mismus, sondern als gesundes, befreiendes und freudiges Leben aus der 
Vergebung. Mit Gottes Gnade werden wir uns dann auch Besserung vor- 
nehmen. Darauf geht dieser Beitrag nicht ein. Wir wollten durch das, was 
gesagt wurde über das Hören auf die Regungen des eigenen Herzens und 
das Leben in der Dankbarkeit, den Zugang freimachen zu mehr traditio- 
nellen Elementen der Gewissenserforschung. 

Gottesbeziehungen 
Kriterien und Übungen zur Bestimmung der aktuellen Gottesbeziehung 

Karl Frielingsdorf, Frankfurt am Main 

Einleitung: 

•Gott war mir noch nie so fern, wie in den letzten Wochen, ich erlebe ihn 
nicht mehr." 

•Gott war mir noch niemals so nahe, ich habe ihn wirklich gespürt; er 
war mir unheimlich nahe, bis in meinen Körper, der ganz warm wurde." 

»Jesus lag im Traum neben mir, berührte und streichelte mich zärtlich 
und ich fühlte mich körperlich zu ihm hingezogen." 

•Ich weiß gar nicht recht, zu wem und wie ich beten soll, einmal bete 
ich zu Jesus, dann fühle ich mich mehr zu Gott, manchmal zum Vater 
oder zum Hl. Geist hingezogen. Das verwirrt mich. Was soll ich tun?" 

•Kreuze machen mir in der letzten Zeit viel Angst. Ich weiche ihnen 
aus. Ich kann auch keine entsprechenden Lieder mitsingen, die von Tod 
und Kreuz handeln. Dann bekomme ich eine panische Angst." 

•Ich bin beim Beten schon lange nicht mehr mit dem Herzen und in- 
nerlich dabei. Alles läuft nur noch automatisch über den Kopf. Wie kann 
ich Gott wieder näher kommen und lernen, mit meinem Herzen zu be- 
ten?" 

•Ich habe mich so sehr verliebt, daß ich nichts anderes mehr denken 
kann. Ich bin von diesem Menschen so fasziniert, daß ich auch in den 
Gebetszeiten an ihn denke." 




