Gewissenserforschung

Zwei Notizen zu einer ignatianischen Gebetsweise

Piet van Breemen, Berlin

In den letzten Jahrzehnten erleben wir einen erstaunlichen Aufschwung
der ignatianischen Exerzitien, die in ihrer urspriinglichen Form als Ein-
zelexerzitien wiederentdeckt wurden und offensichtlich einem heutigen
Bediirfnis entsprechen. Die Nachfrage kann bei weitem nicht erfiillt wer-
den; es gibt einen groBen Bedarf an ausgebildeten Exerzitienbegleiterin-
nen und -begleitern. Im Sog dieser Neuentwicklung kiindigt sich jetzt,
wenn auch zunichst noch nicht so ausgeprigt, ein Aufleben der Gewis-
senserforschung an. Ein Zeichen dafiir ist die wachsende Zahl der Veréf-
fentlichungen zu diesem Thema. Es wird nach einem zeitgeméBen Zu-
gang zu dieser Gebetsform gesucht, die man den Inbegriff der ganzen
Exerzitien genannt hat - dem Alltag angepallt. Weil die Gewissenserfor-
schung wie eine Kurzfassung der Geistlichen Ubungen ist, verwundert es
nicht, daf} die Wiederentdeckung der Exerzitien zu einem erneuten Inter-
esse an der Gewissenserforschung fiihrt. Dabei werden unterschiedliche
Schwerpunkte gesetzt.

Aus der Vergangenheit ist wohl der moralische Akzent am bekannte-
sten, der schon durch die Bezeichnung ,,Gewissenserforschung* nahege-
legt wird. Es geht dann vor allem darum, seine eigenen Unvollkommen-
heiten, Fehler und Siinden zu suchen, zu bereuen und zu iiberwinden.
Viele Generationen haben diese Gebetsform eifrig praktiziert.

George Aschenbrenner verdffentlichte 1972 eine befreiende Deutung,
die iiber den Moralismus hinausfiihrte. Bezeichnend ist, daf3 er seinem
Artikel einen abgewandelten Titel gab; statt mit dem iiblichen ,,Examen
of Conscience® (Gewissenserforschung) iiberschrieb er ihn ,,Conscious-
ness Examen® (Bewuptseinserforschung, Priifung des BewuBtseins).! In
kiirzester Zeit ist dieser Artikel zu einem Klassiker geworden, der vor al-
lem in der englischsprachigen Welt einen groBen Einfluf3 ausiibt. Er hat
sowohl in der Literatur wie in der Praxis den AnstoB3 zu einer Wieder-
und Neuentdeckung der Gewissenserforschung gegeben. Seinen Erfolg
verdankt er gréBtenteils der Tatsache, da3 durch das neue Aufbliithen der
Geistlichen Ubungen die Zeit dafiir reif war und daB so diese Sicht, nach-
dem sie einmal formuliert war, eine gewisse Selbstverstindlichkeit hatte.

! Consciousness Examen in: Review for Religious 31 (1972) 14-21.



Gewissenserforschung 259

Willi Lambert hat 1978 den gelungenen Namen , Gebet der liebenden
Aufmerksamkeit “ gepragt? und damit einen eigenen Schwerpunkt gesetzt.
Es geht in dieser Interpretation vor allem darum, die Spuren Gottes in der
alltaglichen Wirklichkeit zu entdecken, oder kiirzer, das Gott-Finden-in-
allen-Dingen einzuiiben. So wird die Gewissenserforschung zum Gebet,
das uns helfen kann, im aktiven Leben zugleich kontemplativ zu sein -
wie Nadal es iiber Ignatius sagte. Die 32. Generalkongregation der Ge-
sellschaft Jesu (1974/75) betonte in dieser Gebetsweise vor allem die
geistliche Unterscheidung, die ,unser gesamtes apostolisches Leben pri-
gen soll, damit von Tag zu Tag besser getan werde, was Gott von uns er-
wartet, und damit es von lauterer Absicht beseelt sei* (Nr. 238).

In der ignatianischen Tradition hat die Gewissenserforschung einen
hohen Stellenwert. Im Biichlein der ,,Geistlichen Ubungen* ist sie die er-
ste ,,geistliche Ubung®, die genannt wird (Nr. 1); spiter (Nr. 32-43) wird
sie ausfiihrlich beschrieben. Bekanntlich war sie fiir Ignatius nach der hl.
Messe die wichtigste Gebetsform. Den Scholastikern wird in den Konsti-
tutionen zweimal am Tag die Gewissenserforschung vorgeschrieben. In
den offiziellen Dokumenten der Gesellschaft Jesu ist durch alle Jahrhun-
derte hindurch die Bedeutung der Gewissenserforschung immer wieder
hervorgehoben worden. Das zeigt auch, daB diese Gebetsform nicht nur
wichtig, sondern auch schwierig ist. Tatsdchlich wird sie - trotz ihrer in
der Theorie wohl unumstrittenen Wichtigkeit - am ehesten vernachlis-
sigt; und das nicht nur aus Arbeitsdruck und Zeitmangel, sondern mehr
noch, weil man diese Gebetsart als unfruchtbar empfindet oder erlebt.
Wer also in unserer Zeit Schwierigkeiten hat mit der Gewissenserfor-
schung oder wer sie einfach fallengelassen hat, befindet sich, wenn auch
nicht in sehr guter, dann doch allerdings in sehr zahlreicher Gesellschaft.
Das wahre Problem ist aber nicht, dafi die Gewissenserforschung selbst
unfruchtbar ist, sondern daB die Weise, in der sie meistens praktiziert
wird, sich als unfruchtbar herausstellt.

Es scheint mir, daB es zwei Grundfehler sind, die sich hier negativ aus-
wirken. Der erste: Der Betende kontrolliert sich selbst nach allgemeinen
Normen wie nach einem Beichtspiegel. Ignatius ging es aber vielmehr um
das Einzigartige jeder einzelnen Person, das eben nicht in allgemeinen
Regeln eingefangen werden kann. Der zweite Grundfehler: Eine iiber-
starke Konzentration auf uns selbst und unser Benehmen, besonders auf
unsere Siindhaftigkeit. Ignatius aber riickt Goftin die Mitte und versucht
zu entdecken, wie Gottsich mitteilt in unseren inneren Regungen und so
in besonderer Weise gefunden werden kann; das wirkt befreiend.

21In: Korrespondenz zur Spiritualitdt der Exerzitien 28 (1978) Nr. 38.



Piet van Breemen 260

Uberraschend ist in diesem Zusammenhang ein Artikel, den der
Miinchner Psychiater Albert Gorres 1956 in dieser Zeitschrift veroffent-
lichte.* Er erwdhnt darin genau diese zwei Schwierigkeiten. Zum ersten:
»Die Wirklichkeit der Welt und die Wirklichkeit des Wortes Gottes be-
gegnet dem Menschen im Medium seines BewuBtseins. Examen cons-
cientiae heiflt auch: Priifung des BewuBtseins. Daher gewinnen die mo-
tiones animae, die seelischen Regungen, mit denen der Mensch der Wirk-
lichkeit begegnet, besondere Bedeutung. Die Reflexion auf das eigene
Erleben, die Ignatius lehrt, ist kein Kreisen um das Ich. Sie ist die ganz
theozentrische Ausrichtung auf Gott, wie er in den seelischen Regungen
wirkt, sich mitteilt und in den inneren wie in allen Dingen gefunden wer-
den will.“ (S. 287) Zum zweiten: ,,Die Dankbarkeit als Seinsverstindnis
und Seinsgerechtheit wird in den Exerzitien auf die verschiedenen Berei-
che der Wirklichkeit einlibend angewandt.“ (S. 284) Dieser Satz gilt ana-
log fur die Gewissenserforschung, die auch von Albert Gérres als die
,»Geistlichen Ubungen* in Mini-Format verstanden werden.

Regungen

Die Gewissenserforschung ist nicht ein Kurs in Selbstvervollkommnung,
sondern ein Lernen, mehr und mehr Gott in allem zu finden. Sie ist nicht
eine psychologische oder moralistische Selbstbeobachtung oder Selbst-
analyse, sondern ein Versuch, sensibel zu werden fiir den Geist, der in uns
wirkt, und den Herrn, der uns etwas mitteilt. Es geht um die Glaubens-
dimension unserer Existenz. In der Gewissenserforschung sucht der
Mensch immer wieder Gott als den tiefsten Grund seines Wesens, und
das nicht nur mit dem Kopf, sondern vor allem auch mit dem Herzen. Der
Mensch versucht, in seinen Empfindungen in stindigem Kontakt mit sei-
ner Quelle zu bleiben. Ein chinesisches Sprichwort sagt: ,,Der Mensch
bringt taglich seine Haare in Ordnung - warum nicht auch sein Herz?*
Die Gewissenserforschung will uns helfen, die Entfremdung und die Illu-
sionen mehr und mehr zu liberwinden und so ganzheitlicher und inte-
grierter zu leben. Es geht in dieser Gebetsiibung darum, die Wirklichkeit
mehr zur Geltung kommen zu lassen und sie fruchtbar zu machen fiir das
Reich Gottes: In der Mitte steht Gottes Liebe zu uns und wie diese sich
zeigt in ganz konkreten Erfahrungen dieses Tages oder halben Tages.
Unsere eigenen Erfahrungen ernst nehmen, heif3t zunichst, sie wahr-

3 Uber die Gewissenserforschung nach der Weise des hl. Ignatius von Loyola, in: Geist und
Leben 29 (1956) 283-289.



Gewissenserforschung 261

nehmen. Aber da liegen schon die Schwierigkeiten. Durch die modernen
Kommunikationsmedien werden wir stindig in einem kaum zu bewalti-
genden Mal mit Eindriicken bombardiert. Dazu kommt von aufien noch
ein hohes Arbeits- und Lebenstempo, das uns zu wenig MuBe 1408t, und
von innen unsere Tendenz zur Verdringung dessen, was uns nicht pafit
oder nach unserem Empfinden sich nicht gehort. Derselbe Albert Gorres
schreibt in einem spiteren Beitrag: ,,Heute noch sind Menschen aus kat-
holizistischem Milieu ungemein starr und dngstlich, wenn sie im Rahmen
einer psychotherapeutischen Behandlung aufgefordert werden, sich einer
unbefangenen Selbstwahrnehmung zu iiberlassen und sich auch feinere
Regungen, etwa der Feindseligkeit, des Neides, des Unbehagens gegen-
iiber dem Sakrosankten ohne Verleugnung einzugestehen. Bei Theologen
und Ordensleuten erreicht diese Unfahigkeit und Unwilligkeit zu unvor-
eingenommener Selbstwahrnehmung oft erstaunliche Grade. Sie wollen
und diirfen nicht wissen, was wirklich in ihnen vorgeht. Nun ist die of-
fene, lockere Selbstwahrnehmung, nicht als bewuBte Reflexion und
Selbsterkenntnis, sondern zunichst als Bereitschaft, die innere Welt zu
Wort kommen zu lassen, eine Grundlage auch des Gefiihlskontaktes mit
den Mitmenschen und des Verstindnisses fiir sie. Jede Selbstentfrem-
dung, jede Kontaktabwehr nach innen stort auch den mitmenschlichen
Kontakt.“*

Erstaunlich aktuell ist eine FuBnote, die Jan Philip Roothaan 1835 in
seiner Ubersetzung der ,,Geistlichen Ubungen* zu der Uberschrift der
»Regeln der Unterscheidung der Geister* hinzufiigt (313): ,,Bemerkens-
wert ist, daB3 diese Regeln nicht blof3 zur Erkenntnis oder Unterscheidung
der Seelenbewegungen dienen, sondern auch zum Fiihlen oder Gewahren
derselben. Denn wie viele gibt es, welche die Bewegungen ihrer Seele
nicht einmal fiihlen, d.h. sie nicht gewahren, nicht beachten! Diese Re-
geln nun tragen auBerordentlich viel dazu bei, dal wir auf jene Vorgéinge
in unserem Innern aufmerksam werden* (kursiv von Roothaan!).’

Ignatius hatte eine besondere Begabung, seine Gefiihle und seine inne-
ren Erfahrungen wahrzunehmen und iiber sie zu reflektieren. Sein Bekeh-
rungsprozef3 auf dem Krankenlager in Loyola geht letztlich darauf zu-
riick. Die Gewissenserforschung gebraucht und fordert genau diese Fi-
higkeit, und das kommt heute wieder neu zum Tragen. Gefiihle, die ver-

4 Pathologie des katholischen Christentums, in: Handbuch der Pastoraltheologie 11/1. Frei-
burg 1966, 303f.

s J. Roothaan, Die Geistlichen Ubungen des hl. Ignatius nach der spanischen Urschrift. Re-
gensburg 1855, 304f; die erste lateinische Ausgabe kam heraus 1835. Den Hinweis auf die
Zitate von dieser und der vorigen Anmerkung verdanke ich Leo Zodrow, ,, Prinzip und Fun-
dament”, in: Geist und Leben 58 (1985) 188f.



Piet van Breemen 262

dringt werden, schaden mehr als die, die wir anschauen. Lassen wir sie
hochkommen und widerstehen wir zunéchst einmal der Versuchung, sie
abzustempeln oder sie zu klassifizieren. Es ist wichtig, die Gefiihle zu-
néchst einmal nicht zu werten als gut oder schlecht, sondern sie einfach
dasein zu lassen. Wir konnen sie nicht wihlen, aber wenn wir sie erken-
nen und annehmen, dann kénnen wir entscheiden, was wir mit ihnen tun.

Gefiihle bilden die treibende Kraft in unserem Leben. Sie sind fiir die
menschliche Person, was der Wind fiir ein Segelboot ist. Ein Segler, der
auf den Wind achtet und dann einfach in die Richtung fihrt, in die der
Wind weht, ist eines Segelbootes nicht wert. Ein echter Segler fihrt bei je-
dem Wind seinen eigenen Kurs. Dazu muB er allerdings die Windrich-
tung fortwdhrend wahrnehmen; dann kann er sein Boot in die Richtung
steuern, in die er fahren will. So geht ein erwachsener Mensch mit seinen
Gefiihlen um und bestimmt selber, wie er sein Leben mit den Gefiihlen
gestaltet. Auf unsere Gefiihle horchen ist eine Form der Authentizitit
und der Selbstbejahung. Gefiihle verdringen ist weder real noch reell. Es
kann ein Leben blaB}, 6de und freudlos machen und damit natiirlich auch
nicht iiberzeugend. Es kann auch sein, daB das Verdringte sich so an-
staut, daB3 es sich irgendwann in einer unkontrollierten Explosion entlidt.
Auch wo dies nicht geschieht, wirkt das Verdringte sich ,,bombensicher*
doch in irgendeiner verborgenen, negativen Weise aus. Deshalb ist das
BewuBtwerden fiir jede Therapie und iiberhaupt fiir jeden Heilungspro-
zel3 wesentlich.

Zum Erwachsensein gehért, dal wir mit unseren Gefiihlen und Span-
nungen fruchtbar leben konnen. Erst wenn wir uns dessen bewuBt wer-
den, was in uns vorgeht, kénnen wir selbst wihlen, was wir mit unseren
Regungen tun. Wir kénnen ihnen dann den Platz geben, der ihnen zu-
kommt, sie vielleicht durchschauen und ihren Ursprung entdecken. Die-
ser Prozel3 der inneren Kliarung fordert Geduld, Vertrauen und Aufmerk-
samkeit. Die Gewissenserforschung will dafiir Raum schaffen.

Ganz einfache Fragen konnen uns dabei helfen. Wichtig ist allerdings,
daB3 wir nicht bei uns selbst stehen bleiben, sondern durchstoBen zu der
Ebene, wo Gottes Wirkung geahnt und unsere Antwort oder Reaktion
darauf wahrgenommen wird. So kénnen wir uns zum Beispiel fragen:

Wie fiihle ich mich kérperlich?

Wie steht es mit Kopf, Magen, Herz?

Welche Stimmungen und Gefiihle, Hoffnungen und Widerstinde kamen
seit gestern in mir auf?

Welche gewannen die Oberhand?

Wie bin ich damit umgegangen?



Gewissenserforschung 263

Mit welchen Menschen habe ich niheren Kontakt gehabt?
Mit wem hatte ich Spannungen?

Was hat mir Freude gemacht?

Habe ich die kleinen Freuden im Alltag wahrgenommen?
Wofiir kann ich besonders dankbar sein?

Was lieB3 mich an Gott denken?

Worin entdecke ich ihn jetzt?

Es ist ignatianisch zu fragen: Welche Gefiihle bringen ,,eine Zunahme
an Hoffnung, Glaube und Liebe und innerer Freudigkeit, die zu den
himmlischen Dingen ruft und hinzieht und zum eigenen Heil der Seele, in
dem sie ihr Ruhe und Frieden in ihrem Schépfer und Herrn geben® (EB
316). In gleicher Weise ist zu fragen, welche Regungen eher Dunkelheit in
der Seele und innere Verwirrungen hervorrufen, zu niederen und irdi-
schen Dingen hinziehen, zu Unglauben bewegen, ohne Hoffnung, ohne
Liebe (vgl. EB 317). In paulinischer Sprache kann man fragen, was die
Frucht des Geistes zu- oder abnehmen 1dBt: Liebe, Freude, Friede, Lang-
mut, Freundlichkeit, Giite, Treue, Sanftmut, Selbstbeherrschung
(Gal 5,22). Nach diesem Kompa8 fuhr Ignatius. Fiir diesen Mann, des-
sen tiefstes Verlangen es war, Gottes Willen zu suchen, zu finden und zu
tun, waren die Gefiihle seines auf Gott gerichteten Herzens entscheidend.
Er betont dabei ausdriicklich, daB dies ein hohes Maf} an Selbstverleug-
nung und Demut voraussetzt. Auf dieser Grundlage hilt er es fiir mog-
lich, zwischen den guten Kriften und den Gegenkriften zu unterschei-
den. Letzten Endes finden sich beide mehr in mir selbst als in den Dingen
oder in der jeweiligen Situation.

Die Haufigkeit der Gewissenserforschung kann sehr verschieden sein.
Einmal am Tag — und dann am besten vor dem Schlafengehen —ist ein na-
tiiclicher Rhythmus. Ignatius erwihnt in den Geistlichen Ubungen indi-
rekt (25 und 26 vgl. 43) und in den Konstitutionen direkt (342 und 344)
die Frequenz von zweimal téglich. Wenn er eine Dauer erwihnt, nennt er
immer eine Viertelstunde. Das zeigt uns nochmal, wie wichtig es ihm
schien, dicht bei der eigenen Erfahrung zu bleiben und darin immer wie-
der Gottes Gegenwart und Fiihrung zu entdecken und so in eine Haltung
hineinzuwachsen, die uns den ganzen Tag begleitet.

Dankbarkeit

Die Gewissenserforschung hat eine lange Geschichte, die bis in das klas-
sische Altertum zuriickreicht. Vor allem die Stoiker waren darin sehr kon-



Piet van Breemen 264

sequent. Seneca schreibt fast lyrisch: ,,Gibt es etwas Schéneres als diese
Gewohnbheit, den ganzen Tag zu untersuchen! Welcher Schlaf folgt einer
solchen Selbstuntersuchung, was ist er ruhig, tief und frei, wenn der Geist
gelobt und getadelt worden ist, wenn er sich zum eigenen Spion, zum ge-
heimen Zensor seiner eigenen Sitten gemacht hat! Ich gebrauche dieses
Mittel, und jeden Tag vertrete ich meine eigene Sache vor meinem eige-
nen Gericht. Wenn man die Kerze geldscht hat und wenn meine Frau, die
sich an meine Verhaltensweise schon gewohnt hat, schweigt, dann unter-
suche ich meinen ganzen Tag, und ich priife und wige meine Taten und
Worte; ich verheimliche nichts, ich iibergehe nichts.“¢

Gewisse Spielarten der Gewissenserforschung findet man auch im al-
ten Indien und im Islam. Sie ist jedoch vor allem von der Stoa iiber die
Wiistenviter in das Christentum eingefithrt worden. Dort begann sie
nach dem Zeitalter der Verfolgungen, also nach der Konstantinischen
Wende, eine bedeutsame Rolle zu spielen, die mit der Zeit immer wichti-
ger wurde. Im Mittelalter war diese Tradition weit verbreitet, vor allem
unter den Zisterziensern, den Bettelorden und spiter auch in der Devotio
moderna, die die Gewissenserforschung auch bei den Laien eingefiihrt
hat.

Ignatius iibernimmt die Gewissenserforschung aus dieser langen Tra-
dition, die er in den Geistlichen Ubungen (43) in fiinf wohlbekannten
Punkten zusammenfafBt: 1. Gott danken, 2. Gott bitten um Erkenntnis der
Siinde, 3. von sich Rechenschaft fordern, 4. Gott um Verzeihung bitten, 5.
sich Besserung vornehmen. Obwohl Ignatius hier hauptsédchlich die ihm
uberlieferte Tradition iibernimmt, setzt er doch einen eigenen Akzent da-
durch, daf3 er das ganze Vorgehen in den Rahmen der Dankbarkeit stellt.
Die Perspektive der Dankbarkeit ist der orginelle Beitrag des Ignatius zur
Gewissenserforschung. Er hat ihr damit eine eigene Ausrichtung gege-
ben.

Aus den Schriften des heiligen Ignatius ist uns bekannt, da die Dank-
barkeit in seinem Leben groB geschrieben wurde. So beginnt er einen
Brief vom 18. Mérz 1542 an Simon Rodriguez, seinen Gefihren der ersten
Stunde, mit folgenden Worten: ,,In seiner gottlichen Giite erwige ich —
unter Vorbehalt eines besseren Urteils —, daB3 die Undankbarkeit eines
der vor unserem Schopfer und Herrn und vor den Geschépfen, die seiner
gottlichen und ewigen Ehre fiahig sind, am meisten zu verabscheuenden
Dinge ist unter allen vorstellbaren Ubeln und Siinden, weil sie Verken-
nung der empfangenen Giiter, Gnaden und Gaben ist, Ursache, Ur-
sprung und Beginn aller Siinden und aller Ubel; und umgekehrt, wie sehr

¢ De Ira 111, 36, 2-3; zitiert nach: Dictionnaire de Spiritualité 1V, 1793,



Gewissenserforschung 265

die Anerkennung und Dankbarkeit fiir die empfangenen Giiter und Ga-
ben sowohl im Himmel wie auf der Erde geliebt und geschitzt wird.*’

Mit dieser Betonung der Dankbarkeit stellt Ignatius sich eindeutig in
die jiidisch-christliche Tradition. Im Talmud finden wir den Spruch:
»Wer die Giiter dieser Welt gebraucht, ohne vorher ein Segens- oder
Dankgebet dariiber zu sprechen, macht sich einer Unaufrichtigkeit schul-
dig; oder ... der entweiht etwas Heiliges.“ Dieses Talmudwort entspricht
dem Anfang von Psalm 24: ,Dem Herrn gehért die Erde und was sie er-
fillt.* Nur durch ein Segensgebet bekommt der Mensch das Recht, die
Giiter dieser Welt zu gebrauchen. Die jiidische Tradition hat daher viele
»berachot“, auch fiir ganz banale Dinge. Auch in den Psalmen ist oft von
der Dankbarkeit die Rede, z.B.: ,,Lobe den Herrn, meine Seele, und ver-
giB nicht, was er dir Gutes getan hat.“ (103, 2) ,,Bring Gott als Opfer deine
Dankbarkeit ... Wer Opfer der Dankbarkeit bringt, der ehrt mich.“ (50, 14
und 23) Die orthodoxen Juden beten noch immer dreimal am Tag: ,, Wir
danken dir ... fiir deine Zeichen, die jeden Tag bei uns sind, und fiir deine
Wunder jeden Augenblick.“

Auch in der christlichen Uberlieferung spielt die Dankbarkeit eine we-
sentliche Rolle. Von jeher beginnen die meisten unserer Prifationen mit
den Worten: ,, In Wahrheit ist es wiirdig und recht, dir, Herr, heiliger Va-
ter, allmédchtiger ewiger Gott, immer und iiberall zu danken.“ Unser Ge-
bet erreicht seinen H6hepunkt in der Eucharistie; das griechische Wort
bedeutet ja ,Danksagung®. In ihr beten wir immer: ,Lasset uns danken
dem Herrn unserem Gott.“ Und ab und zu hei3t es: ,,Wir rithmen dich
und danken dir, denn groB ist deine Herrlichkeit.“ Dankbarkeit wird zur
Anbetung.

Dankbarkeit kann umschrieben werden als befreiende seinlassende
Abhéngigkeit. Ein Synonym fiir Dankbarkeit ist daher die Erkenntlich-
keit: Ich erkenne an, daB ich ,,abhingig“ bin. Das Gegenteil ist letztlich
Hochmut. Es braucht eine gewisse Reife, diese Abhingigkeit anzuerken-
nen. Ein Kind freut sich an einem Geschenk, ohne sich darum zu kiim-
mern, woher es kommt. Problemlos glaubt es an den Nikolaus oder den
Weihnachtsmann oder da3 die Geschenke durch den Schornstein kom-
men. Das Kind lernt, ,,danke“ zu sagen. Es empfingt fraglos, ihm ist das
alles selbstverstindlich. Der Heranwachsende wei3 wohl, woher die
Dinge kommen und ist sich seiner Abhingigkeit bewuBt, doch bereitet es
ihm eben groBte Miihe, das auch zuzugeben. Das fiihrt in der Pubertit oft
zu unausgeglichenem Benehmen, zu einem Verhalten, das anderen
schmerzlich wird. Der gesunde erwachsene Mensch erkennt klar seine

" Monumenta Ignatiana. Series prima, 1, 192.



Piet van Breemen 266

»~Abhingigkeit“ und kann damit auch leben: Er vermag zu bejahen, wie
er sich einem anderen verdankt.

Dankbarkeit heiflit die Dinge zu ihrem Ursprung zuriickfiihren. So er-
schlieBt Dankbarkeit den Zugang zum Grund der Dinge und hilft uns,
Gott in allem zu finden. Darum bringt reife Dankbarkeit uns auch zu der
richtigen Haltung der Quelle alles Guten gegeniiber: Gott anerkennen
und ihm dienen. Ignatius nennt dies am Anfang der Geistlichen Ubungen
»sein Leben ordnen® (21), und in der SchluBbetrachtung formuliert er:
,um innere Erkenntnis von soviel empfangenem Guten bitten, damit ich,
indem ich es ginzlich anerkenne, in allem seine gottliche Majestit lieben
und ihr dienen kann“ (233). An diese Bitte schlieBt der Anfang der Gewis-
senserforschung unmittelbar an; sie schafft die Atmosphire, in der sie ge-
schehen soll.

Dankbarkeit schlieBt Vertrauen ein. Wenn mir etwas geschenkt wird
von jemandem, zu dem ich kein Vertrauen habe, kann ich mich nicht rich-
tig daran freuen und auch nicht echt dankbar sein. Weil anerkannte ,,Ab-
hingigkeit* wesentlich zur Dankbarkeit gehort, kann ich nur einem Men-
schen gegeniiber dankbar sein, dem ich so vertraue, daB ich auch von ihm
»abhingig“ sein kann. Zur Dankbarkeit gehort, daB ich jemanden in
mein Leben einlasse. Das vielleicht etwas veraltete Wort ,,Prisent” deutet
an, daB3 der Geber in meinem Leben ,,prisent”, anwesend ist. Das setzt
voraus, da3 der Geber in sein Geschenk auch wirklich etwas von sich
selbst hineingibt und daB der Empfinger die Gabe mit ehrlicher Auf-
merksamkeit annimmt. Achtlosigkeit bei dem einen oder anderen wire
hier fatal.

Der glaubende Mensch kann alles als Gabe erleben, in der der Geber
gegenwirtig ist: Dinge, Situationen, Menschen bekommen einen gewis-
sen Reichtum und tragen ein Geheimnis in sich, das auf Ihn hinweist. Der
Mensch kann aber auch alles im Leben bloB wie ein Ding gebrauchen,
sachlich und niitzlich. Es hiingt zum groBen Teil von seiner eigenen Ein-
stellung ab, wie die Dinge erscheinen. Er kann ihnen mit Staunen und ei-
ner gewissen Ehrfurcht gegeniiberstehen, die das Geheimnis in den Din-
gen enthiillt und den Anderen in ihnen erkennt. Er kann aber auch die
Dinge von ihren Wurzeln losreilen und auf bloe Dinglichkeit reduzie-
ren. Erst in der Dankbarkeit kommen die Dinge wirklich zu ihrem Recht,
werden sie erst wirklich schon. Erst die Dankbarkeit gibt den Dingen die
Chance, ganz sie selbst zu sein. Darum kann man meiner Meinung nach
sagen, daB Dankbarkeit eine sehr realistische Lebenseinstellung ist. Ein
undankbarer Mensch reduziert die Wirklichkeit, er ,,wiirgt sie ab“, er ni-
velliert die Welt.

Wir wissen, daB es eine Zeit der Trauer braucht, um einen Verlust zu



Gewissenserforschung 267

verarbeiten. So brauchen wir auch Dankbarkeit, um das Positive zu verar-
beiten, um den Reichtum des Empfangenen zu entdecken. Danken voll-
endet das Geben. Ohne das Danken ist das Geben nicht ganz vollzogen.
Dankbarkeit schenkt dem Leben Tiefe und Perspektive. Sie macht die
Wirklichkeit transparent und klar. Durch die Dankbarkeit breitet sich
Harmonie in den Menschen und in ihrer Welt aus.

Dankbarkeit hilft, dem anderen gegeniiber die rechte, reife Beziehung
zu finden. Zur Dankbarkeit gehéren SelbstbewuBtsein und ein positives
Selbstwertgefiihl, sie ist jedoch gleichzeitig altruistisch, auf den anderen
hin ausgerichtet. Egozentrik ist der Erzfeind jeder Dankbarkeit. Wer stets
auf seinen eigenen Vorteil erpicht ist, sich stindig um das eigene Ich
dreht, kann nie ein dankbarer Mensch werden. So ist es Undankbarkeit,
wenn ich ganz in der Gabe aufgehe und den Geber der Gabe vergesse.
Wenn ich dankbar bin, sehe ich mich nicht als Mittelpunkt aller Dinge;
dann nehme ich nicht alles selbstverstindlich hin, sondern als von Gott
kommend. Dankbarkeit erhellt und erleuchtet mein BewuBtsein.

Dankbarkeit setzt nicht herab, sondern 148t alles zu seinem Recht kom-
men. Dankbarkeit macht auch den Empfénger nicht klein; von daher pas-
sen Dankbarkeit und ein Minderwertigkeitskomplex nicht gut zusam-
men. Anthony de Mello schreibt: ,,Es ist undenkbar, daB jemand zu glei-
cher Zeit dankbar und ungliicklich ist.“® Wenn jemand in der Haltung der
Dankbarkeit verwurzelt ist, braucht man sich iiber die geistige und geistli-
che Gesundheit dieses Menschen keine grofien Sorgen mehr zu machen.
Maria, die Mutter Jesu, ist dafiir ein herrliches Vorbild. In ihrem Magnifi-
kat spricht sie von dem ,,Grof3en*, das an ihr getan wurde — also keine fal-
sche Bescheidenheit; von ,,dem Maichtigen“ wurde es bewirkt — auch das
weil} sie sehr wohl. In ihr lebt ein starkes Selbstbewufltsein und gleichzei-
tig eine tiefe Gotteserkenntnis. In ihrer Dankbarkeit preist sie die Quelle
all des Guten, das ihr widerfahren ist, und fiihrt alles auf sie zuriick.

Dankbarkeit verlangt eine gewisse Distanz. Gehe ich ganz in der Gabe
auf, dann vergesse ich den Geber; hinge ich zu sehr an ihr, dann bin ich
nicht frei genug, echt dankbar dafiir zu sein. Auch fiir das, was einem auf-
gedridngt wird, kann man nicht wirklich dankbar sein. Durch meine
Dankbarkeit schaffe ich einen gewissen Abstand, der mich davor be-
wahrt, von dem, was ich empfange, erdriickt zu werden. Auch in dieser
Hinsicht ist die Gewissenserforschung befreiend und fruchtbar. Sie hilft
mir, fiir kurze Zeit auf Distanz zu gehen.

Das Verkannte anerkennen hat therapeutischen Wert, und so kann
Dankbarkeit gesundend wirken. Dankbarkeit ist heilsam, wie wir in der

8 A. de Mello, Daf ich sehe. Freiburg 1985, 26.



Piet van Breemen 268

Prafation beten. Fiir einen undankbaren Menschen ist alles Last und
Pflicht, Zwang und Verhidngnis, Bedringnis und Unheil. Das Danken
schafft Raum und befreit. ,,Selig, die ein reines Herz haben ; denn sie wer-
den Gott schauen.” (Mt 5,8) Dem ungeteilten Herzen wird alles durch-
sichtig; so entdeckt der Mensch das Geheimnis, das hinter allen Dingen
steht: die Liebe des himmlischen Vaters. Das reine Herz ist nicht habgie-
rig und versklavt; das ungeteilte Herz ist nicht zerrissen, kennt keinen
UberdruB. Das kontemplative Herz sieht weiter als nur auf den Nutzen
oder den eigenen Vorteil. Es lehrt uns, durch die Dinge hindurchzusehen
bis auf den tiefsten Grund, und das macht es ein wenig leichter, dankbar
zu sein, betend im Leben zu stehen, Gott in allem zu finden.

Im ersten Kapitel des Lukasevangeliums singt Maria das Magnifikat,
das Lied der Dankbarkeit. Doch unmittelbar davor im gleichen Kapitel
hat sie ihr ,,Fiat* gesprochen. Das Magnifikat hingt mit dem ,,Fiat“ eng
zusammen. Wer nicht den Mut hat, sich hinzugeben, kann nicht wahrhaft
dankbar sein. Hingabe und Dankbarkeit stehen in Wechselbeziehung zu-
einander; sie stirken einander. In der Eucharistie erleben wir dasselbe:
Eucharistie ist Feier der Dankbarkeit; sie schlieBt aber die Gabe unseres
Selbst ein. Letztlich bedeutet Dankbarkeit widerlieben mit der Liebe, mit
der wir selbst geliebt werden. Dankbarkeit fiir das Empfangene bricht
uns auf fiir das, was zu tun ist - ohne Kleinmut und ohne AnmaBung. Der
lateinische Ausdruck ,,gratias agere“ - ,,Dank tun“ macht deutlich, da3
Dankbarkeit keine unverbindliche Passivitit ist. Sie macht die Gabe zur
Aufgabe. Die Dankbarkeit lehrt uns, nicht nur fiir Gott zu wirken, son-
dern Gottes Werk zu tun. Damit wir diesen Unterschied erkennen, lehrt
uns Ignatius von Loyola zu horchen auf unser Herz im biblischen Sinn
des Wortes.

Ausblick

Mit diesen zwei Notizen ist bei weitem nicht alles zur Gewissenserfor-
schung gesagt. Wer aufmerksam auf sein Herz hért und versucht, ein
dankbares Leben zu fiihren, wird nicht nur schonen und guten Dingen
begegnen. Es gibt auch das Boése um uns und in uns. Der Feind
(Mt 13,28) fahrt fort, das Unkraut zu sden. Auf dem Hintergrund der
Dankbarkeit zeichnet sich das Ubel sogar noch klarer ab. Gerade wenn
wir in aufrichtiger Dankbarkeit das volle Licht auf Gottes Gaben schei-
nen lassen, wird der Schatten unseres MiB3brauchs umso dunkler. Auch
dafiir miissen wir aufmerksam werden. Wir brauchen Gottes Gnade und
die Kraft des Heiligen Geistes, um diese Konfrontation anzugehen. Da-



Gottesbeziehungen 269

bei brauchen wir das Bose nicht so sehr zu suchen, sondern sollen es ehr-
lich hochkommen lassen und es anschauen. Dann kann uns auch die
Gnade der Reue geschenkt werden, nicht als niedergeschlagener Pessi-
mismus, sondern als gesundes, befreiendes und freudiges Leben aus der
Vergebung. Mit Gottes Gnade werden wir uns dann auch Besserung vor-
nehmen. Darauf geht dieser Beitrag nicht ein. Wir wollten durch das, was
gesagt wurde iiber das Horen auf die Regungen des eigenen Herzens und
das Leben in der Dankbarkeit, den Zugang freimachen zu mehr traditio-
nellen Elementen der Gewissenserforschung.

Gottesbeziehungen

Kriterien und Ubungen zur Bestimmung der aktuellen Gottesbeziehung

Karl Frielingsdorf, Frankfurt am Main

Einleitung:

»Gott war mir noch nie so fern, wie in den letzten Wochen, ich erlebe ihn
nicht mehr.*

»@ott war mir noch niemals so nahe, ich habe ihn wirklich gespiirt; er
war mir unheimlich nahe, bis in meinen Kérper, der ganz warm wurde.*

sJesus lag im Traum neben mir, berithrte und streichelte mich zirtlich
und ich fithlte mich kérperlich zu ihm hingezogen.*

»Ich weill gar nicht recht, zu wem und wie ich beten soll, einmal bete
ich zu Jesus, dann fiihle ich mich mehr zu Gott, manchmal zum Vater
oder zum HiI. Geist hingezogen. Das verwirrt mich. Was soll ich tun?*

»Kreuze machen mir in der letzten Zeit viel Angst. Ich weiche thnen
aus. Ich kann auch keine entsprechenden Lieder mitsingen, die von Tod
und Kreuz handeln. Dann bekomme ich eine panische Angst.”

,»Ich bin beim Beten schon lange nicht mehr mit dem Herzen und in-
nerlich dabei. Alles 14uft nur noch automatisch iiber den Kopf. Wie kann
ich Gott wieder niher kommen und lernen, mit meinem Herzen zu be-
ten?

,.Jch habe mich so sehr verliebt, dal3 ich nichts anderes mehr denken
kann. Ich bin von diesem Menschen so fasziniert, daf3 ich auch in den
Gebetszeiten an ihn denke.”





