
Gottesbeziehungen 269 

bei brauchen wir das Böse nicht so sehr zu suchen, sondern sollen es ehr- 
lich hochkommen lassen und es anschauen. Dann kann uns auch die 
Gnade der Reue geschenkt werden, nicht als niedergeschlagener Pessi- 
mismus, sondern als gesundes, befreiendes und freudiges Leben aus der 
Vergebung. Mit Gottes Gnade werden wir uns dann auch Besserung vor- 
nehmen. Darauf geht dieser Beitrag nicht ein. Wir wollten durch das, was 
gesagt wurde über das Hören auf die Regungen des eigenen Herzens und 
das Leben in der Dankbarkeit, den Zugang freimachen zu mehr traditio- 
nellen Elementen der Gewissenserforschung. 

Gottesbeziehungen 
Kriterien und Übungen zur Bestimmung der aktuellen Gottesbeziehung 

Karl Frielingsdorf, Frankfurt am Main 

Einleitung: 

•Gott war mir noch nie so fern, wie in den letzten Wochen, ich erlebe ihn 
nicht mehr." 

•Gott war mir noch niemals so nahe, ich habe ihn wirklich gespürt; er 
war mir unheimlich nahe, bis in meinen Körper, der ganz warm wurde." 

»Jesus lag im Traum neben mir, berührte und streichelte mich zärtlich 
und ich fühlte mich körperlich zu ihm hingezogen." 

•Ich weiß gar nicht recht, zu wem und wie ich beten soll, einmal bete 
ich zu Jesus, dann fühle ich mich mehr zu Gott, manchmal zum Vater 
oder zum Hl. Geist hingezogen. Das verwirrt mich. Was soll ich tun?" 

•Kreuze machen mir in der letzten Zeit viel Angst. Ich weiche ihnen 
aus. Ich kann auch keine entsprechenden Lieder mitsingen, die von Tod 
und Kreuz handeln. Dann bekomme ich eine panische Angst." 

•Ich bin beim Beten schon lange nicht mehr mit dem Herzen und in- 
nerlich dabei. Alles läuft nur noch automatisch über den Kopf. Wie kann 
ich Gott wieder näher kommen und lernen, mit meinem Herzen zu be- 
ten?" 

•Ich habe mich so sehr verliebt, daß ich nichts anderes mehr denken 
kann. Ich bin von diesem Menschen so fasziniert, daß ich auch in den 
Gebetszeiten an ihn denke." 



Karl Frielingsdorf 270 

Diese Reihe von Aussagen kann beliebig fortgesetzt werden. Jeder 
geistliche Begleiter und jede geistliche Begleiterin kennt sie aus der eige- 
nen Praxis und hört die darin enthaltenen Fragen heraus: •Wer ist denn 
nun dieser Gott für mich? In welche Beziehung tritt er zu mir? Wie kann 
ich eine gute Beziehung zu ihm aufbauen? Wie unterscheidet sich die Be- 
ziehung zu Gott von der Beziehung zu Menschen?" Solche und ähnliche 
Fragen deuten die häufig anzutreffende Vermischung der momentanen 
emotionalen Grundbefindlichkeit mit der persönlichen Gottesbeziehung 
an. Dabei wird oft das aktuell (positiv oder negativ) intensivste Gefühl, 
das sich meist auch in der Beziehung zu einem Menschen widerspiegelt, 
auf Gott übertragen. 

Wie ist eine solche Vermischung zu erkennen und aufzulösen, um zu ei- 
ner eigenständigen Gottesbeziehung zu gelangen, die die Grundvoraus- 
setzung für einen geistlichen Wachstumsprozeß bildet? 

Für die geistliche Wegbegleitung von Menschen ist zu berücksichtigen, 
daß nicht selten die zu Begleitenden ihre Beziehung zum Begleiterin auf 
die Gottesbeziehung übertragen und umgekehrt, die Gottesbeziehung mit 
der Beziehung zum Begleiterin gleichsetzen. 

Zur Problematik 

Diese in der Gefühlswelt beheimateten Probleme und Schwierigkeiten 
werden heute verstärkt auch in der geistlichen Begleitung sichtbar. Einige 
wichtige Gründe seien hier in Erinnerung gerufen. 

Wir leben in unserer Leistungsgesellschaft •kopflastig" mit einem emo- 
tionalen Defizit. Rationalität, Objektivität, Nüchternheit und Sachorien- 
tierung sind besonders in der Berufswelt gefragt. Gefühle kann man sich 
nicht leisten, wenn man vorankommen will in einer Welt, in der die Ge- 
fühle keine oder eine negative und vernachlässigte Rolle spielen. Gefühle 
zeigen heißt soviel wie Schwäche zeigen und sich ausliefern. 

Dieser Trend wird in der christlichen Sozialisation aus anderen Grün- 
den verstärkt. Gefühle, vor allem Schmerz, Wut, Trauer, Haß usw. wer- 
den oftmals schon in sich moralisch als •schlecht" angesehen. In einem 
solchen Wertesystem werden sie in den Bereich der niederen Triebe und 
ungeordneten Neigungen verbannt, wo der Mensch als versuchbar und 
verführbar gilt. Daher ist es nicht verwunderlich, daß mehr als 70 Prozent 
der an einer Untersuchung über Lebenseinstellungen beteiligten christli- 
chen Frauen und Männer, negative Elternbotschaften über Gefühle mit- 
bekommen hatten: •Gefühle zeigen ist Schwäche"; •Gefühle darf man 
nicht äußern, man beherrscht sie"; Wut zeigen ist Sünde: •wütende und 
trotzige Kinder sind vom Bösen und das muß aus ihnen herausgeprügelt 



Gottesbeziehungen 271 

werden"; •Negative Gefühle wie Wut, Haß, Antipathie usw. sind in sich 
schlecht. Wenn sie auftauchen, mußt du sie sofort unterdrücken, um 
nicht zu sündigen".1 

Dagegen steht die menschliche Erfahrung: In jedem von uns sind im- 
mer Gefühle vorhanden. Ob wir sie wollen oder nicht, ob wir sie verdrän- 
gen oder nicht, sie bleiben in uns lebendig und beeinflussen unser Leben. 

Gefühle zu haben, sie wahrzunehmen ist weder gut noch schlecht, son- 
dern notwendig. Damit ich aber nicht von den Gefühlen beherrscht 
werde, sie einordnen und damit umgehen kann, muß ich sie zuerst zulas- 
sen, wahrnehmen und sie mir bewußt machen. Dann kann ich entschei- 
den, ob ich sie in Aktion und konkreter Handlung umsetzen will oder 
nicht, wie ich mit ihnen umgehen möchte. Also: Nicht das Zulassen und 
Bewußtmachen, sondern erst das Umsetzen der Gefühle (z. B. Wut und 
Haß) in eine konkrete Tat oder Handlung kann •gut" oder •schlecht" 
sein. 

Infolge der Minderbewertung der Gefühle, des allgemein vorhandenen 
emotionalen Defizits und der zunehmenden Diskrepanz zwischen Ver- 
stand und Gefühl, zwischen Kopf und Herz, verdrängen immer mehr 
Menschen ihre Gefühle. Sie sind immer weniger in der Lage, ihre Gefühle 
in einer bestimmten Situation wahrzunehmen, sie differenziert auszu- 
drücken und angemessen mit ihnen umzugehen. Das bewirkt gleichzeitig, 
daß immer mehr Menschen von ihren verdrängten Gefühlen •be- 
herrscht" werden, sich darin als •unbeherrscht" erleben, was wiederum 
dazu führt, daß die negativen Botschaften über Gefühle verstärkt werden. 

Aber nicht nur die zu Begleitenden, sondern auch viele geistliche Be- 
gleiterinnen haben diese gefühlsfeindliche oder -vernachlässigende Er- 
ziehung erlebt. So ergeben sich nicht selten auch bei ihnen emotionale 
Schwierigkeiten, die sich nicht zuletzt in Beziehungsproblemen äußern. 
Da - wie bereits gesagt - die zu begleitenden Frauen und Männer häufig 
an emotional bedingten Problemen oder Störungen leiden, kann das 
leicht zu einem Teufelskreis von unbewußten Übertragungen und Gegen- 
übertragungen führen. 

Das betrifft insbesondere die erotisch-sexuelle Dimension, die vielfach 
verdrängt und tabuisiert wird, damit aber eine oft nicht gewollte und nicht 
mehr zu kontrollierende Eigendynamik erhält. Auch die hiermit verbunde- 
nen Themen und Fragen haben ihren festen Platz in einer geistlichen Be- 
gleitung, der es um den •ganzen Menschen" geht. Können sie nicht offen 
beim Namen genannt und wahrhaftig besprochen werden, so ist dies eine 
Grenze, die auch zur Beendigung der Begleitung führen kann. 

K. Frielingsdorf, Vom Überleben zum Leben. Mainz 19913, 122 ff. 



Karl Frielingsdorf 272 

Klärung der unterschiedlichen Beziehungen 
durch körperliches Gestalten 

In der christlichen Tradition ist geistliche Begleitung ganzheitlich ausge- 
richtet und hat den ganzen Menschen mit Leib, Geist und Seele im Blick, 
den ganzen Menschen in der Beziehung zu sich selbst, zu anderen, zur 
Welt und zu Gott. Konkret: Nicht nur die in unserem Kulturbereich über- 
schätzte Vernunft mit dem Idealbild des Renkenden Menschen' steht ein- 
seitig im Vordergrund, sondern die Gefühlswelt, das Herz, die Mitte und 
nicht zuletzt der Leib des Menschen, seine /Triebe' und vitalen Bedürf- 
nisse kommen gleichermaßen zur Geltung. 

Auf diesem Hintergrund hat meine pastoraltherapeutische Arbeits- 
weise gerade im Bereich einer differenzierten Beziehungsklärung im 
Laufe der Zeit einen stärkeren körperlichen Akzent erhalten. Im allge- 
meinen spiegeln der Körperausdruck und im besonderen die nonverbale 
Sprache in Gesten und Mimik unverfälscht wider, was im Tiefsten eines 
Menschen vor sich geht. Das gilt auch für das schwer vermittelbare Erle- 
ben von Nähe und Distanz und von Beziehung allgemein. So reagiert 
spontanes, leibliches Gestalten unmittelbar aus der Tiefe des Erlebten, 
der Empfindungen und Gefühle. Es legt den Blick frei auf die oft durch 
Scham und Verletzung geschützte Zone des Inneren, die leicht durch 
Worte, Bilder, Phantasien zugedeckt, übertüncht und verzerrt dargestellt 
werden kann. So wird z. B. in der konkreten Arbeit der Auseinanderset- 
zung mit der eigenen Vergangenheit von vielen die Beziehung ihrer Eltern 
zunächst als •normal und gut" bezeichnet. Versuchen die Betroffenen 
dann diese Worte in einer sogenannten ,Elternskulptur' leiblich darzu- 
stellen, ergeben sich sehr unterschiedliche Gestalten für diese •normale 
und gute Beziehung". 

In dieser Übung wählen die Betreffenden unter den Gruppenmitglie- 
dern stellvertretend einen Vater/eine Mutter aus und versuchen, die 
Worte •normale und gute Beziehung" in einer lebenden Skulptur .symbo- 
lisch' darzustellen/Dabei werden dieselben Worte recht unterschiedlich 
ausgedrückt. Für die einen stehen Vater und Mutter nebeneinander und 
fassen sich locker an der Hand. Bei anderen schauen sich die Eltern an 
und berühren sich leicht mit den Händen. Andere stellen dieselben Worte 
so dar, daß die Mutter im Kreis der Kinder steht oder sitzt und der Vater 
halb abgewandt ohne Kontakt •seiner Arbeit nachgeht". Andere stellen 
unter demselben Motto Vater und Mutter in einer innigen Umarmung 
dar. Eine weitere Version derselben Aussage •eine gute und normale Be- 
ziehung" zeigt die Mutter auf dem Stuhl stehend. Sie gibt Anweisungen 
und dominiert. Der Vater schaut zu ihr auf und streckt ihr die Hand ent- 



Gottesbeziehungen 273 

gegen, ohne sie zu berühren. Manchmal werden auch Vater und Mutter 
nebeneinander auf dem Stuhl sitzend und sich anschauend dargestellt. 
Darüber hinaus gibt es noch viele andere Beziehungsskulpturen für diese 
Beschreibung •normal und gut". Letztlich ergeben sich soviele unter- 
schiedliche Darstellungen wie beteiligte Personen. 

Ähnliches gilt z. B. auch für die leiblich-symbolische Darstellung von 
Worten wie •Freundschaft", die von den einen als enge Umarmung, von 
anderen als ein Gegenüberstehen mit Blickkontakt oder als ein gemeinsa- 
mes Gehen mit einem Arm um die Schulter des anderen oder als ein ne- 
beneinander Stehen dargestellt wird. 

Hilfreich zur Klärung erweist sich die leibliche Darstellung der Bezie- 
hung auch bei Ehepaaren, wenn sie z. B. die Worte •ich liebe dich" oder 
ihre aktuelle Beziehung gestalten. Oft ergeben sich unterschiedliche Vor- 
stellungen und Gestalten bei gleicher Wortwahl. Diese Entdeckung zeigt 
dann häufig die Quelle von Mißverständnissen und Schwierigkeiten in 
der Beziehung auf, die bisher im dunkeln lag. Davon ausgehend können 
die Partner in weiterführenden Gesprächen neue Anknüpfungspunkte 
für die Beziehung finden. In der leiblichen Darstellung lassen sich auch 
gut die Unterschiede zwischen Beziehungen herausarbeiten, wie z. B. zwi- 
schen Liebe, Ehe, Freundschaft, Kameradschaft, Partnerschaft usw.2 

Wichtig bei dieser Methode der körperlichen Gestaltung ist die an- 
schließende •Auswertung" der Skulpturen. Hierbei versuchen die Betrof- 
fenen sich in die einzelnen Körperteile, z. B. Hände, Füße, Kopf, Augen, 
Finger der Gestalt hineinzuversetzen und sie •sprechen zu lassen", also 
die Gefühle, Erinnerungen, Assoziationen und Empfindungen in den ein- 
zelnen Körperteilen ins Wort zu bringen und somit der •inneren" Wirk- 
lichkeit des Dargestellten näherzukommen. 

Das körperliche Gestalten vermag auch die Möglichkeiten und Gren- 
zen von Nähe und Distanz in der Beziehung zwischen Beraterinnen und 
Klientinnen oder zwischen geistlichen Begleiterinnen und zu Begleiten- 
den differenziert herauszuarbeiten. 

Diese Methode kann aber nicht nur in zwischenmenschlichen Bezie- 
hungen die Wünsche, Möglichkeiten und Grenzen klar sehen. Darüber 
hinaus ist sie auch für die Arbeit an der Beziehung zwischen Mensch und 
Gott geeignet. 

2 Weitere Hinweise über die Gestaltung und Auswertung von Beziehungen finden sich in: 
K. Frielingsdorf, Vom Überleben, 136 ff. 



Karl Frielingsdorf 274 

Die leibliche Gestaltung der Gottesbeziehung 

1. Nur kurz sei daran erinnert, daß die Liturgie z. B. in ihren unterschied- 
lichen Gebetshaltungen (stehen, knien, sitzen, liegen und in der vielfältii 
gen Haltung der Hände) schon immer die Beziehung zu Gott körperlich 
gestaltet hat. Leider werden diese wertvollen Gesten und Haltungen in- 
zwischen kaum mehr verstanden. So wirken sie oft sinnentleert und als 
Schablone. Meist fehlen die bewußte Wahrnehmung und das Verstehen 
der Körpersprache sowie das religiöse Verständnis des In-Beziehung-Set- 
zens vom äußeren Geschehen in Form von Liturgie und dem inneren Pro- 
zeß des Nachvollzugs, der sich dann in der Körperhaltung ausdrückt. 

Im Folgenden werden drei Übungen zum leiblichen Gestalten der Got- 
tesbeziehung vorgestellt, mit deren Hilfe die eigene, aktuelle Gottesbezie- 
hung - soweit dies überhaupt möglich ist - herausgearbeitet und be- 
stimmt werden kann. Dabei ist zu berücksichtigen: Unsere Vorstellungen 
und Aussagen über Gott bleiben letztlich immer Stückwerk und sind wie 
Mosaiksteine in einem von uns Menschen nie in einem Blick zu erfassen- 
den Riesenmosaik. Die folgenden Übungen können mit der nötigen Be- 
hutsamkeit auch allein durchgeführt werden, wenn eine Auswertung und 
Reflexion mit den geistlichen Begleiterinnen erfolgt. 
2. Bei den Übungen hat sich eine entsprechende Vorbereitung bewährt: 
Zu Beginn einer jeden Übung versuche ich, mich in die Gegenwart Gottes 
zu versetzen und um seinen Geist zu bitten, damit es eine fruchtbare 
Übung und eine heilsame Gottesbegegnung wird. 

Die erste Übung: Ich sitze entspannt und locker auf einem Stuhl, 
schließe die Augen, atme ruhig ein und aus. Dann konzentriere ich mich 
auf meinen Körper und spüre seinen Empfindungen nach: Ich spüre 
meine Füße, die den Boden berühren, die angewinkelten Knie, meinen 
Rücken, der die Stuhllehne berührt, meine Hände, die auf den Ober- 
schenkeln liegen ... So wandere ich durch den ganzen Körper und ver- 
weile jeweils einige Sekunden bei den einzelnen Körperteilen. Auch ist es 
möglich, mich nur auf einige ausgewählte oder auf einen Körperteil zu 
konzentrieren und dabei zu bleiben, bis ich ein Gefühl, eine Empfindung 
für diesen Teil spüre. Dabei rücken der Verstand, die Gedanken in den 
Hintergrund. Wenn sie sich dennoch in den Vordergrund schieben, gebe 
ich ihnen nicht nach, sondern gehe sofort in einen Körperteil und spüre 
ihm nach. Ich kann auch meinem Atem nachspüren, wie er in den Körper 
ein- und ausgeht. 

Nach diesen Minuten der Entspannung lege ich die Hände auf meine 
Leib-Mitte und versuche, in meine Tiefe, in meinen Wesenskern hinein- 



Gottesbeziehungen 275 

zufühlen. Wenn ich Kontakt mit meinem Innersten gefunden habe, stelle 
ich mir Gott oder Jesus vor. Er befindet sich vor mir, mit offenen Armen 
mir zugewandt, und er schaut mich liebevoll an. Wenn diese Vorstellung 
in mir lebendig ist, reagiere ich spontan mit meinen Händen auf den mir 
zugewandten Gott vor mir. 

Die •Antworten" auf diese Vorstellung sind sehr verschieden: Manche 
verstecken die Hände hinter dem Rücken, in der Tasche, unter dem Kleid 
oder unter den Oberschenkeln. Andere gestalten ablehnende, sehnsüch- 
tig ausgestreckte, fordernde, leere, zärtliche Hände, wieder andere strek- 
ken Gott die Fäuste entgegen. Einige gestalten je eine offene und eine ab- 
lehnende Hand, während andere beide Hände auf ihre Leib-Mitte oder 
aufs Herz legen. Bedeutsam ist auch, wie weit die Hände und Arme vom 
Körper entfernt gehalten werden, ob sie auf der Stuhllehne aufgestützt 
oder auf den Oberschenkeln liegen oder ob sie frei entgegengestreckt 
werden. Nach einer entsprechenden Zeit in der ausgewählten Haltung 
beginnt die Reflexion und •Auswertung" dieser Übung. Ziel dieser Refle- 
xion ist, über die Hände und Arme mit Gott in Berührung zu kommen, in- 
dem ich die Gestalt in Händen und Armen •sprechen" lasse und in Worte 
ausdrücke, was sie über diese Beziehung aussagen. Es ist, wie wenn ich 
mit Gott über die Hände und Arme in ein Zwiegespräch trete. Oft ist es 
sinnvoll, diese Übung eine Zeitlang täglich allein zu wiederholen, um die 
Körpersprache und damit die Beziehung tiefer verstehen zu lernen. Un- 
terstützend wirkt, wenn die unterschiedlichen Erfahrungen mit Gott 
schriftlich festgehalten werden. Wird die Übung in einer Gruppe ge- 
macht, so besteht die Möglichkeit, daß alle Gruppenmitglieder jeweils 
die Haltung des anderen einnehmen, sich in diese Haltung hineinfühlen 
und ihr Empfinden dabei ausdrücken. Dies kann neue Facetten hervor- 
bringen, ein weiteres Angebot für den Betroffenen, die eigene Beziehung 
zu Gott zu klären. 

Wird diese Übung z. B. zu Beginn eines Exerzitienkurses gemacht und 
am Ende wiederholt, so sind oft Unterschiede festzustellen, die dann ein- 
zelne Schritte im Wachstumsprozeß der Gottesbeziehung kennzeichnen. 

3. Bei der zweiten Übung ist die Vorbereitung dieselbe wie bei der ersten. 
Nur die Ausgangslage ist verändert, da die Übung nicht sitzend, sondern 
auf dem Rücken liegend durchgeführt wird. Nach einer Zeit der inneren 
Sammlung und Ausrichtung auf Gott (am besten stehend) lege ich mich 
in eine bequeme und entspannte Rückenlage auf den Boden und schließe 
die Augen. Bewußt spüre ich meinen Körper und überlasse ihn von den 
Füßen über die Beine, das Becken, den Rücken, die Schultern, die 
Hände, den Nacken, den Kopf, die Sinne, ganz dem Boden. Ich spüre, 



Karl Frielingsdorf 276 

wie der Boden (symbolisch die Hand Gottes) meinen Körper trägt, daß 
ich nicht ins Bodenlose falle. Ich mache mir bewußt: Gott trägt mein Le- 
ben. Ich darf mich ihm in dieser Übung anvertrauen. Ich kann es wagen, 
mich mit ihm auseinanderzusetzen. 

In einem nächsten Schritt stelle ich mir Gott über mir vor. Er schaut 
mich freundlich an. Ich nehme seinen Blick und meine entsprechenden 
Empfindungen wahr. Dann versuche ich mit Händen und Armen meine 
augenblickliche Beziehung zu diesem Gegenüber auszudrücken. Zu- 
nächst probiere ich möglichst viele Gesten aus: offene, verschlossene, 
versteckte, abwehrende, greifende, suchende, sehnsüchtige, wütende, 
schützende Hände, Hände, die sich auf die eigene Mitte, aufs Herz legen, 
die die eigenen Augen, Ohren und Mund vor Gott zuhalten usw. Auch 
probiere ich die Haltung der geballten Fäuste gegen Gott aus. In jeder 
Haltung verweile ich etwa 10 Sekunden, gehe dabei meinen Empfindun- 
gen nach, präge sie mir ein und gehe dann zur nächsten Geste über. In ei- 
nem zweiten Teil der Übung wähle ich diejenigen fünf oder sechs Haltun- 
gen aus, die ich für mich und meine momentane Beziehung zu Gott für 
am meisten stimmig und passend erlebt habe. Ich probiere sie noch ein- 
mal nacheinander aus, bis ich im Vergleich schließlich die Haltung der 
Hände gefunden habe, die meine aktuelle Beziehung zu Gott am treffend- 
sten ausdrückt. In dieser Haltung verharre ich eine Weile und versuche 
mir dann bewußtzumachen und in Worten auszudrücken, was die so ge- 
stalteten Hände in bezug auf Gott aussagen. Dabei versuche ich, auf 
diese Weise über die Geste mit Gott ins Gespräch zu kommen. 

Hilfreich ist in dieser Übung, die Haltung der geballten Fäuste auszu- 
probieren. Viele haben große Schwierigkeiten, überhaupt die Faust gegen 
Gott zu erheben oder diese Geste längere Zeit durchzuhalten, weil sie 
sich die Empfindung von Wut, Zorn und Aggressionen gegenüber Gott 
nicht gestatten. Ihre religiöse Erziehung verbietet ihnen diese Gefühle. 
Probieren sie dennoch die Fausthaltung aus, so lassen sie oft schnell die 
Fäuste wieder sinken, öffnen sie oder verstecken sie hinter dem Rücken. 
Bei der Reflexion kommen dann Sätze wie: •Ich hatte Angst und fürch- 
tete, vom Blitz erschlagen zu werden"; •Ich empfinde die Faust gegen 
Gott als Todsünde"; •Gott wird mich dafür strafen". Solche Sätze zeigen 
ein kleinliches und verzerrtes Gottesbild auf, das Angst einflößt und eine 
konstruktive Auseinandersetzung mit dem wahren Gott verhindert. 

Eine weitere negative Übertragung auf Gott kann in diesen Übungen 
bei Frauen auftreten, die in der Kindheit mißbraucht wurden. Einige Be- 
troffene konnten die Übung auf dem Rücken liegend nur schwer oder gar 
nicht mitmachen, weil sie in dieser Übung ihre Erfahrungen des Miß- 
brauchs durch ihren Vater auf ihre Vorstellung von Gott übertrugen. Sie 



Gottesbeziehungen 277 

hatten Angst, Gott würde sie genauso mißbrauchen und vergewaltigen 
wie ihr Vater. Oft wurde aber gerade diese Erfahrung der Anlaß, den vor- 
gestellten, dämonischen ,Vater'-Gott, der mißbraucht und vergewaltigt, 
zu entlarven und sich auf den Weg zum guten und barmherzigen Vater- 
gott der biblischen Offenbarung zu machen, der mich auch als ,Vater' in 
meinem Frausein annimmt. Schließlich ist es möglich, die in den Händen 
ausgedrückte aktuelle Gottesbeziehung mit dem ganzen Körper zu gestal- 
ten. 

Davon geht die dritte Übung zur Bestimmung der aktuellen Gottesbezie- 
hung aus. Sie besteht im Grunde in einer Aneinanderreihung von Grund- 
haltungen des betenden Menschen: Stehen, knien, sitzen und liegen vor 
Gott. Nach der bereits bekannten Vorbereitung nehme ich die Haltung 
des Stehens vor Gott ein. Ich gehe meiner aufrechten Gestalt nach von 
den Füßen an, die fest auf dem Boden stehen, über den Körper bis hinauf 
zum Scheitel, ausgespannt •zwischen Himmel und Erde". Ich begleite 
meinen Atem im Körper, wie er ein- und ausströmt. Dann spüre ich 
meine eigene Kraft, die mich aufrecht stehen läßt, mir einen Standpunkt 
gibt. Nun nehme ich meine Arme und Hände wahr, lasse sie zunächst am 
Körper herunterhängen, hebe dann langsam eine, dann beide Hände und 
halte sie in den unterschiedlichsten Haltungen Gott entgegen: leer, bit- 
tend, fordernd, sehnsüchtig, ablehnend, vorwurfsvoll, wütend, liebevoll, 
erwartungsvoll, resignierend, hoffnungsvoll, enttäuscht usw. Ich nehme 
die Empfindungen bei den einzelnen Haltungen wahr und spüre nach, 
welche Haltung meiner Befindlichkeit in der Gottesbeziehung am näch- 
sten kommt. Diese präge ich mir ein und verweile kurz dabei. Dann gehe 
ich weiter zur Haltung des Kniens. 

Zunächst beuge ich ein Knie. Ich spüre auf dem Weg nach unten, wie 
ich meinen Stand aufgebe und was das für mich bedeutet, wie ich mich 
dabei empfinde. Ich stelle mir wiederum Gott mir gegenüber vor. Ich 
spüre meiner Beziehung zu ihm in dieser knienden Gestalt nach. Ich 
weiß: Das Knie beugen kann Ehrfurcht, Demut, Anbetung besagen. Sich 
auf beiden Knien vor Gott niederknien, kann heißen, seinen Stand noch 
mehr aufzugeben, sich stärker festzulegen in einer anbetenden, ehrfürch- 
tigen Haltung vor Gott. Ich spüre nochmals meiner Empfindung in dieser 
knienden Haltung nach und versuche sie als Gottesbeziehung differen- 
zierter durch die unterschiedliche Gestaltung der Hände auszudrücken. 
Nachdem ich verschiedene Handhaltungen ausprobiert habe, lege ich 
mich fest auf diejenige, die meiner Beziehung zu Gott im Knien am näch- 
sten kommt. Ich verweile kurze Zeit in ihr und präge sie mir 
ein. 



Karl Frielingsdorf 278 

Ehe ich meiner Beziehung zu Gott in der Haltung des Liegens nach- 
gehe, kann ich sie in einem Zwischenschritt, der Haltung des .Fersensit- 
zes', gestalten und dabei mit Hilfe der Handhaltung auch ihr einen diffe- 
renzierten Ausdruck geben. 

Aus dieser knienden bzw. sitzenden Haltung heraus beuge ich mich 
vornüber, meinen Kopf, meinen Nacken, meinen Rücken, bis meine Stirn 
den Boden berührt. Dann versuche ich diese Gestalt mit Gott und meiner 
Beziehung zu ihm in Berührung zu bringen. Ich versetze mich in jeden 
Körperteil hinein und versuche, über diesen Körperteil meine Beziehung 
zu Gott in Worte zu fassen. So kann ich mit der Stirn auf dem Boden die 
Haltung ausprobieren, •Gott die Stirn zu bieten". Oder ich spüre nach, 
was es für mich heißt, hartnäckig oder halsstarrig Gott gegenüber zu 
sein.3 

Die Haltung mit dem gebeugten Rücken kann ich weiter nach vorn hin 
auflösen in die Haltung der •Prostratio". Ich liege ausgestreckt vor Gott 
auf dem Bauch, eine häufig eingenommene Haltung bei der Priester- 
weihe oder bei ewigen Gelübden von Ordensleuten. Auch hier spüre ich 
meinen Empfindungen nach, frage mich, ob diese Haltung meine •Hin- 
gabe" an Gott ausdrücken kann. Ich spüre nach, wo sich Widerstände re- 
gen. Dann probiere ich unter der Rücksicht der Hingabe an Gott die Rük- 
kenlage aus. Ich versuche, mich auf den Rücken vor Gott zu legen und in 
meinen Körper hineinzuspüren, in die offene Seite des Körpers mit allen 
Sinnen, in die Augen, das Herz, die Leib-Mitte, in meine Sexualität. Ich 
kann spüren, daß die Prostratio noch keine letzte Hingabehaltung ist, daß 
noch eine •Umkehr" aussteht; denn in der Prostratio ist mein Körper, bin 
ich dem Boden zu- und letztlich von Gott abgewandt. Hier wird gleich- 
sam ein Ja der •Hingabe mit Vorbehalt" sichtbar, das erst allmählich mit 
der •Umkehr" des Körpers in die Rückenlage zur letzten Hingabe in der 
Kreuzeshaltung führen kann. Ich spüre nach, wie es mir in dieser Haltung 
ergeht und nehme abschließend jene Haltung aus den verschiedenen 
Übungen ein, die meiner aktuellen Beziehung zu Gott am nächsten 
kommt. Hierin verweile ich und versuche darüber mit Gott ins Gespräch 
zu kommen. 

Eine regelmäßige Wiederholung dieser Übung kann mir den Weg in 
meiner Gottesbeziehung deutlicher machen und anzeigen, wie der näch- 
ste Schritt im geistlichen Wachstumsprozeß aussehen könnte. 

1 Vgl. die Geschichte vom •Fluß und der Sandwüste" 



Gottesbeziehungen 279 

Eine Geschichte 

Hier kann die Geschichte vom Bambusbaum helfen, die einzelnen 
Schritte geistlichen Wachstums über den Kreuzestod zur Auferstehung 
besser zu verstehen.4 Diese Geschichte kann auch leiblich dargestellt und 
somit über den Körper nacherlebt werden. Im Verlauf des körperlichen 
Gestaltens kann an Hand der eigenen Empfindungen und Widerstände 
sowohl die aktuelle Situation im Prozeß der Selbstwerdung als auch der 
Standort im geistlichen Wachstumsprozeß deutlich werden. 

Es war einmal ein wunderschöner Garten, der lag mitten in einem gro- 
ßen Königreich. Dort pflegte der Herr des Gartens in der Hitze des Tages 
spazierenzugehen. Ein edler Bambusbaum war ihm der schönste und 
liebste von allen Pflanzen, Bäumen und Gewächsen im Garten. Jahr um 
Jahr wuchs dieser Bambusbaum und wurde immer anmutiger und schö- 
ner. Er wußte wohl, daß der Herr ihn liebte und seine Freude an ihm 
hatte. Eines Tages näherte sich der Herr nachdenklich seinem geliebten 
Baum, und in einem großen Gefühl der Zuneigung und Verehrung neigte 
der Bambus seine mächtige Krone zur Erde. Der Herr sprach zu ihm: 
•Mein lieber Bambus, ich brauche dich." 

Der Bambus war überglücklich. Jetzt kam die große Stunde seines Le- 
bens, für die er geschaffen war. Er antwortete: •Herr, ich bin bereit, ge- 
brauche mich wie du willst." 

Die Stimme des Herrn wurde ernst: •Bambus, um dich gebrauchen zu 
können, muß ich dich beschneiden." 

Der Bambus erzitterte: •Mich beschneiden, Herr? Mich, den du zum 
schönsten Baum in deinem Garten gemacht hast. Nein, bitte, das nicht. 
Verwende mich doch zu deiner Freude, Herr, aber bitte beschneide mich 
nicht!" 

•Wenn ich dich nicht beschneide, kann ich dich nicht gebrauchen." 
Im Garten wurde es ganz still. Der Wind hielt den Atem an. Langsam 

beugte der Bambus seinen herrlichen Kopf. Dann flüsterte er: •Herr, 
wenn du mich nicht gebrauchen kannst, ohne mich zu beschneiden, dann 
tu mit mir, was du willst und beschneide mich." Und der Bambus gab ihm 
seine herrliche Krone. Doch der Herr fuhr fort: •Ich muß dir aber auch 
noch deine Äste abschneiden!" •Ach Herr, davor bewahre mich! Zerstöre 
meine Schönheit, aber laß mir doch bitte meine Äste und Blätter." 

•Wenn ich sie dir nicht wegnehme, kann ich dich nicht gebrauchen." 

4 Die chinesische Geschichte vom Bambusbaum habe ich an einigen Stellen •christlich er- 
gänzt und erweitert". Vgl. P. Bleeser (Hrsg.), Neue Geschichten fiir Sinndeuter. Düsseldorf 
1986, 18. 



Karl Frielingsdorf 280 

Die Sonne versteckte ihr Gesicht. Ein Schmetterling flog ängstlich da- 
von. Da sagte der Bambus leise: •Herr, schlage sie ab und nimm sie." 

•Mein Bambus, ich muß dir noch mehr zumuten. Ich brauche deinen 
Stamm, um ihn zu teilen; denn nur so kann ich dich wirklich gebrau- 
chen." 

Da neigte der Bambus seinen inzwischen kahlen Stamm bis zur Erde 
und sagte: •Herr, nimm ihn und teile." 

So beschnitt der Herr des Gartens den Bambus, nahm seine Krone, die 
Äste und die Blätter und schließlich den Stamm und teilte ihn in zwei 
Teile. Dann trug er den zweigeteilten Stamm liebevoll durch die Wüste an 
die Quelle des lebendigen Wassers, legte den Stamm vorsichtig auf den 
Boden, so daß das eine Ende des Stammes mit der Quelle verbunden war. 
Das andere Ende führte zu den Wasserrinnen in die ausgetrockneten Fel- 
der. Das klare und glitzernde Wasser aus der Quelle des Lebens strömte 
durch den geteilten Körper des Bambus und floß auf die dürren Felder, 
die schon lange auf das lebensspendende Wasser gewartet hatten. Jetzt 
konnte gesät und gepflanzt werden. Und es wuchs eine reiche Ernte 
heran, die den Hunger vieler Menschen stillte. 

So hatte der Bambus, der vorher als schönster Baum des Gartens galt, 
aber in seinem ,eigenen Saft' gestanden hatte, dem Herrn alles hingege- 
ben und ihm selbst den Stamm zum Teilen überlassen. Weil er leer und 
ausgehöhlt war, konnte er jetzt gerade in dieser Leere die nie versiegende 
Fülle des lebendigen Wassers aufnehmen und spüren, wie es durch sei- 
nen Körper floß und ihn belebte. Und obwohl er dieses Wasser nicht für 
sich behielt und immer weiter gab, war sein ,toter Leib' immer davon er- 
füllt: voll des lebendigen Wassers. 




