
Gott erfahren? 
Martha Zechmeister, Wien 

Wenn wir nach der •Gotteserfahrung" fragen, so fragen wir nach einem - 
oder dem - zentralen Thema der gläubigen Existenz. Es geht darum, ob 
Gott, Offenbarung, Glaube mit der Wirklichkeit des menschlichen Le- 
bens zu tun haben - oder nicht. Erfahren hat der Mensch das, was er nicht 
bloß aus zweiter Hand durch theoretische Vermittlung, sondern aus dem 
konkreten Umgang mit der Wirklichkeit kennt. Ein Gedankensystem, das 
nicht durch solche Erfahrung abgedeckt ist, bleibt •graue Theorie". Hat 
der Glaube nichts mit der Wirklichkeitserfahrung des Menschen zu tun, 
so beschwört er letztlich nur einen entbehrlichen und unwirklichen Über- 
bau über die Realität menschlichen Lebens. Auf diesen Überbau zu ver- 
zichten ist dann nur konsequent. Auch die Berufung auf die äußere Auto- 
rität von Schrift und Dogma genügt nicht, damit der Glaubende im Plura- 
lismus der Weltdeutungen bestehen kann. Soll der Glaube nicht an inne- 
rer Auszehrung sterben, dann muß ihm die aus dem konkreten Umgang 
mit der Wirklichkeit gewonnene Erfahrung korrespondieren. •Denn 
wenn ich Gott nirgends in meinem Dasein lebendig begegne, wie soll ich 
an ihn glauben?"1 

So verständlich der Ruf nach Erfahrung ist, und so ernst die Not ist, die 
hinter ihm steht, so sehr verbietet sich jedoch ein allzu naives Sprechen 
von •Gotteserfahrung" - oder gar von •unmittelbarer Gotteserfahrung". 
Es steht in der Gefahr, mit Gott umzugehen wie mit einem endlichen Ob- 
jekt. Als mysteriöser jenseitiger Gegenstand kommt dann Gott noch zu al- 
ler weltlichen Erfahrungswirklichkeit hinzu. Ein solches Reden verhin- 
dert, daß das zur Sprache kommen kann, was es selbst anzuzielen ver- 
sucht. 

Unreflektiertes Pochen auf die •Unmittelbarkeit" der Erfahrung Got- 
tes, die als die Gewißheit eines subjektiven inneren Erlebens verstanden 
wird, verkennt die durch Sprache und Geschichte vermittelte Struktur je- 
der menschlichen Erfahrung. Eine Rede von der Gotteserfahrung, die 
ausschließlich gefühlsbetontes Erlebnis meint, verschließt sich selbst in 
der Sphäre privatistischer Innerlichkeit. Da solche Gotteserfahrung 
nichts mit der Weltwirklichkeit zu tun hat und sich rein im Inneren des 
Menschen abspielt, entzieht sie sich auch jeder Verifikation und Falsifi- 
kation. In die Beliebigkeit des einzelnen entglitten, ist sie nicht mehr mit- 

H. U. v. Balthasar, Gott erfahren?, in: Neue Klarstellungen. Einsiedeln 1979, 13. 



Martha Zechmeister 311 

teilbar, damit aber auch nichtssagend. Die •Frommen" geraten so in die 
Isolation. Man hat dann eben eine Gotteserfahrung - oder man hat keine. 
So verstandener Gotteserfahrung mangelt die wirklichkeitsverändernde 
Kraft. 

Erfahrung unter dem Gesetz des Kreuzes 

Gegen eine unkritische Erfahrungsseligkeit und einen verschwommenen 
Mystizismus wirkt die Position der dialektischen Theologie in ihrer 
Schärfe reinigend und befreiend: 

•Kreuz heißt: Paradox, Gegensatz zu aller Erfahrung, Brechung aller 
Direktheit. Glaube heißt: Es geht gegen alles Konstatieren, ja gegen alles, 
was ich bin, habe und weiß. Kreuz bedeutet Tod dieses uns bekannten 
Menschen, das Unter-dem-Gericht-Stehen alles dessen, was unser ist, alle 
frommen Erfahrungen, alle ,christlich-frommen Gemütszustände' einge- 
schlossen."2 Der christliche Glaube verlangt einen radikalen Verzicht auf 
alle eigenmächtigen Versuche, religiöse Erfahrung hervorzurufen. Es gilt 
das Gesetz des Evangeliums, •denn wer sein Leben retten will, wird es 
verlieren; wer aber sein Leben um meinetwillen verliert, wird es retten" 
(Mk8,35). Nur im Fahrenlassen aller Verfügungsansprüche über Gott 
gibt dieser sich. 

Die Verwechslung von christlicher Gotteserfahrung und gefühlsmäßi- 
gem Erleben verbietet sich letztlich von daher, daß die christliche Gottes- 
erfahrung - je tiefer sie ist, um so mehr - unter dem Gesetz des Kreuzes 
steht. Es gilt das Paradox der Existenz Christi: In der tiefsten Gottverlas- 
senheit ereignet sich die innerste Nähe des Vaters. Dieses Geheimnis 
wird den Mystikern - den im Glauben Erfahrenen - in der •dunklen 
Nacht" zugemutet, und daran hat jede christliche Existenz Anteil. Es 
wäre daher naiv, die göttliche Nähe zum Menschen mit der empirischen 
Befindlichkeit zu verwechseln, die Früchte des Geistes: Liebe, Vertrauen, 
Frieden kurzschlüssig mit Glück, Gesundheit und seelischer Ausgegli- 
chenheit zu identifizieren. Die Mystiker wissen darum, daß der geistliche 
Trost Frucht der Hingabe an den göttlichen Willen ist: •Je mehr sich je- 
mand an Gott unseren Herrn bindet und sich freigebig gegenüber seiner 
göttlichen Majestät zeigt, desto freigebiger wird er ihn sich gegenüber fin- 
den, und er selbst wird desto mehr bereit sein, von Tag zu Tag größere 
Gnaden und geistliche Gaben zu empfangen."3 

2E. Brunner, Die Mystik und das Wort. Tübingen 1924, 3 88 f. 
3 Ignatius von Loyola, Satzungen der Gesellschaft Jesu. Als Manuskript gedruckt. Frank- 
furt "1980, Nr. 282. 



Gott erfahren 323 

Christliche Gotteserfahrung meint nicht Erfahrung im empiristischen 
Sinn, sondern Glaubenserfahixmg. Nur im Glauben, im vertrauenden 
Sich-Einlassen des Menschen, kann Gott so beim Menschen ankommen, 
daß es wahrhaft Gott ist, der hier ankommt - und er zugleich in wahrhaft 
menschliche Erfahrung eingeht. Jede Evidenz im Sinne eines berechenba- 
ren Postens nachprüfbarer empirischer Erfahrung ist dem Menschen 
darin genommen. Gotteserfahrung wird zur Gewißheit, in der mein Le- 
ben gründet, gerade im Loslassen aller Sicherheiten und Gewißheiten. 
Der Mensch ist sich in dieser Erfahrung entzogen - hinein in Gott.4 Das 
ist letzte Konsequenz daraus, daß Gott nicht Gegen-Stand der Erfahrung 
sein kann. Gott umgreift und übersteigt den erfahrenden Menschen, er ist 
der •interior intimo meo et superior summo meo".5 Er ist dem Menschen 
innerlicher als dieser sich selbst - und er transzendiert und sprengt zu- 
gleich jede mögliche Erfahrung als der deus semper maior. 

Alles Sprechen von Gotteserfahrung wird in dem Moment zur Ideolo- 
gie und zum •Götzendienst", zum Verstoß gegen das Bilderverbot der 
Schrift, in dem es sich nicht mehr als Rede über Glaubens-Erfahrung, 
sondern als Bericht über empirische Positivität versteht. Das Bild, das 
Jesus von Gott darbietet, ist nicht •sinnliche Erfahrung" von Gott, son- 
dern es offenbart sich uns nur als Bild Gottes, indem wir in dieses Bild 
hinein verwandelt werden. Wir können es nicht noch einmal •verobjekti- 
viert" von außen betrachten.6 

Angeld und Verheißung 

Mit der Unmöglichkeit der •Selbstvergewisserung" ist implizit auch 
schon mitgesagt, daß alle genuin christliche Gotteserfahrung auf die 
eschatologische Vollendung hin ausgespannt ist und bleibt. Das Wissen, 
daß das Heil allein Geschenk der göttlichen Gnade ist, nimmt mit der 
echten Erfahrung nicht ab, sondern wächst mit ihr im gleichen Maß. 
Christliche Gotteserfahrung katapultiert nie aus der Situation der Bewäh- 
rung heraus, sondern der Erfahrene weiß sich um so mehr auf die Mah- 
nung des hl. Paulus verwiesen: •Müht euch um euer Heil mit Furcht und 
Zittern" (Phil 2,12). Alle christliche Gotteserfahrung steht unter dem 
•eschatologischen Vorbehalt". Es gibt kein •Besitzen" der göttlichen 
Wirklichkeit. Keine Einzelerfahrung ist abgeschlossene, letztgültige 
Wirklichkeit. Sie kann ihre Wahrheit nur von ihrer Offenheit auf die noch 

4 Vgl. K. Barth, Das Wort Gottes und die Erfahrung, in: ders., Die kirchliche Dogmatik, 
Bd. 1/1. Zürich «1964, 206-239. 
5 Augustinus, Confessiones 3, 6, 11. 
6 Vgl. H. U. v. Balthasar, Gott erfahren?, 18. 



Martha Zechmeister 324 

ausständige Zukunft her erweisen. So deutet Gregor von Nyssa7 die Be- 
gegnung des endlichen Menschen mit dem unendlichen Gott als Ep-ek- 
tase (nach Phil 3,13: Nach-vorne-hin-Ausstrecken). Jede echte Begeg- 
nung des Menschen mit Gott bricht ihn auf, öffnet ihn, noch Größeres 
von Gott zu empfangen. Nach Gregor setzt sich dieses Geschehen selbst 
in der •visio beatifica" in alle Ewigkeit fort. 

Umgekehrt ist freilich zu sagen: Wenn die •visio beatifica" - die Un- 
mittelbarkeit des Menschen zu Gott - das Ziel des Menschen im Escha- 
ton ist, so muß diese Unmittelbarkeit schon angebrochen sein. Sonst wäre 
die Verheißung grund-los, leere Versprechung. Sie ist schon angebrochen 
in der Form des •Angelds" - noch verborgen in der Gebrochenheit weltli- 
cher Wirklichkeit - aber durchaus real. 

Sosehr die kritisch-läuternde Kraft der Position der dialektischen 
Theologie zu würdigen ist, so verhängnisvoll wäre es, in ihre Extreme zu 
verfallen. Gott, der sich in Christus die Welt versöhnt - in geschichtlich- 
konkreter, unableitbarer Tat göttlicher Souveränität - er ist derselbe Gott, 
der als Schöpfer seinen Geschöpfen die Freiheit gegeben hat, •ihn zu su- 
chen, ob sie ihn etwa ertasten und finden können" (Apg 17,27). Auch 
wenn das Evangelium alle geradlinigen menschlichen Unternehmungen 
zu solchem •Ertasten und Finden" durch die freie Tat Gottes durch- 
kreuzt, so zerstört es sie dennoch nicht grundsätzlich.8 Und so sehr sich 
keine innerweltliche Erfahrung zu einem endgültigen Gott-Besitzen und 
-Genießen aufspreitzen kann, so sehr kommt Gott jetzt schon real und er- 
fahrbar beim Menschen an. 

Verwurzelt im Fundament geschichtlicher Offenbarung 

Christliche Erfahrung ist bleibend auf die geschichtlich-konkrete Offen- 
barung verwiesen. Auch in den höchsten Gnaden der Mystik kann dieser 
Bezug niemals überholt werden. Dies ist das eindeutige Zeugnis der My- 
stiker selbst: •Ihr meint vielleicht, daß jemand, der sich solch hoher 
Dinge erfreut, nicht mehr über die Geheimnisse der allerheiligsten 
Menschheit unseres Herrn meditieren wird ... dies ist kein guter Weg!"9 

Die bleibende Rückverwiesenheit - zuletzt und zutiefst auf die ge- 
schichtlich einmalige und unüberholbare Erfahrung Gottes in Jesus Chri- 

7 Vgl. Mariette Canevet, Gregor von Nyssa, in: G. Ruhbach, J. Sudbrack (Hrsg.), Große My- 
stiker. München 1984. 17-35, bes. 24. 
8 Vgl. H. U. v. Balthasar, Zur Ortsbestimmung christlicher Mystik, in: A. M. Haas, W. Bei- 
erswalter, H. U. v. Balthasar (Hrsg.), Grundfragen der Mystik. Einsiedeln 1974, 39-71, bes. 
65 f. 
9 Teresa von Avila, Innere Burg. Hrsg. von Fritz Vogelsang. Zürich 1989, 155. 



Gott erfahren 325 

stus - bedeutet, daß es das Ärgernis einer theologisch qualifizierten Zeit 
gibt. Gott ist nicht gleichsam von jedem geschichtlichen Augenblick aus 
in gleicher Weise zugänglich, sondern in einem bestimmten geschichtli- 
chen Moment bricht die Fülle der Zeit an. Und in diesem Augenblick 
werden alle Dimensionen menschlicher Zeit und Geschichte gesprengt, 
aufgebrochen auf das Eschaton hin. Die Glaubenserfahrung in der weite- 
ren Zeit ist qualifiziert von diesem geschichtlichen Menschen Jesus von 
Nazaret - und darin ist sie zugleich über diese geschichtliche Zeit hinaus 
verwiesen - hinein in das anbrechende Eschaton. Das •mystische Heute" 
christlicher Gotteserfahrung bezeichnet deshalb nicht die Aufhebung der 
Zeit in eine zeitlose Ewigkeit, sondern ist parallel zum liturgischen Heute 
zu verstehen: die Glaubenden stehen in der Geistgegenwart der eschato- 
logischen Wirklichkeit. 

In christlicher Gotteserfahrung kann •Unmittelbarkeit" zu Gott hin nie 
so verstanden werden, daß es in •Überwindung der Welt" zur nackten Ei- 
nigung mit Gott kommt. Denn wenn der Mensch die absolute Wirklich- 
keit in ihrer göttlichen Reinheit nur im Verschwinden endlicher Wirklich- 
keit empfangen könnte, dann ginge letztlich auch der endliche Adressat 
solch mystischer Theophanie in der Unmittelbarkeit Gottes unter. In der 
Konsequenz führt das zur Negierung der Geschöpflichkeit und der blei- 
benden Bedeutung endlicher Geschichte in ihrer Konkretheit, zur Ver- 
werfung einer guten Endlichkeit. 

Das Christentum kennt die Alternative - entweder Unmittelbarkeit zu 
Gott, oder Bejahung der Welt in ihrer geschichtlich-leibhaftigen Konkret- 
heit - nicht. Geschöpfliche Wirklichkeit verhindert nicht nur nicht die 
Unmittelbarkeit des Menschen zu Gott, sondern ermöglicht und garan- 
tiert sie überhaupt erst in der geschichtlich-kategorialen Wirklichkeit des 
Menschen. Karl Rahner, der in diesem Kontext von der •vermittelten Un- 
mittelbarkeit" spricht, meint damit kein schwer durchschaubares Para- 
dox, sondern zielt mit dieser Aussage auf das Geheimnis der Inkarnation: 
In konkreter, endlicher Wirklichkeit - zuletzt und zutiefst im Menschen 
Jesus von Nazaret - setzt Gott sich so gegenwärtig, daß er selbst als Gott 
in konkreter Geschichte da ist und sich so dem Menschen •erfahrbar" 
macht.10 

Das Geschöpfliche - dieser konkrete Mensch Jesus von Nazaret - ist 
dann nicht nur kein Hindernis für die Unmittelbarkeit auf Gott hin, son- 
dern allererst die Ermöglichung solcher Unmittelbarkeit. Damit ist letzt- 
lich die wesenhafte Bezogenheit christlicher Erfahrung auf Kirche, 

10 Vgl. u.a. K. Rahner, Transzendenzerfahrung aus katholisch-dogmatischer Sicht, in: ders., 
Schriften zur Theologie, Bd. 13. Einsiedeln 1978, 207-225, bes. 211. 



Martha Zechmeister 326 

Sakramente, Schrift schon mitgesagt - es ist die Bezogenheit auf die blei- 
bende Gegenwärtigkeit Jesu Christi in seiner Kirche unter den Bedingun- 
gen der Geschichte. 

Geistgeschehen 

Die Offenbarung Gottes in konkreter Geschichte - vermittelt durch das 
Wort der Schrift - ist das unhintergehbare Fundament christlicher 
Gotteserfahrung, die sich deshalb nie in einer falsch verstandenen •my- 
stischen Gottunmittelbarkeit" genügen kann. Diese Bezogenheit auf die 
Heilsgeschichte, auf den Menschen Jesus von Nazaret, auf Kirche, 
Schrift und Sakramente allein im Sinne einer gehorsamen Annahme der 
Überlieferung auszulegen, kann jedoch nicht genügen. Denn dann wäre 
die Heilsgeschichte eine Ansammlung dem Menschen bloß von außen 
mitgeteilter Fakten, •schlechte Positivität" - und der Glaube bloßer Au- 
toritätsglaube, Fremdbestimmung des Menschen. 

In diesem Zusammenhang ist erhellend, daß bei den Vätern •mysti- 
sche" Einsicht in die Schrift primär das Erkennen des christusbezogenen 
Sinns aller biblischen Aussagen und der gesamten Geschichte des Gottes- 
volkes meint. Dieser Letztsinn in Christus erschließt sich jedoch nur dem, 
der zutiefst eins wird mit den Wirklichkeiten, von denen die Schrift 
spricht. Die Väter kennen keinen Gegensatz zwischen dem, was durch 
das Studium der Schrift, und dem, was durch Erfahrung von Gott erkannt 
wird. Sie unterscheiden vielmehr zwischen einem rein buchstabenmäßi- 
gen Verständnis und der inspirierten •mystischen" Einsicht, wo im Erfah- 
ren einer tiefen •Sympathie" die Christusbezogenheit der Schrift auf- 
geht.11 Die Schrift ist somit nicht mehr •objektive Mitteilung", sondern es 
ereignet sich vielmehr im dialektischen Verhältnis von Schrift und Erfah- 
rung die Begegnung mit Christus, der beiden Größen voraus ist und sie 
transzendiert. 

Das Geschehen jedoch, in dem sich diese Christusbegegnung ereignet, 
ist Geschehen im Heiligen Geist. •Er, der Geist, ist das unzweifelbare 
Präsens, das sich als Synthesis von Vergangenheit (der Geschichte Jesu) 
und Zukunft (seiner Wiederkehr) ausweist und kraft seiner Synthese bei- 
des glaubhaft macht."12 Der Geist, der in unserem Herzen wohnt, ist es, 
der Christus in der Kirche, im Wort der Schrift, in den Sakramenten •wie- 
dererkennt". In der Auferstehungserfahrung der Urkirche hat sich dieser 

11 Vgl. L. Bouyer, •Mystisch" - Zur Geschichte eines Wortes, in: J. Sudbrack (Hrsg.), Das 
Mysterium und die Mystik. Beiträge zur Theologie der christlichen Gotteserfahrung. Würz- 
burg 1974, 57-75, bes. 68 f. 
12 H. U. v. Balthasar, Herrlichkeit, Bd. III/2/2: Neuer Bund. Einsiedeln 1969, 164. 



Gott erfahren 327 

Prozeß des •Wiedererkennens" urbildlich ereignet. Im Bekenntnis •Jesus 
ist wahrhaft auferstanden" ist schon je die eigene •Erfahrung" des leben- 
digen Herrn mitgesagt. Nur im Geist erkennt der Glaubende das •pro 
me" der objektiven Heilswirklichkeit; sie wird ihm in diesem Erkennen 
zur Wirklichkeit seiner konkreten, individuellen Existenz, die alle Di- 
mensionen seines Daseins durchdringt. 

Henri de Lubac spricht, um dies zu verdeutlichen, vom dialogischen 
Auseinandertreten des einen Geistes in •Wort Gottes" (Heilsgeheimnis) 
und menschliche Antwort (Heilserfahrung), vom strengen Aufeinander- 
Bezogensein von Mystik und Mysterium. Ein Heilsgeheimnis, das in die- 
sem Sinne nicht •mystisch" wird, ist tot und fruchtlos; eine Heilserfah- 
rung, die nicht ins Mysterium eingesenkt ist und aus ihm erwächst, gibt 
höchstens Kunde von den Sehnsüchten des Menschen, nicht aber vom 
antwortenden Gott.13 

Christliche Gotteserfahrung bedeutet so zutiefst Hineinnahme in das 
trinitarische Geschehen. Der Geist in uns ist es, der Christus erkennt und 
uns hineinnimmt in das Verhältnis des Sohnes zum Vater: •Die Seele 
liebt hier Gott nicht aus sich, sondern durch Gott selbst... denn sie liebt 
durch den Heiligen Geist, wie der Vater und der Sohn sich lieben."14 Es 
wäre falsch zu sagen, der Christ erfährt die Trinität - aber es ist unbedingt 
daran festzuhalten, daß man von christlicher Gotteserfahrung nicht an- 
ders als trinitarisch reden kann: Im Geheimnis der Menschwerdung gibt 
sich Gott dem Menschen in freier Liebe in endlicher Wirklichkeit. Er geht 
ein in die menschlichen Erfahrungsmöglichkeiten. Der Mensch ist jedoch 
nur im Geist, der ihm innerlicher ist, als er sich selbst, befähigt, diesen 
sich in der endlichen Wirklichkeit gebenden Gott zu •erkennen". •Erken- 
nen" ist hier im biblischen Sinn, als Ankommen Gottes in der Wesens- 
mitte des Menschen, auszulegen. 

Universale Ausweitung 

Solche Geisterfahrung ist in zweifacher Hinsicht universal: Sie sprengt 
jede Eingrenzung auf einen - wie immer näher bestimmten - •heiligen 
Bezirk". Im Kreuz ist alle •Direktheit" im Erfahren Gottes gebrochen. 
Doch weil im Kreuz Gott das irreversible und definitive Ja zur Welt ge- 
sprochen hat, deshalb ist im Kreuz dem Glaubenden auch die Welt zum 
Ort der Präsenz Gottes geworden. Ignatianisch formuliert: •Todas las co- 

13 Vgl. H. de Lubac, Christliche Mystik in Begegnung mit den Weltreligionen, in: J. Sudbrack 
(Hrsg.), Das Mysterium und die Mystik, 77-110, bes. 88-93. 
14 Johannes v. Kreuz, Lebendige Liebesflamme (= Gesammelte Werke Bd. 3). München 
71987, 123. 



Martha Zechmeister 328 

sas", alle Dimensionen weltlicher Wirklichkeit, sind der Raum des •Gott- 
Suchens-und-Findens" - weil der Mensch in seiner Welt ein von Gott Ge- 
fundener ist. 

Damit verbietet sich auch jede Abgrenzung christlicher Gotteserfah- 
rung von anderen Weisen menschlichen Erfahrens, jede Einengung auf 
eine •besondere Provinz", wie sie z. B. Schleiermacher der religiösen Er- 
fahrung im menschlichen Gemüt zuordnet. Eine solch •besondere Pro- 
vinz" christlicher Gotteserfahrung im Gesamt menschlicher Daseinsver- 
wirklichung festmachen zu wollen, wäre ein ähnlich fruchtloses Unter- 
fangen, wie nach dem Ort der Seele im menschlichen Leib zu fragen. 

Mit K. Barth können wir solchen Versuchen entgegenhalten, daß es 
nicht nötig ist, •unter den verschiedenen Möglichkeiten menschlicher 
Selbstbestimmung die eine oder andere hervorzuheben, als ob gerade sie 
und nur sie das erwählte Gefäß dieser Erfahrung sei" (etwa das Gewissen 
oder das Gefühl). Alle anthropologischen Orte in ihrer Gesamtheit ste- 
hen in der Möglichkeit der Gotteserfahrung. Umgekehrt ist es aber auch 
unsinnig, irgendeine Dimension menschlicher Wirklichkeit mit Miß- 
trauen und Verdacht zu umgeben, um sie von der Möglichkeit der Gottes- 
erfahrung auszuschließen.15 Christliche Gotteserfahrung ist weder ein zu- 
sätzlicher Erfahrungsbereich, der den Christen gegenüber anderen Men- 
schen allein vorbehalten wäre - noch gibt es für sie irgendeinen menschli- 
chen Bereich, der besonders ausgezeichnet und privilegiert wäre. Es geht 
vielmehr um die Realisierung des Gottesverhältnisses im Gesamtvollzug 
menschlichen Daseins, der sowohl die theoretische Aneignung wie die 
praktische Bewährung im Alltagshandeln umschließt. Die christliche 
Gotteserfahrung ist so auch nicht beschränkt auf den Bereich der contem- 
platio, der Schau, sondern umschließt genauso den Bereich der actio, den 
gesamten Vollzug christlichen Lebens in Glaube, Hoffnung und Liebe. 
Der Christ ist •simul in actione contemplativus" und erfaßt so das Ganze 
menschlicher Existenz und weltlicher Wirklichkeit in ihrer Gottbezogen- 
heit. 

Dies soll nicht die unverzichtbare Bedeutung der contemplatio für das 
Verständnis christlicher Gotteserfahrung leugnen. Es gibt eine irreduzi- 
ble Eigenständigkeit von actio und contemplatio. Kontemplation, Gebet 
- also Akte, in denen der Mensch sein Verhältnis zu Gott explizit reali- 
siert-, sind nicht zusätzlicher Luxus, sondern notwendig im Gesamt 
christlicher Gotteserfahrung. Der Mensch bedarf der Akte, in denen sein 
Bezogen-Sein auf Gott hin ausdrücklich wird, um es in der Gesamtdyna- 
mik seines Daseins realisieren zu können. 

15 K. Barth, Das Wort Gottes und die Erfahrung, 210-213. 



Edith Stein 329 

Das Kriterium der Echtheit einer Gebetserfahrung ist jedoch nach dem 
Zeugnis der Schrift und der Mystiker ihre •Stimmigkeit" im Gesamt der 
Daseinsverwirklichung: •Wenn einer behauptet: ,Ich liebe Gott' und sei- 
nen Bruder haßt, ist er ein Lügner" (1 Joh 4,20). Gewißheit wird nie aus 
der Intensität des psychologischen Erlebens, sondern nur aus solcher 
•Stimmigkeit" gewonnen. Umgekehrt wäre es borniert, •innere Durch- 
bruchserfahrungen", die sich im Gebet ereignen, durch ein grundsätzli- 
ches Mißtrauen auszuklammern. Gottes Geist wirkt im Herzen des Men- 
schen - wirklich und konkret. Und dieses Wirken hat die Kraft, das Le- 
ben des Menschen umzubrechen, ihn zum neuen liebesfähigen Menschen 
zu wandeln, dem darin zugleich die ganze Wirklichkeit neu wird. 

•... den Heimatlosen Herberg' zu erflehen ..." 
Spurensuche nach Edith Stein und ihrer solidarischen Spiritualität 
angesichts gegenwärtiger Szenarien 

Felix M. Schandl, Fürth 

In memoriam Edith Stein 12. 10. 1891 bis 9. 8. 1942 

Gesteigerte Fremdenangst, gewaltsame Auseinandersetzungen, weil un- 
gelöst explosive soziale Brennpunkte und gesellschaftliche Mißverhält- 
nisse, Flüchtlingsbewegungen und rasche politische Veränderungen - 
Szenarien, wie sie die Wirklichkeit einer größer gewordenen Bundesrepu- 
blik und einer kleiner gewordenen Welt prägen. Gefährliche Szenarien, 
die verstärkt Rufe nach Extremlösungen (um nicht zu sagen: •Endlösun- 
gen") provozieren - wieder einmal! Um so gefährlicher deshalb auch das 
drohende Verblassen und Vergessen •jüngster Vergangenheit" und seiner 
mechanisierten Menschenverachtung. All dies kein Thema für •Spiritua- 
lität"? •Spiritualität" gar als Hilfe zu noch gründlicherer Verdrängung 
des Schreckens, zur Beruhigung eines darob verstörten Gemütes? 

Niemanden, der menschlicher Empfindung und Erinnerung fähig ist, 
können solche Szenarien unbeteiligt lassen. Keiner, der selber Halt in le- 
bendigem Glauben - näherhin in jüdisch-christlicher Tradition - sucht, 
wird davon unberührt bleiben können. Auf die deutsche Jüdin und Chri- 




