Gott erfahren?

Martha Zechmeister, Wien

Wenn wir nach der ,,Gotteserfahrung” fragen, so fragen wir nach einem —
oder dem - zentralen Thema der gldubigen Existenz. Es geht darum, ob
Gott, Offenbarung, Glaube mit der Wirklichkeit des menschlichen Le-
bens zu tun haben - oder nicht. Erfahren hat der Mensch das, was er nicht
bloB aus zweiter Hand durch theoretische Vermittlung, sondern aus dem
konkreten Umgang mit der Wirklichkeit kennt. Ein Gedankensystem, das
nicht durch solche Erfahrung abgedeckt ist, bleibt ,,graue Theorie“. Hat
der Glaube nichts mit der Wirklichkeitserfahrung des Menschen zu tun,
so beschwort er letztlich nur einen entbehrlichen und unwirklichen Uber-
bau iiber die Realitéit menschlichen Lebens. Auf diesen Uberbau zu ver-
zichten ist dann nur konsequent. Auch die Berufung auf die duBere Auto-
ritdt von Schrift und Dogma geniigt nicht, damit der Glaubende im Plura-
lismus der Weltdeutungen bestehen kann. Soll der Glaube nicht an inne-
rer Auszehrung sterben, dann muB ihm die aus dem konkreten Umgang
mit der Wirklichkeit gewonnene Erfahrung korrespondieren. ,,Denn
wenn ich Gott nirgends in meinem Dasein lebendig begegne, wie soll ich
an ihn glauben 7!

So verstindlich der Ruf nach Erfahrung ist, und so ernst die Not ist, die
hinter ihm steht, so sehr verbietet sich jedoch ein allzu naives Sprechen
von ,,Gotteserfahrung* — oder gar von ,,unmittelbarer Gotteserfahrung*.
Es steht in der Gefahr, mit Gott umzugehen wie mit einem endlichen Ob-
jekt. Als mysteridser jenseitiger Gegenstand kommt dann Gott noch zu al-
ler weltlichen Erfahrungswirklichkeit hinzu. Ein solches Reden verhin-
dert, daB das zur Sprache kommen kann, was es selbst anzuzielen ver-
sucht.

Unreflektiertes Pochen auf die ,,Unmittelbarkeit* der Erfahrung Got-
tes, die als die GewiBBheit eines subjektiven inneren Erlebens verstanden
wird, verkennt die durch Sprache und Geschichte vermittelte Struktur je-
der menschlichen Erfahrung. Eine Rede von der Gotteserfahrung, die
ausschlieBlich gefiihlsbetontes Erlebnis meint, verschlieBt sich selbst in
der Sphire privatistischer Innerlichkeit. Da solche Gotteserfahrung
nichts mit der Weltwirklichkeit zu tun hat und sich rein im Inneren des
Menschen abspielt, entzieht sie sich auch jeder Verifikation und Falsifi-
kation. In die Beliebigkeit des einzelnen entglitten, ist sie nicht mehr mit-

' H. U. v. Balthasar, Gott erfahren’, in: Neue Klarstellungen. Einsiedeln 1979, 13.



Martha Zechmeister 322

teilbar, damit aber auch nichtssagend. Die ,,Frommen* geraten so in die
Isolation. Man hat dann eben eine Gotteserfahrung — oder man hat keine.
So verstandener Gotteserfahrung mangelt die wirklichkeitsverindernde
Kraft.

Erfahrung unter dem Gesetz des Kreuzes

Gegen eine unkritische Erfahrungsseligkeit und einen verschwommenen
Mystizismus wirkt die Position der dialektischen Theologie in ihrer
Schirfe reinigend und befreiend:

»Kreuz heiBt: Paradox, Gegensatz zu aller Erfahrung, Brechung aller
Direktheit. Glaube hei3t: Es geht gegen alles Konstatieren, ja gegen alles,
was ich bin, habe und weif3. Kreuz bedeutet Tod dieses uns bekannten
Menschen, das Unter-dem-Gericht-Stehen alles dessen, was unser ist, alle
frommen Erfahrungen, alle ,christlich-frommen Gemiitszustinde* einge-
schlossen.*? Der christliche Glaube verlangt einen radikalen Verzicht auf
alle eigenmichtigen Versuche, religidse Erfahrung hervorzurufen. Es gilt
das Gesetz des Evangeliums, ,,denn wer sein Leben retten will, wird es
verlieren; wer aber sein Leben um meinetwillen verliert, wird es retten®
(Mk 8,35). Nur im Fahrenlassen aller Verfiigungsanspriiche iiber Gott
gibt dieser sich.

Die Verwechslung von christlicher Gotteserfahrung und gefiithlsmiBi-
gem Erleben verbietet sich letztlich von daher, daB3 die christliche Gottes-
erfahrung - je tiefer sie ist, um so mehr — unter dem Gesetz des Kreuzes
steht. Es gilt das Paradox der Existenz Christi: In der tiefsten Gottverlas-
senheit ereignet sich die innerste Nihe des Vaters. Dieses Geheimnis
wird den Mystikern - den im Glauben Erfahrenen - in der ,dunklen
Nacht“ zugemutet, und daran hat jede christliche Existenz Anteil. Es
wire daher naiv, die gottliche Ndhe zum Menschen mit der empirischen
Befindlichkeit zu verwechseln, die Friichte des Geistes: Liebe, Vertrauen,
Frieden kurzschliissig mit Gliick, Gesundheit und seelischer Ausgegli-
chenheit zu identifizieren. Die Mystiker wissen darum, dafl der geistliche
Trost Frucht der Hingabe an den géttlichen Willen ist: ,,Je mehr sich je-
mand an Gott unseren Herrn bindet und sich freigebig gegeniiber seiner
gottlichen Majestit zeigt, desto freigebiger wird er ihn sich gegeniiber fin-
den, und er selbst wird desto mehr bereit sein, von Tag zu Tag groBere
Gnaden und geistliche Gaben zu empfangen.*3

2 E. Brunner, Die Mystik und das Wort. Tiibingen 1924, 388f.
3 Ignatius von Loyola, Satzungen der Gesellschaft Jesu. Als Manuskript gedruckt. Frank-
furt 41980, Nr. 282.



Gott erfahren 323

Christliche Gotteserfahrung meint nicht Erfahrung im empiristischen
Sinn, sondern Glaubenserfahrung. Nur sm Glauben, im vertrauenden
Sich-Einlassen des Menschen, kann Gott so beim Menschen ankommen,
daB es wahrhaft Gortist, der hier ankommt - und er zugleich in wahrhaft
menschliche Erfahrung eingeht. Jede Evidenz im Sinne eines berechenba-
ren Postens nachpriifbarer empirischer Erfahrung ist dem Menschen
darin genommen. Gotteserfahrung wird zur GewiBheit, in der mein Le-
ben griindet, gerade im Loslassen aller Sicherheiten und GewiBheiten.
Der Mensch ist sich in dieser Erfahrung entzogen - hinein in Gott.* Das
ist letzte Konsequenz daraus, daB Gott nicht Gegen-Stand der Erfahrung
sein kann. Gott umgreift und tibersteigt den erfahrenden Menschen, er ist
der ,,interior intimo meo et superior summo meo*.’ Er ist dem Menschen
innerlicher als dieser sich selbst ~ und er transzendiert und sprengt zu-
gleich jede mogliche Erfahrung als der deus semper maior.

Alles Sprechen von Gotteserfahrung wird in dem Moment zur Ideolo-
gie und zum ,,Go6tzendienst”, zum VerstoB gegen das Bilderverbot der
Schrift, in dem es sich nicht mehr als Rede iiber Glaubens-Erfahrung,
sondern als Bericht iiber empirische Positivitdt versteht. Das Bild, das
Jesus von Gott darbietet, ist nicht ,,sinnliche Erfahrung* von Gott, son-
dern es offenbart sich uns nur als Bild Gottes, indem wir in dieses Bild
hinein verwandelt werden. Wir kénnen es nicht noch einmal ,,verobjekti-
viert“ von aufien betrachten.

Angeld und Verheiffung

Mit der Unmédglichkeit der ,,Selbstvergewisserung® ist implizit auch
schon mitgesagt, dal3 alle genuin christliche Gotteserfahrung auf die
eschatologische Vollendung hin ausgespannt ist und bleibt. Das Wissen,
daf} das Heil allein Geschenk der gottlichen Gnade ist, nimmt mit der
echten Erfahrung nicht ab, sondern wichst mit ihr im gleichen Ma@.
Christliche Gotteserfahrung katapultiert nie aus der Situation der Bewéh-
rung heraus, sondern der Erfahrene weifl sich um so mehr auf die Mah-
nung des hl. Paulus verwiesen: ,Miiht euch um euer Heil mit Furcht und
Zittern* (Phil 2,12). Alle christliche Gotteserfahrung steht unter dem
»eschatologischen Vorbehalt“. Es gibt kein ,,Besitzen“ der gottlichen
Wirklichkeit. Keine Einzelerfahrung ist abgeschlossene, letztgiiltige
Wirklichkeit. Sie kann ihre Wahrheit nur von ihrer Offenheit auf die noch

*Vgl. K. Barth, Das Wort Gottes und die Erfahrung, in: ders., Die kirchliche Dogmatik,
Bd. I/1. Ziirich 31964, 206-239.

5 Augustinus, Confessiones 3, 6, 11.

¢ Vgl. H. U. v. Balthasar, Gotr erfahren?, 18.



Martha Zechmeister 324

ausstidndige Zukunft her erweisen. So deutet Gregor von Nyssa’ die Be-
gegnung des endlichen Menschen mit dem unendlichen Gott als Ep-ek-
tase (nach Phil 3,13: Nach-vorne-hin-Ausstrecken). Jede echte Begeg-
nung des Menschen mit Gott bricht ihn auf, 6ffnet ihn, noch GroéBeres
von Gott zu empfangen. Nach Gregor setzt sich dieses Geschehen selbst
in der ,,visio beatifica® in alle Ewigkeit fort.

Umgekehrt ist freilich zu sagen: Wenn die ,,visio beatifica“ — die Un-
mittelbarkeit des Menschen zu Gott - das Ziel des Menschen im Escha-
ton ist, so muB diese Unmittelbarkeit schon angebrochen sein. Sonst wiire
die VerheiBBung grund-los, leere Versprechung. Sie ist schon angebrochen
in der Form des ,,Angelds“ - noch verborgen in der Gebrochenheit weltli-
cher Wirklichkeit — aber durchaus real.

Sosehr die kritisch-liuternde Kraft der Position der dialektischen
Theologie zu wiirdigen ist, so verhidngnisvoll wire es, in ihre Extreme zu
verfallen. Gott, der sich in Christus die Welt versohnt — in geschichtlich-
konkreter, unableitbarer Tat g6ttlicher Souverinitit — er ist derselbe Gott,
der als Schopfer seinen Geschdpfen die Freiheit gegeben hat, ,,ihn zu su-
chen, ob sie ihn etwa ertasten und finden kénnen“ (Apg 17,27). Auch
wenn das Evangelium alle geradlinigen menschlichen Unternehmungen
zu solchem ,Ertasten und Finden* durch die freie Tat Gottes durch-
kreuzt, so zerstort es sie dennoch nicht grundsitzlich.? Und so sehr sich
keine innerweltliche Erfahrung zu einem endgiiltigen Gott-Besitzen und
-GenieBen aufspreitzen kann, so sehr kommt Gott jetzt schon real und er-
fahrbar beim Menschen an.

Verwurzelt im Fundament geschichtlicher Offenbarung

Christliche Erfahrung ist bleibend auf die geschichtlich-konkrete Offen-
barung verwiesen. Auch in den héchsten Gnaden der Mystik kann dieser
Bezug niemals iiberholt werden. Dies ist das eindeutige Zeugnis der My-
stiker selbst: ,,Ihr meint vielleicht, daB jemand, der sich solch hoher
Dinge erfreut, nicht mehr tiber die Geheimnisse der allerheiligsten
Menschheit unseres Herrn meditieren wird ... dies ist kein guter Weg!“®

Die bleibende Riickverwiesenheit — zuletzt und zutiefst auf die ge-
schichtlich einmalige und uniiberholbare Erfahrung Gottes in Jesus Chri-

7 Vgl. Mariette Canévet, Gregor von Nyssa, in: G. Ruhbach, J. Sudbrack (Hrsg.), Grofle My-
stiker. Miinchen 1984. 17-35, bes. 24.

8 Vgl. H. U. v. Balthasar, Zur Ortsbestimmung christlicher Mystik, in: A. M. Haas, W. Bei-
erswalter, H. U. v. Balthasar (Hrsg.), Grundfragen der Mystik. Einsiedeln 1974, 39-71, bes.
65f.

® Teresa von Avila, Innere Burg. Hrsg. von Fritz Vogelsang. Ziirich 1989, 155.



Gott erfahren 325

stus — bedeutet, daB es das Argernis einer theologisch qualifizierten Zeit
gibt. Gott ist nicht gleichsam von jedem geschichtlichen Augenblick aus
in gleicher Weise zuginglich, sondern in einem bestimmten geschichtli-
chen Moment bricht die Fiille der Zeit an. Und in diesem Augenblick
werden alle Dimensionen menschlicher Zeit und Geschichte gesprengt,
aufgebrochen auf das Eschaton hin. Die Glaubenserfahrung in der weite-
ren Zeit ist qualifiziert von diesem geschichtlichen Menschen Jesus von
Nazaret — und darin ist sie zugleich tiber diese geschichtliche Zeit hinaus
verwiesen - hinein in das anbrechende Eschaton. Das ,,mystische Heute*
christlicher Gotteserfahrung bezeichnet deshalb nicht die Aufhebung der
Zeit in eine zeitlose Ewigkeit, sondern ist parallel zum liturgischen Heute
zu verstehen: die Glaubenden stehen in der Geistgegenwart der eschato-
logischen Wirklichkeit.

In christlicher Gotteserfahrung kann ,,Unmittelbarkeit* zu Gott hin nie
so verstanden werden, daB es in ,,Uberwindung der Welt* zur nackten Ei-
nigung mit Gott kommt. Denn wenn der Mensch die absolute Wirklich-
keit in ihrer géttlichen Reinheit nur im Verschwinden endlicher Wirklich-
keit empfangen konnte, dann ginge letztlich auch der endliche Adressat
solch mystischer Theophanie in der Unmittelbarkeit Gottes unter. In der
Konsequenz fiihrt das zur Negierung der Geschopflichkeit und der blei-
benden Bedeutung endlicher Geschichte in ihrer Konkretheit, zur Ver-
werfung einer guten Endlichkeit.

Das Christentum kennt die Alternative — entweder Unmittelbarkeit zu
Gott, oder Bejahung der Welt in ihrer geschichtlich-leibhaftigen Konkret-
heit — nicht. Geschopfliche Wirklichkeit verhindert nicht nur nicht die
Unmittelbarkeit des Menschen zu Gott, sondern ermdéglicht und garan-
tiert sie iiberhaupt erst in der geschichtlich-kategorialen Wirklichkeit des
Menschen. Karl Rahner, der in diesem Kontext von der ,,vermittelten Un-
mittelbarkeit“ spricht, meint damit kein schwer durchschaubares Para-
dox, sondern zielt mit dieser Aussage auf das Geheimnis der Inkarnation:
In konkreter, endlicher Wirklichkeit — zuletzt und zutiefst im Menschen
Jesus von Nazaret - setzt Gott sich so gegenwairtig, daB er selbst als Gott
in konkreter Geschichte da ist und sich so dem Menschen ,.erfahrbar*
macht.1®

Das Geschopfliche — dieser konkrete Mensch Jesus von Nazaret — ist
dann nicht nur kein Hindernis fiir die Unmittelbarkeit auf Gott hin, son-
dern allererst die Ermd&glichung solcher Unmittelbarkeit. Damit ist letzt-
lich die wesenhafte Bezogenheit christlicher Erfahrung auf Kirche,

10 Vgl. u.a. K. Rahner, Transzendenzerfahrung aus katholisch-dogmatischer Sicht, in: ders.,
Schriften zur Theologie, Bd. 13. Einsiedeln 1978, 207-225, bes. 211.



Martha Zechmeister 326

Sakramente, Schrift schon mitgesagt - es ist die Bezogenheit auf die blei-
bende Gegenwirtigkeit Jesu Christi in seiner Kirche unter den Bedingun-
gen der Geschichte.

Geistgeschehen

Die Offenbarung Gottes in konkreter Geschichte — vermittelt durch das
Wort der Schrift - ist das unhintergehbare Fundament christlicher
Gotteserfahrung, die sich deshalb nie in einer falsch verstandenen ,,my-
stischen Gottunmittelbarkeit* geniigen kann. Diese Bezogenheit auf die
Heilsgeschichte, auf den Menschen Jesus von Nazaret, auf Kirche,
Schrift und Sakramente allein im Sinne einer gehorsamen Annahme der
Uberlieferung auszulegen, kann jedoch nicht geniigen. Denn dann wire
die Heilsgeschichte eine Ansammlung dem Menschen bloB von auBen
mitgeteilter Fakten, ,,schlechte Positivitit“ — und der Glaube bloBer Au-
toritdtsglaube, Fremdbestimmung des Menschen.

In diesem Zusammenhang ist erhellend, daB bei den Vitern »mysti-
sche® Einsicht in die Schrift primir das Erkennen des christusbezogenen
Sinns aller biblischen Aussagen und der gesamten Geschichte des Gottes-
volkes meint. Dieser Letztsinn in Christus erschlieBt sich jedoch nur dem,
der zutiefst eins wird mit den Wirklichkeiten, von denen die Schrift
spricht. Die Viter kennen keinen Gegensatz zwischen dem, was durch
das Studium der Schrift, und dem, was durch Erfahrung von Gott erkannt
wird. Sie unterscheiden vielmehr zwischen einem rein buchstabenmaiBi-
gen Verstindnis und der inspirierten ,,mystischen Einsicht, wo im Erfah-
ren einer tiefen ,,Sympathie“ die Christusbezogenheit der Schrift auf-
geht."! Die Schrift ist somit nicht mehr ,,objektive Mitteilung*, sondern es
ereignet sich vielmehr im dialektischen Verhiltnis von Schrift und Erfah-
rung die Begegnung mit Christus, der beiden GréBen voraus ist und sie
transzendiert.

Das Geschehen jedoch, in dem sich diese Christusbegegnung ereignet,
ist Geschehen im Heiligen Geist. ,,Er, der Geist, ist das unzweifelbare
Présens, das sich als Synthesis von Vergangenheit (der Geschichte Jesu)
und Zukunft (seiner Wiederkehr) ausweist und kraft seiner Synthese bei-
des glaubhaft macht.“!? Der Geist, der in unserem Herzen wohnt, ist es,
der Christus in der Kirche, im Wort der Schrift, in den Sakramenten ,,wie-
dererkennt“. In der Auferstehungserfahrung der Urkirche hat sich dieser

' Vgl. L. Bouyer, , Mystisch“ — Zur Geschichte eines Wortes, in: J. Sudbrack (Hrsg.), Das
Mpysterium und die Mystik. Beitrige zur Theologie der christlichen Gotteserfahrung. Wiirz-
burg 1974, 57-75, bes. 68f.

2 H. U. v. Balthasar, Herrlichkeit, Bd. 111/2/2: Neuer Bund. Einsiedeln 1969, 164.



Gott erfahren 327

ProzeB des ,, Wiedererkennens* urbildlich ereignet. Im Bekenntnis ,,Jesus
ist wahrhaft auferstanden® ist schon je die eigene ,,Erfahrung* des leben-
digen Herrn mitgesagt. Nur im Geist erkennt der Glaubende das ,,pro
me* der objektiven Heilswirklichkeit; sie wird ihm in diesem Erkennen
zur Wirklichkeit seiner konkreten, individuellen Existenz, die alle Di-
mensionen seines Daseins durchdringt.

Henri de Lubac spricht, um dies zu verdeutlichen, vom dialogischen
Auseinandertreten des einen Geistes in ,,Wort Gottes* (Heilsgeheimnis)
und menschliche Antwort (Heilserfahrung), vom strengen Aufeinander-
Bezogensein von Mystik und Mysterium. Ein Heilsgeheimnis, das in die-
sem Sinne nicht ,,mystisch* wird, ist tot und fruchtlos; eine Heilserfah-
rung, die nicht ins Mysterium eingesenkt ist und aus ihm erwéchst, gibt
hochstens Kunde von den Sehnsiichten des Menschen, nicht aber vom
antwortenden Gott.!

Christliche Gotteserfahrung bedeutet so zutiefst Hineinnahme in das
trinitarische Geschehen. Der Geist in uns ist es, der Christus erkennt und
uns hineinnimmt in das Verhiltnis des Sohnes zum Vater: ,Die Seele
liebt hier Gott nicht aus sich, sondern durch Gott selbst ... denn sie liebt
durch den Heiligen Geist, wie der Vater und der Sohn sich lieben.“'* Es
wiire falsch zu sagen, der Christ erfahrt die Trinitit — aber es ist unbedingt
daran festzuhalten, daB man von christlicher Gotteserfahrung nicht an-
ders als trinitarisch reden kann: Im Geheimnis der Menschwerdung gibt
sich Gott dem Menschen in freier Liebe in endlicher Wirklichkeit. Er geht
ein in die menschlichen Erfahrungsméglichkeiten. Der Mensch ist jedoch
nur im Geist, der ihm innerlicher ist, als er sich selbst, befdhigt, diesen
sich in der endlichen Wirklichkeit gebenden Gott zu ,,erkennen”. ,,Erken-
nen* ist hier im biblischen Sinn, als Ankommen Gottes in der Wesens-
mitte des Menschen, auszulegen.

Universale Ausweitung

Solche Geisterfahrung ist in zweifacher Hinsicht universal: Sie sprengt
jede Eingrenzung auf einen — wie immer niher bestimmten - ,heiligen
Bezirk“. Im Kreuz ist alle ,Direktheit“ im Erfahren Gottes gebrochen.
Doch weil im Kreuz Gott das irreversible und definitive Ja zur Welt ge-
sprochen hat, deshalb ist im Kreuz dem Glaubenden auch die Welt zum
Ort der Prisenz Gottes geworden. Ignatianisch formuliert: ,, Todas las co-

13 Vgl. H. de Lubac, Christliche Mystik in Begegnung mit den Weltreligionen, in: J. Sudbrack
(Hrsg.), Das Mysterium und die Mystik, 77-110, bes. 88-93.

14 Johannes v. Kreuz, Lebendige Liebesflamme (= Gesammelte Werke Bd. 3). Miinchen
71987, 123.



Martha Zechmeister 328

sas“, alle Dimensionen weltlicher Wirklichkeit, sind der Raum des ,,Gott-
Suchens-und-Findens*“ - weil der Mensch in seiner Welt ein von Gott Ge-
fundener ist.

Damit verbietet sich auch jede Abgrenzung christlicher Gotteserfah-
rung von anderen Weisen menschlichen Erfahrens, jede Einengung auf
eine ,,besondere Provinz“, wie sie z. B. Schleiermacher der religidsen Er-
fahrung im menschlichen Gemiit zuordnet. Eine solch ,besondere Pro-
vinz* christlicher Gotteserfahrung im Gesamt menschlicher Daseinsver-
wirklichung festmachen zu wollen, wire ein dhnlich fruchtloses Unter-
fangen, wie nach dem Ort der Seele im menschlichen Leib zu fragen.

Mit K. Barth kénnen wir solchen Versuchen entgegenhalten, daB es
nicht ndtig ist, ,,unter den verschiedenen Moglichkeiten menschlicher
Selbstbestimmung die eine oder andere hervorzuheben, als ob gerade sie
und nur sie das erwihlte GefaB dieser Erfahrung sei“ (etwa das Gewissen
oder das Gefiihl). Alle anthropologischen Orte in ihrer Gesamtheit ste-
hen in der Moglichkeit der Gotteserfahrung. Umgekehrt ist es aber auch
unsinnig, irgendeine Dimension menschlicher Wirklichkeit mit MiB-
trauen und Verdacht zu umgeben, um sie von der Moglichkeit der Gottes-
erfahrung auszuschlieBen.'s Christliche Gotteserfahrung ist weder ein zu-
satzlicher Erfahrungsbereich, der den Christen gegeniiber anderen Men-
schen allein vorbehalten wire — noch gibt es fiir sie irgendeinen menschli-
chen Bereich, der besonders ausgezeichnet und privilegiert wire. Es geht
vielmehr um die Realisierung des Gottesverhiltnisses im Gesamtvollzug
menschlichen Daseins, der sowohl die theoretische Aneignung wie die
praktische Bew#hrung im Alltagshandeln umschlieBt. Die christliche
Gotteserfahrung ist so auch nicht beschrinkt auf den Bereich der contem-
platio, der Schau, sondern umschlieBt genauso den Bereich der actio, den
gesamten Vollzug christlichen Lebens in Glaube, Hoffnung und Liebe.
Der Christ ist ,,simul in actione contemplativus* und erfaBt so das Ganze
menschlicher Existenz und weltlicher Wirklichkeit in ihrer Gottbezogen-
heit.

Dies soll nicht die unverzichtbare Bedeutung der contemplatio fiir das
Verstindnis christlicher Gotteserfahrung leugnen. Es gibt eine irreduzi-
ble Eigenstindigkeit von actio und contemplatio. Kontemplation, Gebet
— also Akte, in denen der Mensch sein Verhiltnis zu Gott explizit reali-
siert —, sind nicht zusitzlicher Luxus, sondern notwendig im Gesamt
christlicher Gotteserfahrung. Der Mensch bedarf der Akte, in denen sein
Bezogen-Sein auf Gott hin ausdriicklich wird, um es in der Gesamtdyna-
mik seines Daseins realisieren zu kénnen.

s K. Barth, Das Wort Gottes und die Erfahrung, 210-213.



Edith Stein 329

Das Kriterium der Echtheit einer Gebetserfahrung ist jedoch nach dem
Zeugnis der Schrift und der Mystiker ihre ,,Stimmigkeit“ im Gesamt der
Daseinsverwirklichung: ,,Wenn einer behauptet: ,Ich liebe Gott* und sei-
nen Bruder haflt, ist er ein Ligner” (1 Joh 4,20). GewiBheit wird nie aus
der Intensitdt des psychologischen Erlebens, sondern nur aus solcher
»~Stimmigkeit“ gewonnen. Umgekehrt wire es borniert, ,,innere Durch-
bruchserfahrungen®, die sich im Gebet ereignen, durch ein grundsitzli-
ches Mif}trauen auszuklammern. Gottes Geist wirkt im Herzen des Men-
schen - wirklich und konkret. Und dieses Wirken hat die Kraft, das Le-
ben des Menschen umzubrechen, ihn zum neuen liebesfihigen Menschen
zu wandeln, dem darin zugleich die ganze Wirklichkeit neu wird.

,»--- den Heimatlosen Herberg’ zu erflehen ...

Spurensuche nach Edith Stein und ihrer solidarischen Spiritualitit
angesichts gegenwirtiger Szenarien

Felix M. Schandl, Fiirth

In memoriam Edith Stein 12. 10. 1891 bis 9. 8. 1942

Gesteigerte Fremdenangst, gewaltsame Auseinandersetzungen, weil un-
geldst explosive soziale Brennpunkte und gesellschaftliche MiBverhiilt-
nisse, Fliichtlingsbewegungen und rasche politische Verinderungen —
Szenarien, wie sie die Wirklichkeit einer groBBer gewordenen Bundesrepu-
blik und einer kleiner gewordenen Welt prigen. Gefihrliche Szenarien,
die verstdrkt Rufe nach Extremlésungen (um nicht zu sagen: ,,Endl6sun-
gen“) provozieren —- wieder einmal! Um so gefdhrlicher deshalb auch das
drohende Verblassen und Vergessen ,,jiingster Vergangenheit* und seiner
mechanisierten Menschenverachtung. All dies kein Thema fiir ,,Spiritua-
litdt*? ,,Spiritualitat” gar als Hilfe zu noch griindlicherer Verdringung
des Schreckens, zur Beruhigung eines darob verstérten Gemiites?
Niemanden, der menschlicher Empfindung und Erinnerung fihig ist,
konnen solche Szenarien unbeteiligt lassen. Keiner, der selber Halt in le-
bendigem Glauben - néherhin in jiidisch-christlicher Tradition - sucht,
wird davon unberiihrt bleiben kénnen. Auf die deutsche Jiidin und Chri-





