
Edith Stein 329 

Das Kriterium der Echtheit einer Gebetserfahrung ist jedoch nach dem 
Zeugnis der Schrift und der Mystiker ihre •Stimmigkeit" im Gesamt der 
Daseinsverwirklichung: •Wenn einer behauptet: ,Ich liebe Gott' und sei- 
nen Bruder haßt, ist er ein Lügner" (1 Joh 4,20). Gewißheit wird nie aus 
der Intensität des psychologischen Erlebens, sondern nur aus solcher 
•Stimmigkeit" gewonnen. Umgekehrt wäre es borniert, •innere Durch- 
bruchserfahrungen", die sich im Gebet ereignen, durch ein grundsätzli- 
ches Mißtrauen auszuklammern. Gottes Geist wirkt im Herzen des Men- 
schen - wirklich und konkret. Und dieses Wirken hat die Kraft, das Le- 
ben des Menschen umzubrechen, ihn zum neuen liebesfähigen Menschen 
zu wandeln, dem darin zugleich die ganze Wirklichkeit neu wird. 

•... den Heimatlosen Herberg' zu erflehen ..." 
Spurensuche nach Edith Stein und ihrer solidarischen Spiritualität 
angesichts gegenwärtiger Szenarien 

Felix M. Schandl, Fürth 

In memoriam Edith Stein 12. 10. 1891 bis 9. 8. 1942 

Gesteigerte Fremdenangst, gewaltsame Auseinandersetzungen, weil un- 
gelöst explosive soziale Brennpunkte und gesellschaftliche Mißverhält- 
nisse, Flüchtlingsbewegungen und rasche politische Veränderungen - 
Szenarien, wie sie die Wirklichkeit einer größer gewordenen Bundesrepu- 
blik und einer kleiner gewordenen Welt prägen. Gefährliche Szenarien, 
die verstärkt Rufe nach Extremlösungen (um nicht zu sagen: •Endlösun- 
gen") provozieren - wieder einmal! Um so gefährlicher deshalb auch das 
drohende Verblassen und Vergessen •jüngster Vergangenheit" und seiner 
mechanisierten Menschenverachtung. All dies kein Thema für •Spiritua- 
lität"? •Spiritualität" gar als Hilfe zu noch gründlicherer Verdrängung 
des Schreckens, zur Beruhigung eines darob verstörten Gemütes? 

Niemanden, der menschlicher Empfindung und Erinnerung fähig ist, 
können solche Szenarien unbeteiligt lassen. Keiner, der selber Halt in le- 
bendigem Glauben - näherhin in jüdisch-christlicher Tradition - sucht, 
wird davon unberührt bleiben können. Auf die deutsche Jüdin und Chri- 



Felix M. Schandl 330 

stin Edith Stein aufmerksam zu werden, kann auf diesem Hintergrund 
sinnvoll werden, ihrer Spiritualität zu begegnen recht hilfreich sein. Edith 
Stein, eines der Millionen jüdischen Opfer im deutschen Namen, sperrt 
sich allzu schnellen und glatten Zugängen (und Zugriffen): die Vielfalt 
ihres Lebens und ihrer Person, ihres wissenschaftlichen und geistlichen 
Vermächtnisses fordert Geduld, Anstrengung und Geistesgegenwart. En- 
gagiertes Mit-Leiden für die Verfolgten prägt nachhaltig ihre Spirituali- 
tät, zumal ab 1933. Zugleich ist ihre Haltung zum Judentum nicht frei von 
Widersprüchen und Einseitigkeiten, die ihrem persönlichen gläubigen 
Werdegang entspringen. Ihr Ringen darum läßt sich allenfalls erahnen. 

Kritische Stimmen, gerade von jüdischer Seite, mahnen diese leisen 
Schatten an. Kirchlicherseits dagegen wächst - nicht zuletzt im Gefolge 
ihrer Seligsprechung 1987 - die Gefahr, Edith Stein (und mit ihr die jüdi- 
sche •Schoah") zu vereinnahmen, ihre Person und ihr Werk (und mithin 
die Rolle der Kirche) einseitig positiv zu harmonisieren und ideologisch 
(restaurativ) auszuschlachten. Obwohl Edith Stein selbst nichts unange- 
brachter, menschenverachtender und sündhafter erschien als jedwedes 
•Ersinnen und Erschaffen von Zerrbildern" (V 30).1 

Im folgenden beschränke ich mich auf den Versuch, Grundzüge dieser 
engagiert mit-leidenden Spiritualität Edith Steins herauszuarbeiten, ohne 
•blinde Flecken" dabei auszusparen. Den konkreten Hintergrund dieser 
Spiritualität und ihre Bezugspunkte möge zunächst ein kurzer Blick auf 
ihre jüdische Biographie sowie eine Skizze ihrer christlichen Sicht des 
Judentums erhellen.2 

Skizze der jüdischen Biographie 

Wichtige Einblicke in ihre jüdische Familiengeschichte und Umwelt samt 
ihren persönlichen Eindrücken gewährt Edith Stein selbst, natürlich oft 

1 E. Stein wird wie folgt zitiert: I bis XIV = Edith-Stein-Werke Bd. Iff. Druten-Freiburg 
1950ff.; WK = Wie ich in den Kölner Karmel kam (18. 11. 1938), in: Teresia Renata de 
Sp. S. (POSSELT), Edith Stein (Herderbücherei Bd. 3). Freiburg 1957, 97-109; PE = Zum 
Problem der Einfühlung (1917). München 21980; T = Aus der Tiefe leben. Ausgewählte 
Texte ..., hg. W. Herbstrith. München 1988. 
1 Neben einschlägigen Biographien von M. A. Neyer, C. Koepcke und W. Herbstrith vgl. 
zum Thema der Jüdin und Christin: F. M. Schandl, •Ich sah aus meinem Volk die Kirche 
wachsen". Jüdische Bezüge und Strukturen in Leben und Werk Edith Steins (1891-1942) 
(Sinz ThTSt9). Sinzig 1990; M. Böckel, Edith Stein und das Judentum. Ramstein 21991. 
(Unmittelbar vor Drucklegung erschien meine aktualisierte Zusammenfassung: F. M. 
Schandl, •Ich sah aus meinem Volk die Kirche wachsen". Edith Steins christliches Verhält- 
nis zum Judentum und ihre praktischen Konsequenzen, in: Teresianum 43/1 [Roma 1992] 
53-107!). 



Edith Stein 331 

aus gewissem zeitlichen Abstand rückblickend.3 Im Breslauer Elternhaus 
verkörpert die - nach dem frühen Tod des Vaters alleinerziehende - Mut- 
ter die religiöse jüdische Tradition, in enger Verbindung mit einer 
deutsch-patriotischen Gesinnung. Reformierte Elemente markieren die 
Mentalität eines •deutschen Staatsbürgers jüdischen Glaubens": als Frau 
besucht sie (später mit der christlich gewordenen Tochter) die Synagoge. 
Die jüngste Tochter - Edith Stein - nimmt in der häuslichen Sederfeier 
des Pessachfestes die liturgische Rolle des jüngsten Sohnes ein (VII 
43-45; WK 107). In der Generation Edith Steins freilich löst sich •der Zu- 
sammenhang mit dem Judentum von der religiösen Grundlage" (VII 9), 
auch wenn die Geschwister mit Rücksicht auf die Mutter innerhalb des 
Hauses 'die Riten und Bräuche formell mitvollziehen. 

Edith Stein selbst scheint hauptsächlich von der häuslichen Liturgie 
berührt worden zu sein, die sie ausführlich schildert. Besonders betont 
und erklärt sie die Bedeutung des Yom Kippur (•Versöhnungstag"): als 
höchster jüdischer Feiertag und zugleich als ihr Geburtstag (12. 10. 1891) 
besitzt er für die Mutter wie später für sie selbst - auch als Christin - be- 
sondere Bedeutung (VII46 f.).4 

Knapp 15jährig, gewöhnt sie sich •das Beten ganz bewußt und aus 
freien Stücken" (VII 121) ab. Damit zieht sie einen Schlußstrich unter 
eine persönliche religiöse Praxis und Gottesbeziehung. Doch kann man 
bis in ihre Studienzeit hinein eine durchaus tolerante agnostische - nicht 
•atheistische", wie oft behauptet wird! - Haltung erkennen: sie behält 
Respekt vor einer Gottesidee als solcher wie auch gegenüber religiösen 
Einstellungen anderer, ohne indes solches als für die eigene Person und 
das eigene Leben bedeutsam zu erachten. Eine Mentalität, wie sie gegen- 
wärtig durchaus anzutreffen ist. 

In dieser Phase befaßt sie sich intensiver mit Spinozas philosophisch- 
ethischem •amor dei intellectualis".5 

Zeitlebens, gerade auch als Christin, bejaht Edith Stein ihre jüdische 
Abstammung und bekennt sich dazu. Antisemitische Bemerkungen ver- 
anlassen die •preußische Staatsangehörige und Jüdin" (PE 133) wieder- 
holt zu Reaktionen, oft unter Betonung dieser Tatsache (VII 308f.; VIII 
43).6 Spätestens im Jahr vor ihrer Taufe (1921) setzt sie sich im Rahmen 

3 Neben den Briefbänden (VIII, IX, XIV) v. a. •Aus dem Leben einer jüdischen Familie" 
(VII: 1933-39) und WK. 
4 Siehe unten Anm. 18. 
5 Vgl. VII 105; VIII 51, außerdem PE 55.132. Zum •geistlichen Weg" Edith Steins ausführ- 
lich: F. M. Schandl, Die Begegnung mit Christus, in: L. Eiders (Hg.), Edith Stein. Leben - 
Philosophie - Vollendung. Würzburg 1991, 55-93, hier 64f. 
6 Vgl. Bericht einer Freundin in: W. Herbstrith (Hg.), Edith Stein - eine große Glaubenszeu- 
gin. Annweiler o. J. (1987), 169f.; X 139; (POSSELT) a.a.O. (Anm. 1), 163. 



Felix M. Schandl 332 

ihrer •Entdeckung" religiöser Gemeinschaft nochmals intensiv und wohl 
mit bleibenden Errungenschaften mit •ihrem" Judentum auseinander.7 

Ein gewisses religiöses Vakuum spielt für Edith Steins Weg eine wichtige 
Rolle: es führt sie nicht •zurück" in religiöses Judentum, sondern auf- 
grund ihrer spezifischen Erfahrungen zum christlichen Glauben.8 Auch 
wenn sie selbst sich in einem Brief 1933 (!) als •Jüdin" und •Konvertitin 
vom Judentum" (IX 188) bekennt, kann von einem direkten, geradlinigen 
Übertritt mit ihrer Taufe 1922 nicht die Rede sein. Im übrigen reihte 
Edith Stein sich mit diesem Schritt in eine dritte - natürlich jeweils unter- 
schiedlich diskriminierte - •Minderheit" des Kaiserreiches, der Weima- 
rer Republik und schließlich des •Dritten Reiches" ein: nach Jüdin und 
Frau auch noch Katholikin. 

Mit dem Berufsverbot 1933 wird ihre jüdische Identität extrem bestim- 
mend für ihr Leben, für ihre Spiritualität, für alles, was sie jetzt unter- 
nimmt. Neben einer Reihe persönlicher Kontakte und solidarischer Pra- 
xis9, schlägt sich dies am greifbarsten in jenen erhaltenen Schriften nie- 
der, die sie - unterschiedlich nach Anlaß, Inhalt und Adressaten - verfaßt 
in der Absicht, christliche Zeitgenossen mahnend auf die Judenverfol- 
gung und ihre Dimensionen aufmerksam zu machen. Die bedeutendste 
dieser •Denkschriften" - so möchte ich sie deshalb bezeichnen - nahm 
Edith Stein noch im gleichen Jahr der •Machtergreifung" in Angriff (lei- 
der blieb sie unvollendet und zu ihren Lebzeiten unveröffentlicht!). Fata- 
lerweise gilt diese Schrift als bloße Autobiographie - nicht zuletzt wegen 
des nachträglichen, harmlos klingenden Titels •Aus dem Leben einer jü- 
dischen Familie". Sie selber hatte damit keineswegs nette, unterhaltsame 
Memoiren im Sinn. Vielmehr will sie - wie sie im Vorwort vom 21. 9. 1933 
schreibt - dem Zerrbild des Juden in der NS-Propaganda nicht etwa eine 
•Apologie", ein idealisiertes und schön gefärbtes jüdisches Gegenbild ge- 
genüberstellen, sondern •schlicht berichten, was ich als jüdisches Men- 
schentum erfahren habe" (VII 2) - im Kreis ihrer Familie, ihrer Freunde, 
Bekannten und Kollegen, mit Licht- und Schattenseiten.10 

7 Vgl. Bericht einer Freundin in: M. A. Neyer, Edith Stein. Aus meinem Leben. Mit einer 
Weiterführung über die zweite Lebenshälfte. Freiburg-Basel-Wien 1987, 387; W. Herbst- 
rith, Das wahre Gesicht Edith Steins. 5., erw. Ausg. München 1983, 69. 
8 Vgl. ausführlicher: Schandl, Begegnung a.a.O. (Anm. 5), 55-93. 
'Vgl. ausführlicher: Schandl, Bezüge a.a.O. (Anm. 2), 116-128. 
10 Zu den •Zerrbildern" siehe oben die Einleitung dieses Beitrags. Die Textgeschichte die- 
ser Schrift ist dokumentiert: VII S. XIV. Nach einer ersten, aus Personenschutzgründen 
unvollständigen Ausgabe 1965 konnte sie erst 1985 (!) vollständig in der Werkreihe er- 
scheinen. - Im Vorwort bezieht E. Stein sich auf zwei vergleichbare Werke jüdischer Auto- 
rinnen, eines davon die - jüngst neu aufgelegten - •Denkwürdigkeiten" der Glückel von 
Hameln (verf. 1690-1719, erstmals 1896 erschienen), hg. A. Feilchenfeld. Berlin 1913, 
"1923. Repr. Frankfurt/M. 1987. 



Edith Stein 333 

Zwei kürzere Denkschriften konnte Edith Stein hingegen noch zu Leb- 
zeiten veröffentlichen. In einer überregionalen katholischen Zeitung er- 
scheint am 31. 3. 1935 (!) ihr Artikel über •Geschichte und Geist des Kar- 
mel" (XI 1 -9). Darin stellt sie in ungewöhnlichem Maß eine Gestalt der 
jüdischen wie christlich-karmelitanischen Tradition in den Vordergrund. 
Ihre Absicht, diese Gestalt als kritische Kontrastfigur zum Machthaber 
des •Dritten Reiches" vorzustellen, macht sie in dezenten, doch aufmerk- 
samen Zeitgenossen durchaus verständlichen und deshalb brisanten An- 
spielungen deutlich:11 

•Wer mit der Kirchen- und Ordensgeschichte etwas näher vertraut ist, weiß 
allerdings, daß wir (Karmeliten, F. M. S.) als unseren Führerund Vaterden 
Propheten Elija verehren." (XI1) 

Im weiteren Verlauf zeichnet sie herrschaftskritische Tendenzen und ra- 
dikale Konsequenzen im Handeln dieser Prophetengestalt auf, mit un- 
überhörbar zeitkritischen Anklängen. Denn diese Gestalt ist 

•für uns keine schattenhafte Gestalt aus grauer Vorzeit... Sein Geist ist 
durch eine lebendige Überlieferung unter uns wirksam und bestimmt unser 
Leben." (XI 1) 

Anfang 1937 kann sie noch den Artikel •Über das Gebet der Kirche" ver- 
öffentlichen (XI 10-25).12 Unter ausdrücklicher Nennung jüdischer Quel- 
len führt sie darin den jüdischen Hintergrund des Betens Jesu wie auch 
jüdische Wurzeln der eucharistischen Mahlfeier christlichen Lesern vor 
Augen - in zu ihrer Zeit fast einmaliger Weise13 und zudem unter wach- 
sendem Risiko. 

Edith Steins letzte Denkschriften richten sich an den kleineren Kreis 
der jeweiligen Priorinnen und Mitschwestern in Köln und Echt. Letztere, 
die •Nächtliche Zwiesprache" mit •Ester" (1941), wird noch eingehend 
erörtert (s.u.). Auch für die Chronik des Kölner Karmel verfaßt sie am 
18. 12. 1938 - nach der sogenannten •Reichskristallnacht" und unmittel- 
bar vor ihrer Übersiedlung nach Echt - einen Beitrag unter der Über- 
schrift •Wie ich in den Kölner Karmel kam" (WK).14 Hiermit gibt sie Re- 

11 Hervorhebungen im Text F. M. S.; vgl. XI S. XVII; ausführlicher: Schandl, Bezüge 
a.a.O. (Anm. 2), 123 ff. 
12 Vgl. XI S. XVIIf.; ausführlicher: Schandl, Bezüge a.a.O. (Anm. 2), 107ff. 
13 Zum Seltenheitswert solcher Thematisierung jüdischer Wurzeln in der deutschsprachi- 
gen katholischen Liturgik zur Zeit E. Steins vgl. K. Richter, Jüdische Wurzeln christlicher 
Liturgie im Spiegel der neueren katholischen Liturgiewissenschaft, in: M. Marcus u.a. 
(Hgg.), Israel und Kirche heute (FS E. L. Ehrlich). Freiburg, Basel, Wien 1991, 135-147, 
hier 136 f. 
14 Siehe oben Anm. 1; leider erschien dieser - auf den ersten Blick ebenfalls rein autobio- 
graphisch anmutende - Text bislang nicht in der Werkreihe, sondern lediglich in der doku- 



Felix M. Schandl 334 

chenschaft und Vermächtnis der - dringlicher gewordenen - Motive ihres 
Ordenseintritts (WK 104 ff.). Im ersten Teil schildert sie Umstände ihres 
•äußeren" und ihres •eigentlichen" Schrittes - ich komme darauf noch 
ausführlich zurück (s. u.). Im zweiten Teil erzählt sie von ihrem •schweren 
Weg nach Breslau" (WK 104): wie sie die Angehörigen über ihren Eintritt 
informiert, wie sie darauf reagieren und wie sie endgültig und teilweise 
schmerzlich Abschied nimmt. Auch Edith Steins lediglich provisorisches 
•Testament" vom 9. 6. 1939 (T 130-132/X 147-149) zähle ich zu dieser 
Kategorie - es wird uns ebenfalls noch beschäftigen (s.u.). 

Schließlich möchte ich noch Edith Steins •Denkzettel" für einen ihr be- 
kannten, antijudaistisch eingestellten österreichischen Bischof in dieser 
Reihe anführen. Dieser hatte sie um eine Stellungnahme zu seinem Werk 
über den Apostel Paulus gebeten. Auf einer kleinen Briefkarte vom 
6. 3. 1932 lobt sie zunächst das Werk insgesamt. Ausführlicher aber läßt 
sie dann folgende - wohl unerwartete - Kritik vernehmen:15 

•Etwas schmerzlich berührten mich ... gelegentliche Bemerkungen über das 
Judentum: Wenn man im Judentum geboren und aufgewachsen ist, kennt 
man seine hohen menschlichen und sittlichen Erbwerte, die dem Außenste- 
henden meist verborgen bleiben. Und er empfindet die Urteile, die sich nur 
an die nach außen stark hervortretenden Verfallserscheinungen halten, als 
hart und ungerecht." 

Als Christin stellt Edith Stein bewußt konkrete und symbolische Bezüge 
zu •ihrem" Judentum her. So verklammert sie ihren Lebens- mit ihrem 
Glaubensweg. Wiederholt feiert sie in Breslau mit der Mutter die synago- 
gale Liturgie mit (WK 107).16 Immer wieder weist sie in Briefen und 
Schriften auf jüdische Feste und Bräuche hin.17 Jüdische Bezüge wichti- 
ger •Termine" ihrer christlichen Biographie wie Taufe und Firmung18 fin- 

mentarisch recht unzuverlässigen ersten Biographie. Das Original befindet sich im Edith- 
Stein-Archiv des Kölner Karmel. 
15 Zitat und vollständiger Brief in: Schandl, Bezüge a.a.O. (Anm. 2), 121f.243, Anm. 221. 
E. Stein bezieht sich auf die ersten beiden Bände von: S. Waitz, Paulus. Zeitgemäße Erwä- 
gungen über christliches Leben und Seelsorge. 4 Bde Innsbruck-Wien-München 
1931-1935. 
16 Vgl. W. Herbstrith, Gesicht a.a.O. (Anm. 7), 67.71. 
17 Vgl. VIII 89; IX 51.87 u.ö.; auch VIII 75 mit Anm. 2. 
18 Ihr Tauftag (1. 1.) war in damaliger katholischer Liturgie Hochfest der •Beschneidung 
des Herrn", ihr Firmtag (2.2.) das Fest der •Purificatio B.M.V. (heute: Darstellung des 
Herrn - •Maria Lichtmeß"). Beide beziehen sich auf urjüdische Bräuche. Auch versteht 
E. Stein den Karfreitag als Fortführung und christliche Vollendung des Yom Kippur, vgl. 
XI 17. Es wird berichtet - in: W. Herbstrith, Glaubenszeugin a.a.O. (Anm. 6), 140 -, sie 
habe an diesem Tag das Fasten in dem Sinn fortgeführt, wie es ihre Mutter am Versöh- 
nungstag hielt, vgl. VII 46ff. - Jüngst betont K. Richter, Feier der Versöhnung, in: Christ in 
der Gegenwart A3> (1991) 109f. die Parallele von christlichem Osterfest und jüdischem 
Versöhnungstag. 



Edith Stein 335 

den sich ebenso wie Äußerungen darüber, was ihr als Christin ihre jüdi- 
sche Herkunft bedeutet.19 Offensichtlich stieß diese Verbundenheit mit 
dem Judentum bei ihren Mitschwestern eher auf Unverständnis denn auf 
große Resonanz. Immerhin veranstalten sie anläßlich ihres 50. Geburts- 
tages im Karmel Echt eine Prozession biblischer Gestalten nach Sir 44 f. 
(IX 162.163). Es wird ihre letzte Geburtstagsfeier sein. 

Edith Stein hegt den Wunsch, auch andere Juden und ihre Angehöri- 
gen mögen - wie sie selbst - zum Glauben an Christus finden (IX 123 
u. ö.). Über Taufen aus diesem Umfeld freut sie sich, mehrmals ist sie als 
Patin dabei.20 Bei alledem unternimmt sie unaufdringlich keinerlei Be- 
kehrungsversuche.21 Das in ihrer eigenen Lebensgeschichte verkörperte 
christlich-jüdische Verhältnis bringt sie wohl am treffendsten in einem 
Wort zum Ausdruck, das sie 1941 •Ester" in den Mund legt: •Ich sah aus 
meinem Volk die Kirche wachsen" (XI 170). 

Anläßlich einer •Volksabstimmung" am 10. 4. 1938 wird Edith Steins 
•nichtarische" Abstammung in Köln aktenkundig, wohl durch eine Indis- 
kretion ihrer Priorin und ersten Biographin.22 Die sogenannte •Reichskri- 
stallnacht" gibt dann den Ausschlag, zum Schutz der Schwestern wie des 
eigenen Lebens den Kölner Karmel zu verlassen. Vermutlich plante sie 
hier auch, in einen palästinischen Karmel überzusiedeln, was aber schei- 
terte.23 Am 31. 12. 1938 gelingt ihr mit Hilfe eines Bekannten der Grenz- 
übertritt zum nahen niederländischen Karmel in Echt.24 

Doch ab 1940 verstärkt die Besetzung der Niederlande zusehends die 
Gefahr. Wiederholte Versuche, in der Schweiz Einreise- und Aufenthalts- 
genehmigung zu erwirken, bleiben lange ohne Erfolg. Anfang Juli 1942 
beginnen Massendeportationen von Juden aus den Niederlanden. Auf ei- 
19 Hierzu werden drei Versionen überliefert: a) •Sie glauben nicht, was es für mich bedeu- 
tet, Tochter des auserwählten Volkes zu sein, nicht nur geistig, sondern auch blutmäßig zu 
Jesus Christus zu gehören": J. Hirschmann, zit. W. Herbstrith, Gesicht a.a.O. (Anm. 7), 
109; b) •Sie ahnen nicht, was es für mich bedeutet, wenn ich morgens in die Kapelle 
komme und im Blick auf den Tabernakel und auf das Bild Mariens mir^age: sie waren un- 
seres Blutes": J. Hirschmann, Schwester Teresia Benedicta vom Hl. Kreuz, in: W. Herbst- 
rith (Hg.), Edith Stein. Ein neues Lebensbild in Zeugnissen und Selbstzeugnissen (Herder- 
bücherei Bd. 1035). Freiburg-Basel-Wien 1983, 151-155, hier 153; c) •Sie können nicht 
nachfühlen, was es für mich bedeutet, daß die Gottesmutter Maria eine Jüdin war": Kar- 
melitin in Echt: X 139; vgl. auch die Anekdote D. Feulings in: POSSELT, a.a.O. (Anm. 1), 
93, sowie ebd. 158.163.167. 
20 Vgl. VIII 61.97.148 (Anm. 1). 154.155; 1X40 (Anm. 1); WK98.101. 
21 Eine jüdische Freundin aus der Zeit um 1920 nennt diese Unaufdringlichkeit die Grund- 
lage ihrer Freundschaft: W. Herbstrith, Gesicht a.a.O. (Anm. 7), 68. 
22 Diese selbst erzählt es zunächst: Posselt a.a.aO. (Anm. 1), 157f.; vgl. ausführlich: 
Schandl, Bezüge a.a.O. (Anm. 2), 219f., Anm. 14. 
23 Vgl. ausführlicher: a.a.O., ebd. 
24 Vgl. IX 125ff. 129; zum Ganzen: Neyer a.a.O. (Anm. 7), 396ff.; Schandl, Bezüge a.a.O. 
(Anm. 2), 70ff.; Herbstrith, Gesicht a.a.O. (Anm. 7), 151 ff.; Böckel a.a.O. (Anm. 2), 45ff. 



Felix M. Schandl 336 

nen unmittelbaren •ökumenischen" Protest der niederländischen Kir- 
chenleitungen hin, sichert der Reichsstatthalter überraschend zu, alle vor 
1941 getauften Juden aller Konfessionen von der Deportation auszuneh- 
men. Unbeeindruckt von diesem Manöver veröffentlichen die Refor- 
mierte Kirche (als größte Konfession und •Staatskirche") und die katho- 
lischen Bischöfe am 26. 7. 1942 ihr Protesttelegramm, letztere im Rahmen 
eines mutigen, selbstkritischen und ausschließlich diesem Anlaß gewid- 
meten Hirtenbriefes.25 Die Besatzungsbehörden reagieren prompt: am 
2. 8. verhaften sie alle katholischen Juden, unter ihnen Edith Stein und 
ihre Schwester Rosa.26 Über Amersfoort werden sie am 4. 8. in das große 
Sammellager Westerbork verbracht. Letzte Versuche, über das Schweizer 
Konsulat - in letzter Minute hatte die Schweiz einer Einreise stattgegeben 
- von den Behörden in den Niederlanden nun auch die Ausreiseerlaubnis 
zu erwirken, scheiterten (IX 175.176). Am 7. 8. verläßt ein Transport mit 
den Schwestern Stein das Lager in Richtung Auschwitz-Birkenau. Dort 
werden alle, arbeitsfähige Männer ausgenommen, noch am Tag des Ein- 
treffens (9. 8.) in die Gaskammern getrieben. 

Angeblich sagte Edith Stein zu ihrer Schwester, als sie aus dem Echter 
Karmel abgeführt wurden: •Komm, wir gehen für unser Volk!".27 Was 
dieses Wort bedeutet, wird im Kontext der Spiritualität Edith Steins zu 
erschließen sein. Dies und vieles andere spricht dafür, daß sie in ihren 
letzten Weg hinein getragen war von ihrer spezifischen Glaubenserfah- 
rung, mit der sie sich zuletzt noch in der •Kreuzeswissenschaft" (I) aus- 
einandergesetzt hatte.28 Letzte Augenzeugen in Westerbork werden sich 
später an ihre in tiefem Glauben ruhende Ausstrahlung ebenso erinnern 
wie an ihr besonnenes, helfendes und tröstendes Handeln an Leidensge- 
fährten.29 Hier vertraut sie auf das Gebet ihrer Mitschwestern als Trost 
für •so viele Menschen" (IX 177); sie selbst bekundet auf ihrer letzten 
Karte vom 6. 8. 1942, •bisher herrlich beten" (IX 178) zu können. Ihr wei- 
terer Weg hinein in die •Schoah" entzieht sich jedwedem Zugriff. 

25 Text in: Als een brandende Worts. Documentaire Getuignissen over Dr. Edith Stein (Zr. 
Teresia Benedicta a Cruce) en medeslachtoffers. Echt 1967, 49-51. Dt. Übers.: Herbstrith, 
Glaubenszeugin a.a.O. (Anm. 6), 100 f.; X 164. 
26 Die ältere Schwester Rosa Stein ließ sich nach dem Tod der Mutter 1936 ebenfalls tau- 
fen und gelangte 1939 nach Echt, wo sie an der KJosterpforte Dienst tat. 
27 X 166, in anderer Version X 140: •Rosa, wir gehen für unser Volk". Der älteren E.-Stein- 
Literatur ist dieses Wort unbekannt. 
28 Vgl. dazu: H. B. Gerl, Heil im Unheilen. Edith Steins Deutung und Annahme der Ver- 
nichtung, in: IKZ 17 (1988) 524-539; Schandl, Bezüge a.a.O. (Anm. 2), 195-198.200 f.; 
E. Stein selbst äußert sich am persönlichsten und eigenständigsten: I 97-106.135-165. 
29 Vgl. Dokumentationen (unterschiedlich zuverlässig!): Als een brandende toorts a.a.O. 
(Anm. 25), 147ff.; X 167-185; Posselt a.a.O. (Anm. 1), 187ff.; Herbstrith, Gesicht a.a.O. 
(Anm. 7), 167-174. 



Edith Stein 337 

Skizze ihrer christlichen • Theologie" des Judentums 

Edith Steins christliche Sicht des Judentums offenbart bemerkenswert 
positive, ja gelegentlich einzigartige und ihrer Zeit vorauseilende Ansätze 
einer Theologie des Judentums und des christlich-jüdischen Verhältnis- 
ses. Damit einher und oft in enger Verbindung gehen aber auch charakte- 
ristische Einseitigkeiten, Unausgewogenheiten, ja Pauschalurteile ihrer 
Sicht und Wahrnehmung des Judentums. Diese sind weder zu übersehen 
noch zu verschweigen. Allerdings stellt sich die Frage, wieso ausgerech- 
net Edith Stein, sonst so wahrheitsorientiert und sachlich, bei diesem 
Thema solche •blinden Flecken" aufweist, und an welchen Punkten. 
Geht man dem nach, wird zunehmend klar: es handelt sich dabei um Fra- 
genbereiche, die aufs engste ihren eigenen biographischen und spirituel- 
len Werdegang tangieren. Dieser Werdegang prägt - neben der späteren 
Erfahrung der nationalsozialistischen Judenverfolgung - entscheidend 
ihre Haltung zum Judentum.30 

So empfindet sie als größte Defizite des Jüdischen gegenüber dem 
Christlichen die Bereiche Auferstehungshoffnung und Messiasglaube. Nur 
eine Frau, die sich selbst als säkularisierte Jüdin erlebte und dann in je- 
nen beiden Bereichen entscheidende christliche Impulse empfing31, kann 
so empfinden und auch beides in so wenig jüdischer Weise miteinander 
verknüpfen. Nur von daher kann sie kategorisch und pauschal im Juden- 
tum Glauben an •persönliche Unsterblichkeit der Seele", an •persönli- 
ches Fortleben" und •Wiedersehen nach dem Tode" (VII 56.57) vermis- 
sen. Nur so kann sie mit Bedauern feststellen, der •Messiasglaube" sei 
•ebenso" wie der •Glaube an ein ewiges Leben" •bei den heutigen Juden, 
auch bei den gläubigen, fast verschwunden" (IX 60). Nur deshalb kann 
sie eine fatale Auswirkung dieses vermeintlichen Defizits im ethisch-le- 
benspraktischen Bereich namhaft machen: daß nämlich bei Juden •das 
ganze Streben ... ein diesseitiges" und •selbst die Frömmigkeit der From- 
men ... auf Heiligung dieses Lebens gerichtet" sei (VII 57). Damit bleibt 
sie im Bann jener ideologisch überhöhten Entgegensetzung von transzen- 
denzloser •Verweltlichung" und •gläubiger" Weltverantwortung, die das 
christlich-jüdische Verhältnis ihrer Zeit charakterisiert. Folglich treten im 
Bewußtsein Edith Steins gegenüber ihren intensiven christlichen Glau- 
benserfahrungen, deren - wie sie betont - •schaffende und umgestal- 
tende Kraft ich in mir selbst und anderen höchst realiter erfahre" 
(XIV 175), die jüdischen Entsprechungen zu rasch und leicht in den 
Schatten des Defizitären. Weil aber die Gründe für diese Einseitigkeiten 

30 Vgl. zum Ganzen ausführlich: Schandl, Bezüge a.a.O. (Anm. 2), 90-112. 
31 Siehe oben Anm. 8. 



Felix M. Schandl 338 

im persönlichen Bereich zu suchen sind, lassen sich diese Blickwinkel 
auch nicht einfachhin generalisieren und abstrahieren, oder gar unbe- 
dacht weitertradieren.32 Zumal Edith Steins •Theologie" des Judentums 
insgesamt sich denn auch keineswegs im rein Negativen oder Positiven 
polarisiert; vielmehr erscheint ihr das Judentum als breite Palette man- 
nigfacher Vorzüge wie Verfremdungen. 

Besonders deutlich wird diese ambivalente Sicht des Jüdischen bei der 
weitreichenden Aufmerksamkeit, die Edith Stein dem Juden Jesus wid- 
met. Jesus, der Jude, bedeutet ihr sowohl Brücke als auch Grenzmarke 
zwischen Christen und Juden. Auf der einen Seite hebt sie den Juden Je- 
sus - neben der Kontinuität des Jüdischen im Christlichen in den Berei- 
chen des persönlichen Betens wie des liturgischen Feierns - in einmaliger 
Deutlichkeit ins zeitgenössische christliche Bewußtsein. Mehrmals nennt 
sie die Juden in bezug auf Jesus pointiert •die Seinen" (XI 10.170f.; X 
148). In hartem Kontrast dazu betrachtet sie sie aber als •feind dem 
Kreuz" (XI 170). An dieser Stelle ist aber auch zu beachten, daß Edith 
Stein nicht in den Juden, sondern in Hitler und seiner nationalsozialisti- 
schen Ideologie den •Antichrist" (XI 121.124) erblickt, während sie für 
das Judentum die liebende Sorge des •Erlösers" und: seiner Kirche (!) 
gelten läßt. Nur in dieser Perspektive kann sie ihr schroffes, pauschales 
Urteil vom •Unglauben des jüdischen Volkes" (T 132/X 148) fällen und 
das Verhältnis des Judentums zum christlichen Glauben unter weitere 
Gegensatzschemata wie Verheißung und Erfüllung oder auch Gesetz und 
Gnade fassen (II 475; XI 5); selbst innerjüdische Nuancen spielen dem- 
gegenüber bei ihr dann keine besondere Rolle. Doch auch hier dominiert 
der Unterton persönlich betroffenen Bedauerns, nicht etwa der Polemik. 
Soweit ich sehe, spiegelt sich in dieser Haltung Edith Steins zum Juden- 
tum ein Gedankengang des Tridentinischen Katechismus, den sie offen- 
sichtlich von G. E. Closen übernommen hat: das Volk Israel bringe in sei- 
nem kontrastierenden Charakter von Licht und Schatten, von •höchsten 
Gnaden und menschlichem Jammer, von ... Abfall und Erwählung ... in 
besonderer Klarheit die Eigentümlichkeit des erlösungsbedürftigen Men- 
schen (schlechthin, F.M.S.) zur Ausprägung".33 

Im Blick auf den Juden Jesus unterscheidet Edith Stein sich außerdem 

32 Ein Ende dieser unseligen Tradition christlicher Abwertung des und Gegensatzbildung 
zum Judentum wird leider immer noch verzögert durch Wortmeldungen wie A. Ziegenaus, 
Judentum und Christentum - Erwägungen im Blick auf Edith Stein, in: FKThi (1987) 
253-268. 
33 G. E. Closen, •Quaestio iudaeorum", quam aiunt, effatis Sacrae Scripturae illustratur, in: 
VD 19 (1939) 129-137, hier 137 (übers, von E. Stein ca. 1939 u.d. T. •Die sogenannte Ju- 
denfrage, erhellt durch Aussprüche aus der Heiligen Schrift", unveröffentl. Mskr. im Klo- 
sterarchiv Echt, hier Abschnitt III. B). 



Edith Stein 339 

deutlich von damals gängiger katholischer Tendenz, ihn überaus deutlich 
von einem negativ gezeichneten jüdischen Hintergrund abzuheben. 
Mehrmals weist sie darauf hin, was gerade die - nicht ausschließlich - 
dunkle Seite der Heilsgeschichte für Jesus als Erlöser bedeutet: •Er 
kommt als Kind der Sünde - das zeigt sein Stammbaum und die ganze 
Geschichte des Alten Bundes" (XI 37). Charakteristischerweise schätzt 
Edith Stein das Alte Testament - im Unterschied zu manchen Zeitgenos- 
sen - als vollgültige Quelle der Offenbarung. Auf der Linie ihres großen 
Themas, der Frauenfrage, findet sie vor allem in den Schöpfungserzäh- 
lungen des Buches Genesis die ursprüngliche göttliche Ordnung des part- 
nerschaftlichen Verhältnisses von Mann und Frau grundgelegt (V19 ff.), 
welches im •Evangelium" gewahrt und bekräftigt werde. Bei Paulus ortet 
sie Schwankungen in seiner Sicht der Frauen und Tendenzen ihrer Ab- 
wertung. Als Ursache nennt sie ebenso radikal feministisch wie antijudai- 
stisch •das mosaische Gesetz und das römische Recht" (V 25). Insofern 
spreche •aus dem Apostel noch der vom Geist des Gesetzes bestimmte 
Jude" (V 28).34 

Im weisheitlichen Bild der •mulier fortis", der starken Frau (nach 
Spr 31,10-31) entdeckt Edith Stein darüber hinaus eine deutliche, zeitkri- 
tische Alternative zum •Ideal einer Zierde des häuslichen Herdes"aus der 
•Mädchenbildung des 19. Jahrhunderts". Diese erscheint ihr •als eine 
groteske, kleinbürgerliche Versimpelung der alttestamentlichen Auffas- 
sung" (V112, vgl. 155). Gegenüber der Mutterschaftsideologie des an- 
wachsenden Nationalsozialismus leitet sie aus der biblischen und jüdi- 
schen Tradition den Grundsatz ab, daß solche biologisch reduzierte 
Funktion der Frau keinen alleingültigen und absoluten Charakter be- 
sitze : 

•Wo in jüdischen Familien noch etwas von der alttestamentlichen Tradi- 
tion lebendig ist, da hat die Frau immer noch die königliche Stellung. Es ist 
ihre hohe Aufgabe, nicht nur Ränder zur Welt zu bringen und für ihr leibli- 
ches Fortkommen zu sorgen, sondern sie in der Furcht des Herrn zu erzie- 
hen." (V 148, vgl. 23.59.157) 

Eine besondere Rolle spielt für Edith Stein das Thema der geschichtli- 
chen Heimatlosigkeit und endzeitlichen Errettung des Judentums. In ihrer 
letzten Denkschrift spricht sie von den Juden als 

34 Dagegen hält sie das Pauluswort Gal 3,24 ff., welches •am meisten den Geist des Evan- 
geliums zum Ausdruck bringt" (V28). - Diesem Gedankengang E. Steins entsprechen 
m. E. heutige - teilweise inzwischen selbstkritisch eingestandene - feministisch-theologi- 
sche AntiJudaismen! 



Felix M. Schandl 340 

•stets vertrieb'ne(m) und zertret'ne(m) Volk, / das doch nicht sterben kann. 
... Es irrt umher und kann nicht Ruhe finden, / ein Gegenstand des Hohns 
und der Verachtung: / Das wird so bleiben bis zum letzten Kampf." 
(XI 168.170) 

Die aktuelle Heimatlosigkeit der Juden infolge der nationalsozialisti- 
schen Bedrohung fordert Edith Steins Spiritualität heraus zu der Hal- 
tung, die sie in der Figur der Ester zum Ausdruck bringen wird. Auch hier 
sind Ambivalenzen zu spüren: Edith Stein erachtet diese Heimatlosigkeit 
als Folge davon, daß das Judentum gegenüber der Kirche und ihrem 
Glauben •abseits blieb" (XI 170). Gerade deswegen aber gelte den Juden 
die liebende (!) Zuwendung des •Erlösers" und eben auch: der Kirche. 
Wie E. Endres richtig bemerkt35, folgt Edith Stein dem Gedanken, die Ju- 
den hielten das Reich Gottes auf, solange sie Jesus nicht als Messias aner- 
kennen. Doch einmal mehr klingt dabei nicht der Ton des Vorwurfs, son- 
dern des betroffenen Bedauerns an: 

•Dann erst, wenn Israel den Herrn gefunden, / erst dann, wenn ihn die Sei- 
nen aufgenommen, / kommt er in offenbarer Herrlichkeit. Und dieses 
zweite Kommen muß erbeten sein." (XI 171) 

Wann und wie, das liest für Edith Stein also ausschließlich in der Hand 
Gottes. Dieser Gott aber, •der Ewige, neigt' sich hernieder", er selber 
kündet durch •Ester" •Rettung meines Volkes" (XI 168) an, wegen ihrer 
Treue zu ihm und ihrer Hoffnung auf den Messias (XI 169). 

Diese Andeutungen der Themen in Edith Steins •Theologie" des Ju- 
dentums lassen ihre Vorzüge wie auch ihre Einseitigkeiten ins Licht tre- 
ten. Sie erklären auch, wie es dazu kam, welche Rolle der ganzheitliche 
Ansatz Edith Steins spielt, der Positives wie Negatives in den Blick 
nimmt, und was ihr persönlicher Werdegang und ihre Betroffenheit be- 
wirkt. Insgesamt eilt Edith Steins Sicht in manchem der Zeit deutlich vor- 
aus und läßt eine außergewöhnliche Sensibilität und Inanspruchnahme 
dafür spüren. 

Stellvertretung und Solidarität. Grundzüge der engagiert 
mit-leidenden Spiritualität Edith Steins 

Zu keiner Zeit ihres Lebens bleibt Edith Steins Sicht des Judentums 
•bloße Theorie" (I 3), sondern aufs engste bezogen auf Erfahrungen ihres 
Lebens und ihres geistlichen Weges. Ihre Widersprüche und Einseitigkei- 

35 Vgl. E. Endres, Edith Stein. Christliche Philosophin und jüdische Märtyrerin. München/ 
Zürich 1987, 281 f.; dies., Die gelbe Farbe. Die Entwicklung der Judenfeindschaft im Chri- 
stentum. München/Zürich 1989, 31 f.83. 



Edith Stein 341 

ten haben genau damit zu tun. Dies spitzt sich zu auf die Frage, aus wel- 
cher gläubigen Haltung heraus Edith Stein der sich verschärfenden Ju- 
denverfolgung in Deutschland begegnen konnte. Von Anfang an war ihr 
ja klar, wie sehr dies auch sie selbst betraf und bedrohte (WK 97f.99f.). 
Welche persönliche Haltung in Glauben und Lebenspraxis findet Edith 
Stein angesichts dieser Gefahr, und was unternimmt sie konkret? 

•Kreuzesnachfolge"- solidarisch werden mit Verfolgten 

Ein erster Bereich dieser Haltung prägt sich aus in Edith Steins Spirituali- 
tät des Leidens und der Leidbewältigung. Wenn immer sie von •Leiden" 
und •Kreuzesnachfolge" spricht - und das eben verstärkt nach 1933 (!) - 
bezieht sie sich grundsätzlich und in erster Linie auf diese Vorgänge der 
Judenverfolgung und ist nur von daher recht zu verstehen. Von fragwür- 
diger, gar wirklichkeitswidriger •Leidensromantik" wie auch von funda- 
mentalistischer •Leidensmystik" ist diese Spiritualität klar zu unterschei- 
den.36 Ihr wacher Blick in dieser Angelegenheit verbindet sich allerdings 
gelegentlich mit fragwürdigen theologischen Denkmodellen der Zeit. 
Etwa taucht die Vorstellung auf, Gott handle unmittelbar im Hintergrund 
der gewaltsamen Ereignisse, wenn sie auf die sich nach der •Machtergrei- 
fung" verschärfenden antijüdischen Maßnahmen mit folgenden Worten 
reagiert: 

•... jetzt ging mir auf einmal ein Licht auf, daß Gott wieder einmal schwer 
seine Hand auf sein Volk gelegt habe und daß das Schicksal dieses Volkes 
auch das meine war." (WK 97 f.) 

Allerdings - was zu beachten ist - verhindert dieser Gedankengang kei- 
neswegs Überlegungen, ob sie nicht selbst solidarisch handeln und •in 
der Judenfrage etwas tun könnte" (WK 98). Sie unternimmt nun Schritte, 
die - nicht zuletzt in ihrer Reihenfolge - gerade nicht von Weltflucht oder 
einem vorrangigen Interesse, die eigene Haut zu retten, zeugen. Sie zeigen 
aber auch, wie besonnen Edith Stein hier vorgeht: 

Als erstes entschließt sie sich zu einem •äußeren Schritt", wie es 
•meiner Natur entsprach" (WK98). Sie berichtet selbst, wie sie beim 
Oberhaupt der römisch-katholischen Kirche - 1933 Papst Pius XI. - in- 
terveniert mit der Bitte um eine öffentliche lehramtliche Stellungnahme 
zugunsten der Juden in Form einer Enzyklika. Ihre einsame Stimme pro- 
phetischer Weitsicht bleibt aber ohne direkte Folgen. Offensichtlich wer- 

36 Vgl. Schandl, Bezüge a.a.O. (Anm. 2), 129-158; ders., Leiden und Leidbewältigung bei 
Edith Stein, in: Eiders a.a.O. (Anm. 5), 123-128. E. Stein selbst äußert sich v.a. VIII 
53.91.125.145; IX 19.28.62.85.138.167; XI 121 ff.; XII 203f. 



Felix M. Schandl 342 

tet Edith Stein weder den Abschluß des Reichskonkordates 1933 noch die 
Enzyklika •Mit brennender Sorge" von 1937 als ihren Absichten auch 
nur annähernd entsprechende päpstliche Reaktionen. Denn 1938 stellt 
sie rückblickend fest - im Ton des Unverstandenbleibens:37 

•Ich weiß, daß mein Brief dem Heiligen Vater versiegelt übergeben worden 
ist; ich habe auch einige Zeit darnach seinen Segen für mich und meine An- 
gehörigen erhalten. Etwas anderes ist nicht erfolgt. Ich habe aber später oft 
gedacht, ob ihm nicht dieser Brief noch manchmal in den Sinn kommen 
mochte. Es hat sich nämlich in den folgenden Jahren Schritt für Schritt er- 
füllt, was ich damals für die Zukunft der Katholiken in Deutschland vor- 
aussagte." (WK 99) 

Mit diesem •äußeren Schritt" freilich begnügt Edith Stein sich nicht. Sie 
fragt sich auch, worin das •Eigentliche" (WK 98) für sie selbst bestehen 
könnte, in welcher Weise sie sich mit ihrer ganz persönlichen Existenz en- 
gagieren soll. Längere Zeit findet sie nach eigenem Bekunden aber keine 
Antwort. Bis sie auf einer Reise Zwischenstation in Köln macht und - an- 
scheinend eher zufällig - am Freitag vor der Karwoche 1933 in der dorti- 
gen Karmelitinnenkirche einen Gottesdienst zum •Gedächtnis des Lei- 
dens" Jesu Christi mitfeiert. Dort kommt ihr im Gebet der Gedanke, 

•daß es sein (sc. Jesu, F.M.S.) Kreuz sei, das jetzt auf das jüdische Volk ge- 
legt würde. Die meisten verstünden es nicht; aber die es verstünden, die 
müßten es im Namen aller bereitwillig auf sich nehmen. Ich wollte das tun, 
er (sc. Jesus, F.M.S.) sollte mir nur zeigen wie. Als die Andacht zu Ende 
war, hatte ich die innere Gewißheit, daß ich erhört sei. Aber worin das 
Kreuztragen bestehen sollte, das wußte ich noch nicht" (WK 98). 

Das klärt sich ihr erst, nachdem sie im April 1933 ihre erst 1932 begon- 
nene Dozententätigkeit in Münster aufgrund des Berufsverbotes für 
•Nichtarier" aufgeben muß. Erst da kommt ihr der Gedanke, nunmehr 
ihre Ordensberufung zu realisieren, was sie nach der Taufe 1921 aus ver- 
schiedenen Gründen und Rücksichten aufgeschoben hatte. Wiederum im 
Gebet findet sie angesichts der Umstände ihres Lebens zur Gewißheit, es 

37 E. Stein konnte allerdings nicht wissen, daß Pius XI. (t 1939) im Juni 1938 noch einen 
Entwurf für eine Enzyklika gegen Rassismus und Antisemitismus in Auftrag gegeben 
hatte. Dieser Entwurf von P. Gundlach SJ - er dürfte dessen Artikel •Antisemitismus", in: 
LThK1 I (1930) 504f., entsprochen haben - wird von J. H. Nota, Edith Stein und der Ent- 
wurfeiner Enzyklika gegen Rassismus und Antisemitismus, in: IKZ5 (1976) 154-166.479, 
hier 161, als dermaßen •rückständig" und •unwahr" und seinerseits antisemitisch be- 
schrieben, daß er, wäre er veröffentlicht worden, die spätere Theologie und christlich-jüdi- 
sche Verständigung schwer belastet hätte (Notas Artikel abgedruckt in: Herbstrith, Glau- 
benszeugin a.a.O. [Anm. 6], 109-127). - In ähnlicher Weise hatte E. Stein schon 1919 für 
die Habilitationsmöglichkeit von Frauen beim preußischen Kultusministerium - damals 
erfolgreich! - interveniert, vgl. T. 84f. 



Edith Stein 343 

sei •jetzt endlich Zeit..., in den Karmel zu gehen" (WK 100). Den Aus- 
schlag für ihren noch 1933 erfolgten Ordenseintritt geben also folgende 
Gesichtspunkte und Motive: 

1) In den veränderten Umständen und dringlich gewordenen Gefahren 
erkennt Edith Stein den Ruf Gottes, unter diesen Vorzeichen ihren per- 
sönlichen Ordensberuf zu verwirklichen. Wie sie selbst es ausdrückt, ge- 
ben gerade diese •Zeitverhältnisse" den •Anstoß", ihre 1921 verfrühte 
und noch zu kurzschlüssige Absicht nunmehr •zur Reife" kommen zu las- 
sen (XIV 235). Ihre Motive haben also gegenüber 1921 eine entschei- 
dende Veränderung erfahren: den Bezug zur Judenverfolgung. Zur Klar- 
heit gelangt sie dabei nach eigenem Bekunden nicht sofort, sondern in 
einem längeren Prozeß des Gebetes und der Aussprache mit ihrem geistli- 
chen Begleiter, Erzabt Raphael Walzer. 

2) Unübersehbar hängt dieser •eigentliche" Schritt motivatorisch aufs 
engste zusammen mit dem vorausgehenden •äußeren": der Intervention 
um eine öffentliche Stellungnahme der höchsten kirchlichen Autorität 
zugunsten der Verfolgten. Beides zusammen macht deutlich: Edith Steins 
Spiritualität ist keineswegs auf private Innerlichkeit ausgerichtet. 

3) Beide Schritte folgen für Edith Stein aus einer gläubigen •theologi- 
schen" Erkenntnis, die unter ihren katholischen Zeitgenossen ihresglei- 
chen sucht: In einem Brief vom 9. 12. 1938 erklärt sie mit Nachdruck, was 
sie unter dem Kreuz Christi versteht: 

•... das Schicksal des Volkes Gottes, das sich damals schon anzukündigen 
begann" (IX 124). 

Dieses Leiden der Juden (sie nennt sie ausdrücklich: •Volk Gottes"!) rufe 
die, die das verstehen, zur solidarischen Nachfolge des Kreuzes. Insofern 
habe sie - gemäß klösterlichem Brauch - als ihren Beinamen im Orden 
•a cruce" gewünscht und auch erhalten. Doch sie muß auch erfahren, wie 
wenig christliche Zeitgenossen dies verstehen. Resigniert fährt sie fort: 

•Ich dachte, die es verstünden, daß es das Kreuz Christi sei, die müßten es 
im Namen aller auf sich nehmen. Gewiß weiß ich heute mehr davon, was es 
heißt, dem Herrn im Zeichen des Kreuzes vermählt zu sein. Begreifen frei- 
lich wird man es niemals, weil es ein Geheimnis ist." (IX 124) 

Was Edith Stein hier aufleuchtet, wurde erst •nach Auschwitz" zentrales 
Thema in Theologie und christlich-jüdischem Gespräch (und wohl im- 
mer noch erst marginal in christlicher Spiritualität): Das Leiden der ver- 
folgten Juden (und eben aller verfolgten Menschen) ist unmittelbare Teil- 
nahme und authentische Entsprechung zum Leiden Jesu Christi. Alle, die 
ihm nachfolgen, sind gerufen, hier solidarisch einzutreten mit ihrer eige- 



Felix M. Schandl 344 

nen Existenz und ihren Möglichkeiten.38 Edith Stein versucht, diesen 
Weg glaubend zu gehen, zwischen den Extremen der Flucht und des offe- 
nen Widerstandes, und ohne die Augen zu verschließen. Sie ist überzeugt, 
daß ihr so begonnenes Ordensleben für andere und auch für sie selbst 
nicht sinn- und wirkungslos bleiben würde. Nach Lage der Zeugnisse be- 
gründet oder rechtfertigt Edith Stein keineswegs eine ideologische Ver- 
einnahmung der jüdischen •Schoah" von kirchlicher Seite. Sie spricht ja 
nicht aus unbeteiligter Sicherheit, sondern als Angehörige der gefährde- 
ten Gruppe. Ungeachtet mancher Gebrochenheit und Einseitigkeit im 
einzelnen, zeigt sich mir hierin die beeindruckendste und bedenkenswer- 
teste Dimension der Haltung Edith Steins. Zudem verstärkte das Unver- 
ständnis ihrer Angehörigen wie auch ihrer kirchlichen Zeitgenossen, bis 
hinein in ihre klösterliche Gemeinschaft, Edith Steins eigenes Leiden auf 
diesem Weg ihrer Nachfolge Jesu Christi. 

•Stellvertretung"- die fürbittende Ester als Traditions- 
und Identifikationsfigur 

In der Spiritualität der Karmelitinnen spielt der Gedanke der Stellvertre- 
tung für andere in Gebet und Lebensweise eine bedeutende Rolle. Edith 
Stein entfaltet diese Haltung intensiv auf ihre eigene Situation und ihr 
Anliegen hin. Bereits vor ihrem Ordenseintritt hatte sie sich intensiv mit 
diesem Gedanken befaßt (VI 160-172). 

Besonders fällt in diesem Zusammenhang auf, daß Edith Stein nun im 
konkreten Blick auf die Verfolgten nicht mehr zu theoretischen theologi- 
schen Erwägungen greift. Vielmehr findet sie den Ausdruck für ihr Anlie- 
gen und ihre persönliche Haltung in einer Gestalt der Hebräischen Bibel, 
mit der sie sich spätestens 1938 identifiziert: 

•... ich vertraue ... darauf, daß der Herr mein Leben für alle genommen hat. 
Ich muß immer wieder an die Königin Esther denken, die gerade darum 
aus ihrem Volk genommen wurde, um für das Volk vor dem König zu ste- 
hen. Ich bin eine sehr arme und ohnmächtige kleine Esther, aber der König, 
der mich erwählt hat, ist unendlich groß und barmherzig. Das ist ein so gro- 
ßer Trost" (IX 121). 

Edith Stein leitet die Überzeugung, ihr eigenes Leben wie auch das 
Schicksal ihrer Angehörigen und aller bedrohten Menschen liege in der 
Hand Gottes. Damit hört es für sie aber gerade nicht auf, ihr im Rahmen 

38 Vgl. etwa B. Klappert, Die Juden in einer christlichen Theologie nach Auschwitz, in: G. B. 
Ginzel (Hg.), Auschwitz als Herausforderung fiir Juden und Christen. Heidelberg 1980, 
481-512. 



Edith Stein 345 

ihrer Möglichkeiten ein herausforderndes Anliegen zu bleiben. Stellver- 
tretend will sie für die Juden vor Gott leben und beten und sich einsetzen 
in der Lebensform ihrer klösterlichen Gemeinschaft. 

Nicht nur für Edith Steins persönliches Selbstverständnis spielt die 
Gestalt der Ester eine Rolle. Bald wird sie ihr - wie Elija - das Medium, 
kirchlichen Zeitgenossen - konkret: ihrer Priorin in Echt und den Schwe- 
stern im Orden - die verfolgten Juden ausdrücklich •ans Herz zu legen" 
(XI 171/X 148 f.). Ihr diesbezügliches geistliches Vermächtnis, der szeni- 
sche Dialog •Nächtliche Zwiesprache" von 1941, offenbart deutlich 
diese Tendenz. In dieser letzten •Denkschrift", die sie ihrer Echter Prio- 
rin widmet (XI 165-171), stellt sie in epischer Weise die Begegnung der 
nächtlich39 reisenden Ester mit der •Mutter" dar. Diese •Mutter" - darin 
verkörpert sich die Priorin bzw. die Kirche - vermutet in der unbekann- 
ten Besucherin zunächst die Gottesmutter Maria, •die einst um diese Zeit 
auch Herberg' suchte" (XI 166). •Ester" verneint dies, stellt sich aber zu- 
gleich in überraschende Beziehung zu Maria: 

•Ich bin aus ihrem Volk, von ihrem Blut, / und einst wagt' ich mein Leben 
für dies Volk. / Ihr denkt an sie, wenn Euch mein Name klingt. / Mein Le- 
ben gilt als Bild des ihren Euch." (XI 166) 

Die •Mutter" überlegt - und ruft so kirchlichen Lesern •Esters" Bedeu- 
tung ins Bewußtsein: 

•Der Frauen eine bist Du, die wir ,Vorbild' nennen? / Du setztest für Dein 
Volk aufs Spiel das Leben? / Und hattest damals wohl schon keine Waffe, 
als die zum Flehen aufgehob'nen Hände? / So bist Du Ester wohl, die Kö- 
nigin?" (XI 166) 

Edith Stein läßt nun •Ester" - in eigentümlicher, freier Übertragung der 
biblischen Erzählung Est 2,5 ff. - ihren Werdegang und ihre Sendung zur 
Rettung der Juden im persischen Exil vor der Verfolgung durch Haman, 
den Minister des Königs, wiedergeben. Ester, die jüdische Gemahlin die- 
ses Königs, Xerxes, hatte ihn um Verschonung der Juden gebeten, indem 
sie unter Lebensgefahr - sie durfte nicht ungebeten vor dem Großkönig 
erscheinen - vor ihn hintrat. Das Vertrauen der biblischen Ester in die 
Hilfe Jahwes kleidet Edith Stein literarisch in eine Vision der •Ester": 

39 Man beachte den deutlichen Bezug zu ihrer - Johannes vom Kreuz folgenden - Spiritua- 
lität der •dunklen Nacht", v.a. an ihrer •Kreuzeswissenschaft" (I, v.a. 32-166); vgl. dazu: 
H. B. Gerl a.a.O. (Anm. 28); dies., Unerbittliches Licht. Mainz 1991, 178ff.; W. Herbstrith, 
Edith Stein (Sr. Teresia Benedicta a Cruce) und die Spiritualität des Karmel, in: Eiders 
a.a.O. (Anm. 5), 111-122. 



Felix M. Schandl 346 

•Da ward aus Zeit und Raum mein Geist entrückt. / Hoch in den Wolken 
war ein and'rer Thron, / darauf der Herr der Herrn, vor dem erbleicht / der 
ird'schen Herrscher eitle Herrlichkeit. /.Er selbst, der Ewige, neigt' sich 
hernieder, / und Rettung meines Volks verhieß er mir. / Wie tot sank vor 
des Höchsten Thron ich hin. / In meines Gatten Arm fand ich mich wie- 
der ... So hat aus Hamans Hand der höchste Herr / durch Ester, seine 
Magd, sein Volk befreit." (XI 167 f.) 

Die •Mutter" fällt ihr ins Wort, mit Bezug auf die Gegenwart: 

•Und heute hat ein and'rer Haman ihm / in bitt'rem Haß den Untergang 
geschworen. / Ist's darum wohl, daß Ester wiederkehrt? / 
Ester: / Du sagst es - / Ja, ich ziehe durch die Welt, / den Heimatlosen 
Herberg' zu erflehen, / dem stets vertrieb'nen und zertret'nen Volk, das 
doch nicht sterben kann." (X 158) 

In dieser ihrer späteren, bereits bedrängteren Lebensphase zeichnet 
Edith Stein •Ester" als •gleich Elija entrückt(e)" (XI 168) Gestalt der 
•Gerechten des Alten Bundes". Diese hätten •dem Herrn in Treu' ge- 
dient / nach Väterart" (XI 169); deswegen würden sie auch von Christus, 
den sie ersehnt hätten, in das Reich seines Vaters heimgeholt. Diese 
christliche Überzeugung erweitert Edith Stein nun, indem sie beiden, 
Elija wie Ester, ganz ausdrücklich eine endzeitliche Sendung zuschreibt, 
höchst drängend aktualisiert angesichts der akuten Verfolgungssituation 
der Juden. Solches kommt meines Wissens in der christlichen Tradition 
an keiner anderen Stelle vor! Indem sie aber •Ester" als Anwältin der ak- 
tuell Verfolgten und Vertriebenen vorstellt, die so geradezu •Uranliegen" 
Jesu selbst und auch Mariens verfolge (XI 170 f.), fordert Edith Stein die 
•Mutter", also die Kirche und den Karmelitenorden, auf, mit ihrem Ge- 
bet und ihrer gläubigen Existenz ebenfalls für die •Rettung" wie auch 
•Heimfindung" der Juden •von Herzen" einzutreten. In diesem Sinn er- 
kennt die •Mutter" am Ende der •nächtlichen Zwiesprache": 

•Die Königin des Karmel (sc. Maria, F.M.S.) sendet Dich, / wo anders 
fände sie bereite Herzen, / wenn nicht in ihrem stillen Heiligtum? / Ihr 
Volk, das Deines ist: Dein Israel, / ich nehm es auf in meines Herzens Her- 
berg'. / Verborgen betend und verborgen opfernd / hol ich es heim an mei- 
nes Heilands Herz." (XI 171) 

Hier wird deutlich, wie beide Anliegen für Edith Stein engstens zusam- 
mengehören und in der Ester-Figur auch persönlich symbolisiert werden. 
Gläubig-existentielle Stellvertretung bedeutet ihr nicht bloß fürbittendes 
und im Rahmen der Möglichkeiten begrenzt •aktives" Eintreten zugun- 
sten der unmittelbar ihres Lebens Bedrohten; zugleich wünscht sie, die 
Juden mögen Jesus als Messias erkennen und anerkennen, der ja immer 



Edith Stein 347 

schon •durch die Länder still" (XI 170) nach ihnen suche. Das heißt für 
Edith Stein aber auch: letztlich sollen die Juden ihren eigenen Glaubens- 
weg gehen und sich von ihm allein finden lassen, ohne daß •Stellvertre- 
tung" dem irgendwie vorgreifen oder es unmittelbar beeinflussen kann. 
Alles andere wäre plumpe christlich-theologische Vereinnahmung des 
Jüdischen, zumal wenn offensichtlich Unbeteiligte hierzu •objektive" 
Gedanken äußerten. Wie bei anderen einseitigen und traditionellen theo- 
logischen Schemata Edith Steins bezüglich des Judentums ist aber auch 
hier nicht zu übersehen, welch persönliche Betroffenheit dahinter steckt 
und wie wenig überheblich oder gar polemisch sie sich diesen Vorstellun- 
gen anschließt. Ihr Gedanke, daß der •Gute Hirt" selbst die •Seinen" su- 
che, ja geradezu einlade, wehrt vorschneller triumphaler Entwertung und 
Vereinnahmung der Juden von christlicher Seite. 

Etwas zwiespältig berührt es freilich, wenn Edith Stein in diesem Zu- 
sammenhang Jesus Christus mit dem historischen König Xerxes, dessen 
Untergebener Haman war, hinsichtlich der •geistlichen" Rolle identifi- 
ziert. Der springende Punkt liegt aber darin, daß Edith Stein eben Jesus 
die größere Macht zur Rettung und die letzte Entscheidung über •Leben 
oder Tod" (XI 167) zutraut. 

Insgesamt läßt diese Gestaltung und Aktualisierung der biblischen 
Ester deutlich erkennen, wie sehr Edith Stein sich als Jüdin fühlt, die 
•den Weg zu Christus und Seiner Kirche gefunden" (II S. VIII) hat und 
sich nun berufen weiß, in dieser Weise für die verfolgten und aus ihrer 
Sicht nicht an Jesus als Messias glaubenden Juden einzutreten. Im Au- 
genblick der Gefahr und höchster Herausforderung interpretiert Edith 
Stein eine Figur der jüdischen Tradition recht eigenwillig in persönlicher 
Glaubensüberzeugung. Das erscheint geradezu als Entsprechung zur 
jüdisch-rabbinischen Weise, sich Tradition anzueignen. 

•Sühne"für den Makel der Opfer - eine sinnlose Wunde? 

Weit mehr als alles andere stößt ein letztes Element der Haltung Edith 
Steins auf Unverständnis, wird als belastend und gar verletzend empfun- 
den, beileibe nicht nur von jüdischer Seite. Auch ich sehe darin - unge- 
achtet mancher hilfreichen Aussagen und notwendigen Differenzierun- 
gen im einzelnen - einen •unverdaulichen Rest" im christlichen Denken 
Edith Steins, der weder unkritisch einfach zu wiederholen oder gar zu 
rechtfertigen noch verschämt zu verschweigen ist. Edith Stein spricht da 
nämlich vom •Sühnopfer" (IX 133) für die ihrem Verständnis nach •un- 
gläubigen" Juden. Am deutlichsten findet dies seinen Ausdruck in jenem 
Schriftstück, das gemeinhin als ihr Testament gilt, welches aber tatsäch- 



Felix M. Schandl 348 

lieh, wie sie selbst in der Einleitung betont, ein Provisorium darstellt: 
•Dieses Schreiben mag nun anstelle eines Testamentes gelten" (T 130 /X 
147) (!). Hier formuliert sie am 9. Juni 1939 ihr Grundanliegen, noch ohne 
Art und Umstände ihres Sterbens zu kennen: 

•Ich bitte den Herrn, daß er mein Leben und Sterben annehmen möchte zu 
seiner Ehre und Verherrlichung, für alle Anliegen des heiligsten Herzens 
Jesu und Mariae und der Heiligen Kirche, insbesondere für die Erhaltung, 
Heiligung und Vollendung unseres heiligen Ordens, namentlich des Kölner 
und Echter Karmels, zur Sühne für den Unglauben des jüdischen Volkes 
und damit der Herr von den Seinen aufgenommen werde und sein Reich 
komme in Herrlichkeit, für die Rettung Deutschlands und den Frieden der 
Welt, schließlich für meine Angehörigen, lebende und tote, und alle, die 
mir Gott gegeben hat: daß keiner von ihnen verlorengehe." (T 131 f./ 
X 148 f.) 

In zeitgenössischer Frömmigkeitssprache faßt Edith Stein hier ihre •Her- 
zensanliegen" in beiden problematischen Gedanken. Inwiefern sie das 
Verhältnis des (ganzen) jüdischen Volkes zu Jesus als •Unglauben" emp- 
finden kann, wurde bereits erörtert. Bei allem Respekt vor ihren persönli- 
chen Erwägungen und ihrer Integrität, nicht zuletzt als eines der Opfer 
der jüdischen •Schoah", scheint es mir überaus angebracht, sich christli- 
cherseits von solchen - zumal unbeteiligten - Gedankengängen zu distan- 
zieren und endgültig zu verabschieden zugunsten größerer Offenheit im 
Vertrauen auf die Wege des •Ewigen" - übrigens auch ein wichtiger Zug 
Edith Steins! 
Beim zweiten problematischen Komplex, ihrem Verständnis von Sühne 
und Sühnopfer, beschränke ich mich darauf, einige Elemente und Bezug- 
spunkte dieser Haltung darzulegen. Diese können die Grundlage eines 
angemessenen Verständnisses und einer Verständigung werden, ohne 
jede plumpe und ideologisch einseitige Fortschreibung. Zum einen ist da- 
mit keine (im genuin jüdisch-christlichen Sinn •heidnische") religiöse Ei- 
genmächtigkeit eines Menschen Gott gegenüber beabsichtigt. Edith Stein 
selbst wird nicht müde, zu betonen, wie ausschließlich dabei die Initiative 
Gott überlassen bleibe. Sie distanziert sich von ihren eigenen, •schwellen- 
christlichen" Auffassungen, wenn sie betont, man könne unmöglich •mit 
Gott... Geschäfte machen" (VI 167). Sich •vor Gott auf Verdienste beru- 
fen" (VI 168) schließt sie ebenso aus wie eine fast magische Praxis häufi- 
ger, aber leerer frommer Riten, was sie mit Johannes vom Kreuz •eine 
große Verunehrung und Beleidigung Gottes" (I 95) nennt. Nicht gesuchte 
Leistungen oder Leiden, sondern allein geschenkte oder widerfahrene 
spielen für echten Glauben bei dieser Haltung eine Rolle. 



Edith Stein 349 

Nur so ist auch der Gedanke des versöhnenden •Ganzopfers" hier - 
wenn überhaupt - zu verstehen. D. Krochmalnik hält ja diese Chiffre des 
•Holocaust" - als Bezeichnung einer religiösen Sinngebung der 
•Schoah" und ihrer Opfer - für •jüdisch ganz unmöglich".40 Ausgerech- 
net dieser Begriff taucht 1930 unvermittelt und (noch) ohne Bezug zur Ju- 
denverfolgung in einem Brief Edith Steins auf. Der Kontext dieser Stelle 
zeigt, daß sie ihn in anderer, beachtenswerter Bedeutung verwendet. Mit 
Blick auf die direkte religiöse •Unansprechbarkeit" ihres Lehrers E. Hus- 
serl schreibt sie: 

•Gebet und Opfer sind sicher viel wichtiger als alles, was wir ihm sagen 
können, und sind - daran zweifle ich nicht - sehr nötig. Es ist ein anderes: 
ein auserlesenes Werkzeug sein und: in der Gnade stehen. Wir haben nicht 
zu urteilen und dürfen auf Gottes Barmherzigkeit vertrauen. Aber den 
Ernst der letzten Dinge dürfen wir uns nicht verschleiern. Nach jeder Be- 
gegnung, in der mir die Ohnmacht direkter Beeinflussung fühlbar wird, ver- 
schärft sich mir die Dringlichkeit des eigenen holocaustum. Und es spitzt 
sich imner mehr zu einem: Hie Rhodus, hie salta zu." (VIII 60) 

•Holocaustum" bedeutet Edith Stein also den stellvertretenden Einsatz 
der ganzen eigenen Existenz als •Opfer" zugunsten eines •Ungläubigen". 
Dieser •Andere" wird aber gerade in keiner Weise plump missioniert 
oder ideologisch-totalitär vereinnahmt. Der je eigene, begrenzte Lebens- 
bereich wird wahrgenommen als erster Ort gläubiger Verantwortung für 
den anderen - eine Haltung durchaus im Sinne •jüdischen" Ethos' der 
•Unendlichen Aufgabe" (L. Baeck). Die Erfahrung eigener Ohnmacht 
und Begrenztheit, des Angewiesenseins auf den ureigenen verantwortli- 
chen Bereich, verbindet sich mit einem bedingungslosen, wenngleich kei- 
neswegs passiven, gleichgültigen oder fatalistischen Vertrauen auf die In- 
itiative Gottes. Dies findet sich als gängiges Element in der Spiritualität 
Edith Steins.41 

Schließlich fällt auf, in welch zeitlich und inhaltlich aktuellem Bezug 
zu jeweiligen politischen Ereignissen derartige Äußerungen Edith Steins 
fallen, insbesondere in ihrer Echter Zeit 1939 bis 1942. Ihr erwähntes •Te- 
stament" verfaßt sie knapp drei Wochen nach der •Rückgliederung" der 
belgischen Territorien Eupen-Malmedy am 18. Mai 1939 an das Deut- 
sche Reich sowie dem Abschluß des •Stahl-Paktes" zwischen Hitler und 
Mussolini am 22. Mai d.J.; es ist die spannungsgeladene Zeit vor dem 

40 D. Krochmalnik, Edith Stein - der Weg einer Jüdin zum Katholizismus (1987), in: W. 
Herbstrith (Hg.), Erinnere dich - vergiß es nicht. Edith Stein - christlich-jüdische Perspekti- 
ven. Annweiler-Essen 1990, 83-105, hier 95. 
41 Vgl. VIII 54.77.87.119f.l29 u.ö.; IX passim; II 109f. 



Felix M. Schandl 350 

Ausbruch des Zweiten Weltkrieges. Bereits eine Woche nach der •Zer- 
schlagung der Rest-Tschechei" hatte sie ihrer Priorin am 26. März 1939 
jenes oft zitierte Schriftstück zukommen lassen, worin sie sich 

•dem Herzen Jesu als Sühnopfer für den wahren Frieden" anbietet: •daß die 
Herrschaft des Antichrist, wenn möglich, ohne einen neuen Weltkrieg zu- 
sammenbricht und eine neue Ordnung aufgerichtet werden kann" (IX 133). 

Diese Aspekte ihres •Sühnopfer"-Verständnisses schaffen meines Erach- 
tens ei nen gewissen Zugang zu ihrer Haltung angesichts der Judenverfol- 
gung. Ich begnüge mich nun mit dem Verweis auf zwei neuere Versuche, 
Edith Steins Sühneverständnis zu erschließen: R. Bieringer zeigt behut- 
sam das Verhältnis - und auch die Alternativen - zum zeitgenössischen 
katholischen Verständnis auf. H. B. Gerl stellt die existentielle Seite die- 
ser Haltung als Element und Folge ihrer mystischen Erfahrung heraus.42 

Viele Schwierigkeiten, Edith Stein zu verstehen, ergeben sich daraus, 
daß sie ihre •geistlichen" Erfahrungen, wenn überhaupt, nur mit größter 
Zurückhaltung und sprachlicher Spröde mitteilt. Nicht nur, weil solche 
Erfahrungen sprachlich schwer zu fassen sind, sondern auch, weil sie es 
als ihr persönliches Geheimnis ansieht und behandelt (•secretum meum 
mihi"). Wiederholt und vielleicht mit der Unbefangenheit der •Spätberu- 
fenen" drückt sie sich in den Formeln und Redewendungen zeitgenössi- 
scher katholischer Frömmigkeitssprache aus. Gerade bei der Abfassung 
der •Kreuzeswissenschaft" (I), ihres letzten, unvollendeten spirituellen 
Hauptwerkes, leidet sie darunter, •daß ich gar nicht zu dem durchstoßen 
konnte, was ich sagen und fassen wollte" (IX 173). Auch an anderer 
Stelle beklagt sie, wie •farblos" und •unzulänglich" (VIII 60) ihre Worte 
bleiben. Und auch bleiben müssen, weil sie befürchten muß, im Reden 
darüber •das Heiligste zu banalisieren" (VIII 161). 

Wer aber den Mut hat, mit dieser Grenze zu arbeiten, der kann mit 
Edith Stein durchaus hier und heute seinen •begrenzten" Ort finden und 
einnehmen, an dem er mit großer, ja seismographischer Wachheit für 
menschliche, gesellschaftliche und politische Entwicklungen und Gefah- 
ren sich einsetzen kann für verfolgte und (am liebsten) vertriebene Men- 
schen in seiner Welt. Der kann in ihnen den leidenden Christus erkennen 
und sich davon in Beschlag nehmen lassen, in der Kraft und im langen 
Atem betenden Vertrauens. Wahrhaft christliche Spiritualität und My- 
stik, die nicht im klassisch-griechischen Sinn die •Augen schließt", son- 
dern Augen und Ohren im Kopf hat... 

42 Vgl. R. Bieringer, Die Liebe ist stärker. Stellvertretung und Sühne im Leben und Denken 
Edith Steins, in: K. Haarlammert (Hg.), Edith Stein - Leben im Zeichen des Kreuzes. 
Speyer 1987, 91-128; H. B. Gerl, Versöhnung durch Sühne. Zu einem Schlüsselbegriff bei 
Edith Stein, in: Christliche Innerlichkeit 24 (Wien 1989) 234-241. 




