
Hingerichtete Verbrecher 
als Gegenstand der Heiligenverehrung 
Zum Kontext von Rene Girard 

Markwart Herzog, München 

Die Heiligen werden in der christlichen Frömmigkeit als in Sitte und 
Glauben gefestigte und vorbildhafte Menschen vorgestellt, die zu Lebzei- 
ten sowie über ihren Tod hinaus als Patrone und Schutzhelfer segensrei- 
che Wirkungen entfalten. Das schließt nicht aus, daß sie oft auf eine be- 
wegte Geschichte (Augustinus) zurückblicken können, von Anfechtung 
und Zweifel (Antonius der Große) durchaus nicht frei sein müssen. 

Aber daß in der Volksfrömmigkeit (insbesondere Siziliens) auch hinge- 
richtete Verbrecher •als eine Art Schutzgötter"1 Verehrung finden, ist 
eine erstaunliche Tatsache, die über die allgemeinen Eigenschaften der 
Heiligenverehrung hinaus nach einer eigenen Erklärung verlangt; denn 
zunächst mag die Vorstellung heiliger Verbrecher nur als in sich wider- 
sprüchlich, bizarr und phantastisch anmuten. Deshalb werden im folgen- 
den Beobachtungen an diesem absonderlichen Phänomen auf einen wei- 
teren Kontext kulturgeschichtlicher Erkenntnisse bezogen: Es kann ge- 
zeigt werden, daß es sich bei dieser Art der Heiligenverehrung um keinen 
in jeder Hinsicht •einzigartigen Kultus"2 handelt. Darüber hinaus soll am 
sakralen Charakter des Hinrichtungsrituals die von der religiösen Phan- 
tasie angenommene Verwandlung des Verbrechers zum Heiligen ver- 
ständlich werden. 

1 A. Hellwig, Der Kultus der Gehenkten, in: Archiv für Kriminalanthropologie und Kriminali- 
stik 50 (1912) 16-23, 17. Es handelt sich um •Gottheiten niederen Grades" (T. Trede, Das 
Heidentum in der römischen Kirche 3. Gotha 1890, 337-350 und 425 f, hier 341), um 
•Schutzgeister" mit allen •Züge(n) der wirklichen Heiligen" (I. von Düringsfeld/O. Frh. 
von Reinsberg-Düringsfeld, Ethnographische Curiositäten 2. Leipzig 1879, 26-34, 26, 34); 
vgl. E. S. Hartland, The cult of executed criminals at Palermo, in: Folk-Lore 21 (1910) 
167-179, 175: Der Hingerichtete •received the rank of a martyr, and honours quasi-divine 
were paid to him". Zu den Einzelheiten des Kults vgl. bes. G. Pitre, Le Anime dei corpori 
decollati, in: Biblioteca delle tradizinoni popolari siciliane 17. Palermo 1889, 4-25, 269f, 
294 f, 310. 
2 Hellwig (Anm. 1), 20; vgl. Trede (Anm. 1), 341; Düringsfeld (Anm. 1), 26. 



Markwart Herzog 368 

1. Leichenrecht und Totenhilfe 

Auf das Bildmotiv der Totenhilfe3 wurde schon an anderm Ort in dieser 
Zeitschrift aufmerksam gemacht: •Lebende" Tote4 aus den Gräbern ei- 
nes Kirchhofs leisten einem Verfolgten Waffenhilfe. Diese Tradition hat 
Wurzeln im außerchristlichen Glaubensgut, läßt sich aber auch als durch- 
aus christlich verstehen: Der Verfolgte hatte oft für diese Toten gebetet, 
die sich dann in der die Generationen übergreifenden Gemeinschaft der 
Heiligen als dankbar erweisen. Die Toten •warten gleichsam in ihren 
Gräbern, um einem Menschen Gutes zu tun und sich damit der Dankes- 
schuld zu entledigen"5. 

Der Totenhilfe entspricht also umgekehrt eine Leichen- und Seelenfür- 
sorge der Angehörigen und der Kirche. Darin kommt zum Ausdruck, daß 
der biologische Tod die Beziehung des Verstorbenen zu den Hinterblie- 
benen letztlich nicht auflöst, sondern allenfalls modifiziert. Im Gegensatz 
zur heutigen Auffassung läßt sich in vielen Kulturen nachweisen6, daß 
die Toten nicht nur in Nachkommen und Werken weiterleben, sondern 
auch als Rechtspersönlichkeiten angesehen, ja als gleichsam irdisch fort- 
existierend vorgestellt werden7, was noch in der kirchlichen Heiligenver- 
ehrung anschaulich ist8. Dabei ist ursprünglich der Körper des Toten9, 

3 M. Herzog, Helfende Tote in der Gemeinschaft der Heiligen, in: Geist und Leben 62 (1989) 
416^124; vgl. K. Ranke, Rosengarten, Recht und Totenkult. Hamburg o. J. [1951], 165-168. 
4 Im Unterschied zur modernen Auffassung fällt im Volksglauben sowie in archaischen 
Gesellschaften der Persontod nicht mit dem biologischen Tod zusammen. Neben lebenden 
Toten gibt es tote Lebende, die sich durch normwidriges Verhalten von der Gemeinschaft 
entfernen. Diesem sozialen Tod kann der biologische Tod nichts Entscheidendes mehr hin- 
zufügen: H.-P. Hasenfratz, Die toten Lebenden. Eine religionsphänomenologische Studie 
zum sozialen Tod in archaischen Gesellschaften (ZRGG, Beih. 24). Leiden 1982, 37-84, bes. 
55-58, vgl. 3. Vgl. auch H. Siuts, Bann und Acht und ihre Grundlagen im Totenglauben. Ber- 
lin 1959. 
5 H. Fehr, Tod und Teufel im alten Recht, in: ZRG/GA 67 (1950) 50-75, 59. 
6 Heute zerreißt der Tod fast alle rechtlichen Bindungen zwischen Verstorbenen und Ange- 
hörigen. Vgl. zu diesem Komplex H. Schreuer, Das Recht der Toten, in: Zs.für vgl. Rechts- 
wissenschaft 33 (1916) 333-432, 34 (1916) 1-208; R. His, Der Totenglaube in der Geschichte 
des germanischen Strafrechts. Münster 1929; H. Brunner, Das rechtliche Fortleben der Toten 
bei den Germanen, in: Deutsche Monatsschrift für das gesamte Leben der Gegenwart 12 
(1907) 18-32; O. Schrader, Totenhochzeit. Jena 1904, bes. 31-33. 
7 So gibt es Rechtspflichten gegenüber dem Toten: Ehrung, Leichenpflege, Rache. Er kann 
sowohl leiblich bestraft werden im Sinne eines passiven Totenstrafrechts - vgl. H. Scherer, 
Die Klage gegen den toten Mann, in: K. Beyerle (Hg.), Deutschrechtliche Beiträge 4/2 
(1909) 47-192 als auch aktiv strafberechtigt sein - wie bei der Totenhilfe; vgl. auch H. 
Brunner, Die Klage mit dem toten Mann und die Klage mit der toten Hand, in: ZRG/GA 31 
(1910) 235-252. 
8 Heilige treten als Anwälte, Kläger und Exekutoren der Gerechtigkeit auf (CA. Bernoulli, 
Die Heiligen der Merowinger. Freiburg 1900, 249-261; H. Günter, Legenden-Studien. Köln 
1906,  142-147), deren Gräber ausgezeichnete Orte ihres Wunderwirkens sind (ebd., 



Heiligenverehrung 369 

der wie zu Lebzeiten physisch wirksam wird, Ausgangspunkt der Rechts- 
subjektivität. •Noch heute formen wir den Deckel eines Sarges wie das 
Dach. Hier wohnt der Tote und empfängt Besuch, läßt sich mit Blumen, 
Speisen, freundlichem Gedenken feiern und möchte sein Revier geachtet 
sehen."10 Während sonst der alte Leichenkuh im Christentum weitgehend 
durch die Seelenfürsorge abgelöst worden ist11, hat sich im Volksglauben 
die Vorstellung vom lebenden Toten erhalten12, die eine Voraussetzung 
auch für den Kult exekutierter Verbrecher bildet. 

2. Hingerichtete Verbrecher als Schutzhelfer und Heilige 

Eine Hochschätzung und Verehrung hingerichteter Menschen ist sowohl 
literarisch als auch frömmigkeitsgeschichtlich durchaus bekannt. So gibt 
es einen ganzen Komplex von Märchen, Sagen, Ritterromanen, in denen 
ein Hingerichteter Reichtum und Glück vermittelt. Jedoch decken sich 

107-109, 139f, 155-158; H. Hattenhauer, Das Recht der Heiligen. Berlin 1976, 12ff, 61 ff). 
- Diese Vorstellung ist auch manifest im Reliquienkult der Kirche sowie im Osterglauben, 
der den Auferstehungsleib auf den Körper des Verstorbenen (Joh 20,27; vgl. 1. Kor 
15,35-53) bezieht. - Die heidnische Umwelt der Alten Kirche wollte die Hoffnung auf 
leibliche Auferstehung mit dem Hinweis darauf untergraben, daß Tiere die verschlunge- 
nen Toten über die Erde verstreuen (Cyrill von Jerusalem, Catechesis 18,2, in: MPG 33, 
1019). Tertullian hat dem entgegnet, daß die Tiere Gefäße seien, in denen die Leiber bis 
zur allgemeinen Auferstehung der Toten deponiert werden {De resurrectione mortuorum 
63,1 und 3f, in: CCL 2, 1011). Ephraem dem Syrer zugeschriebenen Predigten zufolge 
werden die Körperteile der Toten zum Weltgericht vollständig ausgespien (Ausgewählte 
Schriften 1, hg. von P. Zingerle. Kempten 1870, 98) - ein Gedanke, den Weltgerichtsbilder 
der Ostkirche (vgl. Santa Maria Assunta in Torcello) drastisch vor Augen stellen. 
9 Schreuer (Anm. 6), 344 ff. Zu Präzisierungen der These vom lebenden Leichnam vgl. den 
Forschungsbericht von K. Frölich, Germanisches Totenrecht und Totenbrauchtum im Spie- 
gel neuerer Forschung, in: HBVk 43 (1952) 41-63; über religionswissenschaftsgeschichtli- 
che Hintergründe (E. B. Tylors Animismustheorie) vgl. G. Wiegelmann, Der •lebende 
Leichnam" im Volksbrauch, in: ZVk 62 (1966) 161-183, 161-166. 
10 H. von Hentig, Der nekrotrope Mensch. Vom Totenglauben zur morbiden Totennähe. 
Stuttgart 1964, 23. 
11 Die Kirche hat den allgemeinen Leichenkult am Grab eingeschränkt auf den der Heili- 
gen, diesen aber massiv gefördert: H. Delehaye, Les origines du culte des martyrs. Brüssel 
1912, 35-50, bes. 35, 47, vgl. 51. •Ueberall wurzelt die den Reliquien beigelegte Kraft in 
der Vorstellung, man habe in einem solchen heiligen Teilchen den ganzen Heiligen in Per- 
son eingekapselt vor sich. Dadurch wird die ... Reliquie mit einer Reihe individueller Züge 
ausgestattet, als hätte man es mit einem leibhaftigen Menschen zu thun": Bernoulli (Anm. 
8), 245. Ansonsten erscheint im Christentum der Körper nur noch •als Zubehör der Seele": 
Schreuer (Anm. 6), 419, vgl. 408, 421 ff. 
12 Das alte Leichenrecht kannte noch keine Trennung von Leib und Seele: •Am Anfang 
der Entwicklung steht nicht der Dualismus von Leib und Seele, sondern die Einheit des le- 
bendigen Körpers vor und nach dem Tode": Schreuer (Anm. 6), 367. Vgl. dazu auch H.-J. 
Klare, Die Toten in der altnordischen Literatur, in: Acta Philologica Scandinavica 8 
(1933/34) 1-56, Iff, 41^16. 



Markwart Herzog 370 

diese Überlieferungen nur partiell mit dem sizilianischen Kult der santi 
decollati(der heiligen Enthaupteten); denn dort erweist sich der Tote als 
dankbar gegenüber einem barmherzigen Schneidergesellen, der ihm zu 
einem ehrlichen Begräbnis verholfen hatte13 - Wohltat also wird mit 
Wohltat vergolten -, während sich in Sizilien paradoxerweise hingerich- 
tete Verbrecher als Helfer in der Not zeigen, die entsprechend den Bil- 
dern der Totenhilfe in der Gestalt von Skeletten - als Träger postmorta- 
len Lebens14 - auftreten, Reisende vor Räubern in Schutz nehmen15, und 
zwar besonders in der Nähe ihrer Gräber16. 

Ferner sind auch der christlichen Hagiographie heilige Verbrecher 
durchaus bekannt. Der Jesuitenpater Jacob Schmid (1689-1740) hat die 
wichtigsten Vertreter, darunter ihren Prototyp, den mit Jesus gekreuzig- 
ten Schacher (Lk 23,40-43), in einem merkwürdigen Büchlein zusam- 
mengestellt, den Akzent jedoch anders gesetzt: Es geht ihm um schon be- 
kehrte ehemalige Verbrecher17, die zur Zeit der Christenverfolgung als 
Märtyrer für ihren Glauben, nicht wegen begangener Untaten sterben18 

und so in die himmlische Gemeinschaft der Engel und Heiligen eingehen. 
Darüber hinaus ist auch in Luzern eine Verehrung von •Heiligen unter 

dem Galgen" aus Bauernkriegen überliefert, wie der rechtlichen Volks- 

13 S. Liljeblad, Die Tobiasgeschichte und andere Märchen mit toten Helfern. Lund 1927, 
17-153, bes. 28^*3, 96-122. •Bei aller Hilfe in den Volksmärchen gilt das Prinzip: Dienst 
für Gegendienst" (ebd., 99). Zu den •schamrothen Seelen" helfender Hingerichteter vgl. A. 
Lütolf, Sagen, Bräuche und Legenden aus den fiinf Orten Lucern, Uri, Schwyz, Unterwaiden 
und Zug. Luzern 1865, 146 f. 
14 Zur interkulturellen Vorstellung der Knochen als Träger von Lebenssubstanz, die den 
biologischen Tod überdauert: C. Uhsadel-Gülke, Knochen und Kessel. Meisenheim 1972, 
7-13, 43-52; Herzog (Anm. 3), 421. 
15 Trede (Anm. 1), 342; Hartland (Anm. 1), 171: •skeletons of these executed criminals ri- 
sing from the grave, laying hold of their bones and running to help of their adorer, knok- 
king the robbers right and left". 
16 Düringsfeld (Anm. 1), 29; s.o. Anm. 8. 
17 J. Schmid, Trauben der Heiligkeit Aus denen Dörnern der Bosheit Oder Verwunderliche 
Bekehrungen Allerhand Mörder, Rauber, Zauberer / Auch viler zum Todt verurtheilten 
Ubelthätern oder Maleflcanten. Erster Theil. Augsburg 1738. So werden nicht diejenigen 
•als wahre Christ = Märtyrer" erkannt, •wann sie die Martyr nur wegen ihren Missethaten 
und nit Glaubens halber, ausgestanden hätten" (28). 
18 Ferner hat J. Schmid Legenden von heiligen Scharfrichtern gesammelt. Auch hier ist 
ausschlaggebend, daß sie für den Glauben in heidnischer Umwelt Blutzeugnis gaben: Das 
von der Welt Verachte, Bey GOTT Angenehme Völcklein / Das ist / Unterschidliche Ge- 
schichten von allerhand Heiligen Scharpff= Richtern / und Henckers = Knechten. Augsburg 
1738. So heißt es in der •dedicatio" an den •Heiligen Blut = Zeugen Apollinaris, Vormahls 
gewesten Scharpff= Richter / Anjetzo Glorreichen Himmels = Fürsten": •Mithin bist du 
also aus einem Verfolger, ein stattlicher Verfechter des Christenthums, aus einem Heydni- 
schen Scharpf= Richter ein alleredlister Blut = Zeug Christi worden". Dagegen konnte die 
sizilianische Volksfrömmigkeit das Geschick hingerichteter reumütiger Verbrecher im 
Sinne des christlichen Märtyrerglaubens mißverstehen: Hartland (Anm. 1), 175f; Dürings- 
feld (Anm. 1), 34. 



Heiligenverehrung 371 

künde überhaupt sogenannte Galgenwallfahrten bekannt sind19. Aber es 
dürfte sich in diesen Fällen eher um einen Ausdruck sozialen Protests ge- 
gen das blutige Strafgericht einer Klassenjustiz handeln20 - eine Reak- 
tion, die als ein Motiv unter anderem auch für die positive Einstellung ge- 
genüber Opfern des Strafvollzugs in Palermo angeführt wird21. 

Auch bei den santi decollati Siziliens handelt es sich um Wiedergänger 
von Hingerichteten, vornehmlich von Missetätern, um Menschen also, 
die eigentlich keinen Grund zur Dankbarkeit gegenüber ihrer Mitwelt ha- 
ben können. Sie hatten zu Lebzeiten gegen Sitte und Recht verstoßen, 
wurden verurteilt und exekutiert. Aber dennoch werden sie als Heilige 
verehrt, sind Gegenstand von Gebeten, Votivbildern, Fresken und Wall- 
fahrten. Kirchen und Altäre werden ihnen gewidmet, darunter eine Kir- 
che in Palermo (Chiesa dei Decollati), die als Zentrum des Kultes gilt. Be- 
stimmte Tage werden für ihre Verehrung reserviert. Es wäre jedoch eher 
zu erwarten gewesen, daß die Wiederkehr dieser Verbrecher Anlaß für 
Reaktionen des Schreckens gibt: Unter der Annahme postmortaler Akti- 
vität wäre es natürlich, wenn die Hinterbliebenen diesen Unholden in 
Furcht vor Rache für die gerichtliche Vergeltung der Missetaten begegne- 
ten22. 

19 Lütolf (Anm. 13), 427-430; H. L. Attenhofer, Geschichtliche Denkwürdigkeiten der Stadt 
Sursee. Luzern 1829, 166f; E. von Künßberg, Rechtliche Volkskunde. Halle 1936, 166. Vgl. 
die Klage der Stadt Luzern über Gläubige, die •für sonderbahre Ihre lybliche gebrächen, 
krankheiten und anligen, zu der Richtstatt by dem hochgericht ... wallfarten vorgenom- 
men, ... sittmohlen kein mangel an vilen Gott geheiligten kirchen und Gottshüsern, an wöl- 
chen einsjeder Christenmensch sein gebätt... uff zu opferen weiss": T. von Liebenau, Der 
Luzernische Bauernkrieg vom Jahre 1653, in: JBför Schweizerische Geschichte 20 (1895) 
210-215, Zitat 212. 
20 Zumal die •Heiligen" auch in zeitgenössischen Quellen als •Rebellen" tituliert werden: 
Lütolf (Anm. 13), 429; L. Tobler, Schweizerische Volkslieder 2. Frauenfeld 1884, 129 f. - 
Über Heiligenkult als Reaktion auf Justizmord vgl. L. Morsak, Aus dem Rechtsleben baye- 
rischer Wallfahrten, in: Forschungen zur Rechtsarchäologie und Rechtlichen Volkskunde 1 
(1978) 107-130, 113-115. Eine Identifikation der Volksmenge mit dem Opfer dürfte auch 
sonst zu den •impliziten Bedeutungen" der Hinrichtungszeremonien gehört haben: R.J. 
Evans, Öffentlichkeit und Autorität. Zur Geschichte der Hinrichtungen in Deutschland, in: 
H. Reif (Hg.), Räuber, Volk und Obrigkeit. Frankfurt 1984, 185-258, 205 u.ö. 
21 Hellwig (Anm. 1), 21; Hartland (Anm. 1), 175, 178 f. - Über sozialgeschichtlich bedingte 
Sympathien mit dem Verbrecher in Sizilien: R. Schenda, Italienische Volkslesestoffe im 19. 
Jahrhundert, in: Archiv für Geschichte des Buchwesens 7 (1967) 210-299, 238-242. 
22 Vgl. His (Anm. 6), 5 ff. Deshalb wurde Wert darauf gelegt, unterstützt durch positive 
Maßnahmen vor der Exekution wie die Henkersmahlzeit, sicherheitshalber die Einwilli- 
gung des Delinquenten zum Strafvollzug zu erwirken: H. von Hentig, Vom Ursprung der 
Henkersmahlzeit. Tübingen 1958. Umgekehrt sind bestimmte rituelle Elemente im Vollzug 
von Todesstrafen als negative postmortale Maßnahmen auf apotropäische Zwecke abge- 
stellt (F. Ström, On the Sacral Origin of the German Death Penalties. Stockholm 1942, 
159-161, 167-171, 210-214), die sich aus der Angst der Rechtsgemeinschaft vor einer Ra- 
che des Wiedergängers erklären (242-255). Vgl. auch P. Fischer, Strafen und sichernde 



Markwart Herzog 372 

Und tatsächlich werden die Exekutierten folgerichtig oft als Monstren 
dehumanisiert vorgestellt23. 

Deshalb setzt der merkwürdige Sachverhalt von wohltätigen Übeltätern 
eine Verwandlung der Bösewichte in der Phantasie der Volksfrömmigkeit 
voraus, welche die zu Lebzeiten verbrecherischen Menschen als santi de- 
collati zu Adressaten religiöser Verehrung werden läßt24. Zur Erklärung 
der Transformation des Verbrechers in einen Heiligen werden von Volks- 
kundlern und Rechtshistorikern Gedanken angeführt, die sich besonders 
auf das Erlebnis der Hinrichtung in den Augen der um das Opfer versam- 
melten Menge beziehen: Nach der Exekution schlägt der Abscheu gegen- 
über dem Verbrecher in Heroisierung um, auch deshalb weil im Lauf der 
Zeit seine Monstruosität in der Erinnerung verblaßt. Ferner ist eine Ver- 
ehrung der nach dem Strafvollzug erreichbaren abstoßenden Überreste 
des Verbrechers als machtvoller Glücksbringer (ähnlich der Reliquien 
der Heiligen) sowohl in Sizilien wie auch im Volksglauben anderer Län- 
der zu finden25. - So ist der •andächtige Raub" frischer Leichenteile als 
wunderkräftige Reliquien nicht nur in der Barockzeit bei Ordensheiligen 
der Jesuiten sowie bei hingerichteten Verbrechern überliefert, sondern 
schon im frühchristlichen Märtyrerkult belegt; und auch Paracelsus war 
tief überzeugt von der medizinischen Wirksamkeit der Leichname (•Mu- 
mien") insbesondere hingerichteter Verbrecher; denn •wenn die Ärzte 
und sonst märiniglich wüßten, was mit dieser mumia vorzunehmen sei 
oder wozu sie nützt, es würde kein Übeltäter über drei Tage am Galgen 
oder auf dem Rad liegen bleiben, sondern, wo es möglich wäre, hinweg 
genommen werden"26. Insgesamt dürfte das kollektiv erlebte faszinie- 

Maßnahmen gegen Tote im germanischen und deutschen Recht. Düsseldorf 1936, bes. 4-25, 
49-58. 
23 Zur Dehumanisierung des Verbrechers vgl. exemplarisch den Werwolf glauben: M. Ja- 
coby, wargus, vargr: , Verbrecher' , Wolf - eine sprach- und rechtsgeschichtliche Untersu- 
chung. Uppsala 1974; W. Schild, Das Strafrecht als Phänomen der Geistesgeschichte, in: C. 
Hinckeldey (Hg.), Justiz in alter Zeit. Rothenburg 1989, 7-38, 24-26. Vgl. M. Foucault, 
Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses. Frankfurt 1977, 85 f. 

24 Sie sind zu unterscheiden von den armen Seelen im Fegfeuer, auch wenn man sie oft mit 
diesen verwechselt: Pitre (Anm. 1), 4f. Vielmehr sind sie den Heiligen der Kirche gleichge- 
stellt (ebd., 11; vgl. 269); sie können auch zu Adressaten von Gebeten werden, die sonst an 
Engel gerichtet sind (ebd., 310). Vgl. auch G. Pitre, Canti popolari siciliani 1. Palermo 1870, 
77 f; Düringsfeld (Anm. 1), 26. 
25 Armesünderblut und Strick des Gehenkten als Talisman: Hellwig (Anm. 1), 22f; Hart- 
land (Anm. 1), 179. Über Scharfrichter im Aberglauben Palermos: G. Pitre, La vita in Pa- 
lermo 2. Palermo 1905, 304-331. 
26 T. Paracelsus, Quinque philosophiae tractatus. Vom Unterschied der Zeit, und wie sich 
nach solcher aller Kräfte und Unkräfte wandeln. Tractatus III: Von dem Fleisch und der mu- 
mia, in: Werke!. Darmstadt 1967, 411-417, Zitat 413. Vgl. E. Richter, Die •andächtige Be- 
raubung" geistlicher Toter als volksglaubenskundliches Phänomen, in: Bayerisches Jahrbuch 
für Volkskunde 1960, 82-104: 82-97 (Jesuitenheilige), 98-100 (Verbrecher). Zur Übertra- 



Heiligenverehrung 373 

rend-schauerliche Geschehen öffentlicher, rituell gestalteter Exekution27 

für die Wesensverwandlung des Missetäters und den Kult um seine Re- 
liquien (s. u. Anm. 59f) ausschlaggebend sein: 

3. Die Heiligen und die Gewalt 

Der Gedanke einer Produktion des Heiligen durch blutige Opfer läßt sich 
beziehen auf die Theorie von Rene Girard über die Religionen und ihre 
Opfer28: Er interpretiert die ursprüngliche Funktion der Opfer nicht als 
Kommunikation des Menschen mit einer Gottheit wie im Lob- oder 
Dankopfer. Vielmehr dienen sie zunächst einer Bewältigung der in allen 
Gesellschaften virulenten Gefahr gemeinschaftszerstörender Gewalt, die 
beim Menschen im Unterschied zum Tier nicht durch angeborene In- 
stinkte unterbunden wird. In archaischen Gesellschaften werden Gewalt- 
eskalationen nicht durch ein Gewaltmonopol gebannt, sondern durch die 
kollektive rituelle Tötung von Menschenopfern, die es ermöglichen, daß 
aufgestaute Aggressionspotentiale kontrolliert abgebaut werden. In die- 
sem Zusammenhang sind die Opfer der Religionen ursprünglich Sünden- 
böcke, denen all das angelastet wird, was den sozialen Frieden bedroht. 
Die Tötung des Sündenbocks in der ekstatisch gegen das Opfer zusam- 
mengeschlossenen Kultgemeinde läßt die Exekution zu einem heilvollen 
Geschehen werden, das tatsächlich Einheit und Harmonie stiftet. 

Diese Auffassung vom religiösen Opfer verbindet Girard mit einer 
Theorie über die Entstehung des Gottesgedankens und des Heiligen in 

gung der in der antiken Volksmedizin geschätzten Verwendung des Bluts von zum Tier- 
kampf verurteilten Verbrechern und Gladiatoren auf kirchliche Märtyrer vgl. F. J. Dölger, 
Gladiatorenblut und Martyrerblut, in: Vorträge der Bibliothek Warburg 1923-1924. Leipzig 
1926, 196-214. 
27 Zum rituellen Charakter der Strafvollzugspraxis vgl. R. van Dülmen, Theater des Schrek- 
kens. Gerichtspraxis und Strafrituale in der frühen Neuzeit. München 31988, sowie H. von 
Hentig, Die Strafe!. Berlin 1955, 71-99 über •quasi-religiöse Gesten" und •kultische Ob- 
servanzen" in Hinrichtungszeremonien. 
28 R. Girard, La Violence et le sacre. Paris 1972; vgl. Dionysos et la genese violente du sacre, 
in: Poetique 1 (1970) 266-281; Des choses cachees depuis lafondation du monde. Paris 1978; 
Le Bouc emissaire (\9&2). Paris 1989 (biblio essais4029); La Route antique des hommesper- 
vers (1985). Paris 1988 {biblio essais 4084). (Auf die hier genannten Werke Girards wird im 
folgenden mit dem Erscheinungsjahr verwiesen). - Eine Besonderheit dieser Auffassung 
des Heiligen ist darin zu sehen, daß sie dessen Natur nicht nur von der wohltätigen Seite 
•eines Schutzmannes in einer großen fremden Stadt" in den Blick nimmt; sie unterschei- 
det sich von der gängigen Vorstellung des Heiligen als Nothelfer, dem •das Grauenerwek- 
kende, Unheimliche" mangelt: J. Huizinga, Herbst des Mittelalters. Stuttgart "1975, 234; s. 
u. Anm. 48. 



Markwart Herzog 374 

dem doppeldeutigen Sinn des Numinoseri19: Die Exekution des Opfers sei 
Ursache dafür, daß es als heilig {mysterium fascinosum) verehrt wird, 
während es vor der Liquidation als Ungeheuer (mysterium tremendum) 
verabscheut war. Dieser Prozeß, mit dem Tötungsakt als Mittelpunkt, ist 
für Girard Ursprung der religiösen Erfahrung des Heiligen sowie dessen 
Personifikationen, der Götter und der Heiligen30. Hinter jeder Gottesvor- 
stellung verbirgt sich ein wegen Untaten beschuldigter und getöteter Sün- 
denbock31. Wie bei den santi decollati wird jedoch die Erinnerung des 
Schauerlichen zugunsten des segenbringenden Aspekts verdrängt32: 

Zur Beschreibung der Verwandlung des Unholds zum Heiligen hat Gi- 
rard den Begriff einer •doppelten Transfiguration" eingeführt33: Die er- 
ste Transfiguration zielt ab auf die Konstruktion des Opfers als unheil- 
bringendes Monstrum vorder Tötung - damit es auch zu Recht liquidiert 
werden kann (s. o. Anm. 23) -, die zweite nach der Tötung auf die Vergött- 
lichung des Getöteten zum Heilbringer. Die Exekution wird als eine be- 
freiende Handlung erfahren, die sozialen Frieden begründet und bekräf- 
tigt. Dieses für die Kultgemeinde positive Resultat des Sündenbockme- 
chanismus bedingt eine spätere Verklärung des Ungeheuers zum Urheber 
und Bewahrer von Ordnung, Hilfe und Heil. Die kollektive Erfahrung ei- 
ner Befriedung durch den Opferkult wird in der religiösen Vorstellung als 
machtvolles Handeln, als Epiphanie des Göttlichen verstanden34: Das 
•Opfer erklärt die Gottheit, nicht die Gottheit das Opfer"35. Der Sünden- 

29 Vgl. dazu M. Herzog, Religionstheorie und Theologie Rene Girards, in: KuD 38 (1992) 
105-137. 
30 Girard glaubt, damit den Grund aller Kultur gefunden zu haben, eine Gesamtdeutung 
der Menschheitsgeschichte: Dabei setzt er voraus, daß es am Anfang jeder Kultur •Ur- 
morde" gegeben hat, durch welche entfesselte Aggressivität befriedet worden ist. Die Op- 
ferkulte wiederholen rituell diese •Gründungsgewalt", um den versöhnenden Effekt des 
Uropfers durch die Zeiten zu sichern (ders., 1972, 136f, 142f)- Der rituelle Sündenbock er- 
setzt das ursprüngliche Opfer (ders., 1985, 94) und bändigt die Gewaltnatur des Menschen. 
31 Girard 1982, 113-139: •Les crimes des dieux". 
32 Die Verdrängung der alptraumhaften Bluttat wird Girard zufolge von den Mythen gelei- 
stet, die schließlich nur noch die positiven Aspekte des Sündenbockmechanismus überlie- 
fern; s.u. Anm. 48. 
33 Girard 1982, 77-79, 84; ders., 1985, 38-41 (•Realisme et transfiguration"). 
34 Girard 1985, 38. Er entlarvt die religiöse Vorstellung des Opfers im Sinne einer Gabe an 
die Gottheit als Ausdruck eines gelungenen Opferkults (Girard 1972, 368; ders. 1978, 64). 
In der Vergöttlichung des Opfers zeigt sich lediglich dessen Bedeutung für die Gemeinde 
(ders. 1972, 20), welche Versöhnung als eine Machttat des zum Göttlich-Transzendenten 
verklärten Sündenbocks versteht: •Transcendence is, in short, only because it serves as a 
deceiving object of rivalry": ders., •To double business bound". Baltimore 1978, 111. 
35 H. U. von Balthasar, Theodramatik 3. Einsiedeln 1980, 281. Damit liegt Girard im Trend 
einer Forschungsrichtung, die sich den Religionen von deren gewalttätig opferkultischen 
Seite her nähert, religiöse Vorstellungen als davon abhängig behauptet: Vgl. R.G. Hamer- 
ton-Kelly (Hg.), Violent Origins. Ritual Killing and Cultural Formation. Stanford 1982, hier 
bes. B. Mack, Religion and Ritual (1-70). 



Heiligenverehrung 375 

bock wird in archaischen Gesellschaften als eine gleichsam göttliche 
Macht angesehen, die sich sowohl ins Positive als auch ins Negative wen- 
den kann, eine Ambivalenz, die nach Girard auf die unterschiedliche 
Stellung des Sündenbocks vor und nach der Tötung zurückgeht: Er ist vor 
der Exekution der Übertretung all derjenigen Verbote (bes. im Kontext 
von Gewalttaten) beschuldigt, als deren Schutzherr er nach der Tötung 
angesehen wird36. 

Girard zufolge sind alle kulturellen Institutionen letztlich begründet im 
Sündenbockmechanismus (s.o. Anm. 30). Auch die Strafjustiz ist eigent- 
lich kultischer Natur37. Daher können ganz im Sinne Girards Strukturpa- 
rallelen von Hinrichtungen mit Opferriten an den Gestalten des Scharf- 
richters und des armen Sünders in der Tat gezeigt werden38. Der Volks- 
glaube dokumentiert eine Einstellung numinoser Scheu gegenüber den 
beiden Hauptakteuren des Hinrichtungsdramas. Dabei sind Verbrecher 
im Zusammenhang des Sündenbockmechanismus vorzüglich geeignet, 
das, was den Sozialverband an Amoral und Aggression von innen be- 
droht, qua Projektion auf sich zu ziehen. Auch der Scharfrichter kann als 
Sündenbock angesehen werden39; denn durch die sonst geächtete, tabu- 
ierte Tötung des Mitmenschen, die er legal und professionell ausübt, wird 
er selbst40 zu einer machtgeladenen, einerseits faszinierenden, aber auch 

36 Girard 1972, 151; ders., 1982, 73; bzgl. der santidecollati'm Palermo: Pitre (Anm. 1), 12. 
Zur Ambivalenz der Macht des Sündenbocks in der religiösen Vorstellung: Girard 1985, 
83 f, vgl. 104, 137; ders., 1978, 51. 
37 Girard 1972, 38^14, 412^115. 
38 Vgl. Herzog (Anm. 29), 123-127: Hier wurde die Unehrlichkeit des Scharfrichters dem 
tremendum im Begriff des Heiligen zugeordnet. So hat der Veterinärmediziner M.J.J.W. 
Lux {Über das Abdecker-Wesen und die Folgen seiner Aufliebung. Leipzig 1818, 85f, 89, 
99 0 für eine Aufhebung der Unehrlichkeit plädiert, in der er eine Ursache für die Vergött- 
lichung des Scharfrichters und Abdeckers erblickte. - Gegen die verbreitete Auffassung ei- 
ner Unehrlichkeit des Scharfrichters hat G. Wilbertz deutlich gemacht, daß sie mit sozial- 
geschichtlicher Methode pauschal nicht auszuweisen ist: Scharfrichter und Abdecker im 
Hochstift Osnabrück Osnabrück 1979, 2, 287ff, bes. 307, 313-316, 334; vgl. J. Glenzdorf/F. 
Treichel, Henker, Schinder und arme Sünder 1/1. Bad Münder 1970, 16-44, bes. 44. Wil- 
bertz hat jedoch zugestanden, daß in volkskundlichen Arbeiten der Scharfrichter so in den 
Blick kommt, wie er •in der Volksüberlieferung in Sitte, Brauch und Aberglauben er- 
scheint" (ebd., 3), und damit eingeräumt, daß unterschiedliche wissenschaftliche Metho- 
den zu verschiedenen, sich ergänzenden Ergebnissen gelangen können. Vgl. K.-S. Kramer, 
Ehrliche/unehrliche Gewerbe, in: HRG 1 (1971) 855-858, der die numinose Scheu vor dem 
Henker mit dessen sozialen Verruf verbunden sieht (857). Auch bei Girard werden soziale 
Gegebenheiten so erfaßt, wie sie sich, gebrochen durch die transfigurierende Produktivität 
religiös-mythischer Vorstellung, zeigen. 
39 Vgl. Ström (Anm. 22), 275; H. von Hentig, Vorwort zu H. Schuhmann, Der Scharfrichter. 
Kempten 1964, XIII; Chr. Meyer, Die unehrlichen Leute in älterer Zeit. Hamburg 1894, 
16f. 
40 Vor der Hinrichtung bat der Henker den Verbrecher um Verzeihung, •daß er ihm nun 
ein großes Leid antun müsse, denn eine Schuld kann nur durch Schuld getilgt werden ... In 



Markwart Herzog 376 

bedrohlichen Gestalt. - Der Henker und sein Opfer sind deshalb im 
Sinne Girards als heilig zu verstehen, da sie erstens aus dem profanen Le- 
bensbereich ausgegrenzt und einem andern Seinszustand zugeordnet 
werden, zweitens am ambivalenten Charakter des Heiligen teilhaben, was 
drittens in einem unmittelbaren Zusammenhang steht mit öffentlich und 
rituell zelebrierter Gewalt*1 als Ort der Genese ihrer sakralen Aura (s. u. 
bei Anm. 59 f)- 

4. Hinrichtung als Strafopfer 

Noch eine weitere Beobachtung der Volkskunde läßt sich in die These 
Girards einordnen: Durch das auf dem Schafott öffentlich zur Schau ge- 
stellte Schuldbewußtsein des Verbrechers kann die Hinrichtung zu einem 
sakralen Akt geraten42. Auch Girard weist darauf hin, daß ein formelles 
Schuldeingeständnis des Sündenbocks vom Kultverband erwartet wird43. 
Die Hinrichtung gilt als gottgefälliges, den Sozialverband von der Misse- 
tat reinigendes Opfer44, was sich auch in ihrem streng ritualisierten, 
quasi-religiösen Charakter zeigt - eine Auffassung, die von der germanis- 
tischen und romanistischen Rechtsgeschichte als •Strafopfertheorie" ver- 
treten wird: Die Normverletzung habe ursprünglich eine Gottheit als 
Ordnungsmacht herausgefordert und die Tötung des Missetäters (als 
Strafopfer) nach sich gezogen45. 

jener geheimnisvollen Stunde, da eine Schuld durch eine andere Schuld getilgt wird, ver- 
schmilzt der Henker mit dem Mörder zu einem Wesen, der Mörder geht gewissermaßen im 
Henker auf: Ö. von Horväth, Jugend ohne Gott (1937), in: Gesammelte Werke 6. Frank- 
furt 21978, 398 f. Zur Verschmelzung der Gegensätze im ekstatischen Erlebnis des öffentli- 
chen Hinrichtungsrituals vgl. allgemein Evans (Anm. 20), 204. Vgl. auch Ström (Anm. 22) 
255, 260. 
41 Es ist bezeichnend, daß unter den gewaltsam zu Tode gekommenen Menschen nicht so 
sehr Selbstmörder, Ermordete und Verunglückte als heilbringend und machtvoll gelten, 
sondern besonders Hingerichtete: H. Brunner, Deutsche Rechtsgeschichte 1. Leipzig 21906, 
247f; M. Busch, Volksmedizin, in: Die Grenzboten 36 (1877) Nr. 40, 144f; ders., Deutscher 
Volksglaube. Leipzig 1877, 167-170; Art. Selbstmörder, in: HWDA 7 (1935/36) 1629, 1633. 

Vgl. auch O. von Hovorka/A. Kronfeld, Vergleichende Volksmedizin, Bd. 1. Stuttgart 1908, 
84-87 und Bd. 2. Stuttgart 1909, 217. Vgl. dagegen aber Ström (Anm. 22), 257 f. 
42 Trede (Anm. 1), 348 f; Hellwig (Anm. 1), 21 f; Düringsfeld (Anm. 1), 34. 
«Girard 1985, 104, 129f, 132. 
44 Vgl. Pitre(Anm. 1), 24 f. 
45 Wichtige klassische Vertreter sind Th. Mommsen, H. Brunner, K. von Amira und G. 
Radbruch. Die Sakraltheorie der Todesstrafen läßt sich schon nachweisen bei dem Alto- 
naer Pastor Gottfried Schütze, De cruentis Germanorum gentilium victimis humanis. Leipzig 
1743, 65-68. Vgl. J. Döpler, Theatrum poenarum, suppliciorum et executionum criminalium, 
oder Schau = Platz/ Derer Leibes und Lebens = Straffen. Sondershausen 1693, 2, 13. Sie hat 
bis heute trotz einschneidender Kritik kaum an Faszination eingebüßt: H. Schuhmann, 



Heiligenverehrung 377 

Diese Theorie hat besonders deshalb Widerspruch gefunden, weil der 
Verbrecher als gottwidriges und damit opferuntaugliches Ungeheuer 
keine geeignete Gabe an eine Gottheit sei46. Diesem Einwand ist Girards 
Theorie des Opfers jedoch nicht ausgesetzt, da seine genetische Rekon- 
struktion des Heiligen erstens den Begriff des Opfers in für die traditio- 
nelle Religionswissenschaft eigenwilliger Weise mit dem des Sünden- 
bocks identifiziert47 und zweitens schon in ihren Grundlagen als Straf- 
handlung konzipiert ist: Terminus a quo des Mechanismus ist der un- 
heilbringende Sündenbock, der mit Unreinheit und Gewalttat beladen 
aus der Gemeinschaft ausgestoßen wird, terminus ad quem das segensrei- 
che Opfer, das durch die Liquidierung eine Transsubstantiation48 ins 
Göttlich-Transzendente erfährt. Das Abscheuliche der (Straf-)Opferob- 
jekte erscheint nach deren Tötung in der religiösen Vorstellung als ver- 

Henker, in: HRG 2 (1978) 75-77, 76; H. Schreiber, Die Zehn Gebote. Der Mensch und sein 
Recht. Wien 1982, 264 sowie F. Irsigler/A. Lassotta, Bettler und Gaukler, Dirnen und Hen- 
ker. München 1989, 228-230, vgl. 270 und Hattenhauer (Anm. 8), 17-21. Vgl. auch B. Gla- 
digow, Ovids Rechtfertigung der blutigen Opfer, in: Der altsprachliche Unterricht XIV/3 
(1971) 5-23. 
46 •Die Gottheit würde sich schön bedanken, würde ihr ein derartiges Individuum ver- 
ehrt!": Hasenfratz (Anm. 4), 66. Dies sei das •Hauptargument gegen die Strafopfertheo- 
rie": B. Gladigow, Die Teilung des Opfers, in: Frühmittelalterliche Studien 18 (1984) 19-43, 
37. Vgl. K.W. Struve, Die Moorleiche von Dätgen. Ein Diskussionsbeitrag zur Strafopfer- 
these, in: Offa 24 (1967) 33-72, bes. 52, 66-68, 71 f: Die Mißhandlung des Verbrechers in 
apotropäischer Absicht schließe seine Klassifizierung als Opfer aus (s. o. Anm. 22). Vgl. 
dazu auch Siuts (Anm. 4), 58-67. 
47 Girard 1982, 37-69: •nous ecrirons presque toujours: La victime est un bouc emissaire" 
(62); vgl. J. Henninger, Scapegoat, in: M. Eliade (Hg.), The Encyclopedia of Religion 13 
(1987) 92-94. Der Begriff des Sündenbocks wird umgangssprachlich und wertend verwen- 
det: Die Opfer sind Gegenstand ungerechter Gewalt und deshalb Sündenböcke zu nen- 
nen: R. Girard, Generative Scapegoating, in: Hamerton-Kelly (Anm. 35), 73-145, 73f. Gi- 
rard zufolge vollzieht der Sündenbockmechanismus einen eliminatorischen Ritus; hinsicht- 
lich seines Gegenstands ist er ursprünglich ein Menschenopfer, bezüglich seiner Funktion 
ein Ersatzopfer, das für die bedrohte Gemeinschaft die Gewalteskalation stellvertretend er- 
leidet (s. u. 6). 
48 Bei den santi decollati in Palermo ist ein analoger Bedeutungswandel im Sinne von •sa- 
cri-fier" (Girard 1978, 249) offenkundig. - Für die Auffassung, daß die negativen Aspekte 
der primitiven Sicht des Heiligen sukzessive verdrängt werden (Girard 1982, 137-139; 
ders. 1985, 107-126), das Heilige damit auch seine Zweideutigkeit verliert, vgl. N. Söder- 
blom (in: C. Colpe, Die Diskussion um das •Heilige". Darmstadt 1977, 99-102), wobei die 
Ethisierung des Heiligen im Sinne des •Reinen" zu seiner eindeutigen Auffassung des 
sanctus geführt hat (Girard 1982, 1170; vgl. E. Benveniste (in: C. Colpe, 232-237, 
251-253). - Die Originalität Girards liegt nun darin, daß er erstens das Schreckenerre- 
gende am Heiligen mit der Stellung des Sündenbocks vor der Tötung, zweitens das Faszi- 
nosum mit dem Opfer nach der Exekution identifiziert und drittens die Mythen der Reli- 
gionen insgesamt als Zeugnisse über derartige •Gründungsopfer" und deren rituelle Wie- 
derholungen liest (Girard 1972, 104-109, 116; s. o. Anm. 30): •le mythe est un texte fausse 
par la croyance des bourreaux en la culpabilite de leur victime, aussi bien d'ailleurs qu'en 
sa divinite": Girard 1978, 171 (ohne Hervorhebungen); vgl. ders., 1982, 37-69. 



Markwart Herzog 378 

klärt und somit als dem göttlichen Bereich würdig. •The victim is still cul- 
pable but through death becomes a supernatural being and cult object"49. 
Diese Verbindung des Opfers mit dem Sündenbock/Verbrecher im Op- 
ferkult/Strafvollzug läßt die Einheit des Abscheulichen mit dem Reinen 
und damit auch den Begriff des •Straf-opfers" nicht als Widerspruch er- 
scheinen. In dieser Perspektive liefert Girard einen bemerkenswerten Bei- 
trag zur Sakraltheorie des Strafvollzugs. 

5. Die Sündenböcke der Religionen und der Tod Jesu 

Für Girard sind alle Religionen letztlich auf gewalttätige Opferkulte zu- 
rückzuführen. Sie unterscheiden sich radikal vom Wesen des Christen- 
tums und seiner Friedensethik50. Die schreckliche Fratze des Heiligen und 
dessen segensreiche Wirkung, die auf Kosten von Sündenböcken erkauft 
wird, sowie der Mechanismus des Übergangs vom Schrecken zum Heil in 
der kultischen Schlachtung sei durch Verkündigung und Leben Jesu of- 
fengelegt worden51: Wiewohl Jesus von seinen Verfolgern wegen Gottes- 
lästerung verurteilt wurde, blockiert seine im Neuen Testament betonte 
Unschuld den Mechanismus der Sakralisierung kollektiver Gewalt, auch 
deshalb, weil sich der Nazarener nicht in den Zirkel von Gewalt und Ge- 
gengewalt verstricken läßt (Mt 26,51 f; Lk 22,49-51). Vorbereitet durch 
das Alte Testament findet Girard zufolge in der Schilderung der Passion 
durch die Evangelisten ein Perspektivenwechsel religiöser Erfahrung 
statt: weg von der Sicht der zusammengerotteten Meute hin zur Identifi- 

49 G. Knott, The God of the Victims, in: Religious education 86 (1991) 399^112, 406. So kann 
das Heilige als der Kultgemeinde immanent und transzendent angesehen werden (Girard 
1978, 120), als Opfer der göttlichen Gewalt (Girard 1985, 91) und als Opfer fordernde Gott- 
heit (ebd., 90, vgl. 39 0- Der Sündenbockmechanismus verbindet beide Elemente zu einer 
Einheit. 
50 Die scharfe Entgegensetzung von Religion und Christentum teilt Girard mit Vertretern 
der Dialektischen Theologie. Darauf haben aufmerksam gemacht B. L. Mack, The Inno- 
cent Transgressor: Jesus in Early Christian Myth and History, in: Semeia33 (1985) 135-165, 
135 ff und 158 ff (zu Girard und Bultmann) sowie A. van Egmond, Triumph der Wahrheit 
und Triumph der Gnade, in: Zs. für dialektische Theologie 6 (1990/91) 185-205 (zu Girard 
und Barth). Jedenfalls setzt Girard wie Bultmann eine pessimistische Anthropologie als 
Negativfolie für die theologische Erfassung des Menschen voraus: Theologische Anknüp- 
fung an die Wirklichkeit des Menschen wird entfaltet als Widerspruch der Offenbarung 
Gottes gegenüber dem Sünder (R. Bultmann, Anknüpfung und Widerspruch [1946], in: 
Glaube und Verstehen 2. Tübingen 1952, 117-132, bes. 119-121), wobei Girard das Wesen 
der Sünde in der Gewaltnatur des Menschen erkennt: M. Bouttier, L'Evangile sehn Rene 
Girard, in: Etudes Theologiques et Religieuses 54 (1979) 593-607, bes. 598ff. 
51 Girard, 1978, 163-304; vgl. schon Discussion avec Rene Girard, in: Esprit 41 (1973) 
528-563. 



Heiligenverehrung 379 

kation mit dem verfolgten Opfer. Während nach Girard die Religionen 
die Perspektive des Opfers nicht in ihren Erlebnis- und Deutungshorizont 
aufnehmen können, wird sie, entkleidet von aller mythischen Umhüllung, 
in den Evangelien als solche thematisch. Damit kann die Tötung des Sün- 
denbocks als ungerechtes Henkerswerk verurteilt werden52. Die Transfi- 
guration Jesu zum Monströsen sowie seine Verklärung zum Göttlichen 
im Sinne der Religionen unterbleibt. Dies ist für Girard bedingt durch 
den Realismus der Evangelisten, die von der nackten Schikane und Tö- 
tung des Unschuldigen berichten, sich gegen die Sakralisierung religiöser 
Bluttat sperren53 und so den Sündenbockmechanismus aufdecken54. 
Auch die Auferstehung des Gekreuzigten kann vor diesem Hintergrund 
gedeutet werden. 

Nach biblischem Glauben wird die Auferstehung Jesu nicht durch die 
Logik menschlicher Gewalt produziert, sondern durch das belebende 
Wirken von Gottes Heiligem Geist (Rom 8,11; vgl. Apg 2,24). Hier ist zu 
unterscheiden zwischen der Gewalttat der Menschen (Mißhandlungen, 
Kreuzigung), der Gewaltlosigkeit Jesu gegenüber den Verfolgern (im Ge- 

52 Hinsichtlich dieses Perspektivenwechsels ist interessant, daß der Rechtshistoriker H. 
von Hentig gerade im Zusammenhang des monströsen Eindrucks (s.o. bei Anm. 23), den 
der Verbrecher erweckt (Das Verbrechen 1. Berlin 1961, 26-33), daraufhinweist, daß Pas- 
sionsbilder alter Meister umgekehrt gerade die Physiognomie der Henkersknechte derart 
überzeichnen (29 f). 
53 Girard unterscheidet die Transzendenz der Religionen, die sich verklärter sakralisierter 
Gewalttat verdankt, von der christlichen Gottheit, die nicht •la fausse transcendance 
d'une victime sacralisee parce qu'unanimement tenue pour coupable" (Girard 1982, 245) 
sei: Der Abgrund zwischen den (religiösen) Göttern der Henker und dem (christlichen) 
Gott der Opfer ist unüberbrückbar: ders., 1985, 165. 
54 Zum Realismus der Evangelien: Girard 1978, 218, 242, 255. Aber in Girards Auffassung 
der Passion ist es nicht so, daß Jesus •die gegen andere gerichtete und auf Sündenböcke 
konzentrierte Gewalt überwunden hat, indem er sie selber stellvertretend erduldete" (W. 
Pannenberg, Systematische Theologie 2. Göttingen 1991, 468). Es findet durchaus keine 
Überwindung der Gewalt selbst statt (Girard 1982, 241, 295), sondern eine Blockade des 
Mechanismus ihrer Sakralisierung, da einerseits die Übertragung der Gewalt-Sünde •nur 
eine psychologische Entlastung ist (denn das war sie in allen rituellen Opfern)" (Balthasar 
[Anm. 35], 288, vgl. 277), und anderseits die Frucht des Opfertods Jesu im Geschick späte- 
rer Märtyrer •reproduziert" und •multipliziert" werden kann (Girard 1978, 195 f). Jesu Of- 
fenbarung dient zunächst der Aufklärung über den blutigen Ursprung der Religionen (201) 
und einer Parteinahme für die Sündenböcke (189, 193, 233), vgl. Herzog (Anm. 29), 
118-120. So jedenfalls deutet Girard die Auferstehung der Toten beim Sterben Jesu (Mt 
27,52f: Girard 1978, 2570; die Gräber der Sündenböcke werden geöffnet (186-189), diese 
exhumiert und rehabilitiert (172). Jesu Liebe zu den Menschen begründet zwar eine Praxis 
der Gewaltlosigkeit (235) und eine Gnosis, die aus dem Gefängnis der Gewalt führt (239). 
Aber wie alle vor- und nachjesuanischen Sündenböcke ist Jesus nur ein Opfer, kein Über- 
winder kollektiver Gewalteskalation. Sein stellvertretendes Versöhnungsopfer unterschei- 
det sich jedoch, jedenfalls in Girards Interpretation der Evangelien, dadurch vom Sterben 
aller andern Sündenböcke, daß es die kulturgeschichtliche Bedeutung des Sündenbockme- 
chanismus als solche offenbart. 



Markwart Herzog 380 

horsam zum Vater im Himmel) und dem österlichen Handeln Gottes 
(Auferweckung)55. Diese Unterscheidung wird bei Girard durch mißver- 
ständliche Formulierungen eher verstellt56, ist jedoch in seinem Denkan- 
satz impliziert57. Sie kann noch verdeutlicht werden in der theologischen 
Perspektive des Zusammenhangs zwischen Kreuzigung und Auferwek- 
kung Jesu: Im Gegensatz zu der unmittelbar im Tötungsakt begründeten 
Heroisierung des religiösen Kultopfers kann die Auferstehung Jesu nicht 
zum bloßen Ausdruck der Heilsbedeutung des Kreuzestodes verkürzt 
werden58: Tod und Auferstehung sind zwei voneinander unterschiedene 
Ereignisse, die Rückkehr des Sohnes zum Vater daher nicht als Bedeu- 
tungsausdruck des Todes mißzuverstehen. Auf der Grundlage dieser Un- 
terscheidung könnte der gegen Girard zunächst naheliegende Einwand 
entkräftet werden, daß auch der Osterglaube der •religiöse" Ausdruck se- 
gensreicher Wirkungen eines am Galgen des Kreuzes getöteten Verbre- 
chers wäre: Das Ostergeschehen ist nicht unmittelbar auf die Tötung Jesu 
bezogen. Es stellt sich nicht direkt und spontan mit der in der Kreuzigung 
gipfelnden Zusammenrottung der Masse gegen den Sündenbock ein. Es 
verdankt sich vielmehr einer davon unabhängigen Intervention Gottes, 

55 Vgl. R. Schwager, Christ's Death and the Prophetic Critique of Sacrifice, in: Semeia 33 
(1985) 109-123. Girard hat sich entschieden gegen das Bild eines strafenden, Opfer for- 
dernden Gottes gewandt (Girard 1978, 206, 210, 219, 221, 2360 - eine Vorstellung, die 
grundlegend war für die Rechtfertigung des Scharfrichteramts: G. Wilbertz, Standesehre 
und Handwerkskunst. Zur Berufsideologie des Scharfrichters, in: AKG 58 (1976) 154-177, 
bes. 154-163. 
56 Girard 1982, 179-182. •La defaite dans le monde signifie en realite la victoire sur le 
monde" (180). Vgl. ders., 1985, 303. 
57 Denn wenn der christliche Gott ein Gott der Opfer ist, dann ist seine Göttlichkeit nicht 
nur dem Bewußtsein einer Gemeinde als Ausdruck eines gelungenen Opfervollzuges gege- 
ben (wie bei den Religionen), sondern •le vrai Dieu n'a rien ä voir avec la violence" (Gi- 
rard 1982, 279), während das falsche Göttliche der Religionen •n'a pas d'essence propre 
en dehors de la violence": ders., 1972, 188. 
58 Die Auffassung der Auferstehung als einer Aussage über die Bedeutung des Karfreitags- 
geschehens weist schon auf Hegels Religionsphilosophie zurück: Für Hegel hat die Oster- 
botschaft keinen eigenen Gehalt. Dem Tod Jesu eignet auch ohne Ostern eine positive, da 
das Endliche mit dem Unendlichen versöhnende Bedeutung (Vorlesungen über die Philoso- 
phie der Religion II/2, hg. von G. Lasson. Hamburg 1974, 158 f, 166, 195 f)- Dagegen ist die 
Auferstehung kein historisches Geschehen, sondern als •angeschaute Vollendung" (163) 
des im Kreuzestod vollbrachten Werks ist sie nur für den Glauben (167, vgl. 170). - So hat 
sich auch für Girard beim Jesusgeschehen das Wesentliche schon vor Ostern, und zwar be- 
sonders in der Passion ereignet: Wenn das Menschheitsverhängnis der Gewalt schon im 
Kreuzestod offengelegt ist, dann kann das Osterereignis dem eigentlich nichts Entschei- 
dendes mehr hinzufügen. Im Gegenteil: Es kann die gewonnenen Erkenntnisse sogar wie- 
der im Sinne einer nachträglichen sakralisierenden Interpretation •dans le cycle perpetue 
de la violence et du sacre" verschleiern: Girard 1982, 303. - Über die theologisch unzuläs- 
sige Verkürzung der Osterbotschaft zu einer Aussage über die Bedeutung des Karfreitags- 
geschehens vgl. W. Pannenberg, Systematische Theologie!. Göttingen 1991, 385-405, bes. 
386-388, 402^105. 



Heiligenverehrung 381 

die nicht im religiösen Sinne identisch ist mit der befreienden und identi- 
tätsstiftenden kollektiven Tötung des Opfers. 

6. Hinrichtung als Erlösungsdrama 

Obwohl die Verehrung heiliger Verbrecher ein Bestandteil des christli- 
chen Volksglaubens ist, wäre sie im Zusammenhang der Diastase von Re- 
ligion und Christentum bei Girard dem Kult der Religionen zuzuordnen: 
In den hingerichteten Verbrechern sind beide Momente des Numinosen 
deutlich. Der Übergang vom furchterregenden Unhold zum Schutzhel- 
fer59, der nicht nur in Sizilien nachzuweisen ist, wird wie bei Girard auch 
von Rechtshistorikern auf die gewaltsame Exekution zurückgeführt60. 
Der Sündenbockmechanismus kann Aspekte der merkwürdigen Verbin- 
dung des Schauerlichen und des faszinierend Beseligenden an der Vereh- 
rung heiliger Verbrecher verständlich machen durch den Aufweis des Op- 
fercharakters der Todesstrafe; denn •die rituelle Tötung wurde eingebun- 
den in ein umfassendes Zeremoniell, das den Charakter einer religiösen 
Opferfeier annehmen konnte", und •als erbaulich sakrale Handlung auf- 
genommen wurde"61. In diesem Kontext wird verständlich, daß der Leib 

59 Dieser Umschwung wird auch daran eklatant deutlich, daß sich die santi decollati, wenn 
sie einem Überfallenen Totenhilfe leisten, des Glockenläutens bedienen: Pitre (Anm. 1), 
13 - Klänge also, die sonst, wie auch Trommeln und Trompeten (vgl. ebd., 12f), gerade bei 
Hinrichtungen apotropäische Funktionen gegen ein postmortales Schadentrachten der 
Hingerichteten selbst erfüllen: H. von Hentig, Gerichtliche Klänge und Geräusche. Eine kri- 
minalgeschichtliche Studie, in: SZStrR 63 (1948) 121-138, bes. 124f, 134f. 
60 Die Gefühlsreaktion der numinosen Scheu gegenüber der Macht des Scharfrichters und 
seines Opfers wurde den religionswissenschaftlichen Begriffen des Mana und Orenda 
zugeordnet. Die numinose Kraft, die hier als wirksam angenommen wird, •attaches to 
everything that has come into contact with the source of power" und ist •released by a cer- 
tain process or event, an event that is so sensational, shocking and terrible that the horror 
aroses ...; the intensity of the orenda force bears a direct proportion to the unusualness 
and the degree of the sensational in the event": Ström (Anm. 22), 259 f. Die •besondere er- 
regende Aura, die dem Akt des Tötens wohl immer angehaftet hat, weshalb in frühen Kul- 
turen häufig nur die Priester töten durften" (W. Schild, Alte Gerichtsbarkeit. München 
21985, 178), ist Ursache für die Mächtigkeit, mit der auch die Armesünderreliquien als be- 
haftet angesehen werden, •da der Hingerichtete im Zeichen des Triumphes ... des guten 
Gottes getötet worden sei und so die Welt entsühnt habe; damit sei er ,heilig' geworden": 
ebd.; vgl. 72; weitere Belege bei Herzog (Anm. 29), 125f. Insofern ist die öffentliche Hin- 
richtung •ein rite de passage, eine Zeremonie des Übergangs eines Menschen von einem 
Seinszustand in einen anderen", vom Verfluchten zum Heilbringer: Evans (Anm. 20), 203, 
vgl. 204. - Noch Anfang des 19. Jh. konnte der Veterinärmediziner Lux feststellen: •Von 
den meisten Landleuten wird der Scharfrichter noch jetzt als ein halber Gott verehrt": Lux 
(Anm. 38), 70 - ein Befund, den auch Lux in einen Kausalzusammenhang mit der Macht- 
ausübung des Scharfrichters beim Strafvollzug bringt: ebd., 68. 
61 Van Dülmen (Anm. 27), 161. - Zur Liturgie der Exekution unter Einsatz von Lakaien 



Markwart Herzog 382 

eines Hingerichteten62 für ebenso kostbar gehalten werden konnte, wie 
die Gebeine eines Heiligen (vgl. oben Anm. 19 und bei Anm. 25 f)63. 

Girard hat die Opfer der Religionen primär vom Akt des Tötens her in- 
terpretiert und gezeigt, wie durch das sacri-ficium der Opfergegenstand in 
eine sakrale Größe transformiert wird. Er glaubt darüber hinaus, diese 
Theorie über die Produktivität kultischer Gewalt auch auf entsprechende 
volkskundliche Phänomene anwenden zu können64: Wie in wohl kaum 
einem andern Bereich als dem des Volksglaubens um das Hinrichtungs- 
drama ist die Wesensverwandlung des Profanen zum Sakralen durch ei- 
nen rituellen Tötungsakt so mit Händen zu greifen. Obwohl die Verbre- 
cher eigentlich für ihre eigenen Missetaten sterben, wird ihre Hinrichtung 
in der Volksfrömmigkeit als stellvertretendes und damit auch für andere 
gleichsam •erlösendes" Ersatzopfer aufgefaßt65; •denn jede Hinrichtung 
war in einem gewissen Grade eine Wiederholung der Hinrichtung von 
Christus selbst." Sie "war eine Opferhandlung, in der das menschliche 
Wesen nicht nur für seine eigenen Sünden, sondern für die Sünden aller 

und ausgesuchtem Prunk auf der Schaubühne des Blutgerüsts in Palermo: Pitre (Anm. 25), 
321 f. 
62 Verurteilte Missetäter konnten sogar zum Zweck der Hinrichtung für teures Geld gehan- 
delt werden, •dont le peuple fust plus joyeulx que si un nouveau corps sainct estoit ressus- 
cite": Huizinga (Anm. 28), 26. 
63 Der Landarzt Flügel hatte schon im vergangenen Jahrhundert auf die analoge Behand- 
lung der Reliquien von Verbrechern und Heiligen in der Volksmedizin hingewiesen (Volks- 
medizin und Aberglaube im Frankenwalde. München 1863, 27), wie die Verwendung der 
Überbleibsel von hingerichteten Missetätern überhaupt ein gut erforschtes Phänomen der 
Volkskunde darstellt (W. Oppelt, Über die • Unehrlichkeit" des Scharfrichters. Lengfeld 
1976, 720-761). Dem Grab des Hingerichteten können entsprechende Wirkungen zuge- 
schrieben werden wie dem des Heiligen: G. Radbruch, Ars moriendi. Scharfrichter - Arme- 
sünder - Volk in: ders., Elegantiae Juris Criminalis. Basel 21950, 141-173, 172; F. Pfister, 
Die Religion der Griechen und Römer. Leipzig 1930, 121 f; vgl. Art. Heilig, in: HWDA 3 
(1930/31) bes. 1663-1665. - Über das Grab des Sündenbocks mit dem •cadavre talisman, 
porteur de vie et de fecondite" vgl. Girard 1978, 91. 
"Girard 1972, 127. 
65 Vgl. Girard 1972, 127: •Fauteur de violence et de desordre tant qu'il sejourne parmi les 
hommes, le heros apparait comme une espece de redempteur aussitöt qu'il est elimine" 
(s.o. Anm. 47). So wurde der Tod des Verbrechers gleichsam soteriologisch als stellvertre- 
tendes Strafopfer verstanden: •Der Verurteilte ... machte durch seinen Tod die Ordnung 
wieder gut und ,heil\ opferte sein Leben für das Heil der anderen": Schild (Anm. 23), 12; 
vgl. Foucault (Anm. 23), 87 f. - Umgekehrt konnte in der mittelalterlichen Kunst Jesu stell- 
vertretendes Leiden mit Hinrichtungsvollzügen interpretiert werden, wenn der Erlöser als 
Opfer der Todesstrafen des Räderns, Hängens und Enthauptens bildhaft dargestellt ist, 
wie etwa in einem esoterischen alchemistisch-hermetischen Buch der heyligen Dreyualekeit 
[und Beschreibung der Heimlichkeit von Veränderung der Metallen, offenbaret anno Christi 
1400]: G.F. Hartlaub, Signa Hermetis, in: Zs. des Dt. Vereins für Kunstwissenschaft A 
(1937) 93-112, 110f. - •Wäre der Stifter der christlichen Religion auf andere Weise, etwa 
mit dem Sehweite hingerichtet worden, so wären Beil oder Schwert an die Stelle des Kreu- 
zes getreten": von Hentig (Anm. 27), 112. 



Heiligenverehrung 383 

Versöhnung suchte, in einer Welt, in der man annahm, daß Haft und 
Strafe exemplarischen Charakter trügen und die meisten Verbrechen un- 
entdeckt blieben. Die Kraft, die den Überresten des Opfers innewohnte, 
war nicht nur lebensspendend, sie war auch heilig" gemäß dem •doppel- 
deutigen Charakter des Heiligen"66. 

Mit Girard können Zusammenhänge zwischen Strafvollzug und Opfer- 
kult im Sinne des Sündenbockmechanismus gesehen werden. Das ist 
möglich, obwohl es sich bei den Sündenböcken der Religionen eigentlich 
um unschuldige Opfer handelt, bei den santi decollati Siziliens dagegen 
tatsächlich um Kriminelle. Die unschuldigen Sündenböcke müssen im 
Sinne Girards durch Transfiguration und Übelablenkung erst als Schul- 
dige konstruiert werden, bevor sie den stellvertretenden Sühnetod erlei- 
den. Obwohl dies bei den santi decollati eigentlich nicht nötig ist, da sie 
durch ihre Verbrechen schon Schuld auf sich geladen hatten, können sie 
dennoch in der Perspektive der Volksfrömmigkeit ebenso wie die Sün- 
denböcke an der Stelle anderer Missetäter und Sünder sterben, da ihr 
Tod exemplarischen Charakter hat67. Wiewohl diese Zusammenhänge of- 
fenkundig sind und danach verlangen, mit Girards These •sur le plan de 
la genese que sur le plan de la structure"68 des Heiligen erklärt zu werden, 
ist dies jedoch nicht in allen Details möglich: 

7. Gefangenenseelsorge und Totenhilfe 

Der christliche Volksglaube verlagert, anders als der von Girard beschrie- 
bene Sündenbockmechanismus, die Verwandlung des Missetäters un- 

66 Evans (Anm. 20), 200 f; vgl. van Dülmen (Anm. 27), 177, 181. Es wäre eine sicher loh- 
nende Aufgabe, die hier anklingenden Zusammenhänge zwischen Volksglaube und Theo- 
logie, zwischen dem stellvertretenden Sühnetod der Verbrecher und dem Opfer des exem- 
plarischen Menschen Jesus, das auch als Strafleiden (O. Tiililä, Das Strafleiden Christi. 
Helsinki 1941) interpretiert werden konnte, näher zu untersuchen. 
67 Darüber hinaus kennt die Rechtsgeschichte die Einstellung der •Gleichgültigkeit gegen- 
über einem Justizmord", was •auf dunklen Erinnerungen an die soziale Nützlichkeit des 
,Sündenbockes' beruht, der ebenfalls ohne Schuld ist": H. von Hentig, Die Strafe 1. Berlin 
1954, 196. Über kultur- und rechtsgeschichtliche Zusammenhänge zwischen dem Straf- 
recht und der Übelablenkung auf einen Sündenbock vgl. ebd., 196-206. 
68 Girard 1972, 128. Wenn an Todesstrafen Strukturmerkmale von blutigen Opfern gezeigt 
werden können, muß dies jedoch nicht bedeuten, daß sie ihren Ursprung im Opferkult ha- 
ben: Die auch von Girard, aber unter anderen Voraussetzungen vertretene Sakraltheorie 
als These über die Genese der Todesstrafen hat starken Widerspruch gefunden. Die Auf- 
fassung vom Ursprung der Todesstrafen in Götteropfern konnte durch den Aufweis wider- 
legt werden, daß in der Missionsgeschichte die Tötung von Glaubenszeugen, die sich an 
heidnischen Heiligtümern vergangen hatten, von zeitgenössischen Quellen nicht opferkul- 
tisch verstanden wurde: B. Rehfeld, Todesstrafen und Bekehrungsgeschichte. Zur Rechts- 
und Religionsgeschichte der germanischen Hinrichtungsbräuche. Berlin 1942, 14-23. 



Markwart Herzog 384 

gleich stärker vor die Exekution, und zwar in die nicht nur formelle, kul- 
tisch inszenierte Schuldeinsicht, sondern in die tatsächliche, innere, aber 
auch öffentlich zur Schau gestellte moralisch-religiöse Umkehr und Reue 
des Verbrechers. Dieses Moment hat die Sammlung der Berichte des Je- 
suitenpaters Schmid über das •gottgefällige" Sterben von Verbrechern 
herausgestellt69, und es wird ebenso betont von den volkskundlichen Stu- 
dien über die santi decollati - wie in der christlichen Legende, daß die 
Bußfertigkeit des Missetäters an sich schon dessen Transformation zum 
Heiligen begründen kann70. Nach Girard hingegen ist die Tötung des Op- 
fers alleine konstitutiv für diese Verwandlung. 

Die christliche Verehrung exekutierter Verbrecher setzt darüber hinaus 
eine Sterbefürsorge voraus, die sich um diese Wesensverwandlung des 
Verbrechers schon vor dem Hinrichtungsritual bemüht. Die im Geist der 
Nächstenliebe Jesu vollzogene seelsorgerliche Betreuung - Gefangenen- 
fürsorge als Werk der Barmherzigkeit: Mt 25,36.39f71 - galt, auch bei 
schweren Verbrechen, nicht dem Monstrum, auf dem unabänderlicher 
Gotteszorn lastet, dem öffentlichen Ärgernis, das beseitigt werden muß72, 
sondern dem gefallenen Christen, um dessen Seelenheil sich Gefängnis- 
seelsorger mühten. Gerade vor diesem Hintergrund läßt sich der Kult der 
santi decollati im Sinne der Anschauungen der Volksfrömmigkeit als ein 
Beispiel des Phänomens der Totenhilfe (s. o. 1) interpretieren73: Es ist be- 

69 J. Schmid, Trauben der Heiligkeit ... Zweyter Theil. Augsburg 1738, bes. 99-104; vgl. 
110-118: •Herrliche Zubereitung zu dem Todt eines zum Schwerdt verurtheiiten Herzogs", 
den Jesuiten seelsorgerlich betreuten. Vgl. den hl. Schacher Dismas als erstes •Beyspihl ei- 
ner ... fürtrefflichen Bußfertigkeit", der vom •Creutz / als einer erhöchten Cantzel / gantz 
freymüthig Christum predigte": Schmid (Anm. 17), 2, •dedicatio". 
70 E. Dorn, Der sündige Heilige in der Legende des Mittelalters. München 1967, bes. 
123-130. 
71 Zur Wirkungsgeschichte von Mt 25,36.39f (vgl. auch Hebr 13,3): F. A. K. Krauß, Im 
Kerker vor und nach Christus. Freiburg 1895, 81-188. 
72 Die Totalvernichtung des Missetäters ist Hauptzweck vieler Exekutionsrituale in archai- 
schen Gesellschaften (V. Maag, Unsühnbare Schuld, in: Kairos 8 [1966] 90-106, bes. 99f), 
denen Girards besondere Aufmerksamkeit gilt, aber auch bestimmter frühneuzeitlicher 
Hinrichtungszeremonien und sie begleitender Riten: J. Döpler, Theatripoenarum, suppli- 
ciorum et executionum criminalium ... Anderer Theil. Leipzig 1697, 644-656, bes. 645. Vgl. 
auch Ström (Anm. 22), 161, 254. 
73 Daß Hingerichtete als hilfreich angesehen werden, setzt voraus, daß mit ihrem biologi- 
schen Tod kein sozialer Tod im radikalen Sinne gesetzt ist (s. o. Anm. 4). Dies zeigt sich 
auch darin, daß es in der christlichen Frömmigkeit Heiligenpatronate für Gefangene und 
Verbrecher gibt (Krauß [Anm. 71], 164-188; H. C. Heinerth, Die Heiligen und das Recht. 
Freiburg 1939, 38-51), sogar Galgenpatrone (Heinerth, 52-60; zum hl. Dismas vgl. Schmid 
[Anm. 17], 1-20 sowie L. Kretzenbacher, St. Dismas, der rechte Schacher, in: Zs. des hist. 
Vereins für Steiermark 42 [1951] 119-139 und ders., Die Legende vom heilenden Schatten, 
in: Fabula 4 [1961] 213-247) und - als Vorläufer der öffentlichen Gefangenenhilfe und 
Entlassungsfürsorge - in ganz Europa eine Gefängnisseelsorge durch religiöse Bruder- 
schaften und Klostergeistlichkeit: Krauß, 156-161; Heinerth, 49f, 59; Radbruch (Anm. 



Heiligenverehrung 385 

zeichnend, daß eine geordnete und humane Sterbeseelsorge vor der Ent- 
stehung dieser Art der Heiligenverehrung nicht gegeben war74. In diesem 
Zusammenhang wäre einerseits die Hilfsbereitschaft der Exekutierten als 
Reaktion darauf zu verstehen, daß ihnen vor der Hinrichtung Entgegen- 
kommen und Fürsorge zuteil wurde, anderseits wäre der Kult zu erklären 
als dankende Antwort der Menschen an ihre machtvollen Helfer, denen 
durch Sterbehilfe überhaupt erst Anlaß zu einer entsprechenden Toten- 
hilfe gegeben wurde75. So wird in der christlichen Vorstellung heiliger 
Verbrecher die Verwandlung des Monströsen zum Gottgefälligen gerade 
da, wo sie sich nahtlos in Girards allgemeine Theorie des Heiligen einzu- 
ordnen scheint, noch einmal eigentümlich gebrochen durch die spezifisch 
christliche Betonung des innerlichen Geschehens der Gewissensumkehr 
des Missetäters, das, bisweilen im Gegensatz zur entfesselten Volks- 
masse, besonders von den Engeln im Himmel gesehen wird76. 

So hat sich gezeigt, daß der Heiligenkult um Hingerichtete tatsächlich 
auf •allgemeinmenschliche Ideen"77 zurückgeführt werden kann: Er ist 
ein Beispiel für die Vorstellung vom lebenden Toten, die ein postmortales 
Leben als gestalthafte Fortdauer über den biologischen Tod hinaus an- 
nimmt (s. o. I)78; die körperliche Erscheinung der Seelen der Gehenkten 
als Knochengerippe läßt eine Verbindung zu der transkulturellen Vorstel- 
lung von einem Zusammenhang zwischen Seele und Knochen, von der 

63), 152-163. - Schließlich hatte auch die Ersetzung der Leibesstrafen und der Tortur (Wil- 
bertz [Anm. 38], 92-94, 313), beginnend um die Wende des 16. zum 17. Jh., durch die mil- 
dere Zuchthausstrafe ihre geistigen Grundlagen im Christentum, und zwar im Berufsethos 
der reformierten Kirchen der Niederlande und Englands: G. Radbruch, Die ersten Zucht- 
häuser und ihr geistesgeschichtlicher Hintergrund, in: ders., Elegantiae Juris Criminalis. Ba- 
sel M950, 116-129, bes. 125-129. 
74 Die Gehenkten waren am Galgen verfault und haben die Umgebung des Richtplatzes 
mit furchtbarem Gestank erfüllt: Pitre (Anm. 1), 7f; Trede (Anm. 1), 348f, 425f; Dürings- 
feld (Anm. 1), 27. Auf Sizilien wurden dann aber besonders seit dem 16. Jh. Bruderschaf- 
ten gegründet, die sich um den geistlichen Beistand der Verurteilten kümmern, ihre Reue 
zu erwecken suchen, sie auf dem letzten Weg begleiten und schließlich bestatten: Pitre 
(Anm. 1), 5-8; ders., (Anm. 25), 312-316. 
75 Die Gebete der Gläubigen können aber auch den Charakter •frommer Erpressungsver- 
suche" annehmen, wenn nämlich den Hingerichteten mit Kultentzug gedroht wird, wel- 
cher dann jedoch umgekehrt Unglück für die Gemeinde nach sich ziehen kann: Hartland 
(Anm. 1), 173; vgl. Trede (Anm. 1), 344. 
76 Schmid (Anm. 69), 180. Jedoch ist diese Sicht des Geschehens nicht immer die der aber- 
gläubigen Volksmasse (ebd., 181). So hebt auch G. Pitre hervor, wie sich Angehörige der 
Armesünder-Bruderschaft um eine würdige Leichenfürsorge mühen, "intanto ehe la folla 
superstiziosa si preeipita verso la forca, affamata d'un brincello della sozza fune, giä dive- 
nuta prezioso amuleto": Pitre (Anm. 25), 316 f. 
77 Hellwig (Anm. 1), 23. Dieses Anliegen teilt Hartland, der in dem Kult der Gehenkten 
•not an isolated example of the vagaries of human emotion" sehen möchte: Hartland 
(Anm. 1), 178; s. o. bei Anm. 2. 
78 Pitre (Anm. 1), 21; vgl. Schreuer (Anm. 6), 371 ff; vgl. oben Anm. 4. 



Einübung und Weisung 386 

•Knochen,seele"'79 erkennen. Darüber hinaus erweist sich der Kult der 
Gehenkten als eine besondere Ausprägung der religionsgeschichtlich ver- 
breiteten Thematik der Totenhilfe (s. o. bei Anm. 3 ff). Und schließlich 
läßt sich diese Variante der Heiligenverehrung teilweise, wenn auch nicht 
ausschließlich (s. o. 7), aus der massenpsychologischen Wirkung blutiger 
Exekutionszeremonie verstehen (s. o. 3); jedenfalls gilt dies für die merk- 
würdige Verbindung des Verbrecherischen mit dem Heiligen (s. o. 4), wo- 
bei der Tötung des Verbrechers im Volksglauben eine gleichsam soterio- 
logische Dimension eigen ist (s. o. 6). 

" B. Gladigow, Unsterblichkeit und Moral. Riten der Regeneration als Modelle einer Heils- 
thematik, in: ders., (Hg.), Religion und Moral. Düsseldorf 1976, 99-117, 108; s. o. bei Anm. 
14-16. 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

Priesterweihe im Dom 
Eine Predigt am Vorabend 

Liebe Mitbrüder. Eure Priesterweihe wird nicht irgendwo in einem verborgenen 
Winkel stattfinden, sondern in einem großen, ehrwürdigen Dom. Ihr kennt dieses 
grandiose Schauspiel - •für die Welt, für Engel und Menschen" (1 Kor 4,9). In 
den langen Jahren Eurer Ausbildungszeit habt Ihr es oftmals miterlebt. Morgen 
aber seid Ihr nicht bloß Zuschauer, sondern selber Betroffene. Ihr selber werdet 
im Mittelpunkt stehen, sozusagen auf der •Bühne", wie in einem Theater. Die Au- 
gen aller werden auf Euch gerichtet sein, ganz gleich, ob Ihr es wünscht oder 
nicht, ob es Euch angenehm ist oder eher peinlich. 

Zumindest werdet Ihr nachdenklich gestimmt, wenn Ihr an das denkt, was Pau- 
lus im ersten Korintherbrief schreibt. Dort heißt es nämlich: •Ich glaube, Gott hat 
uns Apostel auf den letzten Platz gestellt, wie Todgeweihte; denn wir sind zum 
Schauspiel geworden für die Welt, für Engel und Menschen. Wir stehen als Toren 
da um Christi willen, ihr dagegen seid kluge Leute in Christus. Wir sind schwach, 
ihr seid stark; ihr seid angesehen, wir sind verachtet. Bis zur Stunde hungern und 
dürsten wir, gehen in Lumpen, werden mit Fäusten geschlagen und sind heimat- 
los. Wir plagen uns ab und arbeiten mit eigenen Händen; wir werden beschimpft 
und segnen; wir werden verfolgt und halten still; wir werden geschmäht und trö- 
sten. Wir sind sozusagen der Abschaum der Welt geworden, verstoßen von allen 
bis heute. Nicht um euch bloßzustellen, schreibe ich das, sondern um euch als 
meine geliebten Kinder zu ermahnen" (1 Kor 4,9-14). 




