Hingerichtete Verbrecher
als Gegenstand der Heiligenverehrung

Zum Kontext von René Girard

Markwart Herzog, Miinchen

Die Heiligen werden in der christlichen Frommigkeit als in Sitte und
Glauben gefestigte und vorbildhafte Menschen vorgestellt, die zu Lebzei-
ten sowie iiber ihren Tod hinaus als Patrone und Schutzhelfer segensrei-
che Wirkungen entfalten. Das schlieBt nicht aus, da8 sie oft auf eine be-
wegte Geschichte (Augustinus) zuriickblicken kdnnen, von Anfechtung
und Zweifel (Antonius der Grofie) durchaus nicht frei sein miissen.

Aber daB in der Volksfrommigkeit (insbesondere Siziliens) auch hinge-
richtete Verbrecher ,als eine Art Schutzgétter“! Verehrung finden, ist
eine erstaunliche Tatsache, die iiber die allgemeinen Eigenschaften der
Heiligenverehrung hinaus nach einer eigenen Erkldrung verlangt; denn
zunichst mag die Vorstellung heiliger Verbrecher nur als in sich wider-
spriichlich, bizarr und phantastisch anmuten. Deshalb werden im folgen-
den Beobachtungen an diesem absonderlichen Phinomen auf einen wei-
teren Kontext kulturgeschichtlicher Erkenntnisse bezogen: Es kann ge-
zeigt werden, daB es sich bei dieser Art der Heiligenverehrung um keinen
in jeder Hinsicht ,,einzigartigen Kultus“? handelt. Dariiber hinaus soll am
sakralen Charakter des Hinrichtungsrituals die von der religiosen Phan-
tasie angenommene Verwandlung des Verbrechers zum Heiligen ver-
stindlich werden.

U A. Hellwig, Der Kultus der Gehenkten, in: Archiv fiir Kriminalanthropologie und Kriminali-
stik 50 (1912) 16-23, 17. Es handelt sich um ,,Gottheiten niederen Grades” (T. Trede, Das
Heidentum in der romischen Kirche 3. Gotha 1890, 337-350 und 425f, hier 341), um
,Schutzgeister“ mit allen ,,Ziige(n) der wirklichen Heiligen* (1. von Diiringsfeld/O. Frh.
von Reinsberg-Diiringsfeld, Ethnographische Curiositdten 2. Leipzig 1879, 26-34, 26, 34);
vgl. E. S. Hartland, The cult of executed criminals at Palermo, in: Folk-Lore 21 (1910)
167-179, 175: Der Hingerichtete ,,received the rank of a martyr, and honours quasi-divine
were paid to him“. Zu den Einzelheiten des Kults vgl. bes. G. Pitré, Le Anime dei corpori
decollati, in: Biblioteca delle tradizinoni popolari siciliane 17. Palermo 1889, 4-25, 2691,
294f, 310.

2 Hellwig (Anm. 1), 20; vgl. Trede (Anm. 1), 341; Diiringsfeld (Anm. 1), 26.



Markwart Herzog 368

1. Leichenrecht und Totenhilfe

Auf das Bildmotiv der Totenhilfe? wurde schon an anderm Ort in dieser
Zeitschrift aufmerksam gemacht: ,, Lebende* Tote* aus den Gribern ei-
nes Kirchhofs leisten einem Verfolgten Waffenhilfe. Diese Tradition hat
Waurzeln im auBBerchristlichen Glaubensgut, 148t sich aber auch als durch-
aus christlich verstehen: Der Verfolgte hatte oft fiir diese Toten gebetet,
die sich dann in der die Generationen iibergreifenden Gemeinschaft der
Heiligen als dankbar erweisen. Die Toten ,warten gleichsam in jhren
Gribern, um einem Menschen Gutes zu tun und sich damit der Dankes-
schuld zu entledigen®s.

Der Totenhilfe entspricht also umgekehrt eine Leichen- und Seelenfiir-
sorge der Angehérigen und der Kirche. Darin kommt zum Ausdruck, da
der biologische Tod die Beziehung des Verstorbenen zu den Hinterblie-
benen letztlich nicht auflsst, sondern allenfalls modifiziert. Im Gegensatz
zur heutigen Auffassung 148t sich in vielen Kulturen nachweisens, daB
die Toten nicht nur in Nachkommen und Werken weiterleben, sondern
auch als Rechtspersdnlichkeiten angesehen, ja als gleichsam irdisch fort-
existierend vorgestellt werden’, was noch in der kirchlichen Heiligenver-
ehrung anschaulich ist®. Dabei ist urspriinglich der Kérper des Toten®,

* M. Herzog, Helfende Tote in der Gemeinschaft der Heiligen, in: Geist und Leben 62 (1989)
416-424; vgl. K. Ranke, Rosengarten, Recht und Totenkult, Hamburg o. J. [1951], 165-168.
4Im Unterschied zur modernen Auffassung féllt im Volksglauben sowie in archaischen
Gesellschaften der Persontod nicht mit dem biologischen Tod zusammen. Neben lebenden
Toten gibt es tote Lebende, die sich durch normwidriges Verhalten von der Gemeinschaft
entfernen. Diesem sozialen Tod kann der biologische Tod nichts Entscheidendes mehr hin-
zufiigen: H.-P. Hasenfratz, Die toten Lebenden. Eine religionsphinomenologische Studie
zum sozialen Tod in archaischen Gesellschaften (ZRGG, Beih. 24), Leiden 1982, 37-84, bes.
55-58, vgl. 3. Vgl. auch H. Siuts, Bann und Acht und ihre Grundlagen im Totenglauben. Ber-
lin 1959.

* H. Fehr, Tod und Teufel im alten Recht, in: ZRG./GA 67 (1950) 50-75, 59.

¢ Heute zerreif3t der Tod fast alle rechtlichen Bindungen zwischen Verstorbenen und Ange-
horigen. Vgl. zu diesem Komplex H. Schreuer, Das Recht der Toten, in: Zs. fiir vgl. Rechts-
wissenschaft 33 (1916) 333-432, 34 (1916) 1-208; R. His, Der Totenglaube in der Geschichte
des germanischen Strafrechts. Miinster 1929 ; H. Brunner, Das rechtliche Fortleben der Toten
bei den Germanen, in: Deutsche Monatsschrift fiir das gesamte Leben der Gegenwart 12
(1907) 18-32; O. Schrader, Totenhochzeit. Jena 1904, bes. 31-33.

7 So gibt es Rechtspflichten gegeniiber dem Toten: Ehrung, Leichenpflege, Rache. Er kann
sowohl leiblich bestraft werden im Sinne eines passiven Totenstrafrechts - vgl. H. Scherer,
Die Klage gegen den toten Mann, in: K. Beyerle (Hg.), Deutschrechtliche Beitrige 4/2
(1909) 47-192 als auch aktiv strafberechtigt sein - wie bei der Totenhilfe; vgl. auch H.
Brunner, Die Klage mit dem toten Mann und die Klage mit der toten Hand, in: ZRG/GA 31
(1910) 235-252.

8 Heilige treten als Anwilte, Klidger und Exekutoren der Gerechtigkeit auf (C.A. Bernoulli,
Die Heiligen der Merowinger. Freiburg 1900, 249-261; H. Giinter, Legenden-Studien. Koln
1906, 142-147), deren Griber ausgezeichnete Orte ihres Wunderwirkens sind (ebd.,



Heiligenverehrung 369

der wie zu Lebzeiten physisch wirksam wird, Ausgangspunkt der Rechts-
subjektivitat. ,,Noch heute formen wir den Deckel eines Sarges wie das
Dach. Hier wohnt der Tote und empfiingt Besuch, 148t sich mit Blumen,
Speisen, freundlichem Gedenken feiern und méchte sein Revier geachtet
sehen.*“!® Wihrend sonst der alte Leicherkult im Christentum weitgehend
durch die Seelenfiirsorge abgelost worden ist!!, hat sich im Volksglauben
die Vorstellung vom lebenden Toten erhalten'?, die eine Voraussetzung
auch fir den Kult exekutierter Verbrecher bildet.

2. Hingerichtete Verbrecher als Schutzhelfer und Heilige

Eine Hochschitzung und Verehrung hingerichteter Menschen ist sowohl
literarisch als auch frommigkeitsgeschichtlich durchaus bekannt. So gibt
es einen ganzen Komplex von Mirchen, Sagen, Ritterromanen, in denen
ein Hingerichteter Reichtum und Gliick vermittelt. Jedoch decken sich

107-109, 139f, 155-158; H. Hattenhauer, Das Recht der Heiligen. Berlin 1976, 12ff, 61 ff).
- Diese Vorstellung ist auch manifest im Reliquienkult der Kirche sowie im Osterglauben,
der den Auferstehungsleib auf den Korper des Verstorbenen (Joh 20,27; vgl. 1. Kor
15,35-53) bezicht. — Die heidnische Umwelt der Alten Kirche wollte die Hoffaung auf
leibliche Auferstehung mit dem Hinweis darauf untergraben, daB Tiere die verschlunge-
nen Toten iiber die Erde verstreuen (Cyrill von Jerusalem, Catechesis 18,2, in: MPG 33,
1019). Tertullian hat dem entgegnet, daB die Tiere GefiBBe seien, in denen die Leiber bis
zur allgemeinen Auferstehung der Toten deponiert werden (De resurrectione mortuorum
63,1 und 3f, in: CCL 2, 1011). Ephraem dem Syrer zugeschriebenen Predigten zufolge
werden die Korperteile der Toten zum Weltgericht vollstindig ausgespien (dusgewdhite
Schriften 1, hg. von P. Zingerle. Kempten 1870, 98) - ein Gedanke, den Weltgerichtsbilder
der Ostkirche (vgl. Santa Maria Assunta in Torcello) drastisch vor Augen stellen.

% Schreuer (Anm. 6), 344 ff. Zu Prizisierungen der These vom lebenden Leichnam vgl. den
Forschungsbericht von K. Frolich, Germanisches Totenrecht und Totenbrauchtum im Spie-
gel neuerer Forschung, in: HBVk 43 (1952) 41-63; iiber religionswissenschaftsgeschichtli-
che Hintergriinde (E. B. Tylors Animismustheorie) vgl. G. Wiegelmann, Der ,lebende
Leichnam™ im Volksbrauch, in: ZVk 62 (1966) 161-183, 161-166.

1" H. von Hentig, Der nekrotrope Mensch. Vom Totenglauben zur morbiden Totenndhe.
Stuttgart 1964, 23.

" Die Kirche hat den allgemeinen Leichenkult am Grab eingeschréinkt auf den der Heili-
gen, diesen aber massiv gefordert: H. Delehaye, Les origines du culte des martyrs. Briissel
1912, 35-50, bes. 35, 47, vgl. 51. ,,Ueberall wurzelt die den Reliquien beigelegte Kraft in
der Vorstellung, man habe in einem solchen heiligen Teilchen den ganzen Heiligen in Per-
son eingekapselt vor sich. Dadurch wird die ... Reliquie mit einer Reihe individueller Ziige
ausgestattet, als hatte man es mit einem leibhaftigen Menschen zu thun“: Bernoulli (Anm.
8), 245. Ansonsten erscheint im Christentum der Kdrper nur noch ,als Zubehor der Seele*:
Schreuer (Anm. 6), 419, vgl. 408, 421 ff.

12 Das alte Leichenrecht kannte noch keine Trennung von Leib und Seele: ,Am Anfang
der Entwicklung steht nicht der Dualismus von Leib und Seele, sondern die Einheit des le-
bendigen Korpers vor und nach dem Tode“: Schreuer (Anm. 6), 367. Vgl. dazu auch H.-J.
Klare, Die Toten in der altnordischen Literatur, in: Acta Philologica Scandinavica 8
(1933/34) 1-56, 1ff, 41-46.



Markwart Herzog 370

diese Uberlieferungen nur partiell mit dem sizilianischen Kult der santi
decollati (der heiligen Enthaupteten); denn dort erweist sich der Tote als
dankbar gegeniiber einem barmherzigen Schneidergesellen, der ihm zu
einem ehrlichen Begridbnis verholfen hatte!> - Wohltat also wird mit
Wohltat vergolten -, wihrend sich in Sizilien paradoxerweise hingerich-
tete Verbrecher als Helfer in der Not zeigen, die entsprechend den Bil-
dern der Totenhilfe in der Gestalt von Skeletten — als Tréger postmorta-
len Lebens!* — auftreten, Reisende vor Rdubern in Schutz nehmen!®, und
zwar besonders in der Nihe ihrer Graber!s.

Ferner sind auch der christlichen Hagiographie heilige Verbrecher
durchaus bekannt. Der Jesuitenpater Jacob Schmid (1689-1740) hat die
wichtigsten Vertreter, darunter ihren Prototyp, den mit Jesus gekreuzig-
ten Schicher (Lk 23,40-43), in einem merkwiirdigen Biichlein zusam-
mengestellt, den Akzent jedoch anders gesetzt: Es geht ihm um schon be-
kehrte ehemalige Verbrecher!’, die zur Zeit der Christenverfolgung als
Mirtyrer fiir ihren Glauben, nicht wegen begangener Untaten sterben!®
und so in die himmlische Gemeinschaft der Engel und Heiligen eingehen.

Dariiber hinaus ist auch in Luzern eine Verehrung von ,,Heiligen unter
dem Galgen* aus Bauernkriegen iiberliefert, wie der rechtlichen Volks-

138, Liljeblad, Die Tobiasgeschichte und andere Mdrchen mit toten Helfern. Lund 1927,
17-153, bes. 28-43, 96-122. ,,Bei aller Hilfe in den Volksmirchen gilt das Prinzip: Dienst
fiir Gegendienst“ (ebd., 99). Zu den ,;schamrothen Seelen helfender Hingerichteter vgl. A.
Liitolf, Sagen, Brduche und Legenden aus den fiinf Orten Lucern, Uri, Schwyz, Unterwalden
und Zug. Luzern 1865, 146f.

14 Zur interkulturellen Vorstellung der Knochen als Triager von Lebenssubstanz, die den
biologischen Tod iiberdauert: C. Uhsadel-Giilke, Knochen und Kessel. Meisenheim 1972,
7-13, 43-52; Herzog (Anm. 3), 421.

15 Trede (Anm. 1), 342; Hartland (Anm. 1), 171: ,skeletons of these executed criminals ri-
sing from the grave, laying hold of their bones and running to help of their adorer, knok-
king the robbers right and left*.

16 Diiringsfeld (Anm. 1), 29; s.o. Anm. 8.

17 J. Schmid, Trauben der Heiligkeit Aus denen Dirnern der Bosheit Oder Verwunderliche
Bekehrungen Allerhand Modérder, Rauber, Zauberer / Auch viler zum Todt verurtheilten
Ubelthditern oder Maleficanten. Erster Theil. Augsburg 1738. So werden nicht diejenigen
,»als wahre Christ = Martyrer“ erkannt, ,,wann sie die Martyr nur wegen ihren Missethaten
und nit Glaubens halber, ausgestanden hitten (28).

18 Ferner hat J. Schmid Legenden von heiligen Scharfrichtern gesammelt. Auch hier ist
ausschlaggebend, daB sie fiir den Glauben in heidnischer Umwelt Blutzeugnis gaben: Das
von der Welt Verachte, Bey GOTT Angenehme Volcklein / Das ist / Unterschidliche Ge-
schichten von allerhand Heiligen Scharpff= Richtern / und Henckers = Knechten. Augsburg
1738. So heiBt es in der ,,dedicatio” an den ,,Heiligen Blut = Zeugen Apollinaris, Vormahls
gewesten Scharpff = Richter / Anjetzo Glorreichen Himmels = Fiirsten“: ,,Mithin bist du
also aus einem Verfolger, ein stattlicher Verfechter des Christenthums, aus einem Heydni-
schen Scharpf= Richter ein alleredlister Blut=Zeug Christi worden®“. Dagegen konnte die
sizilianische Volksfrommigkeit das Geschick hingerichteter reumiitiger Verbrecher im
Sinne des christlichen Mirtyrerglaubens mif3verstehen: Hartland (Anm. 1), 175f; Diirings-
feld (Anm. 1), 34.



Heiligenverehrung 371

kunde iberhaupt sogenannte Galgenwallfahrten bekannt sind!®. Aber es
durfte sich in diesen Fillen eher um einen Ausdruck sozialen Protests ge-
gen das blutige Strafgericht einer Klassenjustiz handeln?® — eine Reak-
tion, die als ein Motiv unter anderem auch fiir die positive Einstellung ge-
geniiber Opfern des Strafvollzugs in Palermo angefiihrt wird?!

Auch bei den santi decollati Siziliens handelt es sich um Wiederginger
von Hingerichteten, vornehmlich von Missetitern, um Menschen also,
die eigentlich keinen Grund zur Dankbarkeit gegeniiber ihrer Mitwelt ha-
ben konnen. Sie hatten zu Lebzeiten gegen Sitte und Recht verstoBen,
wurden verurteilt und exekutiert. Aber dennoch werden sie als Heilige
verehrt, sind Gegenstand von Gebeten, Votivbildern, Fresken und Wall-
fahrten. Kirchen und Altidre werden ihnen gewidmet, darunter eine Kir-
che in Palermo ( Chiesa dei Decollati), die als Zentrum des Kultes gilt. Be-
stimmte Tage werden fiir ihre Verehrung reserviert. Es wire jedoch eher
zu erwarten gewesen, dall die Wiederkehr dieser Verbrecher Anla} fiir
Reaktionen des Schreckens gibt: Unter der Annahme postmortaler Akti-
vitdt wire es natiirlich, wenn die Hinterbliebenen diesen Unholden in
Furcht vor Rache fiir die gerichtliche Vergeltung der Missetaten begegne-
ten?2.

19 Litolf (Anm. 13), 427-430; H. L. Attenhofer, Geschichtliche Denkwiirdigkeiten der Stadt
Sursee. Luzern 1829, 166f; E. von KiinBberg, Rechtliche Volkskunde. Halle 1936, 166. Vgl.
die Klage der Stadt Luzern iiber Glaubige, die ,.fiir sonderbahre Ihre lybliche gebrichen,
krankheiten und anligen, zu der Richtstatt by dem hochgericht ... wallfarten vorgenom-
men, ... sittmohlen kein mangel an vilen Gott geheiligten kirchen und Gottshiisern, an wol-
chen einsjeder Christenmensch sein gebitt ... uff zu opferen weiss“: T. von Liebenau, Der
Luzernische Bauernkrieg vom Jahre 1653, in: JB fiir Schweizerische Geschichte 20 (1895)
210-215, Zitat 212.

20 Zumal die ,,Heiligen“ auch in zeitgenodssischen Quellen als ,,Rebellen* tituliert werden:
Liitolf (Anm. 13), 429; L. Tobler, Schweizerische Volkslieder 2. Frauenfeld 1884, 129f. —
Uber Heiligenkult als Reaktion auf Justizmord vgl. L. Morsak, Aus dem Rechtsleben baye-
rischer Wallfahrten, in: Forschungen zur Rechtsarchdologie und Rechtlichen Volkskunde 1
(1978) 107-130, 113-115. Eine Identifikation der Volksmenge mit dem Opfer diirfte auch
sonst zu den ,,impliziten Bedeutungen“ der Hinrichtungszeremonien gehort haben: R.J.
Evans, Offentlichkeit und Autoritit. Zur Geschichte der Hinrichtungen in Deutschland, in:
H. Reif (Hg.), Rduber, Volk und Obrigkeit. Frankfurt 1984, 185-258, 205 u.6.

2 Hellwig (Anm. 1), 21; Hartland (Anm. 1), 175, 178f. - Uber sozialgeschichtlich bedingte
Sympathien mit dem Verbrecher in Sizilien: R. Schenda, Italienische Volkslesestoffe im 19.
Jahrhundert, in: Archiv fiir Geschichte des Buchwesens 7 (1967) 210-299, 238-242.

22 Vgl. His (Anm. 6), Sff. Deshalb wurde Wert darauf gelegt, unterstiitzt durch positive
MafBnahmen vor der Exekution wie die Henkersmahlzeit, sicherheitshalber die Einwilli-
gung des Delinquenten zum Strafvollzug zu erwirken: H. von Hentig, Vom Ursprung der
Henkersmahizeit. Tibingen 1958. Umgekehrt sind bestimmte rituelle Elemente im Vollzug
von Todesstrafen als negative postmortale MaBnahmen auf apotropidische Zwecke abge-
stellt (F. Str6m, On the Sacral Origin of the German Death Penalties. Stockholm 1942,
159-161, 167-171, 210-214), die sich aus der Angst der Rechtsgemeinschaft vor einer Ra-
che des Wiedergingers erkliren (242-255). Vgl. auch P. Fischer, Strafen und sichernde



Markwart Herzog 372

Und tatsdchlich werden die Exekutierten folgerichtig oft als Monstren
dehumanisiert vorgestellt?.

Deshalb setzt der merkwiirdige Sachverhalt von wohltditigen Ubeltdtern
eine Verwandlung der Bésewichte in der Phantasie der Volksfrémmigkeit
voraus, welche die zu Lebzeiten verbrecherischen Menschen als sants de-
collati zu Adressaten religioser Verehrung werden 146t>. Zur Erklirung
der Transformation des Verbrechers in einen Heiligen werden von Volks-
kundlern und Rechtshistorikern Gedanken angefiihrt, die sich besonders
auf das Erlebnis der Hinrichtung in den Augen der um das Opfer versam-
melten Menge beziehen: Nach der Exekution schléigt der Abscheu gegen-
iiber dem Verbrecher in Heroisierung um, auch deshalb weil im Lauf der
Zeit seine Monstruositit in der Erinnerung verblaBBt. Ferner ist eine Ver-
ehrung der nach dem Strafvollzug erreichbaren abstoBenden Uberreste
des Verbrechers als machtvoller Gliicksbringer (dhnlich der Reliquien
der Heiligen) sowohl in Sizilien wie auch im Volksglauben anderer Lin-
der zu finden?. - So ist der ,,anddchtige Raub* frischer Leichenteile als
wunderkriftige Reliquien nicht nur in der Barockzeit bei Ordensheiligen
der Jesuiten sowie bei hingerichteten Verbrechern iiberliefert, sondern
schon im frithchristlichen Mirtyrerkult belegt; und auch Paracelsus war
tief iiberzeugt von der medizinischen Wirksamkeit der Leichname (,,Mu-
mien*) insbesondere hingerichteter Verbrecher; denn ,,wenn die Arzte
und sonst mérniglich wiilten, was mit dieser mumia vorzunehmen sei
oder wozu sie niitzt, es wiirde kein Ubeltiter iiber drei Tage am Galgen
oder auf dem Rad liegen bleiben, sondern, wo es moglich wire, hinweg
genommen werden“?. Insgesamt diirfte das kollektiv erlebte faszinie-

Mapnahmen gegen Tote im germanischen und deutschen Recht. Diisseldorf 1936, bes. 4-25,
49-58.

23 Zur Dehumanisierung des Verbrechers vgl. exemplarisch den Werwolfglauben: M. Ja-
coby, wargus, vargr: ,Verbrecher* ,Wolf' — eine sprach- und rechtsgeschichtliche Untersu-
chung. Uppsala 1974; W. Schild, Das Strafrecht als Phdnomen der Geistesgeschichte, in: C.
Hinckeldey (Hg.), Justiz in alter Zeit. Rothenburg 1989, 7- 38, 24-26. Vgl. M. Foucault,
Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Geféingnisses. Frankfurt 1977, 85f.

2 Sie sind zu unterscheiden von den armen Seelen im Fegfeuer, auch wenn man sie oft mit
diesen verwechselt: Pitré (Anm. 1), 4f. Vielmehr sind sie den Heiligen der Kirche gleichge-
stellt (ebd., 11; vgl. 269); sie kénnen auch zu Adressaten von Gebeten werden, die sonst an
Engel gerichtet sind (ebd., 310). Vgl. auch G. Pitre, Canti popolari siciliani 1. Palermo 1870,
77f; Diiringsfeld (Anm. 1), 26.

25 Armesiinderblut und Strick des Gehenkten als Talisman: Hellwig (Anm. 1), 22f; Hart-
land (Anm. 1), 179. Uber Scharfrichter im Aberglauben Palermos: G. Pitré, La vita in Pa-
lermo 2. Palermo 1905, 304-331.

26 T, Paracelsus, Quinque philosophiae tractatus. Vom Unterschied der Zeit, und wie sich
nach solcher aller Krifte und Unkrdfte wandein. Tractatus 111: Von dem Fleisch und der mu-
mia, in: Werke 3. Darmstadt 1967, 411417, Zitat 413. Vgl. E. Richter, Die ,,anddchtige Be-
raubung* geistlicher Toter als volksglaubenskundliches Phdnomen, in: Bayerisches Jahrbuch
fiir Volkskunde 1960, 82-104: 82-97 (Jesuitenheilige), 98-100 (Verbrecher). Zur Ubertra-



Heiligenverehrung 373

rend-schauerliche Geschehen 6ffentlicher, rituell gestalteter Exekution?
fiir die Wesensverwandlung des Missetiters und den Kult um seine Re-
liquien (s. u. Anm. 59f) ausschlaggebend sein:

3. Die Heiligen und die Gewalt

Der Gedanke einer Produktion des Heiligen durch blutige Opfer1aBt sich
beziehen auf die Theorie von René Girard liber die Religionen und ihre
Opfer?: Er interpretiert die urspriingliche Funktion der Opfer nicht als
Kommunikation des Menschen mit einer Gottheit wie im Lob- oder
Dankopfer. Vielmehr dienen sie zunichst einer Bewéltigung der in allen
Gesellschaften virulenten Gefahr gemeinschaftszerstdorender Gewalt, die
beim Menschen im Unterschied zum Tier nicht durch angeborene In-
stinkte unterbunden wird. In archaischen Gesellschaften werden Gewalt-
eskalationen nicht durch ein Gewaltmonopol gebannt, sondern durch die
kollektive rituelle Totung von Menschenopfern, die es ermoglichen, da
aufgestaute Aggressionspotentiale kontrolliert abgebaut werden. In die-
sem Zusammenhang sind die Opfer der Religionen urspriinglich Siinden-
bocke, denen all das angelastet wird, was den sozialen Frieden bedroht.
Die Tétung des Siindenbocks in der ekstatisch gegen das Opfer zusam-
mengeschlossenen Kultgemeinde 146t die Exekution zu einem heilvollen
Geschehen werden, das tatsidchlich Einheit und Harmonie stiftet.

Diese Auffassung vom religiosen Opfer verbindet Girard mit einer
Theorie iiber die Entstehung des Gottesgedankens und des Heiligen in

gung der in der antiken Volksmedizin geschitzten Verwendung des Bluts von zum Tier-
kampf verurteilten Verbrechern und Gladiatoren auf kirchliche Mirtyrer vgl. F. J. Délger,
Gladiatorenblut und Martyrerblut, in: Vortrdge der Bibliothek Warburg 1923-1924. Leipzig
1926, 196-214.

27 Zum rituellen Charakter der Strafvollzugspraxis vgl. R. van Diilmen, Theater des Schrek-
kens. Gerichtspraxis und Strafrituale in der friihen Neuzeit. Miinchen 31988, sowie H. von
Hentig, Die Strafe 2. Berlin 1955, 71-99 iiber ,,quasi-religiose Gesten* und ,kultische Ob-
servanzen“ in Hinrichtungszeremonien.

28 R. Girard, La Violence et le sacré. Paris 1972; vgl. Dionysos et la genése violente du sacré,
in: Poétique 1 (1970) 266-281; Des choses cachées depuis la fondation du monde. Paris 1978;
Le Bouc émissaire (1982). Paris 1989 (biblio essais 4029); La Route antique des hommes per-
vers (1985). Paris 1988 (biblio essais 4084). (Auf die hier genannten Werke Girards wird im
folgenden mit dem Erscheinungsjahr verwiesen). — Eine Besonderheit dieser Auffassung
des Heiligen ist darin zu sehen, daB sie dessen Natur nicht nur von der wohltétigen Seite
~eines Schutzmannes in einer groBen fremden Stadt“ in den Blick nimmt; sie unterschei-
det sich von der gingigen Vorstellung des Heiligen als Nothelfer, dem ,,das Grauenerwek-
kende, Unheimliche* mangelt: J. Huizinga, Herbst des Mittelalters. Stuttgart 111975, 234; s.
u. Anm. 48.



Markwart Herzog 374

dem doppeldeutigen Sinn des Numinoser?*: Die Exekution des Opfers sei
Ursache dafiir, daB8 es als heilig (mysterium fascinosum) verehrt wird,
wihrend es vor der Liquidation als Ungeheuer (mysterium tremendum)
verabscheut war. Dieser ProzeB3, mit dem Tétungsakt als Mittelpunkt, ist
fiir Girard Ursprung der religiosen Erfahrung des Heiligen sowie dessen
Personifikationen, der Gotter und der Heiligen3®. Hinter jeder Gottesvor-
stellung verbirgt sich ein wegen Untaten beschuldigter und getéteter Siin-
denbock®'. Wie bei den santi decollati wird jedoch die Erinnerung des
Schauerlichen zugunsten des segenbringenden Aspekts verdringt3?:

Zur Beschreibung der Verwandlung des Unholds zum Heiligen hat Gi-
rard den Begriff einer ,,doppelten Transfiguration“ eingefiihrt33: Die er-
ste Transfiguration zielt ab auf die Konstruktion des Opfers als unheil-
bringendes Monstrum vor der T6tung —~ damit es auch zu Recht liquidiert
werden kann (s. 0. Anm. 23) -, die zweite nach der Tétung auf die Vergott-
lichung des Getoteten zum Heilbringer. Die Exekution wird als eine be-
freiende Handlung erfahren, die sozialen Frieden begriindet und bekrif-
tigt. Dieses fiir die Kultgemeinde positive Resultat des Siindenbockme-
chanismus bedingt eine spétere Verkliarung des Ungeheuers zum Urheber
und Bewahrer von Ordnung, Hilfe und Heil. Die kollektive Erfahrung ei-
ner Befriedung durch den Opferkult wird in der religiésen Vorstellung als
machtvolles Handeln, als Epiphanie des Géttlichen verstanden34: Das
,»Opfer erklart die Gottheit, nicht die Gottheit das Opfer“?s. Der Siinden-

2 Vgl. dazu M. Herzog, Religionstheorie und Theologie René Girards, in: KuD 38 (1992)
105-137.

% Girard glaubt, damit den Grund aller Kultur gefunden zu haben, eine Gesamtdeutung
der Menschheitsgeschichte: Dabei setzt er voraus, daB es am Anfang jeder Kultur ,,Ur-
morde* gegeben hat, durch welche entfesselte Aggressivitit befriedet worden ist. Die Op-
ferkulte wiederholen rituell diese ,,Griindungsgewalt“, um den verséhnenden Effekt des
Uropfers durch die Zeiten zu sichern (ders., 1972, 136 f, 142f). Der rituelle Siindenbock er-
selz! das urspriingliche Opfer (ders., 1985, 94) und béndigt die Gewaltnatur des Menschen.
31 Girard 1982, 113-139: ,,Les crimes des dieux*.

32 Die Verdriangung der alptraumhaften Bluttat wird Girard zufolge von den Mythen gelei-
stet, die schlieBlich nur noch die positiven Aspekte des Siindenbockmechanismus iiberlie-
fern; s.u. Anm. 48.

33 Girard 1982, 77-79, 84; ders., 1985, 38-41 (,,Réalisme et Lransfiguration®).

34 Girard 1985, 38. Er entlarvt die religiose Vorstellung des Opfers im Sinne einer Gabe an
die Gottheit als Ausdruck eines gelungenen Opferkults (Girard 1972, 368; ders. 1978, 64).
In der Vergdttlichung des Opfers zeigt sich lediglich dessen Bedeutung fiir die Gemeinde
(ders. 1972, 20), welche Verséhnung als eine Machttat des zum Géttlich-Transzendenten
verklarten Siindenbocks versteht: ,, Transcendence is, in short, only because it serves as a
deceiving object of rivalry*“: ders., , To double business bound*. Baltimore 1978, 111.

3 H. U. von Balthasar, Theodramatik 3. Einsiedeln 1980, 281. Damit liegt Girard im Trend
einer Forschungsrichtung, die sich den Religionen von deren gewalttitig opferkultischen
Seite her nahert, religiose Vorstellungen als davon abhingig behauptet: Vgl. R.G. Hamer-
ton-Kelly (Hg.), Violent Origins. Ritual Killing and Cultural Formation. Stanford 1982, hier
bes. B. Mack, Religion and Ritual (1-70).



Heiligenverehrung 375

bock wird in archaischen Gesellschaften als eine gleichsam géttliche
Macht angesehen, die sich sowohl ins Positive als auch ins Negative wen-
den kann, eine Ambivalenz, die nach Girard auf die unterschiedliche
Stellung des Siindenbocks vor und nach der Totung zuriickgeht: Er ist vor
der Exekution der Ubertretung all derjenigen Verbote (bes. im Kontext
von Gewalttaten) beschuldigt, als deren Schutzherr er nach der Tétung
angesehen wird3¢.

Girard zufolge sind alle kulturellen Institutionen letztlich begriindet im
Siindenbockmechanismus (s.0. Anm. 30). Auch die Strafjustiz ist eigent-
lich kultischer Natur®’. Daher kénnen ganz im Sinne Girards Strukturpa-
rallelen von Hinrichtungen mit Opferriten an den Gestalten des Scharf-
richters und des armen Siinders in der Tat gezeigt werden3®. Der Volks-
glaube dokumentiert eine Einstellung numinoser Scheu gegeniiber den
beiden Hauptakteuren des Hinrichtungsdramas. Dabei sind Verbrecher
im Zusammenhang des Siindenbockmechanismus vorziiglich geeignet,
das, was den Sozialverband an Amoral und Aggression von innen be-
droht, qua Projektion auf sich zu ziehen. Auch der Scharfrichter kann als
Siindenbock angesehen werden®®; denn durch die sonst gedchtete, tabu-
ierte Totung des Mitmenschen, die er legal und professionell ausiibt, wird
er selbst* zu einer machtgeladenen, einerseits faszinierenden, aber auch

36 Girard 1972, 151; ders., 1982, 73; bzgl. der santi decollati in Palermo: Pitré (Anm. 1), 12.
Zur Ambivalenz der Macht des Siindenbocks in der religidsen Vorstellung: Girard 1985,
83f, vgl. 104, 137; ders., 1978, 51.

3 Girard 1972, 38-44, 412-415.

38 Vgl. Herzog (Anm. 29), 123-127: Hier wurde die Unehrlichkeit des Scharfrichters dem
tremendum im Begriff des Heiligen zugeordnet. So hat der Veterindrmediziner M.J.J.W.
Lux (Uber das Abdecker-Wesen und die Folgen seiner Aufhebung. Leipzig 1818, 85f, 89,
991) fiir eine Aufhebung der Unehrlichkeit plddiert, in der er eine Ursache fiir die Vergott-
lichung des Scharfrichters und Abdeckers erblickte. - Gegen die verbreitete Auffassung ei-
ner Unehrlichkeit des Scharfrichters hat G. Wilbertz deutlich gemacht, daB sie mit sozial-
geschichtlicher Methode pauschal nicht auszuweisen ist: Scharfrichter und Abdecker im
Hochstift Osnabriick. Osnabriick 1979, 2, 287 ff, bes. 307, 313-316, 334; vgl. J. Glenzdorf/F.
Treichel, Henker, Schinder und arme Siinder 1/1. Bad Miinder 1970, 16-44, bes. 44. Wil-
bertz hat jedoch zugestanden, daf in volkskundlichen Arbeiten der Scharfrichter so in den
Blick kommt, wie er ,,in der Volksiiberlieferung in Sitte, Brauch und Aberglauben er-
scheint* (ebd., 3), und damit eingerdumt, daB unterschiedliche wissenschaftliche Metho-
den zu verschiedenen, sich erginzenden Ergebnissen gelangen konnen. Vgl. K.-S. Kramer,
Ehrliche/unehrliche Gewerbe, in: HRG 1 (1971) 855-858, der die numinose Scheu vor dem
Henker mit dessen sozialen Verruf verbunden sieht (857). Auch bei Girard werden soziale
Gegebenheiten so erfalit, wie sie sich, gebrochen durch die transfigurierende Produktivitit
religiés-mythischer Vorstellung, zeigen.

3 Vgl. Strém (Anm. 22), 275; H. von Hentig, Vorwort zu H. Schuhmann, Der Scharfrichter.
Kempten 1964, XIII; Chr. Meyer, Die unehrlichen Leute in dlterer Zeijt. Hamburg 1894,
16f.

4 Vor der Hinrichtung bat der Henker den Verbrecher um Verzeihung, ,,da8 er ihm nun
ein groBes Leid antun miisse, denn eine Schuld kann nur durch Schuld getilgt werden ... In



Markwart Herzog 376

bedrohlichen Gestalt. - Der Henker und sein Opfer sind deshalb im
Sinne Girards als heilig zu verstehen, da sie erstens aus dem profanen Le-
bensbereich ausgegrenzt und einem andern Seinszustand zugeordnet
werden, zweitens am ambivalenten Charakter des Heiligen teilhaben, was
drittens in einem unmittelbaren Zusammenhang steht mit 6ffentlich und
rituell zelebrierter Gewalt*' als Ort der Genese ihrer sakralen Aura (s. u.
bei Anm. 59f).

4. Hinrichtung als Strafopfer

Noch eine weitere Beobachtung der Volkskunde 148t sich in die These
Girards einordnen: Durch das auf dem Schafott 6ffentlich zur Schau ge-
stellte SchuldbewuBtsein des Verbrechers kann die Hinrichtung zu einem
sakralen Akt geraten*?. Auch Girard weist darauf hin, daB ein formelles
Schuldeingestidndnis des Siindenbocks vom Kultverband erwartet wird*.
Die Hinrichtung gilt als gottgefilliges, den Sozialverband von der Misse-
tat reinigendes Opfer*, was sich auch in ihrem streng ritualisierten,
quasi-religiosen Charakter zeigt — eine Auffassung, die von der germanis-
tischen und romanistischen Rechtsgeschichte als ,,Strafopfertheorie“ ver-
treten wird: Die Normverletzung habe urspriinglich eine Gottheit als
Ordnungsmacht herausgefordert und die Tétung des Missetiters (als
Strafopfer) nach sich gezogen*.

jener geheimnisvollen Stunde, da eine Schuld durch eine andere Schuld getilgt wird, ver-
schmilzt der Henker mit dem Mérder zu einem Wesen, der Mérder geht gewissermaBen im
Henker auf“: O. von Horvath, Jugend ohne Gott (1937), in: Gesammelte Werke 6. Frank-
furt 21978, 398f. Zur Verschmelzung der Gegensiitze im ekstatischen Erlebnis des 6ffentli-
chen Hinrichtungsrituals vgl. allgemein Evans (Anm. 20), 204. Vgl. auch Strém (Anm, 22),
255, 260.

41 Es ist bezeichnend, daB unter den gewaltsam zu Tode gekommenen Menschen nicht so
sehr Selbstmérder, Ermordete und Verungliickte als heilbringend und machtvoll gelten,
sondern besonders Hingerichtete: H. Brunner, Deutsche Rechtsgeschichte 1. Leipzig 21906,
247f; M. Busch, Volksmedizin, in: Die Grenzboten 36 (1877) Nr. 40, 144f; ders., Deutscher
Volksglaube. Leipzig 1877, 167-170; Art. Selbstmérder, in: HWDA 7 (1935/36) 1629, 1633.
Vgl. auch O. von Hovorka/A. Kronfeld, Vergleichende Volksmedizin, Bd. 1. Stuttgart 1908,
84-87 und Bd. 2. Stuttgart 1909, 217. Vgl. dagegen aber Strém (Anm. 22), 257f.

2 Trede (Anm. 1), 348f; Hellwig (Anm. 1), 21 f; Diiringsfeld (Anm. 1), 34.

43 Girard 1985, 104, 129f, 132.

4 Vgl. Pitré (Anm. 1), 24f.

% Wichtige klassische Vertreter sind Th. Mommsen, H. Brunner, K. von Amira und G.
Radbruch. Die Sakraltheorie der Todesstrafen 148t sich schon nachweisen bei dem Alto-
naer Pastor Gottfried Schiitze, De cruentis Germanorum gentilium victimis humanis. Leipzig
1743, 65-68. Vgl. J. Dépler, Theatrum poenarum, suppliciorum et executionum criminalium,
oder Schau= Platz / Derer Leibes und Lebens = Straffen. Sondershausen 1693, 2, 13. Sie hat
bis heute trotz einschneidender Kritik kaum an Faszination eingebiit: H. Schuhmann,



Heiligenverehrung 377

Diese Theorie hat besonders deshalb Widerspruch gefunden, weil der
Verbrecher als gottwidriges und damit opferuntaugliches Ungeheuer
keine geeignete Gabe an eine Gottheit sei‘é. Diesem Einwand ist Girards
Theorie des Opfers jedoch nicht ausgesetzt, da seine genetische Rekon-
struktion des Heiligen erstens den Begriff des Opfers in fiir die traditio-
nelle Religionswissenschaft eigenwilliger Weise mit dem des Siinden-
bocks identifiziert¥ und zweitens schon in ihren Grundlagen als Straf-
handlung konzipiert ist: Terminus a quo des Mechanismus ist der un-
heilbringende Siindenbock, der mit Unreinheit und Gewalttat beladen
aus der Gemeinschaft ausgestoBen wird, ferminus ad quem das segensrei-
che Opfer, das durch die Liquidierung eine Transsubstantiation*® ins
Gottlich-Transzendente erfihrt. Das Abscheuliche der (Straf-)Opferob-
jekte erscheint nach deren Totung in der religidsen Vorstellung als ver-

Henker, in: HRG 2 (1978) 75-71, 76; H. Schreiber, Die Zehn Gebote. Der Mensch und sein
Recht. Wien 1982, 264 sowie F. Irsigler/A. Lassotta, Bettler und Gaukler, Dirnen und Hen-
ker. Miinchen 1989, 228-230, vgl. 270 und Hattenhauer (Anm. 8), 17-21. Vgl. auch B. Gla-
digow, Ovids Rechtfertigung der blutigen Opfer, in: Der altsprachliche Unterricht XI1V/3
(1971) 5-23.

46 ,Die Gottheit wiirde sich schon bedanken, wiirde ihr ein derartiges Individuum ver-
ehrt!“: Hasenfratz (Anm. 4), 66. Dies sei das ,,Hauptargument gegen die Strafopfertheo-
rie“: B. Gladigow, Die Teilung des Opfers, in: Friihmittelalterliche Studien 18 (1984) 19-43,
37. Vgl. K.W. Struve, Die Moorleiche von Ddtgen. Ein Diskussionsbeitrag zur Strafopfer-
these, in: Offa 24 (1967) 33-72, bes. 52, 66-68, 71 f: Die MiBhandlung des Verbrechers in
apotropdischer Absicht schlieBe seine Klassifizierung als Opfer aus (s. 0. Anm. 22). Vgl
dazu auch Siuts (Anm. 4), 58-67.

47 Girard 1982, 37-69: ,,nous écrirons presque toujours: La victime est un bouc émissaire*
(62); vgl. J. Henninger, Scapegoat, in: M. Eliade (Hg.), The Encyclopedia of Religion 13
(1987) 92-94. Der Begriff des Siindenbocks wird umgangssprachlich und wertend verwen-
det: Die Opfer sind Gegenstand ungerechter Gewalt und deshalb Siindenbdécke zu nen-
nen: R. Girard, Generative Scapegoating, in: Hamerton-Kelly (Anm. 35), 73-145, 73f. Gi-
rard zufolge volizieht der Siindenbockmechanismus einen eliminatorischen Ritus; hinsicht-
lich seines Gegenstands ist er urspriinglich ein Menschenopfer, beziiglich seiner Funktion
ein Ersatzopfer, das fir die bedrohte Gemeinschaft die Gewalteskalation stellvertretend er-
leidet (s. u. 6).

8 Bei den santi decollati in Palermo ist ein analoger Bedeutungswandel im Sinne von ,,sa-
cri-fier” (Girard 1978, 249) offenkundig. — Fiir die Auffassung, daB die negativen Aspekte
der primitiven Sicht des Heiligen sukzessive verdringt werden (Girard 1982, 137-139;
ders. 1985, 107-126), das Heilige damit auch seine Zweideutigkeit verliert, vgl. N. Soder-
blom (in: C. Colpe, Die Diskussion um das , Heilige*. Darmstadt 1977, 99-102), wobei die
Ethisierung des Heiligen im Sinne des ,,Reinen* zu seiner eindeutigen Auffassung des
sanctus gefiihrt hat (Girard 1982, 117f); vgl. E. Benveniste (in: C. Colpe, 232-237,
251-253). - Die Originalitit Girards liegt nun darin, daB er erstens das Schreckenerre-
gende am Heiligen mit der Stellung des Siindenbocks vor der Tétung, zweitens das Faszi-
nosum mit dem Opfer nach der Exekution identifiziert und drittens die Mythen der Reli-
gionen insgesamt als Zeugnisse iiber derartige ,,Griindungsopfer” und deren rituelle Wie-
derholungen liest (Girard 1972, 104-109, 116; s. 0. Anm. 30): ,,le mythe est un texte faussé
par la croyance des bourreaux en la culpabilité de leur victime, aussi bien d’ailleurs qu’en
sa divinité*: Girard 1978, 171 (ohne Hervorhebungen); vgl. ders., 1982, 37-69.



Markwart Herzog 378

kldrt und somit als dem gottlichen Bereich wiirdig. ,, The victim is still cul-
pable but through death becomes a supernatural being and cult object“#.
Diese Verbindung des Opfers mit dem Siindenbock/Verbrecher im Op-
ferkult/Strafvollzug 148t die Einheit des Abscheulichen mit dem Reinen
und damit auch den Begriff des ,,Straf-opfers“ nicht als Widerspruch er-
scheinen. In dieser Perspektive liefert Girard einen bemerkenswerten Bei-
trag zur Sakraltheorie des Strafvollzugs.

5. Die Siindenbécke der Religionen und der Tod Jesu

Fiir Girard sind alle Religionen letztlich auf gewalttitige Opferkulte zu-
riickzufiihren. Sie unterscheiden sich radikal vom Wesen des Christen-
tums und seiner Friedensethik’®. Die schreckliche Fratze des Heiligen und
dessen segensreiche Wirkung, die auf Kosten von Siindenbécken erkauft
wird, sowie der Mechanismus des Ubergangs vom Schrecken zum Heil in
der kultischen Schlachtung sei durch Verkiindigung und Leben Jesu of-
fengelegt worden’!: Wiewohl Jesus von seinen Verfolgern wegen Gottes-
lasterung verurteilt wurde, blockiert seine im Neuen Testament betonte
Unschuld den Mechanismus der Sakralisierung kollektiver Gewalt, auch
deshalb, weil sich der Nazarener nicht in den Zirkel von Gewalt und Ge-
gengewalt verstricken 148t (Mt 26,51 f; Lk 22,49-51). Vorbereitet durch
das Alte Testament findet Girard zufolge in der Schilderung der Passion
durch die Evangelisten ein Perspektivenwechsel religioser Erfahrung
statt: weg von der Sicht der zusammengerotteten Meute hin zur Identifi-

4 G. Knott, The God of the Victims, in: Religious education 86 (1991) 399-412, 406. So kann
das Heilige als der Kultgemeinde immanent und transzendent angesehen werden (Girard
1978, 120), als Opfer der gottlichen Gewalt (Girard 1985, 91) und als Opfer fordernde Gort-
heit (ebd., 90, vgl. 39f). Der Siindenbockmechanismus verbindet beide Elemente zu einer
Einheit.

50 Die scharfe Entgegensetzung von Religion und Christentum teilt Girard mit Vertretern
der Dialektischen Theologie. Darauf haben aufmerksam gemacht B. L. Mack, The Inno-
cent Transgressor: Jesus in Early Christian Myth and History, in: Semeia 33 (1985) 135-165,
135ff und 158 ff (zu Girard und Bultmann) sowie A. van Egmond, Triumph der Wahrheit
und Triumph der Gnade, in: Zs. fiir dialektische Theologie 6 (1990/91) 185-205 (zu Girard
und Barth). Jedenfalls setzt Girard wie Bultmann eine pessimistische Anthropologie als
Negativfolie fiir die theologische Erfassung des Menschen voraus: Theologische Ankniip-
fung an die Wirklichkeit des Menschen wird entfaltet als Widerspruch der Offenbarung
Gottes gegeniiber dem Siinder (R. Bultmann, Arknipfung und Widerspruch [1946], in:
Glaube und Verstehen 2. Tiibingen 1952, 117-132, bes. 119-121), wobei Girard das Wesen
der Siinde in der Gewaltnatur des Menschen erkennt: M. Bouttier, L’Evangile selon René
Girard, in: Etudes Théologiques et Religieuses 54 (1979) 593-607, bes. 598 ff.

s! Girard, 1978, 163-304; vgl. schon Discussion avec René Girard, in: Esprit 41 (1973)
528-563.



Heiligenverehrung 379

kation mit dem verfolgten Opfer. Wihrend nach Girard die Religionen
die Perspektive des Opfers nicht in ihren Erlebnis- und Deutungshorizont
aufnehmen kénnen, wird sie, entkleidet von aller mythischen Umhiillung,
in den Evangelien als solche thematisch. Damit kann die T6tung des Stn-
denbocks als ungerechtes Henkerswerk verurteilt werden®2. Die Transfi-
guration Jesu zum Monstrésen sowie seine Verkldrung zum Géttlichen
im Sinne der Religionen unterbleibt. Dies ist fiir Girard bedingt durch
den Realismus der Evangelisten, die von der nackten Schikane und Té-
tung des Unschuldigen berichten, sich gegen die Sakralisierung religidser
Bluttat sperren’®® und so den Siindenbockmechanismus aufdecken’.
Auch die Auferstehung des Gekreuzigten kann vor diesem Hintergrund
gedeutet werden.

Nach biblischem Glauben wird die Auferstehung Jesu nicht durch die
Logik menschlicher Gewalt produziert, sondern durch das belebende
Wirken von Gottes Heiligem Geist (Rom 8,11; vgl. Apg 2,24). Hier ist zu
unterscheiden zwischen der Gewalttat der Menschen (Mi3handlungen,
Kreuzigung), der Gewaltlosigkeit Jesu gegeniiber den Verfolgern (im Ge-

52 Hinsichtlich dieses Perspektivenwechsels ist interessant, dafl der Rechtshistoriker H.
von Hentig gerade im Zusammenhang des monstrosen Eindrucks (s.o. bei Anm. 23), den
der Verbrecher erweckt (Das Verbrechen 1. Berlin 1961, 26-33), darauf hinweist, daf} Pas-
sionsbilder alter Meister umgekehrt gerade die Physiognomie der Henkersknechte derart
iiberzeichnen (29f).

53 Girard unterscheidet die Transzendenz der Religionen, die sich verkldrter sakralisierter
Gewalttat verdankt, von der christlichen Gottheit, die nicht ,la fausse transcendance
d’une victime sacralisée parce qu’unanimement tenue pour coupable” (Girard 1982, 245)
sei: Der Abgrund zwischen den (religiosen) Gottern der Henker und dem (christlichen)
Gott der Opfer ist uniiberbriickbar: ders., 1985, 165.

54 Zum Realismus der Evangelien: Girard 1978, 218, 242, 255. Aber in Girards Auffassung
der Passion ist es nicht so, daB Jesus ,,die gegen andere gerichtete und auf Siindenbocke
konzentrierte Gewalt iiberwunden hat, indem er sie selber stellvertretend erduldete” (W.
Pannenberg, Systematische Theologie 2. Gottingen 1991, 468). Es findet durchaus keine
Uberwindung der Gewalt selbst statt (Girard 1982, 241, 295), sondern eine Blockade des
Mechanismus ihrer Sakralisierung, da einerseits die Ubertragung der Gewalt-Siinde ,,nur
eine psychologische Entlastung ist (denn das war sie in allen rituellen Opfern)“ (Balthasar
[Anm. 35], 288, vgl. 277), und anderseits die Frucht des Opfertods Jesu im Geschick spite-
rer Mirtyrer ,,reproduziert” und ,,multipliziert” werden kann (Girard 1978, 195f). Jesu Of-
fenbarung dient zunichst der Aufkidrung tiber den blutigen Ursprung der Religionen (201)
und einer Parteinahme fiir die Siindenbocke (189, 193, 233), vgl. Herzog (Anm. 29),
118-120. So jedenfalls deutet Girard die Auferstehung der Toten beim Sterben Jesu (Mt
27,52f: Girard 1978, 257f); die Gréber der Siindenbdcke werden gedffnet (186-189), diese
exhumiert und rehabilitiert (172). Jesu Liebe zu den Menschen begriindet zwar eine Praxis
der Gewaltlosigkeit (235) und eine Gnosis, die aus dem Geféngnis der Gewalt fiihrt (239).
Aber wie alle vor- und nachjesuanischen Siindenbdcke ist Jesus nur ein Opfer, kein Uber-
winder kollektiver Gewalteskalation. Sein stellvertretendes Versdhnungsopfer unterschei-
det sich jedoch, jedenfalls in Girards Interpretation der Evangelien, dadurch vom Sterben
aller andern Siindenbécke, dafl es die kulturgeschichtliche Bedeutung des Siindenbockme-
chanismus als solche offenbart.



Markwart Herzog 380

horsam zum Vater im Himmel) und dem &sterlichen Handeln Gottes
(Auferweckung)’s. Diese Unterscheidung wird bei Girard durch miBver-
stindliche Formulierungen eher verstellt’s, ist jedoch in seinem Denkan-
satz impliziert”’. Sie kann noch verdeutlicht werden in der theologischen
Perspektive des Zusammenhangs zwischen Kreuzigung und Auferwek-
kung Jesu: Im Gegensatz zu der unmittelbar im Tétungsakt begriindeten
Heroisierung des religidsen Kultopfers kann die Auferstehung Jesu nicht
zum bloBen Ausdruck der Heilsbedeutung des Kreuzestodes verkiirzt
werden®®: Tod und Auferstehung sind zwei voneinander unterschiedene
Ereignisse, die Riickkehr des Sohnes zum Vater daher nicht als Bedeu-
tungsausdruck des Todes miBzuverstehen. Auf der Grundlage dieser Un-
terscheidung konnte der gegen Girard zunidchst naheliegende Einwand
entkriftet werden, daB auch der Osterglaube der ,religiése” Ausdruck se-
gensreicher Wirkungen eines am Galgen des Kreuzes getéteten Verbre-
chers wire: Das Ostergeschehen ist nicht unmittelbar auf die Tétung Jesu
bezogen. Es stellt sich nicht direkt und spontan mit der in der Kreuzigung
gipfelnden Zusammenrottung der Masse gegen den Siindenbock ein. Es
verdankt sich vielmehr einer davon unabhingigen Intervention Gottes,

53 Vgl. R. Schwager, Christ’s Death and the Prophetic Critique of Sacrifice, in: Semeia 33
(1985) 109-123. Girard hat sich entschieden gegen das Bild eines strafenden, Opfer for-
dernden Gottes gewandt (Girard 1978, 206, 210, 219, 221, 236f) - eine Vorstellung, die
grundlegend war fiir die Rechtfertigung des Scharfrichteramts: G. Wilbertz, Standesehre
und Handwerkskunst. Zur Berufsideologie des Scharfrichters, in: AKG 58 (1976) 154-177,
bes. 154-163.

6 Girard 1982, 179-182. ,La défaite dans le monde signifie en réalité la victoire sur le
monde* (180). Vgl. ders., 1985, 303.

% Denn wenn der christliche Gott ein Gott der Opfer ist, dann ist seine Gottlichkeit nicht
nur dem BewuBtsein einer Gemeinde als Ausdruck eines gelungenen Opfervollzuges gege-
ben (wie bei den Religionen), sondern ,,le vrai Dieu n’a rien & voir avec la violence* (Gi-
rard 1982, 279), wihrend das falsche Géttliche der Religionen ,,n’a pas d’essence propre
en dehors de la violence*: ders., 1972, 188.

58 Die Auffassung der Auferstehung als einer Aussage iiber die Bedeutung des Karfreitags-
geschehens weist schon anf Hegels Religionsphilosophie zuriick: Fiir Hegel hat die Oster-
botschaft keinen eigenen Gehalt. Dem Tod Jesu eignet auch ohne Ostern eine positive, da
das Endliche mit dem Unendlichen verséhnende Bedeutung ( Vorlesungen iiber die Philoso-
phie der Religion 1172, hg. von G. Lasson. Hamburg 1974, 158, 166, 195f). Dagegen ist die
Auferstehung kein historisches Geschehen, sondern als ,,angeschaute Vollendung* (163)
des im Kreuzestod vollbrachten Werks ist sie nur fiir den Glauben (167, vgl. 170). - So hat
sich auch fiir Girard beim Jesusgeschehen das Wesentliche schon vor Ostern, und zwar be-
sonders in der Passion ereignet: Wenn das Menschheitsverhingnis der Gewalt schon im
Kreuzestod offengelegt ist, dann kann das Osterereignis dem eigentlich nichts Entschei-
dendes mehr hinzufiigen. Im Gegenteil: Es kann die gewonnenen Erkenntnisse sogar wie-
der im Sinne einer nachtriglichen sakralisierenden Interpretation ,,dans le cycle perpétué
de la violence et du sacré* verschleiern: Girard 1982, 303. — Uber die theologisch unzulés-
sige Verkiirzung der Osterbotschaft zu einer Aussage {iber die Bedeutung des Karfreitags-
geschehens vgl. W. Pannenberg, Systematische Theologie 2. Gottingen 1991, 385-405, bes.
386-388, 402-405.



Heiligenverehrung 381

die nicht im religidsen Sinne identisch ist mit der befreienden und identi-
titsstiftenden kollektiven Tétung des Opfers.

6. Hinrichtung als Erlésungsdrama

Obwohl die Verehrung heiliger Verbrecher ein Bestandteil des christli-
chen Volksglaubens ist, wire sie im Zusammenhang der Diastase von Re-
ligion und Christentum bei Girard dem Kult der Religionen zuzuordnen:
In den hingerichteten Verbrechern sind beide Momente des Numinosen
deutlich. Der Ubergang vom furchterregenden Unhold zum Schutzhel-
fer’?, der nicht nur in Sizilien nachzuweisen ist, wird wie bei Girard auch
von Rechtshistorikern auf die gewaltsame Exekution zuriickgefiihrt®®.
Der Siindenbockmechanismus kann Aspekte der merkwiirdigen Verbin-
dung des Schauerlichen und des faszinierend Beseligenden an der Vereh-
rung heiliger Verbrecher verstindlich machen durch den Aufweis des Op-
fercharakters der Todesstrafe; denn ,die rituelle Tétung wurde eingebun-
den in ein umfassendes Zeremoniell, das den Charakter einer religidsen
Opferfeier annehmen konnte*, und ,,als erbaulich sakrale Handlung auf-
genommen wurde“®!. In diesem Kontext wird verstidndlich, dal der Leib

» Dieser Umschwung wird auch daran eklatant deutlich, daB sich die santi decollati, wenn
sie einem Uberfallenen Totenhilfe leisten, des Glockenliutens bedienen: Pitré (Anm. 1),
13 — Klinge also, die sonst, wie auch Trommeln und Trompeten (vgl. ebd., 12f), gerade bei
Hinrichtungen apotropiische Funktionen gegen ein postmortales Schadentrachten der
Hingerichteten selbst erfiillen: H. von Hentig, Gerichtliche Klinge und Gerdusche. Eine kri-
minalgeschichtliche Studie, in: SZStrR 63 (1948) 121-138, bes. 124f, 134f.

6 Die Gefithlsreaktion der numinosen Scheu gegeniiber der Macht des Scharfrichters und
seines Opfers wurde den religionswissenschaftlichen Begriffen des Mana und Orenda
zugeordnet. Die numinose Kraft, die hier als wirksam angenommen wird, ,attaches to
everything that has come into contact with the source of power* und ist ,,released by a cer-
tain process or event, an event that is so sensational, shocking and terrible that the horror
aroses ...; the intensity of the orenda force bears a direct proportion to the unusualness
and the degree of the sensational in the event*: Strom (Anm. 22), 259f. Die ,,besondere er-
regende Aura, die dem Akt des Tétens wohl immer angehaftet hat, weshalb in frithen Kul-
turen hdufig nur die Priester téten durften“ (W. Schild, Alte Gerichtsbarkeit. Miinchen
21985, 178), ist Ursache fiir die Machtigkeit, mit der auch die Armesiinderreliquien als be-
haftet angesehen werden, ,,da der Hingerichtete im Zeichen des Triumphes ... des guten
Gottes getdtet worden sei und so die Welt entsiihnt habe; damit sei er ,heilig’ geworden*:
ebd.; vgl. 72; weitere Belege bei Herzog (Anm. 29), 125f. Insofern ist die 6ffentliche Hin-
nchtung .€in rite de passage, eine Zeremonie des Ubergangs eines Menschen von einem
Seinszustand in einen anderen®, vom Verfluchten zum Heilbringer: Evans (Anm. 20), 203,
vgl. 204. — Noch Anfang des 19. Jh. konnte der Veterindrmediziner Lux feststellen: ,Von
den meisten Landleuten wird der Scharfrichter noch jetzt als ein halber Gott verehrt“: Lux
(Anm. 38), 70 - ein Befund, den auch Lux in einen Kausalzusammenhang mit der Macht-
ausiibung des Scharfrichters beim Strafvollzug bringt: ebd., 68.

$1 Van Diillmen (Anm. 27), 161. - Zur Liturgie der Exekution unter Einsatz von Lakaien



Markwart Herzog 382

eines Hingerichteten®? fiir ebenso kostbar gehalten werden konnte, wie
die Gebeine eines Heiligen (vgl. oben Anm. 19 und bei Anm. 250)%.
Girard hat die Opfer der Religionen primir vom Akt des Toétens her in-
terpretiert und gezeigt, wie durch das sacri-ficium der Opfergegenstand in
eine sakrale GroBle transformiert wird. Er glaubt dariiber hinaus, diese
Theorie tiber die Produktivitit kultischer Gewalt auch auf entsprechende
volkskundliche Phdnomene anwenden zu konnen®: Wie in wohl kaum
einem andern Bereich als dem des Volksglaubens um das Hinrichtungs-
drama ist die Wesensverwandlung des Profanen zum Sakralen durch ei-
nen rituellen Totungsakt so mit Hinden zu greifen. Obwohl die Verbre-
cher eigentlich fur ihre eigenen Missetaten sterben, wird ihre Hinrichtung
in der Volksfrommigkeit als stellvertretendes und damit auch fiir andere
gleichsam ,,erlosendes* Ersatzopfer aufgefaB3t®’; ,,denn jede Hinrichtung
war in einem gewissen Grade eine Wiederholung der Hinrichtung von
Christus selbst.“ Sie “war eine Opferhandlung, in der das menschliche
Wesen nicht nur fiir seine eigenen Siinden, sondern fiir die Siinden aller

und ausgesuchtem Prunk auf der Schaubiihne des Blutgeriists in Palermo: Pitré (Anm. 25),
321f.

2 Verurteilte Missetéter konnten sogar zum Zweck der Hinrichtung fiir teures Geld gehan-
delt werden, ,,dont le peuple fus! plus joyeulx que si un nouveau corps sainct estoit ressus-
cité“: Huizinga (Anm. 28), 26.

¢ Der Landarzt Fliigel hatte schon im vergangenen Jahrhundert auf die analoge Behand-
lung der Reliquien von Verbrechern und Heiligen in der Volksmedizin hingewiesen ( Volks-
medizin und Aberglaube im Frankenwalde. Miinchen 1863, 27), wie die Verwendung der
Uberbleibsel von hingerichteten Missetdtern iiberhaup! ein gut erforschtes Phanomen der
Volkskunde darstellt (W. Oppelt, Uber die , Unehrlichkeit” des Scharfrichters. Lengfeld
1976, 720-761). Dem Grab des Hingerichteten konnen entsprechende Wirkungen zuge-
schrieben werden wie dem des Heiligen: G. Radbruch, Ars moriendi. Scharfrichter — Arme-
sinder — Volk, in: ders., Elegantiae Juris Criminalis. Basel 21950, 141-173, 172; F. Pfister,
Die Religion der Griechen und Romer. Leipzig 1930, 121f; vgl. Art. Heilig, in: HWDA 3
(1930/31) bes. 1663-1665. — Uber das Grab des Siindenbocks mit dem ,,cadavre 1alisman,
porteur de vie et de fécondité” vgl. Girard 1978, 91.

64 Girard 1972, 127.

¢ Vgl. Girard 1972, 127: ,Fauteur de violence et de désordre tant qu’il séjourne parmi les
hommes, le héros apparait comme une espéce de rédempteur aussitdt qu’il est éliminé*
(s.0. Anm. 47). So wurde der Tod des Verbrechers gleichsam soteriologisch als stellvertre-
tendes Strafopfer verstanden: ,Der Verurteilte ... machie durch seinen Tod die Ordnung
wieder gut und ,heil’, opferte sein Leben fiir das Heil der anderen*: Schild (Anm. 23), 12;
vgl. Foucaull (Anm. 23), 87f. - Umgekehrt konnte in der mittelalterlichen Kunst Jesu stell-
vertretendes Leiden mit Hinrichtungsvollziigen interpretiert werden, wenn der Erléser als
Opfer der Todesstrafen des Riderns, Hingens und Enthauptens bildhaft dargestellt ist,
wie etwa in einem esoterischen alchemistisch-hermetischen Buch der heyligen Dreyualekeit
[und Beschreibung der Heimlichkeit von Verdnderung der Metallen, offenbaret anno Christi
1400): G.F. Hartlaub, Signa Hermetis, in: Zs. des Dt. Vereins fiir Kunstwissenschaft 4
(1937) 93-112, 110f. — ,Wire der Stifter der christlichen Religion auf andere Weise, etwa
mit dem Schwerte hingerichtet worden, so wiiren Beil oder Schwert an die Stelle des Kreu-
zes getreten“: von Hentig (Anm. 27), 112.



Heiligenverehrung 383

Verséhnung suchte, in einer Welt, in der man annahm, da8 Haft und
Strafe exemplarischen Charakter triigen und die meisten Verbrechen un-
entdeckt blieben. Die Kraft, die den Uberresten des Opfers innewohnte,
war nicht nur lebensspendend, sie war auch heilig”“ gemif} dem ,,doppel-
deutigen Charakter des Heiligen“¢®.

Mit Girard konnen Zusammenhénge zwischen Strafvollzug und Opfer-
kult im Sinne des Siindenbockmechanismus gesehen werden. Das ist
moglich, obwohl es sich bei den Siindenbdcken der Religionen eigentlich
um unschuldige Opfer handelt, bei den santi decollati Siziliens dagegen
tatsdchlich um Kriminelle. Die unschuldigen Siindenbdcke miissen im
Sinne Girards durch Transfiguration und Ubelablenkung erst als Schul-
dige konstruiert werden, bevor sie den stellvertretenden Sithnetod erlei-
den. Obwohl dies bei den sanii decollati eigentlich nicht nétig ist, da sie
durch ihre Verbrechen schon Schuld auf sich geladen hatten, konnen sie
dennoch in der Perspektive der Volksfrommigkeit ebenso wie die Siin-
denbdcke an der Stelle anderer Missetédter und Siinder sterben, da ihr
Tod exemplarischen Charakter hat®”. Wiewohl diese Zusammenhéinge of-
fenkundig sind und danach verlangen, mit Girards These ,,sur le plan de
la genése que sur le plan de la structure“s® des Heiligen erkldrt zu werden,
ist dies jedoch nicht in allen Details méglich:

7. Gefangenenseelsorge und Totenhilfe

Der christliche Volksglaube verlagert, anders als der von Girard beschrie-
bene Siindenbockmechanismus, die Verwandlung des Missetiters un-

6 Evans (Anm. 20), 200f; vgl. van Diilmen (Anm. 27), 177, 181. Es wire eine sicher loh-
nende Aufgabe, die hier anklingenden Zusammenhinge zwischen Volksglaube und Theo-
logie, zwischen dem stellvertretenden Siihnetod der Verbrecher und dem Opfer des exem-
plarischen Menschen Jesus, das auch als Strafleiden (O. Tiilila, Das Strafleiden Christi.
Helsinki 1941) interpretiert werden konnte, ndher zu untersuchen.

§7 Dariiber hinaus kennt die Rechtsgeschichte die Einstellung der ,,Gleichgiiltigkeit gegen-
itber einem Justizmord“, was ,,auf dunklen Erinnerungen an die soziale Niitzlichkeit des
,Siindenbockes* beruht, der ebenfalls ohne Schuld ist“: H. von Hentig, Die Strafe 1. Berlin
1954, 196. Uber kultur- und rechtsgeschichtliche Zusammenhénge zwischen dem Straf-
recht und der Ubelablenkung auf einen Siindenbock vgl. ebd., 196-206.

8 Girard 1972, 128. Wenn an Todesstrafen Strukturmerkmale von blutigen Opfern gezeigl
werden konnen, muB} dies jedoch nicht bedeuten, daB sie ihren Ursprung im Opferkult ha-
ben: Die auch von Girard, aber unter anderen Voraussetzungen vertretene Sakraltheorie
als These iiber die Genese der Todesstrafen hat starken Widerspruch gefunden. Die Auf-
fassung vom Ursprung der Todesstrafen in Gotteropfern konnte durch den Aufweis wider-
legt werden, daB in der Missionsgeschichte die Totung von Glaubenszeugen, die sich an
heidnischen Heiligtiimern vergangen hatten, von zeitgendssischen Quellen nicht opferkul-
tisch verstanden wurde: B. Rehfeld, Todesstrafen und Bekehrungsgeschichte. Zur Rechts-
und Religionsgeschichte der germanischen Hinrichtungsbrduche. Berlin 1942, 14-23.



Markwart Herzog 384

gleich starker vor die Exekution, und zwar in die nicht nur formelle, kul-
tisch inszenierte Schuldeinsicht, sondern in die tatsdchliche, innere, aber
auch offentlich zur Schau gestellte moralisch-religiose Umkehr und Reue
des Verbrechers. Dieses Moment hat die Sammlung der Berichte des Je-
suitenpaters Schmid iiber das ,,gottgefillige“ Sterben von Verbrechern
herausgestellt®®, und es wird ebenso betont von den volkskundlichen Stu-
dien uiber die santi decollati — wie in der christlichen Legende, daB die
BuBfertigkeit des Missetéters an sich schon dessen Transformation zum
Heiligen begriinden kann’®. Nach Girard hingegen ist die Tétung des Op-
fers alleine konstitutiv fiir diese Verwandlung.

Die christliche Verehrung exekutierter Verbrecher setzt dariiber hinaus
eine Sterbefiirsorge voraus, die sich um diese Wesensverwandlung des
Verbrechers schon vor dem Hinrichtungsritual bemiiht. Die im Geist der
Nichstenliebe Jesu vollzogene seelsorgerliche Betreuung — Gefangenen-
fiirsorge als Werk der Barmherzigkeit: Mt 25,36.39f7! — galt, auch bei
schweren Verbrechen, nicht dem Monstrum, auf dem unabinderlicher
Gotteszorn lastet, dem 6ffentlichen Argernis, das beseitigt werden muf3’2,
sondern dem gefallenen Christen, um dessen Seelenheil sich Gefidngnis-
seelsorger mithten. Gerade vor diesem Hintergrund 146t sich der Kult der
santi decollati im Sinne der Anschauungen der Volksfrommigkeit als ein
Beispiel des Phianomens der Totenhilfe (s. 0. 1) interpretieren®: Es ist be-

¢ J. Schmid, Trauben der Heiligkeit ... Zweyter Theil. Augsburg 1738, bes. 99-104; vgl.
110-118: ,,Herrliche Zubereitung zu dem Todt eines zum Schwerdt verurtheilten Herzogs*,
den Jesuiten seelsorgerlich betreuten. Vgl. den hl. Schicher Dismas als erstes ,,Beyspihl ei-
ner ... fiirtrefflichen BuBfertigkeit“, der vom ,,Creutz / als einer erhéchten Cantzel / gantz
freymiithig Christum predigte”: Schmid (Anm. 17), 2, ,.dedicatio*.

1 E. Dorn, Der siindige Heilige in der Legende des Mittelalters. Miinchen 1967, bes.
123-130.

7t Zur Wirkungsgeschichte von Mt 25,36.39f (vgl. auch Hebr 13,3): F. A. K. KrauB}, Im
Kerker vor und nach Christus. Freiburg 1895, 81-188.

2 Die Totalvernichtung des Missetiiters ist Hauptzweck vieler Exekutionsrituale in archai-
schen Gesellschaften (V. Maag, Unsiihnbare Schuld, in: Kairos 8 [1966] 90-106, bes. 991),
denen Girards besondere Aufmerksamkeit gilt, aber auch bestimmter frithneuzeitlicher
Hinrichtungszeremonien und sie begleitender Riten: J. Dopler, Theatri poenarum, suppli-
ciorum et executionum criminalium ... Anderer Theil Leipzig 1697, 644-656, bes. 645. Vgl.
auch Strom (Anm. 22), 161, 254.

73 DaB Hingerichtete als hilfreich angesehen werden, setzt voraus, daB mit ihrem biologi-
schen Tod kein sozialer Tod im radikalen Sinne gesetzt ist (s. 0. Anm. 4). Dies zeigt sich
auch darin, dafl es in der christlichen Frommigkeit Heiligenpatronate fiir Gefangene und
Verbrecher gibt (KrauBl [Anm. 71], 164-188; H. C. Heinerth, Die Heiligen und das Recht.
Freiburg 1939, 38-51), sogar Galgenpatrone (Heinerth, 52-60; zum hl. Dismas vgl. Schmid
[Anm. 17], 1-20 sowie L. Kretzenbacher, St. Dismas, der rechte Schécher, in: Zs. des hist.
Vereins fiir Steiermark 42 [1951) 119-139 und ders., Die Legende vom heilenden Schatten,
in: Fabula 4 [1961) 213-247) und - als Vorldufer der iffentlichen Gefangenenhilfe und
Entlassungsfiirsorge — in ganz Europa eine Gefinguisseelsorge durch religidse Bruder-
schaften und Klostergeistlichkeit: KrauBl, 156-161; Heinerth, 49f, 59; Radbruch (Anm.



Heiligenverehrung 385

zeichnend, daB eine geordnete und humane Sterbeseelsorge vor der Ent-
stehung dieser Art der Heiligenverehrung nicht gegeben war’. In diesem
Zusammenhang wire einerseits die Hilfsbereitschaft der Exekutierten als
Reaktion darauf zu verstehen, dall ihnen vor der Hinrichtung Entgegen-
kommen und Fiirsorge zuteil wurde, anderseits wire der Kult zu erkldren
als dankende Antwort der Menschen an ihre machtvollen Helfer, denen
durch Sterbehilfe iiberhaupt erst Anlal zu einer entsprechenden Toten-
hilfe gegeben wurde’. So wird in der christlichen Vorstellung heiliger
Verbrecher die Verwandlung des Monstrosen zum Gottgefilligen gerade
da, wo sie sich nahtlos in Girards allgemeine Theorie des Heiligen einzu-
ordnen scheint, noch einmal eigentiimlich gebrochen durch die spezifisch
christliche Betonung des innerlichen Geschehens der Gewissensumkehr
des Missetiters, das, bisweilen im Gegensatz zur entfesselten Volks-
masse, besonders von den Engeln im Himmel gesehen wird’s.

So hat sich gezeigt, daBl der Heiligenkult um Hingerichtete tatsdchlich
auf ,,allgemeinmenschliche Ideen“’” zuriickgefiihrt werden kann: Er ist
ein Beispiel fiir die Vorstellung vom lebenden Toten, die ein postmortales
Leben als gestalthafte Fortdauer iiber den biologischen Tod hinaus an-
nimmt (s. 0. 1)’%; die korperliche Erscheinung der Seelen der Gehenkten
als Knochengerippe 146t eine Verbindung zu der transkulturellen Vorstel-
lung von einem Zusammenhang zwischen Seele und Knochen, von der

63), 152-163. — SchlieBlich hatte auch die Ersetzung der Leibesstrafen und der Tortur (Wil-
bertz [Anm. 38}, 92-94, 313), beginnend um die Wende des 16. zum 17. Jh., durch die mil-
dere Zuchthausstrafe ihre geistigen Grundlagen im Christentum, und zwar im Berufsethos
der reformierten Kirchen der Niederlande und Englands: G. Radbruch, Die ersten Zuchi-
hduser und ihr geistesgeschichtlicher Hintergrund, in: ders., Elegantiae Juris Criminalis. Ba-
sel 21950, 116-129, bes. 125-129.

74 Die Gehenkten waren am Galgen verfault und haben die Umgebung des Richtplatzes
mit furchtbarem Gestank erfiillt: Pitré (Anm. 1), 7f; Trede (Anm. 1), 348f, 425f; Diirings-
feld (Anm. 1), 27. Auf Sizilien wurden dann aber besonders seit dem 16. Jh. Bruderschaf-
ten gegriindet, die sich um den geistlichen Beistand der Verurteilten kiimmern, ihre Reue
zu erwecken suchen, sie auf dem letzten Weg begleiten und schlielich bestatten: Pitré
(Anm. 1), 5-8; ders., (Anm. 25), 312-316.

75 Die Gebete der Gldubigen kdnnen aber auch den Charakter ,frommer Erpressungsver-
suche* annehmen, wenn nimlich den Hingerichteten mit Kultentzug gedroht wird, wel-
cher dann jedoch umgekehrt Ungliick fiir die Gemeinde nach sich ziehen kann: Hartland
(Anm. 1), 173; vgl. Trede (Anm. 1), 344.

76 Schmid (Anm. 69), 180. Jedoch ist diese Sicht des Geschehens nicht immer die der aber-
gldubigen Volksmasse (ebd., 181). So hebt auch G. Pitré hervor, wie sich Angehérige der
Armesiinder-Bruderschaft um eine wiirdige Leichenfiirsorge miithen, “intanto che la folla
superstiziosa si precipita verso la forca, affamata d’un brincello della sozza fune, gia dive-
nuta prezioso amuleto*: Pitré (Anm. 25), 316f.

77 Hellwig (Anm. 1), 23. Dieses Anliegen teilt Hartland, der in dem Kult der Gehenkten
~hot an isolated example of the vagaries of human emotion“ sehen méchte: Hartland
(Anm. 1), 178; s. 0. bei Anm. 2.

8 Pitré (Anm. 1), 21; vgl. Schreuer (Anm. 6), 371 ff; vgl. oben Anm. 4.



Einiibung und Weisung 386

,Knochen,seele*“’? erkennen. Dariiber hinaus erweist sich der Kult der
Gehenkten als eine besondere Auspragung der religionsgeschichtlich ver-
breiteten Thematik der Totenhilfe (s. 0. bei Anm. 3ff). Und schlieBlich
1aBt sich diese Variante der Heiligenverehrung teilweise, wenn auch nicht
ausschlieBlich (s. 0. 7), aus der massenpsychologischen Wirkung blutiger
Exéekutionszeremonie verstehen (s. 0. 3); jedenfalls gilt dies fiir die merk-
wiirdige Verbindung des Verbrecherischen mit dem Heiligen (s. 0. 4), wo-
bei der Totung des Verbrechers im Volksglauben eine gleichsam soterio-
logische Dimension eigen ist (s. 0. 6).

" B. Gladigow, Unsterblichkeit und Moral. Riten der Regeneration als Modelle einer Heils-
thematik, in: ders., (Hg.), Religion und Moral. Disseldorf 1976, 99-117, 108; s. 0. bei Anm.
14-16.

EINUBUNG UND WEISUNG

Priesterweihe im Dom

Eine Predigt am Vorabend

Liebe Mitbriider. Eure Priesterweihe wird nicht irgendwo in einem verborgenen
Winkel stattfinden, sondern in einem groBen, ehrwiirdigen Dom. Thr kennt dieses
grandiose Schauspiel — .fiir die Welt, fiir Engel und Menschen* (1 Kor 4,9). In
den langen Jahren Eurer Ausbildungszeit habt Ihr es oftmals miterlebt. Morgen
aber seid Thr nicht blo3 Zuschauer, sondern selber Betroffene. IThr selber werdet
im Mittelpunkt stehen, sozusagen auf der ,,Biihne“, wie in einem Theater. Die Au-
gen aller werden auf Euch gerichtet sein, ganz gleich, ob Ihr es wiinscht oder
nicht, ob es Euch angenehm ist oder eher peinlich.

Zumindest werdet Thr nachdenklich gestimmt, wenn Ihr an das denkt, was Pau-
lus im ersten Korintherbrief schreibt. Dort heiflt es ndmlich: ,,Ich glaube, Gott hat
uns Apostel auf den letzten Platz gestellt, wie Todgeweihte; denn wir sind zum
Schauspiel geworden fiir die Welt, fiir Engel und Menschen. Wir stehen als Toren
da um Christi willen, ihr dagegen seid kluge Leute in Christus. Wir sind schwach,
ihr seid stark; ihr seid angesehen, wir sind verachtet. Bis zur Stunde hungern und
diirsten wir, gehen in Lumpen, werden mit Féusten geschlagen und sind heimat-
los. Wir plagen uns ab und arbeiten mit eigenen Hinden; wir werden beschimpft
und segnen; wir werden verfolgt und halten still; wir werden geschméht und tro-
sten. Wir sind sozusagen der Abschaum der Welt geworden, verstoBen von allen
bis heute. Nicht um euch bloBzustellen, schreibe ich das, sondern um euch als
meine geliebten Kinder zu ermahnen” (1 Kor 4,9-14).





