
Christusgegenwart im Evangelium 
Hinführung zur geistlichen Botschaft einer mittelalterlichen Evangelien- 
handschrift aus Niederaltaich (Clm 9476) 

Johannes Hofmann, Niederaltaich 

Die Heilige Schrift im jüdisch-christlichen Kulturkreis und die Stellung 
des Evangeliums in der christlichen Liturgie 

Das Schreiben und Lesen gehört heute zu unseren alltäglichsten Gepflo- 
genheiten. Es wird daher wohl keinem von uns einfallen, in den Erzeug- 
nissen von Schrift und Druck - seien sie nun in Form eines Briefes, einer 
Zeitung oder eines Buches abgefaßt - etwas Besonderes zu sehen. Die 
weitgehend der Schrift unkundigen Menschen der Frühzeit standen frei- 
lich staunend vor jenen kleinen, geheimnisvollen Bildern und Zeichen, 
die wir heute Buchstaben nennen und mit denen es lediglich einer kleinen 
Elite ihrer Zeitgenossen möglich war, Ereignisse, Gegenstände, Gestal- 
ten, Reden und Gedanken - im wahrsten Sinne des Wortes - zu beschrei- 
ben und vor allem ein für allemal für die Nachwelt festzuhalten. Kein 
Wunder, daß man in allen alten Kulturen, auch in unserer jüdisch-christ- 
lichen, die Schreibkunst und ihr vornehmstes Erzeugnis, das Buch, auf 
Gott selbst, auf einen der Götter oder auf einen sagenhaften Helden der 
Vorzeit zurückführte1, zumal die Welt Gottes - oder der Götter - gerade 
in den ältesten schriftlichen Denkmälern der Menschheit breitesten 
Raum einnimmt. So heißt es etwa - um in unserem Kulturkreis zu bleiben 
- bei der Übergabe der Gesetzestafeln an Moses ausdrücklich im Buche 
Ex 32,16: •Die Tafeln waren von Gott selbst gemacht, und die Schrift 
war Gottes Schrift, eingegraben in die Tafeln." Die Rabbinen waren da- 
her überzeugt, daß Gott selbst die Tora, d. h. den Text des alttestamentli- 
chen Gesetzes, tausend Geschlechter vor ihrer Verkündigung erschaffen 

Erweiterte Fassung eines Vortrags, gehalten am 27. 3. 1992 anläßlich der Eröffnung der 
Bibelausstellung im Bürgerhaus von Niederaltaich. 
Abgekürzte Quellenedition: 
Pertz = Georg Heinrich Pertz (Hg.), Vita Godehardi episcopi prior, in: Monumenta 

Germaniae Historica, Scriptores, Bd. 11, Hannover 1854,167-196 
Derselbe , Vita [Godehardi episcopi] posterior, in: Monumenta Germaniae 
Historica, Scriptores, Bd. 11, Hannover 1854, 196-218 

1 Vgl. Käroly Földes-Papp, Vom Felsbild zum Alphabet. Die Geschichte der Schrift von ihren 
frühes ten Vorstufen bis zur modernen lateinischen Schreibschrift. Stuttgart 1966, 3. 



Christusgegenwart 409 

hat.2 Aber nicht nur auf dem Berge Sinai, immer wieder reichte Gott nach 
dem Zeugnis des Alten Testaments sein Wort in Gestalt eines Schrift- 
stücks an die Menschen weiter. So gebietet Er etwa dem Propheten Eze- 
chiel: •Öffne deinen Mund und iß, was Ich dir geben werde. Da sah ich, 
[so berichtet nun der Prophet], wie eine Hand gegen mich ausgestreckt 
war, und siehe, es war eine Buchrolle darin. Er breitete sie vor mir aus, sie 
war sowohl auf der Vorderseite wie auf der Rückseite beschrieben,... 
Und Er sprach zu mir: Menschensohn iß, was du da findest, iß diese 
Rolle und gehe hin und rede zum Hause Israel." (Ez 2,8-3,1) Der Pro- 
phet empfängt also das von Gott selbst verfaßte Wort Gottes, symboli- 
siert durch die Buchrolle, nimmt es ganz in sich auf und gibt es unver- 
fälscht an sein Volk weiter, indem er es eben wieder zu Buche bringt - im 
Buche Ezechiel, das wir heute noch im Alten Testament lesen können. 

In der Fülle der Zeit wendet uns Gott Sein Wort allerdings nicht nur 
mittelbar zu, in Gestalt eines Buches. Sein ureigenstes Wort ist in Jesus 
Christus •Fleisch geworden und hat unter uns gewohnt. Und wir haben 
Seine Herrlichkeit geschaut, [so bezeugt uns der heilige Evangelist Johan- 
nes], die Herrlichkeit des Einziggeborenen vom Vater, voll Gnade und 
Wahrheit". (Joh 1,14) Dieses Fleisch gewordene Wort Gottes wird in der 
Synagoge von Nazareth erneut zu einer Schriftrolle greifen, zum Buch 
des Propheten Isajas, und Es wird den Zuhörern verkünden: •Heute hat 
sich diese Schrift erfüllt vor euren Ohren." (Lk 4,21) Schließlich wird Je- 
sus als Auferstandener ein letztes Mal die Bücher des Gesetzes und der 
Propheten sozusagen in die Hand nehmen. Er wird den Emmausjüngern 
im wahrsten Sinne des Wortes •die Schriften aufschließen" (Lk 24,32) 
und ihnen zeigen, daß Er die Erfüllung all dessen ist, was in diesen Schrif- 
ten des Alten Testaments geschrieben steht. 

Damit hat Jesus aber selbst in gewisser Weise den Grund gelegt für die 
Entstehung von vier neuen Büchern, die sich schon sehr bald nach Sei- 
nem Heimgang zum Vater zu den Büchern des Alten Testamentes fügen. 
Gemeint sind jene vier heiligen Bücher, in denen - von vier Blickwinkeln 
aus betrachtet, aber auf dem zuverlässigen Fundament der apostolischen 
Christusverkündigung aufbauend - die Worte und Taten, das Leben und 
Sterben, die Auferstehung und Himmelfahrt des fleischgewordenen Wor- 
tes Gottes festgehalten sind - die vier heiligen Evangelien, die vier Bü- 
cher der Frohen Botschaft Jesu Christi. Die Fachgelehrten haben inzwi- 
schen die Geschichte dieser vier Bücher sehr intensiv erforscht und sind 
deshalb weitgehend darin einig, daß das älteste von ihnen etwa um das 

2 Vgl. Manfred Lurker, Wörterbuch biblischer Bilder und Symbole. München 1973, 63 unter 
dem Schlagwort •Buch, Buchrolle" (mit Literatur S. 65). 



Johannes Hofmann 410 

Jahr 70 entstanden ist (Mk), während das jüngste im letzten Jahrzehnt des 
1. Jh.s seine Endfassung erhielt (Jh).3 

Die Verlesung einer Stelle aus einem dieser vier Bücher läßt sich in der 
frühchristlichen Eucharistiefeier bereits in der Mitte des 2. Jh.s nachwei- 
sen4, wobei diese Lesung wiederum spätestens seit dem 4. Jh. ihren heuti- 
gen Platz im Wortgottesdienst einnimmt5. Als letzte Lesung des Wortgot- 
tesdienstes verkündet dabei der Priester oder - falls anwesend - der Dia- 
kon einen entsprechenden Abschnitt aus dem Evangelium. In diesem 
Rahmen brachte man dem Evangelienbuch selbst und auch der Evange- 
lienlesung schon sehr früh Gesten der Verehrung entgegen, Ehrenbezeu- 
gungen übrigens, die auch uns durchaus geläufig sind. So hören die Gläu- 
bigen stehend auf das Evangelium, während sie die vorausgehenden Le- 
sungen sitzend anhören.6 Auch bringt man den Lesungen keine beson- 
dere Verehrung entgegen, während die Verkündigung des Evangeliums 
bedeutsame liturgische Formen begleiten. Weihrauch, brennende Kerzen 
und eine feierliche Prozession zum Lesepult gehören dazu, aber auch die 
Bekreuzigung und Inzensierung des Evangelienbuches am Anfang und 
das Küssen desselben am Ende der Lesung. Hinzu kommen am Anfang 
und am Ende der Evangelienverkündigung noch die wohlbekannte, lob- 
preisenden Ausrufe der Gemeinde: •Ehre sei Dir, o Herr" und •Lob sei 
Dir, Christus". 

Es wird uns deutlich, daß wir uns beim Evangelium auf einem Höhe- 
punkt der Meßfeier befinden, •daß es hierbei", um die Worte des hollän- 
dischen Liturgikers Jo Hermans zu gebrauchen, •um viel mehr geht, als 
um eine Lesung aus dem einen oder anderen wichtigen christlichen Buch. 
Christus selbst wird hier gegenwärtig, der Herr selbst erhebt nun seine 
Stimme.... Christus, der Lehrer, spricht hier persönlich zur feiernden Ge- 
meinde seiner Jünger. Das Wort des Herrn wird gefeiert...; hier findet 
eine Begegnung statt zwischen dem lebendigen Herrn und seiner lebendi- 
gen Gemeinde, der Kirche.... 

Wenn das Evangelienbuch in einer Prozession mit Weihrauch und Ker- 
zen zum Ambo getragen wird, während das Volk noch das Halleluja 
singt, ist dies ein Symbol für den festlichen Einzug des Herrn, der von den 

3 Vgl. Alfred Wikenhauser/Josef Schmid, Einleitung in das Neue Testament. Freiburg, 
Basel, Wien 19736, 220 f., 343 f. (jeweils mit Literatur). 
4 Nämlich bei Justin, Apoll. I, 67, zitiert nach Josef Andreas Jungmann, Missarum Sollem- 
nia. Eine genetische Erklärung der römischen Messe, Bd. 1-2. Freiburg, Basel, Wien 
19625; hier Bd. 1, 565 Anm. 1. 
5 Vgl. die Quellenbelege bei Theodor Zahn, Geschichte des Neutestamentlichen Kanons, Bd. 
2/1, Erlangen, Leipzig 1890, 380 f. bes. Anm. 2. 
6 Vgl. hier und zum Folgenden J. Hermans, Die Feier der Eucharistie. Erklärung und spiri- 
tuelle Erschließung. Regensburg 1984, 186-189. 



Christusgegen wart 411 

Gläubigen mit einer Akklamation begrüßt wird. Vor dem Herrn und sei- 
nem Wort steht man auf; man jubelt Christus und seinem Wort zu, denn 
dieses Wort ist das Licht der Welt, das brennende Feuer. Der König der 
Könige hält jetzt seinen Einzug. ... Die Ehrenbezeugungen, Weihrauch 
und Kerzen, gelten nicht dem Diakon oder Priester, sondern dem Buch, 
das sie tragen, und in diesem Buch dem Wort des Herrn, ja dem Herrn 
selbst."7 

In ganz intensiver Weise versteht der Mensch der Antike und des Mit- 
telalters das Evangelium und seine Verkündigung in diesem Sinne. Das 
sollten wir festhalten. Bei der Betrachtung unseres Niederaltaicher Evan- 
geliars wird es uns dann nicht mehr wundern, daß sein Einband so kost- 
bar ausgestattet und seine Blätter so prachtvoll beschrieben und bemalt 
sind. Das alles bedeutet nichts anderes als: dieses Buch enthält das Wort 
des Herrn, ja, aus diesem Buch spricht Er selbst, in diesem Buch ist Er 
selbst gegenwärtig. 

Die geistlich-kulturelle Situation Niederaltaichs 
in der 1. Hälfte des 11. Jahrhunderts 

Wenden wir uns nun aber der Heimat unseres Evangeliars zu, dem Klo- 
ster Niederaltaich und seiner geistlich-kulturellen Situation in der 1. 
Hälfte des 11. Jh. Dabei nehmen wir zunächst eine denkbar ungünstige 
Ausgangsposition wahr. Denn in den ersten Jahrzehnten des vorausge- 
henden 10. Jh.s lag über Niederaltaich, ja, über dem ganzen römisch- 
deutschen Reich ein finsterer Schatten. Es waren die wilden Horden der 
heidnischen Magyaren, die durch ihre unberechenbaren Einfälle Land 
und Leute in Furcht und Schrecken versetzten. In eindrucksvoller Spra- 
che weiß z. B. Johannes Aventinus (t 1534), der Vater der bayerischen Ge- 
schichte, über ihre Greueltaten zu berichten: •Und damit die Ungern den 
leuten ainen grossen schrecken einjagten, trunken si das menschenbluet, 
assen auf der toten leib, sassen auf si zu tisch, schnieden die peuch auf, 
namen das ingewaid heraus und das herz, frassen dasselbig. Da war kain 
gnad, kain barmherzigkait bei den bluetdurstigen leuten. Der feind wei- 
ber warn gleich so greulich als die man. Der Ungern glauben war diser 
zeit, so vil ains leut im krieg umbbrächt, so vil würd's in jener weit diener 
und knecht haben. ... kamen daselbst [- bei Osterhofen -] auch über die 
Thonau, verödeten auch obern und nidern Altaich und Meten."8 - Soweit 

Ebenda, 187. 
'Johannes Turmair's genannt Aventinus Bayerische Chronik, Buch IV, cap. 139, in: Mat- 



Johannes Hofmann 412 

das Zitat. Es leuchtet ein, daß aufgrund der verworrenen Verhältnisse 
diese Schreckenszeit auch manche Einzelheiten der damaligen Niederalt- 
aicher Klostergeschichte im Dunklen liegen. So kann der Historiker z. B. 
nicht sicher klären, ob unsere Abtei von den Ungarn wirklich zerstört 
oder •nur" verwüstet wurde.9 Eines aber steht fest: dem klösterlichen Le- 
ben im strengen Sinn waren damals schon deshalb die Grundlagen entzo- 
gen, weil Herzog Arnulf von Bayern (t 937) zur Finanzierung einer 
schlagkräftigen Ungarnabwehr die bayerischen Klostergüter weitgehend 
eingezogen hatte.10 So sind zwar in den 30er und 40er Jahren des 10. Jh.s 
zwei Niederaltaicher Äbte in den Quellen bezeugt.11 Einer von ihnen - 
Chunibert, ein Mönch von St. Gallen, der 942-945 auch als gefeierter 
Lehrer und Meister der Buchkunst in Salzburg tätig war12, mag sogar ei- 
ner der Vermittler jener intensiven südwestdeutschen Einflüsse gewesen 
sein, die sich im ausgehenden 10. und im ganzen 11. Jh. in der gesamten 
bayerischen Buchmalerei, u.a. auch in Niederaltaich, bemerkbar ma- 
chen13. Doch waren seine Versuche, das mönchische Leben in Niederalt- 
aich wiederherzustellen, offensichtlich nicht von anhaltendem Erfolg be- 

thias Lexer (Hg.), Johannes Turmair 's genannt Aventinus sämtliche Werke. Bd. 5/1, Mün- 
chen 1884, 258 f. 
9 Vgl. Georg Stadtmüller/Bonifaz Pfister, Geschichte der Abtei Niederaltaich 731-1986, 
Grafenau 19862, 88, 408 Anm. 64. 
10 Vgl. allgemein Kurt Reindel, Bayern vom Zeitalter der Karolinger bis zum Ende der Wei- 
fenherrschaft (788-1180). I. Die politische Entwicklung, in: Max Spindler (Hg.), Handbuch 
der bayerischen Geschichte, Bd. 1, München 19812, 249-349; hier 281 f. (mit Quellen und 
Literatur). - Speziell zu Niederaltaich vgl. Stadtmüller/Pfister (wie Anm. 9), 87, 91. 
11 So dürfte der - allerdings ohne Ortsprädikat - auf der Regensburger Synode des Jahres 
932 auftretende •Egilolf abbas" mit dem gleichnamigen, in allen Niederaltaicher Äbteli- 
sten genannten Abt des 10. Jh.s identisch sein; vgl. den Quellenbeleg seines Regensburger 
Synodenbesuches bei Kurt Reindel, Die Bayerischen Luitpoldinger 893-989. Sammlung 
und Erläuterung der Quellen, in: Quellen und Erörterungen zur Bayerischen Geschichte, 
N.F., Bd. 11, München 1953, 161 Nr. 84. - Bei unserem zweiten Niederaltaicher Abt (aus 
den 40er Jahren des 10. Jh.s) handelt es sich um Chunibert, dessen Quellenbelege die un- 
ten in Anm. 12 zitierte Literatur bietet. 
12 Vgl. Karl Friedrich Hermann, Wissenschaft und Bildung, in: Heinz Dopsch/Hans Spat- 
zenegger (Hg.), Geschichte Salzburgs. Stadt und Land, Bd. 1/2, Salzburg 1983, 1071-1085; 
hier 1073; Bd. 1/3, Salzburg 1984, 1547-1550; hier 1548 bes. Anm. 21. - Wenn P. Friedrich 
Hermann auch nicht eigens erwähnt, daß Chunibert auch Abt von Niederaltaich war, so 
ist doch in der von ihm in Anm. 21 zitierten Quelle ausdrücklich davon die Rede. 
13 Zu den südwestdeutschen Einflüssen auf die entsprechende Salzburger und Regensbur- 
ger Buchmalerei sowie auf die Skriptorien der sogenannten •Bayerischen Klosterschule" 
vgl. Georg Swarzenski, Die Salzburger Malerei von den ersten Anfängen bis zur Blütezeit des 
romanischen Stils, Textband, Stuttgart 19692, 26; E. F. Bange, Eine Bayerische Malerschule 
des XI. und XII. Jahrhunderts, München 1923, 4, 6 u.ö.; Florentine Mütherich, Die Re- 
gensburger Buchmalerei des 10. und 11. Jahrhunderts, in: Dieselbe/Karl Dachs (Hg.), Re- 
gensburger Buchmalerei. Von frühkarolingischer Zeit bis zum Ausgang des Mittelalters. 
Ausstellung der Bayer. Staatsbibliothek und der Museen der Stadt Regensburg. Ausstel- 
lungskataloge/Bayerische Staatsbibliothek, Bd. 39, München 1987, 23-29; hier 23 f. 



Christusgegenwart 413 

gleitet. Denn noch um 960/970, als Bayernherzog Heinrich II., der Zän- 
ker (955-974, 985-995) unser Kloster gerade dem Erzbischof Friedrich 
von Salzburg (958-991) verliehen hatte14, wohnten hier keine Mönche, 
sondern Säkularkanoniker, d. h. Kleriker, die zwar in Gemeinschaft leb- 
ten, aber über jeweils persönliches Eigentum verfügten.15 Freilich zeich- 
nete sich bereits unter ihnen - was das geistig-geistliche Leben Niederalt- 
aichs anbelangt - ein erfreulicher Aufschwung ab. So weihte Erzbischof 
Friedrich in dieser Periode nicht nur die Niederaltaicher Kirche.16 Er 
setzte hier auch - zunächst in Gestalt Ratmunds, des Vaters des hl. Gott- 
hard und später dann in der Person des Heiligen selbst - einen vertrau- 
enswürdigen Propst ein17 und bewies sein ernsthaftes Interesse am geistli- 
chen Gedeihen der Kanonikergemeinschaft schließlich noch durch eine 
sorgfältig durchgeführte Visitation18. Sein Mühen wirkte sich aber auch 
auf das kulturelle Niveau Niederaltaichs aus. Teilt uns doch die ältere Le- 
bensbeschreibung des hl. Gotthard (t 1038) mit, daß damals ein Priester 
namens Udalgisus in Kloster Niederaltaich lebte, der - wie unsere Le- 
bensbeschreibung des weiteren berichtet - •sich auszeichnete durch ei- 
nen würdigen Lebenswandel als Kanoniker (digna canonice institutionis 
conversatione) und [der] wegen der Vorbildlichkeit [seines] Eifers für die 
Schule (scolarisque studii auctoritate) in der ganzen Gegend hochbe- 
rühmt war"19. Genau dieser Priester war es aber, dem Gotthard zur inten- 

14 Vgl. Vita Godehardi prior 1 (ed. Pertz, 170); Vita Godehardi posterior 4 (ed. Pertz, 199). 
- Die Verleihung Niederaltaichs an Erzbischof Friedrich von Salzburg läßt sich chronolo- 
gisch nach unten durch den Beginn seiner Sedenzeit auf das Jahr 958 eingrenzen. Anderer- 
seits war der Erzbischof nach Vita Godehardi prior 6 (ed. Pertz, 172) schon als Teilnehmer 
an einem Italienzug Kaiser Ottos I., d. h. um das Jahr 969/70, Herr von Kloster Niederalt- 
aich. Damit kann man die Verleihung Niederaltaichs an ihn auf die Zeit um 960/970 datie- 
ren. - Zu den wichtigsten Daten Erzbischof Friedrichs vgl. Heinz Dopsch, Die Zeit der 
Karolinger und Ottonen, in: Derselbe/Hans Spatzenegger (Hg.), Geschichte Salzburgs. 
Stadt und Land, Bd. 1/1, Salzburg 1981, 157-228; hier 208-211. 
15 Vgl. Vita Godehardi prior 2 u. 7 (ed. Pertz, 171, 173); Vita Godehardi posterior 3 (ed. 
Pertz, 199). - Zur Lebensweise der Säkularkanoniker vgl. zusammenfassend Heiner Hof- 
mann, Die Traditionen, Urkunden und Urbare des Stiftes Gars, in: Quellen und Erörte- 
rungen zur Bayerischen Geschichte, N.F., Bd. 31, München 1983, 55* (mit Literatur). - 
Zur Datierung und nicht immer vorbehaltlosen Benützbarkeit der beiden hier und im fol- 
genden herangezogenen Gotthard-Viten des Gotthard-Zeitgenossen Wolfher vgl. zusam- 
menfassend Josef Fellenberg gen. Reinold, Die Verehrung des heiligen Gotthard von Hil- 
desheim in Kirche und Volk, in: Rheinisches Archiv 74 (1970), 16-18. 
16 Zu dieser Kirchweihe vgl. Johannes Hofmann, Die Kirchweihen der Basilika von Nieder- 
altaich, in: Schulheim St. Gotthard Niederaltaich 72(1977/78), 13-22; hier 13 f (mit Quel- 
len und Literatur). 
17 Vgl. Vita Godehardi prior 1 u. 6 (ed. Pertz, 170, 173); Vita Godehardi posterior 4 (ed. 
Pertz, 199). 
18 Vgl. Vita Godehardi prior 6 (ed. Pertz, 172). 
19 Ebenda 2 (ed. Pertz, 171). 



Johannes Hofmann 414 

siveren Ausbildung anvertraut wurde20, jener Heilige also, der am Ende 
des dunklen 10. Jh.s in Niederaltaich das mönchische Leben wieder auf- 
richten sollte. Nachdem ein gewisser Priester Rumold Gotthard schon 
mit den Anfangsgründen der Bildung bekannt gemacht hatte21, empfing 
er von Udalgisus eine Weiterbildung auf breiterer Basis. So konnte Gott- 
hard bei ihm sein Können im Lesen und Schreiben vervollkommnen22, 
wurde von Udalgisus aber auch in den Psalmengesang23 und in die ande- 
ren Bereiche des kirchlichen Lebens eingeführt.24 Aus eigenem Antrieb 
las Gotthard ferner tagelang mit Begeisterung in den Lebensbeschreibun- 
gen der hl. Mönchsväter.25 Vor allem übertraf er aber bei weitem seine 
Mitschüler an Begabung und Eifer und wurde daher auch von seinem 
Lehrer besonders gefördert.26 Auf diese Weise fiel er bei einem Besuch 
dem Niederaltaicher Klosterherrn, dem besagten Erzbischof Friedrich 
auf, so daß ihn dieser zunächst zu Psalmensänger- und Schreiberdiensten 
heranzog und ihn dann in Salzburg durch den Lehrer Liutfried in die so- 
genannten sieben freien Künste einführen ließ27, d. h. in die höhere Bil- 
dung seiner Zeit.28 Dazu gehörte z. B. der wissenschaftliche Umgang mit 
den klassischen römischen Schriftstellern Horaz und Cicero, mit denen 
sich Gotthard noch in seiner Zeit als Reformabt von Tegernsee (1001) be- 
schäftigen sollte.29 Insgesamt machte Gotthard bei diesem Studiengang 
übrigens so große Fortschritte, daß er es sogar - hätte es ihm seine Be- 
scheidenheit nicht verboten - •leicht mit seinem Lehrer Liutfried sowohl 
im Lesen als auch im Abfassen von Texten (dictamine) aufgenommen 
hätte"30. Im Hinblick auf unser Evangeliar verdient in diesem Zusam- 
menhang aber vor allem folgende Stelle der Lebensbeschreibung Gott- 
hards unsere Aufmerksamkeit: •Wie sehr er [Gotthard] auch immer um 
jede Beschäftigung kirchlichen Charakters bemüht war, der Kunst des 
Schreibens (in scribendi arte) war er doch besonders zugetan. Daher 

20 Vgl. ebenda. 
21 Vgl. ebenda, Prolog (ed. Pertz, 169), wo jedoch ohne Namensnennung nur von einem 
Priester die Rede ist. - Die Vita Godehardi posterior, Prolog (ed. Pertz, 197) nennt diesen 
Priester jedoch ausdrücklich Rumold. 
22 Vgl. Vita Godehardi prior 5 (ed. Pertz, 172). 
23 Vgl. ebenda, 2 (ed. Pertz, 171). 
24 Vgl. ebenda. 
25 Vgl. ebenda, 4 (ed. Pertz, 171). 
26 Vgl. ebenda, 2-3 (ed. Pertz, 171). 
27 Vgl. ebenda, 6 (ed. Pertz, 172). - Es heißt hier ausdrücklich, daß Erzbischof Friedrich 
den jungen Gotthard dem Lehrer Liutfried •artibus inbuendum" - also zur Einführung in 
die (sieben freien) Künste - anvertraut habe. 
28 Einen guten Überblick, wie wir uns den Salzburger Studiengang Gotthards näherhin 
vorstellen dürfen, bietet Hermann (wie Anm. 12), 1073 (mit Quellen und Literatur). 
29 Vgl. Fellenberg gen. Reinold (wie Anm. 15), 21 bes. Anm. 38 (mit Quellenangabe). 
30 Vita Godehardi prior 6 (ed. Pertz, 172). 



Christusgegen wart 415 

brachte er in seiner Jugend eine bedeutende Menge von Büchern sowohl 
der Theologie (divini dogmatis) als auch der Philosophie (philosophicae 
dulcedinis) zusammen, unter ihnen freilich eine Bibel (bibliothecam)31, 
die heute in dem gleichen Kloster [Niederaltaich] aufbewahrt wird, [ein 
Werk] von wunderbarer und schöner Größe, aber von noch größerem 
Nutzen zum Singen und Lesen im Jahreskreis; er hat sie nicht nur ge- 
schrieben, sondern sich auch aus Demut mit eigenen Händen um das Per- 
gament und um das übrige Notwendige bemüht."32 Aus dieser Nachricht 
ersehen wir also, daß sich der hl. Gotthard höchstpersönlich mit dem 
Schreiben von Büchern beschäftigte und daß er dabei auch eine schöne 
und kostbare Bibelhandschrift anfertigte. 

Leider ist dieselbe, die unser Kloster zusammen mit einer weiteren 
Gotthardhandschrift jahrhundertelang beherbergen durfte, bei dem 
furchtbaren Klosterbrand des Jahres 1671 für immer vernichtet worden.33 

Als hätte Gotthard diesen Verlust geahnt, bemühte er sich als Abt von 
Niederaltaich (996-1022)34, seine Spiritualität, sein Wissen und sein Kön- 
nen an seine Mönche weiterzugeben. So stattete er sein Kloster mit weite- 
ren Büchern und kostbaren Missalien, mit Meßgewändern und anderen 
Kostbarkeiten aus.35 •Vor allem aber erzog er" - wir lassen jetzt seine jün- 
gere Lebensbeschreibung weitersprechen -, was allgemein bekannt ist, in 
demselben Kloster sehr viele Brüder, die sich durch Kenntnisse und gute 
Sitten auszeichneten. Diese verschickte er später in die einzelnen Klöster 
als Väter und Lehrer, je nachdem der König oder die Bischöfe solche be- 
gehrten."36 Nicht zuletzt auf diese gediegene Erzieherarbeit Gotthards 
geht aber jene bedeutende und vielseitige Schule zurück, die sich in Nie- 
deraltaich bis ins 12. Jh. nachweisen läßt. Schon den Hildesheimer Kleri- 
ker Wolfher bewog ihr hohes Niveau zur Zeit des seligen Abtes Ratmund 
(1027-1049) zu einem Studienaufenthalt in Niederaltaich.37 Ja, im gesam- 
ten römisch-deutschen Reich machte sich im Rahmen des Gorzer Re- 
formkreises38 ihre geistig-geistliche Ausstrahlung bemerkbar: das Ergeb- 

31 Zum zeitgenössischen Gebrauch des Terminus •bibliotheca" für Bibel, Hl. Schrift vgl. 
Otto Prinz (Hg.), Mittellateinisches Wörterbuch bis zum ausgehenden 13. Jahrhundert, 
Bd. 1, München 1967, 1462f. unter dem Schlagwort •bibliotheca" (Punkt II. B. 1). 
32 Vita Godehardi prior 5 (ed. Pertz, 172). 
33 Vgl. Fellenberg gen. Reinold (wie Anm. 15), 120 f. - Doch brach dieser Brand nicht, wie 
Fellenberg angibt, 1681 aus, sondern 1671; vgl. Stadtmüller/Pfister (wie Anm. 9), 220-222. 
34 Zur Regierungszeit Gotthards als Abt von Niederaltaich vgl. Stadtmüller/Pfister (wie 
Anm. 9), 100-106. 
35 Vgl. Vita Godehardi posterior 10 (ed. Pertz, 203). 
36 Ebenda. 
37 Vgl. ebenda, Prolog (ed. Pertz, 197); Vita Godehardi prior, Prolog (ed. Pertz, 168). 
38 Über Niederaltaichs Ausstrahlung im Rahmen des Gorzer Reformkreises vgl. ausführ- 
lich Kassius Hallinger, Gorze-Kluny. Studien zu den monastischen Lebensformen und Ge- 



Johannes Hofmann 416 

nis - vom beginnenden 11. bis zur Mitte des 12. Jh.s wurden aus unserer 
Abtei nicht weniger als 6 Mönche auf Bischofsstühle und 24 Mönche als 
Äbte in andere Klöster berufen.39 Unter ihnen ragt vor allem der hl. 
Thiemo (t 1101) hervor, ein künstlerisch vielseitig ausgebildeter und be- 
gabter Niederaltaicher Mönch, der 1077 zum Abt von St. Peter in Salz- 
burg und 1090 ebendort zum Erzbischof erwählt wurde40. Als Zeugen die- 
ses goldenen Zeitalters sind aber vor allem eine Reihe von Handschriften 
der Niederaltaicher Schreibschule auf uns gekommen, unter ihnen - ich 
erhebe hier keinen Anspruch auf Vollständigkeit - aus dem 11. Jh. das so- 
genannte Benediktionale des Bischofs Engilmar von Parenzo (t ca. 
1045)41, das Sacramentarium Rossianum (2. H. 11. Jh.)42, ein in Zürich 
aufbewahrtes Gebetbüchlein (vor 1074)43, das Gnesener Missale vom 
Jahre 107644, ein Epistolar (11. Jh.) und ein Kommentar des Haimo von 
Auxerre zu Paulusbriefen (12. Jh.), beide heute in der Universitätsbibliot- 

gensätzen im Hochmittelalter, in: Studia Anselmiana, Fase. 22-23, Rom 1950, 161-177; zu- 
sammenfassend Johannes Molitor, Leben, Wirken und Verehrung des hl. Gotthard, in: 
Schulheim St. Gotthard Niederaltaich 15 (1980/81), 5-27; hier 6-11; Stadtmüller/Pfister 
(wie Anm.9), 121-129. 
39 Vgl. Stadtmüller/Pfister (wie Anm. 9), 460 f. - Bischöfe wurden in dem genannten Zeit- 
raum Thiemo (Salzburg), Volkhard (Brandenburg), Gotthard (Hildesheim), Johannes 
(Minden), Johannes (Olmütz) und Wolfram (Treviso), Äbte - unter Auslassung der bereits 
als Bischöfe aufgezählten Mönche - die Niederaltaicher Professen Meginhard (Bfevnov), 
Rupert (Ebersberg), (?) Adelbert (Johannisberg u. Hildesheim/St. Michael), Sigimar 
(Kremsmünster), Adalram (Kremsmünster), Wenzeslaus (Leno), Richer (Leno u. Monte- 
cassino), Azelin (Klein-Mariazell), Egino (Oberaltaich), Ludger (Oberaltaich), Dietrich 
(Oberaltaich), Lambert (Ostrov), Pabo (Regensburg, St. Emmeram), Irmbert (Salzburg), 
Rudolf (Seeon), Adilbert (Trier, St. Maximin), Richwin (Weltenburg), Albrich (Welten- 
burg), ferner - allerdings bisher nicht lokalisierbar - Altmar, Eckihard, Erchambert, 
Ymmo, Wolfstein (? Ostrov) und Appelin. - Diese Liste müßte jedoch in einigen wenigen 
Fällen in einer eigenen Studie kritisch überprüft werden! 
40 Vgl. zusammenfassend Heinz Dopsch, Salzburg im Hochmittelalter. 1. Die äußere Ent- 
wicklung, in: Derselbe/Hans Spatzenegger (Hg.) (wie Anm. 14), 229-336; hier 251-253 
(mit Quellen und Literatur). 
41 Vgl. Florentine Mütherich/Karl Dachs (Hg.) (wie Anm. 13), 36 Nr. 22 (mit Literatur), 
wenn Engilmars Benediktionale auch hier eher dem St. Emmeramer Skriptorium zugewie- 
sen wird. 
42 Vgl. Christine Elisabeth Eder, Die Schule des Klosters Tegernsee im frühen Mittelalter im 
Spiegel der Tegernseer Handschriften, in: Studien und Mitteilungen zur Geschichte des Bene- 
diktinerordens und seiner Zweige 83 (1972), 1-155; hier 94f. bes. Anm. 224. 
43 Vgl. ebenda, 93-95 bes. Anm. 223-224. 
44 Vgl. Krysztof Biegahski/Jerzy Woronczak, Missale Plenarium Bibl. Capit. Gnesnensis 
MS 149, Bd. 1-2, in: Antiquitates Musicae in Polonia, Bd. 11-12, Warschau 1970-1972. - 
Die in Bd. 1, S. 303 vorgenommene Datierung auf 1071-1131 kann noch präzisiert werden, 
da im Kalender des Missale (Bd. 2, S. 19) das Osterfest (Resurrectio Domini) angegeben 
wird, und zwar unter dem Datum des 27. März. In den Jahren zwischen 1071 und 1131 
fällt das Osterfest aber nur im Jahre 1076 auf dieses Märzdatum. - Zur Niederaltaicher 
Provenienz des Missale vgl. Bd. 1, S. 304. 



Christusgegenwart 417 

hek Leipzig45 und aus dem 12. Jh. ein Passionale46 und ein Psalterium47, 
die beide heute in der Wiener Nationalbibliothek aufbewahrt werden. Zu 
diesen Handschriften gesellt sich schließlich unser schon mehrmals ge- 
nanntes Evangeliar, dem wir nun unsere Aufmerksamkeit zuwenden wol- 
len. 

Zwei illuminierte Seiten und der Vorderdeckel des Niederaltaicher Evan- 
geliars Clm 9476 

Unser besagtes Evangeliar umfaßt im Original 219 Blätter im Format 
22,3 x 32 cm.48 Die Fachwelt ist sich inzwischen einig, daß es um 1030 im 
Skriptorium, d.h. in der Schreibstube des Klosters Niederaltaich, ent- 
standen sein muß49 - warum in Niederaltaich, darauf kommen wir später 
noch kurz zu sprechen. Nach der Säkularisation unseres Klosters im 
Jahre 1803 entnahm es General-Landesdirektionsrat Johann Christoph 
Freiherr von Aretin in churfürstlichem Auftrag unserer Bibliothek und 
bestimmte es neben vielen anderen kostbaren Niederaltaicher Hand- 
schriften für die churfürstliche Hofbibliothek in München, also für die 
heutige Bayerische Staatsbibliothek.50 Dort wurde es dann inventarisiert 
und trägt - als kostbarer Schatz sorgsam gehütet - bis auf den heutigen 
Tag die Signatur Clm 9476.51 Dieses Evangeliar wollen wir nun sozusa- 
gen aufschlagen und einige besonders schöne Seiten miteinander be- 
trachten. 

Fol. 8r 

Hier die Vorderseite von Blatt 8 (Abb. 1). Wenn wir uns noch einmal die 
hervorragende Bedeutung des Evangeliars in der christlichen Liturgie vor 
Augen halten - wir erinnern uns: der Herr selbst ist es, der aus diesem Bu- 

45 Vgl. Stadtmüller/Pfister (wie Anm. 9), 444. - Bei diesen Handschriften ist jedoch noch 
zu klären, ob sie im Niederaltaicher Skriptorium entstanden sind, oder ob sie lediglich 
zum Bestand der Niederaltaicher Bibliothek gehörten! 
46 Vgl. Hermann Julius Hermann, Die deutschen romanischen Handschriften, in: Derselbe/ 
Julius Schlosser (Hg.), Beschreibendes Verzeichnis der illuminierten Handschriften in Öster- 
reich, N.F., Bd. 8/2, Leipzig 1926, 58 f. Nr. 38. 
47 Vgl. ebenda, 59 f. Nr. 39. 
48 Eine genaue Beschreibung und Würdigung des Evangeliars vgl. bei Bange (wie 
Anm. 13), 26-36. 
«Vgl. ebenda, 27f. 
50 Vgl. ausführlich Stadtmüller/Pfister (wie Anm. 9), 298, 444. 
51 Vgl. ebenda, 444 f. 



Johannes Hofmann 418 

Abb. 1: Clm 9476, fol. 8r: Der von Seinen Aposteln umgebene lehrende Christus. 



Christusgegenwart 419 

ehe zu uns spricht. Er selbst ist in diesem Buche unter uns gegenwärtig - 
dann wundert es uns nicht, daß am Anfang unseres Niederaltaicher 
Evangeliars ein Christusbild steht. •Christus steht in strenger Vorderan- 
sicht mit einem aufgeschlagenen Buch, [genauer gesagt mit einem Evan- 
geliar], in der linken Hand und mit lehrend erhobener rechter Hand auf 
einem kleinen Erdschollenhügel in der Mitte des Bildes."52 Sein Haupt 
mit dem kurz geschnittenen, dunklen Bart und dem gescheitelten, langen 
Haar schmückt ein sogenannter Kreuznimbus, jener durch ein Kreuz aus- 
gezeichneter Heiligenschein also, der eben unseren gekreuzigten Herrn 
wesentlich von anderen Heiligen unterscheidet. Gekleidet ist Christus in 
eine moosgrüne, kurzärmelige Tunika, über der Er einen dunkelblauen 
Mantel trägt. Links und rechts von Ihm befinden sich zwei schlanke turm- 
artige Gebäude, aus deren Fenstern je sechs Apostel - in einer senkrech- 
ten Reihe angeordnet und nur bis zur Brust sichtbar - auf den Herrn blik- 
ken. Über dem Haupt des Heilands bildet ein spitzgiebeliges Dach eine 
Art Baldachin, der sich wiederum auf die beiden Türme stützt. Wie schon 
der Kunsthistoriker Bange festgestellt hat, könnte eine Elfenbeinschnit- 
zerei, die etwa um 970 vielleicht auf der Reichenau entstanden ist, oder 
ein davon abgeleitetes Kunstwerk unserem Buchmaler als Vorlage für 
seine Apostelreihen rechts und links des lehrenden Christus gedient ha- 
ben.53 Ebenso können für die Art der vorliegenden Christusdarstellung 
bis in die Einzelheiten hinein Vorbilder des späten 10. und frühen 11. Jh.s 
namhaft gemacht werden.54 Doch scheinen darüber hinaus in unserem 
Bild, das in Bayern offensichtlich keine Nachahmung gefunden hat55, 
mehrere ineinander verwobene Motive auf. So erinnert unsere Christus- 
darstellung an eine byzantinische Handschrift des 9. Jh.s, in der Chri- 
stus - in der Linken ebenfalls das Evangeliar und die Rechte lehrend 
erhoben - zum Zeichen seiner herrscherlichen Würde auf einem Suppe- 
daneum, d. h. auf einem nur dem byzantinischen Kaiser zustehenden Eh- 
renpodest steht, eingerahmt von zwei Säulen, die einen ebenfalls nur dem 
Herrscher vorbehaltenen baldachinartigen Bogen tragen.56 Christus Pan- 

52 Bange (wie Anm. 13), 30. 
53 Vgl. ebenda. 
54 Vgl. ebenda, 30 f. 
"Vgl. ebenda, 31. 
56 Vgl. die Miniatur im Evangeliar der Princeton ÜB Garrett 6, fol. lOv, 9. Jh. (?), abgebil- 
det bei Engelbert Kirschbaum (Hg.) Lexikon der christlichen Ikonographie, Bd. 1, Rom, 
Freiburg, Basel, Wien 1968, 381 Tafel II Abb. 9. - Zur durchaus geläufigen Übernahme 
kaiserlicher Würdezeichen, wie des Suppedaneums und des Baldachins, in die byzantini- 
sche Christusikonographie, um dadurch die Herrscherwürde Christi zu betonen, vgl. 
Klaus Wessel, Christusbild, in: Derselbe (Hg.), Reallexikon zur byzantinischen Kunst, Bd. 1, 
Stuttgart 1966, 966-1047; hier 994; 1024-1027. 



Johannes Hofmann 420 

tokrator, Christus der Weltenherrscher wird hier also dargestellt. Doch 
versucht der Maler unseres Bildes diesem Gedanken noch mehr Tiefe zu 
verleihen, indem er ihn mit einem weiteren Bildmotiv verschmilzt, näm- 
lich mit dem alten geläufigen Bild des lehrenden Christus, der von seinen 
Aposteln umgeben ist." Er stellt dem Herrn daher nicht tote Säulen zur 
Seite, sondern lebendige Menschen, genauer gesagt, die Säulen der ersten 
christlichen Gemeinden, die hl. zwölf Apostel.58 Sie bilden die eigentli- 
chen Ehrensäulen des himmlischen Königs und tragen, indem sie Sein 
Wort hören und es befolgen (vgl. Mt7,24), Seinen Baldachin, der zu- 
gleich als schützendes Dach des nicht von Menschenhand, sondern von 
Gott selbst aus lebendigen Steinen errichteten Hauses (vgl. 2 Kor 5,1; 
1 Petr 2,5) verstanden werden kann, als Dach der Kirche also, die sich ja 
auch heute aus lebendigen Steinen - eben aus den Gläubigen - zusam- 
mensetzt und um Christus schart. Auch das Suppedaneum, das kaiserli- 
che Ehrenpodest entwickelt unser Maler zu einem Berg weiter und spielt 
damit in einer Zusammenschau auf jene Berge des Evangeliums an, auf 
denen sich jeweils auf unterschiedliche Weise die Göttlichkeit, Voll- 
macht, Hoheit und Herrlichkeit Christi offenbart, sei es der Berg der Se- 
ligpreisungen, der Berg der Verklärung, der Berg des Leidens und Ster- 
bens oder der Berg der Himmelfahrt unseres Herrn. Der goldene, göttli- 
che Unendlichkeit andeutende Hintergrund unseres Bildes macht uns 
freilich darauf aufmerksam, daß die Betrachtung dieses Bildes als An- 
fang eines geistlichen Weges gedacht ist. Wir sollten also nicht bei der Be- 
trachtung unseres Bildes stehen bleiben. Sein goldener Hintergrund lädt 
uns vielmehr dazu ein, dem Herrn in einem geistlichen Aufstieg auf Sei- 
nen heiligen Berg zu folgen, d. h. im lebendigen Hause Seiner Kirche, in 
der Gemeinschaft der Gläubigen, das Evangelium zu hören, Seiner Fro- 
hen Botschaft zu glauben und diese in unserem Leben zu verwirklichen. 
Auf diese Weise werden wir dann - so verheißt uns der goldene Hinter- 
grund unseres Bildes - den goldenen Grund unserer Seele, den letzten 
Sinn unseres Lebens finden. 

Fol. 166r 

In diesem Sinne schlagen wir jetzt die Vorderseite von Blatt 166 auf 
(Abb. 2). Wir haben hier den Anfang jenes Evangeliums vor uns, der be- 

57 Zum Motiv des von Seinen Aposteln umgebenen Christus vgl. Bange (wie Anm. 13), 
30 f; Wessel (wie Anm. 56), 998 f. 
58 Die Bezeichnung der Apostel Jakobus, Petrus und Johannes als •Säulen" der Gemeinde 
von Jerusalem bezeugt schon Paulus in Gal 2,9. 



Christusgegen wart 421 

(NPRINCIPIO 
ERATUeRBUk- 

b6TLIERBÖ ERAT 
APOD DM-ET DS 
ERAVUERBUM-- 
« i>0fecf3Ht.' mprtnapto Aptid dth • • 

OmniA i>tpfhm ficaJi» tk'fme, 
,ipfe &a:um ttbnihil.' t^iml&autn 

!<#• m# vn» «gntr* Gvma-am:: 
twehamtmim• 0t:lux murttbnfUt 
cot"* fiotekf am norscemprdmsridr 

ijtirir-   L* unc Jwm» witrt«fj.«fe««ii. 

namm ante lohuana • 1'» vom m 

p i!iam • Mmawr tile lor« j&tutr 

Abb. 2: Clm 9476, fol. 166r: Anfang des Johannes-Evangeliums. 



Johannes Hofmann 422 

sonders den Älteren unter uns als Schlußevangelium der vorkonziliaren 
Messe noch wohlbekannt ist. Ich meine den Anfang des Johannesevange- 
liums, beginnend mit den feierlichen Worten •In principio erat Verbum 
et Verbum erat apud Deum et Deus erat Verbum: Im Anfang war das 
Wort und das Wort war bei Gott und Gott war das Wort." (Joh 1,1) In 
eindrucksvoller Tiefe kreist diese Stelle des Johannes-Evangeliums um 
das Geheimnis der Menschwerdung Gottes, so daß sie bis auf den heuti- 
gen Tag am Hohen Weihnachtsfest feierlich verkündigt wird. Aufgrund 
ihres bedeutungsvollen Inhalts, aber auch wegen der theologischen Tiefe 
ihrer Gedanken und der hymnischen Schönheit ihrer Sprache erfreute sie 
sich schon sehr früh eines außerordentlichen Ansehens. So war schon ein 
Zeitgenosse des hl. Augustinus (t 430) - wie uns der große abendländis- 
che Kirchenvater selbst bezeugt - der Meinung, •man sollte diesen Text 
in goldenen Lettern in allen Kirchen an hervorragender Stelle anbrin- 
gen"59. Entsprechend dieser hohen Einschätzung - die man übrigens 
auch den Initien der anderen Evangelien entgegenbrachte60 - gestaltete 
auch der Schreiber unserer Niederaltaicher Handschrift den Anfang des 
Johannes-Evangeliums besonders kunstvoll und stattete ihn mit einem 
prachtvollen Anfangsbuchstaben, ferner mit einer monumentalen Über- 
schrift in Capitalis - so nennt man die Großbuchstaben der ersten fünf 
Zeilen unseres Textes - und - im Anschluß daran - mit einer außeror- 
dentlich sorgfältig ausgeführten Buchschrift aus. Wenden wir uns aber 
zunächst dem Schriftbild der Buchschrift zu. Es handelt sich dabei - in 
der Fachsprache ausgedrückt - um eine karolingische Minuskel des soge- 
nannten •schrägovalen Stils", d.h. näherhin: wir haben es mit einer typi- 
schen Buchschrift der 1. Hälfte des 11. Jh.s zu tun, mit einer Schrift, •die 
die Extreme der Magerkeit wie der Fülle vermeidet"61 und die eine Ten- 
denz zur Streckung und als innere Form ein schrägstehendes Oval be- 
sitzt.62 In diesem Stil entfalteten die großen süddeutschen Malschulen 
des 11. und 12. Jh.s ihre Tätigkeit, genauer gesagt die Malschulen der so- 
genannten •Bayerischen Klosterschule", in deren Umfeld der Mönch Ot- 
loh von St. Emmeram (t um 1070) ebenso genannt werden muß, wie eine 

59 Josef Andreas Jungmann 2 (wie Anm. 4), 554 unter Verweis auf Augustinus, De civ. Dei 
X, 29. 
60 So sind z. B. in unserem Evangeliar alle Evangelieninitien mit schönen Initialen ausge- 
stattet worden; vgl. die entsprechenden Seitenangaben von Clm 9476 bei Bange (wie 
Anm. 13), 27 und die Initienabbildungen ebenda, Tafel 12 Abb. 26 (Initium des Mk-Evan- 
geliums); sowie Anton Chroust, Denkmäler der Schreibkunst des Mittelalters, 2. Serie, 1. 
Bd., 2. Lief., München 1911, Tafel 2 (Initium des Lk-Evangeliums). 
61 Bernhard Bischoff, Paläographie des römischen Altertums und des abendländischen 
Mittelalters, Berlin 19862, 162. 
62 Vgl. ebenda. 



Christusgegenwart 423 

Gruppe hervorragender Tegernseer Schreiber, ferner Mitglieder der soge- 
nannten Salzburger Schule und eben auch die Mönche unserer Niederal- 
taicher Schreibstube.63 Soweit in aller Kürze die Ausführungen zur Buch- 
schrift unseres Evangeliars. Blicken wir noch einmal zurück auf die wun- 
derschöne Initiale unseres Evangelientextes, der Anfangsbuchstabe I auf 
der linken Seite unseres Blattes, den sein Schreiber - in Gold ausgeführt 
und in der Mitte gespalten - auf eine dunkelgrüne Grundierung gesetzt 
hat. Als Charakteristikum der bereits erwähnten •Bayerischen Kloster- 
schule" erweisen sich dabei die bandartigen Verflechtungen64 in der 
Mitte und im oberen und unteren Teil unseres Anfangsbuchstabens. Vor 
allem gibt sich unser Schreiber aber deshalb als ein Mitglied der Niede- 
raltaicher Schreibschule des 11. und 12. Jh.s zu erkennen, weil er die Um- 
rißlinien und die Füllungen der Initiale in einer typisch roten Farbe vor- 
nahm.65 Schließlich sei noch auf die vier goldenen, geflügelten Drachen 
hingewiesen, die sich - ebenfalls rot umrandet und ober- und unterhalb 
der mittleren Verflechtung angebracht - um die beiden Schäfte unserer 
Initiale winden. Sie gehören nämlich ebenfalls zu den beliebten Motiven 
der damaligen Niederaltaicher Buchmalerei66 und bezeugen darüber hin- 
aus als Symbole der dämonischen Mächte67, daß auch der fromme Maler- 
mönch in seiner dem Himmel gewiß nahen klösterlichen Welt die Erfah- 
rung des verstockt Bösen kennt, genau jene Erfahrung, die - ganz allge- 
mein formuliert - auch in der Johannesstelle unseres Blattes aufscheint: 
•Et lux in tenebris lucet, et tenebrae earn non comprehenderunt: Und das 
Licht leuchtet in der Finsternis, und die Finsternis hat es nicht ergriffen." 
(Joh 1,5) Was heißt das aber anderes als: Gott läßt zwar Seine Sonne, 
Sein Licht, aufgehen über Böse und Gute. (Vgl. Mt 5,45) Er zwingt aber 
Seine Geschöpfe nicht zum Lichten und zum Guten. In der Gestalt Jesu 
Christi kommt Er vielmehr als freundlich-einladendes Licht auf uns zu 
und lädt uns ein, Sein Licht in einer Haltung von Freiheit und Liebe zu er- 
greifen, um selbst immer mehr Licht zu werden. 

63 Vgl. ebenda, 162 f. - Ohne den Namen Niederaltaichs eigens zu nennen, verweist Bi- 
schoff S. 163 Anm. 74 bei der Erwähnung der Tegernseer Schreibschule auch auf ein Ab- 
bildungsbeispiel aus unserem Evangeliar, nämlich auf Bange (wie Anm. 13), Tafel 12. Tat- 
sächlich besteht in der 1. Hälfte des 11. Jh.s eine enge Verwandtschaft zwischen dem 
Tegernseer und dem Niederaltaicher Skriptorium; doch wie Eder (wie Anm. 42), 93-95 
bes. Anm. 223-224 festgestellt hat, lassen sich die beiden Skriptorien doch in Feinheiten 
voneinander unterscheiden; vgl. dazu auch unten bes. Anm. 65. 
64 Vgl. Swarzenski (wie Anm. 13), 27 bes. Anm. 1. 
65 Unabhängig voneinander weisen Hermann (wie Anm. 46), 59 bes. Anm. 4; 60; Biegan- 
ski/Woronczak 1 (wie Anm. 44), 16 und Eder (wie Anm.. 42), 94 f. Anm. 223-224 auf diese 
auffällige Eigenart der von ihnen behandelten Niederaltaicher Handschriften des 11. und 
12. Jh.s hin. 
66 Vgl. Bieganski/Woronczak 1 (wie Anm. 44), 16 bes. Anm. 20. 
67 Vgl. Lurker (wie Anm. 2), 71-73 unter dem Schlagwort •Drache" (mit Literatur). 



Johannes Hofmann 424 

Abb. 3: Vorderdeckel von Clm 9476. 



Christusgegenwart 425 

Der Vorderdeckel 

Nach diesem kurzen Blick in unser Niederaltaicher Evangeliar schließen 
wir es nun sozusagen wieder. Unwillkürlich erregt dabei freilich sein 
kostbarer Vorderdeckel noch einmal unsere Aufmerksamkeit (Abb. 3). Es 
handelt sich um eine süddeutsche Goldschmiedearbeit des Jahres 1496, 
angefertigt im Format 31x23 cm.68 Der Künstler führte seine Arbeit im 
wesentlichen in Silber aus, vergoldete sie anschließend und schmückte 
sie schließlich mit Halbedelsteinen und einer Kamee. Werfen wir zu- 
nächst - bevor wir uns dem Mittelfeld unseres Buchdeckels zuwenden - 
einen kurzen Blick aufsein Rahmenwerk. Von innen nach außen betrach- 
tend, fällt an erster Stelle ein breiter Rahmen ins Auge, •dessen Innen- 
kante abgeschrägt ist. Geflochtene Drähte, zwischen denen ein Ranken- 
werk mit Akanthusblattenden läuft, begrenzen diese Schräge"69. Der äu- 
ßere Rahmen zeigt wiederum an seinen Ecken die vier lateinischen Kir- 
chenväter •in silbernen Niellomedaillons und in den Mitten Medaillons 
mit den Symbolen der vier Evangelisten"70, die auf dem Vorderdeckel ei- 
nes Evangeliars hier sicher ihren sinnvollen Platz haben. Zwischen diesen 
silbernen Rundbildern fallen uns ferner größere Halbedelsteine, meistens 
Achate, auf. Die übriggebliebenen Zwischenräume sind schließlich mit 
wildwucherndem Laubwerk aus geschnittenen Metallstreifen ausgefüllt. 

Wenden wir uns nun aber dem Mittelfeld zu! Auf seinem vertieften 
Grund zeigt es - in Gestalt von gegossenen, gedrungenen Figürchen - un- 
seren Heiland am Kreuz, flankiert von Seinem Lieblingsjünger Johannes 
und der Muttergottes. Entsprechend den natürlichen Gegebenheiten des 
Kalvarienberges steht die Figurengruppe auf einem felsigen Boden, der 
vom Künstler in Silber belassen ist. Am Fußende des Kreuzes befindet 
sich unter einem plastischen Totenkopf und einem Gebein eine antike 
Kamee, d. h. ein Halbedelstein, der die Form eines erhabenen Medusen- 
hauptes besitzt. Jesus wendet sein Haupt mit dem schmerzlich geöffneten 
Mund wie sprechend seiner Mutter zu. Die Muttergottes wiederum dreht 
sich leicht zur Mitte hin und blickt auf den Lieblingsapostel, als hätte der 
Herr soeben zu ihr gesagt: •Frau, siehe da dein Sohn." (Joh 19,26) Johan- 
nes steht dagegen frontal vor dem Beschauer, den Blick und seine Rechte 
nach oben gerichtet. In der Linken hält er ein geschlossenes Buch, ohne 
Zweifel sein Evangelium, in dem er später diesen Höhepunkt der Heilsge- 

68 Vgl. hier und zum Folgenden die ausführliche Beschreibung des Vorderdeckels bei Win- 
fried Baer, Die Kunsttopographie der Benediktinerabtei Niederaltaich, Innsbruck 1967 
(ungedruckte phil. Diss.), 242 f. (mit Literatur S. 244). 
69 Ebenda, 243. 
70 Ebenda. 



Johannes Hofmann 426 

schichte festhalten sollte. Dieses ins Auge springende Buch, ja die ganze 
auf den Gekreuzigten hingerichtete Gestik des jungen Apostels wollen 
uns aber vor allem eine bedeutungsschwere Botschaft vermitteln: die 
Frohe Botschaft vom heilbringenden Leiden, Sterben und Auferstehen 
unseres Herrn. Daher ist auf unserem Buchdeckel nicht nur von der 
dunklen, vom Kreuz beherrschten Seite dieses Geschehens die Rede. Die 
lebenspendenden Folgen des Leidens und Sterbens unseres Herrn kom- 
men vielmehr in der unteren Bildhälfte deutlich zum Ausdruck. Bei dem 
Totenschädel zu Füßen des Gekreuzigten handelt es sich nämlich um das 
Haupt Adams, um das Haupt unseres unglücklichen Stammvaters, der 
um seiner im wahrsten Sinne des Wortes •Gott-losen" Selbstherrlichkeit 
willen den Mächten der Unterwelt verfallen ist. Indem Christus in Sei- 
nem freiwilligen Leiden und Sterben für ihn und für uns •hinabgestiegen 
[ist] in das Reich des Todes" (Apostolisches Glaubensbekenntnis), hat Er, 
der allein •frei [ist] unter den Toten" (Ps 87,5 f.)71, die Fesseln Adams zer- 
sprengt und mit ihm uns alle den eiskalten Händen der Unterwelt, den 
Mächten der Finsternis entrissen. Die Unterwelt aber, in deren Bann bis- 
her alle Menschen dem Tode verfallen waren, und für die daher die Ka- 
mee mit dem Medusenhaupt stehen dürfte72, hat Er endgültig entmachtet. 
Als bleibendes Siegeszeichen ist der Stamm des Kreuzes über ihr aufge- 
richtet. Daher weiß der christliche Osten während der ganzen Osterzeit 
unzählige Male im Ostertroparion zu singen: •Christ ist erstanden von 
den Toten; im Tode bezwang Er den Tod und hat denen in den Gräbern 
das Leben geschenkt"73. Was heißt das aber anderes als: alles was im 
Tode erstarrt ist, sei es in der Vergangenheit oder in unserer Gegenwart, 
macht der Herr lebendig durch Seine Liebe bis in den Tod am Kreuz. In 
diesem Licht verstehen wir nun, warum der Künstler unseres Buchdek- 

71 Wie Aemiliana Löhr, Die Heilige Woche, Regensburg 1957, 161 f. zeigt, wurde diese 
Wendung von Ps 87,5 f. von den Kirchenvätern auf die Höllenfahrt Christi hin gedeutet, 
weil Christus nach Seinem Kreuzestod die Totenwelt •als einzig .Freier unter den Toten'... 
lebend wieder verließ. Nicht aber allein, sondern als Anführer und Befreier aller Toten seit 
Adam, die im Glauben an das kommende Heil gestorben waren". In diesem Sinne wurde 
diese Psalmstelle im römischen Stundengebet in der 3. Nokturn der Karsamstagsmatutin 
als Antiphon zu Ps 87 gebetet. 
72 Dem mythischen Ungeheuer Medusa, deren Anblick zu Stein erstarren ließ, hat der 
Held Perseus - wie Hesiod berichtet - abgewandten Gesichtes das Haupt abgeschlagen; 
vgl. Brockhaus Enzyklopädie, Bd. 7, Wiesbaden 196917, 479 unter dem Schlagwort 
•Gorgo" (mit Literatur). In diesem Sinne kann aber auch Christus, •in allem uns gleich au- 
ßer der Sünde" (Hebr 4,15), analog zu Perseus und die Unterwelt analog zur Medusa ge- 
deutet werden, da Christus ja - von den Mächten der Finsternis und der Sünde abgewandt 
- in Seinem Erlösertod die todbringende Macht der Unterwelt gebrochen hat. 
73 Vgl. dazu Hans-Joachim Schulz, Liturgie, Tagzeiten und Kirchenjahr des byzantinischen 
Ritus, in: Wilhelm Nyssen/Hans-Joachim Schulz/Paul Wiertz (Hg.), Handbuch der Ostkir- 
chenkunde, Bd. 2, Düsseldorf 19892, 30-100; hier 85f. bes. Anm. 217. 



Christusgegenwart All 

kels sogar die grausige Kreuzigungsszene vergoldet und damit sozusagen 
mit einem Hauch von Auferstehung überzogen hat. Die Liebe - so will er 
uns damit sagen - ist stärker als der Tod. Bei dem, der liebt, leuchtet 
selbst im Tod bereits das Licht der Auferstehung auf. 

Am Beispiel zweier Seiten und des Buchdeckels eines mittelalterlichen 
Niederaltaicher Evangeliars habe ich versucht, die geistliche Botschaft 
dieser Handschrift ein wenig nahezubringen. Wenn wir freilich beden- 
ken, daß dieses kostbare Buch nicht weniger als 219 Blätter und damit 
doppelt so viele Seiten zählt, dann wird uns erst bewußt, welche Fülle, 
welchen geistig-geistlichen Reichtum es enthält. Vor knapp 1000 Jahren 
hat ein Niederaltaicher Mönch bei der Herstellung dieses Evangeliars 
alle seine Kräfte und Begabungen eingesetzt, um dadurch Gott zu ehren 
und um andererseits seinen Mitmenschen in diesem Buch den Glanz der 
Frohen Botschaft aufleuchten zu lassen. Aber nicht nur er, seit Jahrtau- 
senden bemühen sich Juden und Christen unter dem Einsatz ihrer edel- 
sten Kräfte immer wieder aufs neue darum, die Hl. Schrift und ihre Bot- 
schaft auf angemessene Weise in ihre Zeit hineinzustellen. 




