‘Christusgegenwart im Evangelium

Hinfiihrung zur geistlichen Botschaft einer mittelalterlichen Evangelien-
handschrift aus Niederaltaich (Clm 9476)

Johannes Hofmann, Niederaltaich

Die Heilige Schrift im jidisch-christlichen Kulturkreis und die Stellung
des Evangeliums in der christlichen Liturgie

Das Schreiben und Lesen gehort heute zu unseren alltiglichsten Gepflo-
genheiten. Es wird daher wohl keinem von uns einfallen, in den Erzeug-
nissen von Schrift und Druck - seien sie nun in Form eines Briefes, einer
Zeitung oder eines Buches abgefal3t — etwas Besonderes zu sehen. Die
weitgehend der Schrift unkundigen Menschen der Friihzeit standen frei-
lich staunend vor jenen kleinen, geheimnisvollen Bildern und Zeichen,
die wir heute Buchstaben nennen und mit denen es lediglich einer kleinen
Elite ihrer Zeitgenossen maoglich war, Ereignisse, Gegenstinde, Gestal-
ten, Reden und Gedanken - im wahrsten Sinne des Wortes — zu beschrei-
ben und vor allem ein fiir allemal fiir die Nachwelt festzuhalten. Kein
Wunder, dafl man in allen alten Kulturen, auch in unserer jiidisch-christ-
lichen, die Schreibkunst und ihr vornehmstes Erzeugnis, das Buch, auf
Gott selbst, auf einen der Gotter oder auf einen sagenhaften Helden der
Vorzeit zuriickfiihrte!, zumal die Welt Gottes — oder der Gotter — gerade
in den iltesten schriftlichen Denkmailern der Menschheit breitesten
Raum einnimmt. So heil3t es etwa — um in unserem Kulturkreis zu bleiben
- bei der Ubergabe der Gesetzestafeln an Moses ausdriicklich im Buche
Ex 32,16: ,Die Tafeln waren von Gott selbst gemacht, und die Schrift
war Gottes Schrift, eingegraben in die Tafeln.” Die Rabbinen waren da-
her iiberzeugt, daBl Gott selbst die Tora, d.h. den Text des alttestamentli-
chen Gesetzes, tausend Geschlechter vor ihrer Verkiindigung erschaffen

Erweiterte Fassung eines Vortrags, gehalten am 27. 3. 1992 anldBlich der Eréffnung der

Bibelausstellung im Biirgerhaus von Niederaltaich.

Abgekiirzte Quellenedition:

Pertz = Georg Heinrich Pertz (Hg.), Vita Godehardi episcopi prior, in: Monumenta
Germaniae Historica, Scriptores, Bd. 11, Hannover 1854, 167196
Derselbe , Vita [Godehardi episcopi] posterior, in: Monumenta Germaniae
Historica, Scriptores, Bd. 11, Hannover 1854, 196-218

! Vgl. Karoly Foldes-Papp, Vom Felsbild zum Alphabet. Die Geschichte der Schrift von ihren

frithesten Vorstufen bis zur modernen lateinischen Schreibschrift. Stuttgart 1966, 3.



Christusgegenwart 409

hat.2 Aber nicht nur auf dem Berge Sinai, immer wieder reichte Gott nach
dem Zeugnis des Alten Testaments sein Wort in Gestalt eines Schrift-
stiicks an die Menschen weiter. So gebietet Er etwa dem Propheten Eze-
chiel: ,,Offne deinen Mund und iB3, was Ich dir geben werde. Da sah ich,
[so berichtet nun der Prophet], wie eine Hand gegen mich ausgestreckt
war, und siehe, es war eine Buchrolle darin. Er breitete sie vor mir aus, sie
war sowohl auf der Vorderseite wie auf der Riickseite beschrieben, ...
Und Er sprach zu mir: Menschensohn i3, was du da findest, i3 diese
Rolle und gehe hin und rede zum Hause Israel.“ (Ez 2,8-3,1) Der Pro-
phet empfingt also das von Gott selbst verfa3te Wort Gottes, symboli-
siert durch die Buchrolle, nimmt es ganz in sich auf und gibt es unver-
filscht an sein Volk weiter, indem er es eben wieder zu Buche bringt — im
Buche Ezechiel, das wir heute noch im Alten Testament lesen kénnen.

In der Fiille der Zeit wendet uns Gott Sein Wort allerdings nicht nur
mittelbar zu, in Gestalt eines Buches. Sein ureigenstes Wort ist in Jesus
Christus ,,Fleisch geworden und hat unter uns gewohnt. Und wir haben
Seine Herrlichkeit geschaut, [so bezeugt uns der heilige Evangelist Johan-
nes), die Herrlichkeit des Einziggeborenen vom Vater, voll Gnade und
Wabhrheit“. (Joh 1, 14) Dieses Fleisch gewordene Wort Gottes wird in der
Synagoge von Nazareth erneut zu einer Schriftrolle greifen, zum Buch
des Propheten Isajas, und Es wird den Zuhorern verkiinden: ,,Heute hat
sich diese Schrift erfiillt vor euren Ohren.“ (Lk 4,21) SchlieBlich wird Je-
sus als Auferstandener ein letztes Mal die Biicher des Gesetzes und der
Propheten sozusagen in die Hand nehmen. Er wird den Emmausjlingern
im wahrsten Sinne des Wortes ,,die Schriften aufschlieBen* (Lk 24,32)
und ihnen zeigen, daB Er die Erfiillung all dessen ist, was in diesen Schrif-
ten des Alten Testaments geschrieben steht.

Damit hat Jesus aber selbst in gewisser Weise den Grund gelegt fiir die
Entstehung von vier neuen Biichern, die sich schon sehr bald nach Sei-
nem Heimgang zum Vater zu den Biichern des Alten Testamentes fiigen.
Gemeint sind jene vier heiligen Biicher, in denen - von vier Blickwinkeln
aus betrachtet, aber auf dem zuverlidssigen Fundament der apostolischen
Christusverkiindigung aufbauend - die Worte und Taten, das Leben und
Sterben, die Auferstehung und Himmelfahrt des fleischgewordenen Wor-
tes Gottes festgehalten sind - die vier heiligen Evangelien, die vier Bii-
cher der Frohen Botschaft Jesu Christi. Die Fachgelehrten haben inzwi-
schen die Geschichte dieser vier Biicher sehr intensiv erforscht und sind
deshalb weitgehend darin einig, daB das dlteste von ihnen etwa um das

2 Vgl. Manfred Lurker, Worterbuch biblischer Bilder und Symbole. Miinchen 1973, 63 unter
dem Schlagwort ,,Buch, Buchrolle“ (mit Literatur S. 65).



Johannes Hofmann 410

Jahr 70 entstanden ist (Mk), wihrend das jiingste im letzten Jahrzehnt des
1. Jh.s seine Endfassung erhielt (Jh).?

Die Verlesung einer Stelle aus einem dieser vier Biicher 148t sich in der
frithchristlichen Eucharistiefeier bereits in der Mitte des 2. Jh.s nachwei-
sen®, wobei diese Lesung wiederum spitestens seit dem 4. Jh. ihren heuti-
gen Platz im Wortgottesdienst einnimmt’. Als letzte Lesung des Wortgot-
tesdienstes verkiindet dabei der Priester oder - falls anwesend - der Dia-
kon einen entsprechenden Abschnitt aus dem Evangelium. In diesem
Rahmen brachte man dem Evangelienbuch selbst und auch der Evange-
lienlesung schon sehr frith Gesten der Verehrung entgegen, Ehrenbezeu-
gungen Ulbrigens, die auch uns durchaus geldufig sind. So héren die Gliu-
bigen stehend auf das Evangelium, wihrend sie die vorausgehenden Le-
sungen sitzend anhoren.® Auch bringt man den Lesungen keine beson-
dere Verehrung entgegen, wahrend die Verkiindigung des Evangeliums
bedeutsame liturgische Formen begleiten. Weihrauch, brennende Kerzen
und eine feierliche Prozession zum Lesepult geh6ren dazu, aber auch die
Bekreuzigung und Inzensierung des Evangelienbuches am Anfang und
das Kiissen desselben am Ende der Lesung. Hinzu kommen am Anfang
und am Ende der Evangelienverkiindigung noch die wohlbekannte, lob-
preisenden Ausrufe der Gemeinde: ,,Ehre sei Dir, o Herr* und ,,Lob sei
Dir, Christus®.

Es wird uns deutlich, daB wir uns beim Evangelium auf einem Héhe-
punkt der Mefifeier befinden, ,,daB es hierbei“, um die Worte des hollin-
dischen Liturgikers Jo Hermans zu gebrauchen, ,,um viel mehr geht, als
um eine Lesung aus dem einen oder anderen wichtigen christlichen Buch.
Christus selbst wird hier gegenwirtig, der Herr selbst erhebt nun seine
Stimme. ... Christus, der Lehrer, spricht hier persoénlich zur feiernden Ge-
meinde seiner Jinger. Das Wort des Herrn wird gefeiert ...; hier findet
eine Begegnung statt zwischen dem lebendigen Herrn und seiner lebendi-
gen Gemeinde, der Kirche. ...

Wenn das Evangelienbuch in einer Prozession mit Weihrauch und Ker-
zen zum Ambo getragen wird, wihrend das Volk noch das Halleluja
singt, ist dies ein Symbol fiir den festlichen Einzug des Herrn, der von den

> Vgl. Alfred Wikenhauser/Josef Schmid, Einleitung in das Neue Testament. Freiburg,
Basel, Wien 19736, 220f., 343f. (jeweils mit Literatur).

4 Namlich bei Justin, Apoll. I, 67, zitiert nach Josef Andreas Jungmann, Missarum Sollem-
nia. Eine genetische Erklirung der romischen Messe, Bd. 1-2. Freiburg, Basel, Wien
1962%; hier Bd. 1, 565 Anm. 1.

3 Vgl. die Quellenbelege bei Theodor Zahn, Geschichte des Neutestamentlichen Kanons, Bd.
2/1, Erlangen, Leipzig 1890, 380f. bes. Anm. 2.

¢ Vgl. hier und zum Folgenden J. Hermans, Die Feier der Eucharistie. Erklarung und spiri-
tuelle ErschlieBung. Regensburg 1984, 186-189.



Christusgegenwart 411

Gliubigen mit einer Akklamation begriifit wird. Vor dem Herrn und sei-
nem Wort steht man auf; man jubelt Christus und seinem Wort zu, denn
dieses Wort ist das Licht der Welt, das brennende Feuer. Der Konig der
Konige hilt jetzt seinen Einzug. ... Die Ehrenbezeugungen, Weihrauch
und Kerzen, gelten nicht dem Diakon oder Priester, sondern dem Buch,
das sie tragen, und in diesem Buch dem Wort des Herrn, ja dem Herrn
selbst.*”

In ganz intensiver Weise versteht der Mensch der Antike und des Mit-
telalters das Evangelium und seine Verkiindigung in diesem Sinne. Das
sollten wir festhalten. Bei der Betrachtung unseres Niederaltaicher Evan-
geliars wird es uns dann nicht mehr wundern, daB3 sein Einband so kost-
bar ausgestattet und seine Blitter so prachtvoll beschrieben und bemalt
sind. Das alles bedeutet nichts anderes als: dieses Buch enthalt das Wort
des Herrn, ja, aus diesem Buch spricht Er selbst, in diesem Buch ist Er
selbst gegenwartig.

Die geistlich-kulturelle Situation Niederaltaichs
in der 1. Hélfte des 11. Jahrhunderts

Wenden wir uns nun aber der Heimat unseres Evangeliars zu, dem Klo-
ster Niederaltaich und seiner geistlich-kulturellen Situation in der I.
Halfte des 11. Jh. Dabei nehmen wir zunichst eine denkbar ungiinstige
Ausgangsposition wahr. Denn in den ersten Jahrzehnten des vorausge-
henden 10. Jh.s lag iiber Niederaltaich, ja, iiber dem ganzen romisch-
deutschen Reich ein finsterer Schatten. Es waren die wilden Horden der
heidnischen Magyaren, die durch ihre unberechenbaren Einfille Land
und Leute in Furcht und Schrecken versetzten. In eindrucksvoller Spra-
che weil} z. B. Johannes Aventinus (1 1534), der Vater der bayerischen Ge-
schichte, iber ihre Greueltaten zu berichten: ,,Und damit die Ungern den
leuten ainen grossen schrecken einjagten, trunken si das menschenbluet,
assen auf der toten leib, sassen auf si zu tisch, schnieden die peuch auf,
namen das ingewaid heraus und das herz, frassen dasselbig. Da war kain
gnad, kain barmherzigkait bei den bluetdurstigen leuten. Der feind wei-
ber warn gleich so greulich als die man. Der Ungern glauben war diser
zeit, so vil ains leut im krieg umbbricht, so vil wiird’s in jener welt diener
und knecht haben. ... kamen daselbst [- bei Osterhofen -] auch iiber die
Thonau, verédeten auch obern und nidern Altaich und Meten.“® — Soweit

7 Ebenda, 187.
& Johannes Turmair’s genannt Aventinus Bayerische Chronik, Buch 1V, cap. 139, in: Mat-



Johannes Hofmann 412

das Zitat. Es leuchtet ein, daB aufgrund der verworrenen Verhiltnisse
diese Schreckenszeit auch manche Einzelheiten der damaligen Niederalt-
aicher Klostergeschichte im Dunklen liegen. So kann der Historiker z. B.
nicht sicher kldren, ob unsere Abtei von den Ungarn wirklich zerstort
oder ,nur" verwiistet wurde.® Eines aber steht fest: dem klésterlichen Le-
ben im strengen Sinn waren damals schon deshalb die Grundlagen entzo-
gen, weil Herzog Arnulf von Bayern (+937) zur Finanzierung einer
schlagkriftigen Ungarnabwehr die bayerischen Klostergiiter weitgehend
eingezogen hatte.!° So sind zwar in den 30er und 40er Jahren des 10. Jh.s
zwei Niederaltaicher Abte in den Quellen bezeugt.!! Einer von ihnen —
Chunibert, ein Monch von St. Gallen, der 942-945 auch als gefeierter
Lehrer und Meister der Buchkunst in Salzburg tdtig war'2, mag sogar ei-
ner der Vermittler jener intensiven siidwestdeutschen Einfliisse gewesen
sein, die sich im ausgehenden 10. und im ganzen 11. Jh. in der gesamten
bayerischen Buchmalerei, u.a. auch in Niederaltaich, bemerkbar ma-
chen!'3. Doch waren seine Versuche, das mdnchische Leben in Niederalt-
aich wiederherzustellen, offensichtlich nicht von anhaltendem Erfolg be-

thias Lexer (Hg.), Johannes Turmair’s genannt Aventinus sdmtliche Werke. Bd. 5/1, Min-
chen 1884, 258f.

® Vgl. Georg Stadtmiiller/Bonifaz Pfister, Geschichte der Abtei Niederaltaich 731-1986,
Grafenau 19862, 88, 408 Anm. 64.

19 Vgl. allgemein Kurt Reindel, Bayern vom Zeitalter der Karolinger bis zum Ende der Wel-
Jenherrschaft (788-1180). 1. Die politische Entwicklung, in: Max Spindler (Hg.), Handbuch
der bayerischen Geschichte, Bd. 1, Miinchen 19812, 249-349; hier 281 f. (mit Quellen und
Literatur). - Speziell zu Niederaitaich vgl. Stadtmiiller/Pfister (wie Anm. 9), 87, 91.

1 So diirfte der - allerdings ohne Ortspriadikat — auf der Regensburger Synode des Jahres
932 auftretende ,,Egilolf abbas“ mit dem gleichnamigen, in allen Niederaltaicher Abteli-
sten genannten Abt des 10. Jh.s identisch sein; vgl. den Quellenbeleg seines Regensburger
Synodenbesuches bei Kurt Reindel, Die Bayerischen Luitpoldinger 893-989. Sammlung
und Erlduterung der Quellen, in: Quellen und Erérterungen zur Bayerischen Geschichte,
N.F., Bd. 11, Miinchen 1953, 161 Nr. 84. - Bei unserem zweiten Niederaltaicher Abt (aus
den 40er Jahren des 10. Jh.s) handelt es sich um Chunibert, dessen Quellenbelege die un-
ten in Anm. 12 zitierte Literatur bietet.

12 Vgl. Karl Friedrich Hermann, Wissenschaft und Bildung, in: Heinz Dopsch/Hans Spat-
zenegger (Hg.), Geschichte Salzburgs. Stadt und Land, Bd. 1/2, Salzburg 1983, 1071-1085;
hier 1073; Bd. 1/3, Salzburg 1984, 1547-1550; hier 1548 bes. Anm. 21. - Wenn P. Friedrich
Hermann aunch nicht eigens erwihnt, daB Chunibert anch Abt von Niederaltaich war, so
ist doch in der von ihm in Anm. 21 zitierten Quelle ausdriicklich davon die Rede.

13 Zu den siidwestdeutschen Einfliissen auf die entsprechende Salzburger und Regensbur-
ger Buchmalerei sowie auf die Skriptorien der sogenannten ,,Bayerischen Klosterschule*
vgl. Georg Swarzenski, Die Salzburger Malerei von den ersten Anfiingen bis zur Bliitezeit des
romanischen Stils, Textband, Stuttgart 19692, 26; E. F. Bange, Eine Bayerische Malerschule
des XI. und XII. Jahrhunderts, Miinchen 1923, 4, 6 u.6.; Florentine Miitherich, Die Re-
gensburger Buchmalerei des 10. und 11. Jahrhunderts, in: Dieselbe/Karl Dachs (Hg.), Re-
gensburger Buchmalerei. Von frithkarolingischer Zeit bis zum Ausgang des Mittelalters.
Ausstellung der Bayer. Staatsbibliothek und der Museen der Stadt Regensburg. Ausstel-
lungskataloge/Bayerische Staatsbibliothek, Bd. 39, Miinchen 1987, 23-29; hier 23f.



Christusgegenwart 413

gleitet. Denn noch um 960/970, als Bayernherzog Heinrich II., der Zan-
ker (955-974, 985-995) unser Kloster gerade dem Erzbischof Friedrich
von Salzburg (958-991) verlichen hatte!4, wohnten hier keine Mdnche,
sondern Sikularkanoniker, d.h. Kleriker, die zwar in Gemeinschaft leb-
ten, aber iiber jeweils persénliches Eigentum verfiigten.'> Freilich zeich-
nete sich bereits unter ihnen - was das geistig-geistliche Leben Niederalt-
aichs anbelangt — ein erfreulicher Aufschwung ab. So weihte Erzbischof
Friedrich in dieser Periode nicht nur die Niederaltaicher Kirche.'® Er
setzte hier auch — zunichst in Gestalt Ratmunds, des Vaters des hl. Gott-
hard und spiter dann in der Person des Heiligen selbst — einen vertrau-
enswiirdigen Propst ein'” und bewies sein ernsthaftes Interesse am geistli-
chen Gedeihen der Kanonikergemeinschaft schlieBlich noch durch eine
sorgfaltig durchgefiihrte Visitation'®. Sein Miithen wirkte sich aber auch
auf das kulturelle Niveau Niederaltaichs aus. Teilt uns doch die dltere Le-
bensbeschreibung des hl. Gotthard ( 1038) mit, daBl damals ein Priester
namens Udalgisus in Kloster Niederaltaich lebte, der — wie unsere Le-
bensbeschreibung des weiteren berichtet - ,,sich auszeichnete durch ei-
nen wiirdigen Lebenswandel als Kanoniker (digna canonice institutionis
conversatione) und [der] wegen der Vorbildlichkeit [seines] Eifers fiir die
Schule (scolarisque studii auctoritate) in der ganzen Gegend hochbe-
rithmt war“?®. Genau dieser Priester war es aber, dem Gotthard zur inten-

4 Vgl. Vila Godehardi prior 1 (ed. Pertz, 170); Vita Godehardi posterior 4 (ed. Pertz, 199).
— Die Verleihung Niederaltaichs an Erzbischof Friedrich von Salzburg 148t sich chronolo-
gisch nach unten durch den Beginn seiner Sedenzeit auf das Jahr 958 eingrenzen. Anderer-
seits war der Erzbischof nach Vita Godehardi prior 6 (ed. Pertz, 172) schon als Teilnehmer
an einem Italienzug Kaiser Ottos 1., d. h. um das Jahr 969/70, Herr von Kloster Niederalt-
aich. Damit kann man die Verleihung Niederaltaichs an ihn auf die Zeil um 960/970 datie-
ren. — Zu den wichtigsten Dalen Erzbischof Friedrichs vgl. Heinz Dopsch, Die Zeit der
Karolinger und Otlonen, in: Derselbe/Hans Spatzenegger (Hg.), Geschichte Salzburgs.
Stadt und Land, Bd. 1/1, Salzburg 1981, 157-228; hier 208-211.

15 Vgl. Vila Godehardi prior 2 u. 7 (ed. Pertz, 171, 173); Vita Godehardi posterior 3 (ed.
Pertz, 199). — Zur Lebensweise der Sidkularkanoniker vgl. zusammenfassend Heiner Hof-
mann, Die Traditionen, Urkunden und Urbare des Stiftes Gars, in: Quellen und Erérte-
rungen zur Bayerischen Geschichte, N.F., Bd. 31, Miinchen 1983, 55* (mit Literatur). —
Zur Datierung und nicht immer vorbehaltlosen Beniitzbarkeil der beiden hier und im fol-
genden herangezogenen Gotthard-Viten des Gotthard-Zeitgenossen Wolfher vgl. zusam-
menfassend Josef Fellenberg gen. Reinold, Die Verehrung des heiligen Gotthard von Hil-
desheim in Kirche und Volk, in: Rheinisches Archiv 74 (1970), 16-18.

16 Zu dieser Kirchweihe vgl. Johannes Hofmann, Die Kirchweihen der Basilika von Nieder-
altaich, in: Schulheim St. Gotthard Niederaltaich 12 (1977/78), 13-22; hier 13f (mit Quel-
len und Literatur).

7 Vgl. Vita Godehardi prior 1 u. 6 (ed. Pertz, 170, 173); Vila Godehardi posterior 4 (ed.
Pertz, 199).

18 Vgl. Vita Godehardi prior 6 (ed. Pertz, 172).

12 Ebenda 2 (ed. Pertz, 171).



Johannes Hofmann 414

siveren Ausbildung anvertraut wurde?’, jener Heilige also, der am Ende
des dunklen 10. Jh.s in Niederaltaich das monchische Leben wieder auf-
richten sollte. Nachdem ein gewisser Priester Rumold Gotthard schon
mit den Anfangsgriinden der Bildung bekannt gemacht hatte?!, empfing
er von Udalgisus eine Weiterbildung auf breiterer Basis. So konnte Gott-
hard bei ihm sein KO6nnen im Lesen und Schreiben vervollkommnen?2,
wurde von Udalgisus aber auch in den Psalmengesang?® und in die ande-
ren Bereiche des kirchlichen Lebens eingefiihrt.>* Aus eigenem Antrieb
las Gotthard ferner tagelang mit Begeisterung in den Lebensbeschreibun-
gen der hl. Mdnchsviter.?’ Vor allem Gbertraf er aber bei weitem seine
Mitschiiler an Begabung und Eifer und wurde daher auch von seinem
Lehrer besonders gefordert.2¢ Auf diese Weise fiel er bei einem Besuch
dem Niederaltaicher Klosterherrn, dem besagten Erzbischof Friedrich
auf, so daB ihn dieser zunéchst zu Psalmensinger- und Schreiberdiensten
heranzog und ihn dann in Salzburg durch den Lehrer Liutfried in die so-
genannten sieben freien Kiinste einfithren lie3?’, d.h. in die héhere Bil-
dung seiner Zeit.?® Dazu gehorte z. B. der wissenschaftliche Umgang mit
den klassischen romischen Schriftstellern Horaz und Cicero, mit denen
sich Gotthard noch in seiner Zeit als Reformabt von Tegernsee (1001) be-
schiftigen sollte.?” Insgesamt machte Gotthard bei diesem Studiengang
tibrigens so groB3e Fortschritte, dal3 er es sogar - hitte es ihm seine Be-
scheidenheit nicht verboten - ,,leicht mit seinem Lehrer Liutfried sowohl
im Lesen als auch im Abfassen von Texten (dictamine) aufgenommen
hétte3°. Im Hinblick auf unser Evangeliar verdient in diesem Zusam-
menhang aber vor allem folgende Stelle der Lebensbeschreibung Gott-
hards unsere Aufmerksamkeit: ,,Wie sehr er [Gotthard] auch immer um
jede Beschiftigung kirchlichen Charakters bemiiht war, der Kunst des
Schreibens (in scribendi arte) war er doch besonders zugetan. Daher

20 Vgl. ebenda.

21 Vgl. ebenda, Prolog (ed. Pertz, 169), wo jedoch ohne Namensnennung nur von einem
Priester die Rede ist. - Die Vita Godehardi posterior, Prolog (ed. Pertz, 197) nennt diesen
Priester jedoch ausdriicklich Rumold.

22 Vgl. Vita Godehardi prior S (ed. Pertz, 172).

23 Vgl. ebenda, 2 (ed. Pertz, 171).

24 Vgl. ebenda.

25 Vgl. ebenda, 4 (ed. Pertz, 171).

26 Vgl. ebenda, 2-3 (ed. Pertz, 171).

27 Vgl. ebenda, 6 (ed. Pertz, 172). — Es heilit hier ausdriicklich, dal Erzbischof Friedrich
den jungen Gotthard dem Lehrer Liutfried ,,artibus inbuendum“ - also zur Einfijhrung in
die (sieben freien) Kiinste — anvertraut habe.

28 Einen guten Uberblick, wie wir uns den Salzburger Studiengang Gotthards niherhin
vorstellen diirfen, bietet Hermann (wie Anm. 12), 1073 (mit Quellen und Literatur).

22 Vgl. Fellenberg gen. Reinold (wie Anm. 15), 21 bes. Anm. 38 (mit Quellenangabe).

3 Vita Godehardi prior 6 (ed. Pertz, 172).



Christusgegenwart 415

brachte er in seiner Jugend eine bedeutende Menge von Biichern sowohl
der Theologie (divini dogmatis) als auch der Philosophie (philosophicae
dulcedinis) zusammen, unter ihnen freilich eine Bibel (bibliothecam)3!,
die heute in dem gleichen Kloster [Niederaltaich] aufbewahrt wird, [ein
Werk] von wunderbarer und schéner Grofle, aber von noch gréBerem
Nutzen zum Singen und Lesen im Jahreskreis; er hat sie nicht nur ge-
schrieben, sondern sich auch aus Demut mit eigenen Hinden um das Per-
gament und um das iibrige Notwendige bemiiht.*3? Aus dieser Nachricht
ersehen wir also, daf3 sich der hl. Gotthard héchstpersénlich mit dem
Schreiben von Biichern beschiftigte und dafl er dabei auch eine schéne
und kostbare Bibelhandschrift anfertigte.

Leider ist dieselbe, die unser Kloster zusammen mit einer weiteren
Gotthardhandschrift jahrhundertelang beherbergen durfte, bei dem
furchtbaren Klosterbrand des Jahres 1671 fiir immer vernichtet worden.3
Als hitte Gotthard diesen Verlust geahnt, bemiihte er sich als Abt von
Niederaltaich (996-1022)%, seine Spiritualitit, sein Wissen und sein Kén-
nen an seine Monche weiterzugeben. So stattete er sein Kloster mit weite-
ren Biichern und kostbaren Missalien, mit MeBgewidndern und anderen
Kostbarkeiten aus.3s ,,Vor allem aber erzog er” — wir lassen jetzt seine jiin-
gere Lebensbeschreibung weitersprechen —, was allgemein bekannt ist, in
demselben Kloster sehr viele Briider, die sich durch Kenntnisse und gute
Sitten auszeichneten. Diese verschickte er spiter in die einzelnen Kloster
als Viter und Lehrer, je nachdem der Konig oder die Bischéfe solche be-
gehrten.“3¢ Nicht zuletzt auf diese gediegene Erzieherarbeit Gotthards
geht aber jene bedeutende und vielseitige Schule zuriick, die sich in Nie-
deraltaich bis ins 12. Jh. nachweisen 1483t. Schon den Hildesheimer Kleri-
ker Wolfher bewog ihr hohes Niveau zur Zeit des seligen Abtes Ratmund
(1027-1049) zu einem Studienaufenthalt in Niederaltaich.” Ja, im gesam-
ten romisch-deutschen Reich machte sich im Rahmen des Gorzer Re-
formkreises3® ihre geistig-geistliche Ausstrahlung bemerkbar: das Ergeb-

3! Zum zeitgenossischen Gebrauch des Terminus ,,bibliotheca® fiir Bibel, H1. Schrift vgl.
Otto Prinz (Hg.), Mittellateinisches Worterbuch bis zum ausgehenden 13. Jahrhundert,
Bd. 1, Miinchen 1967, 1462 f. unter dem Schlagwort ,,bibliotheca“ (Punkt 1. B. 1).

32 Vita Godehardi prior 5 (ed. Pertz, 172).

33 Vgl. Fellenberg gen. Reinold (wie Anm. 15), 120f. -~ Doch brach dieser Brand nicht, wie
Fellenberg angibt, 1681 aus, sondern 1671; vgl. Stadtmiller/Pfister (wie Anm. 9), 220-222.
34 Zur Regierungszeit Gotthards als Abt von Niederaltaich vgl. Stadtmiller/Pfister (wie
Anm. 9), 100-106.

3 Vgl. Vita Godehardi posterior 10 (ed. Pertz, 203).

36 Ebenda. ‘

37 Vgl. ebenda, Prolog (ed. Pertz, 197); Vita Godehardi prior, Prolog (ed. Pertz, 168).

38 Uber Niederaltaichs Ausstrahlung im Rahmen des Gorzer Reformkreises vgl. ausfiihr-
lich Kassius Hallinger, Gorze-Kluny. Studien zu den monastischen Lebensformen und Ge-



Johannes Hofmann 416

nis — vom beginnenden 11. bis zur Mitte des 12. Jh.s wurden aus unserer
Abtei nicht weniger als 6 Monche auf Bischofsstiihle und 24 Mdonche als
Abte in andere Kldster berufen.’® Unter ihnen ragt vor allem der hl.
Thiemo (T 1101) hervor, ein kiinstlerisch vielseitig ausgebildeter und be-
gabter Niederaltaicher Ménch, der 1077 zum Abt von St. Peter in Salz-
burg und 1090 ebendort zum Erzbischof erwédhlt wurde*. Als Zeugen die-
ses goldenen Zeitalters sind aber vor allem eine Reihe von Handschriften
der Niederaltaicher Schreibschule auf uns gekommen, unter ithnen — ich
erhebe hier keinen Anspruch auf Vollstidndigkeit — aus dem 11. Jh. das so-
genannte Benediktionale des Bischofs Engilmar von Parenzo (7 ca.
1045)%, das Sacramentarium Rossianum (2. H. 11. Jh.)*, ein in Ziirich
aufbewahrtes Gebetbiichlein (vor 1074)*, das Gnesener Missale vom
Jahre 1076*, ein Epistolar (11. Jh.) und ein Kommentar des Haimo von
Auxerre zu Paulusbriefen (12. Jh.), beide heute in der Universitédtsbibliot-

gensdtzen im Hochmittelalter, in: Studia Anselmiana, Fasc. 22-23, Rom 1950, 161-177; zu-
sammenfassend Johannes Molitor, Leben, Wirken und Verehrung des hl. Gotthard, in:
Schulheim St. Gotthard Niederaltaich 15 (1980/81), 5-27; hier 6-11; Stadtmiiller/Pfister
(wie Anm. 9), 121-129.

39 Vgl. Stadtmiiller/Pfister (wie Anm. 9), 460f. - Bischofe wurden in dem genannten Zeit-
raum Thiemo (Salzburg), Volkhard (Brandenburg), Gotthard (Hildesheim), Johannes
(Minden), Johannes (Olmiitz) und Wolfram (Treviso), Abte — unter Auslassung der bereits
als Bischofe aufgezihlten Monche - die Niederaltaicher Professen Meginhard (Bievnov),
Rupert (Ebersberg), (?) Adelbert (Johannisberg u. Hildesheim/St. Michael), Sigimar
(Kremsmiinster), Adalram (Kremsmiinster), Wenzeslaus (Leno), Richer (Leno u. Monte-
cassino), Azelin (Klein-Mariazell), Egino (Oberaltaich), Ludger (Oberaltaich), Dietrich
(Oberaltaich), Lambert (Ostrov), Pabo (Regensburg, St. Emmeram), Irmbert (Salzburg),
Rudolf (Seeon), Adilbert (Trier, St. Maximin), Richwin (Weltenburg), Albrich (Welten-
burg), ferner - allerdings bisher nicht lokalisierbar - Altmar, Eckihard, Erchambert,
Ymmo, Wolfstein (? Ostrov) und Appelin. — Diese Liste miiite jedoch in einigen wenigen
Fillen in einer eigenen Studie kritisch iiberpriift werden!

40 Vgl. zusammenfassend Heinz Dopsch, Salzburg im Hochmittelalter. 1. Die duere Ent-
wicklung, in: Derselbe/Hans Spatzenegger (Hg.) (wie Anm. 14), 229-336; hier 251-253
(mit Quellen und Literatur).

4 Vgl. Florentine Miitherich/Karl Dachs (Hg.) (wie Anm. 13), 36 Nr. 22 (mit Literatur),
wenn Engilmars Benediktionale auch hier eher dem St. Emmeramer Skriptorium zugewie-
sen wird.

42 Vgl. Christine Elisabeth Eder, Die Schule des Klosters Tegernsee im friihen Mittelalter im
Spiegel der Tegernseer Handschriften, in: Studien und Mitteilungen zur Geschichte des Bene-
diktinerordens und seiner Zweige 83 (1972), 1-155; hier 94f. bes. Anm. 224.

43 Vgl. ebenda, 93-95 bes. Anm. 223-224.

4 Vgl. Krysztof Bieganski/Jerzy Woronczak, Missale Plenarium Bibl. Capit. Gnesnensis
MS 149, Bd. 1-2, in: Antiquitates Musicae in Polonia, Bd. 11-12, Warschau 1970-1972. -
Die in Bd. 1, S. 303 vorgenommene Datierung auf 1071-1131 kann noch prézisiert werden,
da im Kalender des Missale (Bd. 2, S. 19) das Osterfest (Resurrectio Domini) angegeben
wird, und zwar unter dem Datum des 27. Mirz. In den Jahren zwischen 1071 und 1131
fallt das Osterfest aber nur im Jahre 1076 auf dieses Mérzdatum. -~ Zur Niederaltaicher
Provenienz des Missale vgl. Bd. 1, S. 304.



Christusgegenwart 417

hek Leipzig* und aus dem 12. Jh. ein Passionale* und ein Psalterium?,
die beide heute in der Wiener Nationalbibliothek aufbewahrt werden. Zu
diesen Handschriften gesellt sich schlieBlich unser schon mehrmals ge-
nanntes Evangeliar, dem wir nun unsere Aufmerksamkeit zuwenden wol-
len.

Zwei illuminierte Seiten und der Vorderdeckel des Niederaltaicher Evan-
geliars Clm 9476

Unser besagtes Evangeliar umfaBt im Original 219 Blatter im Format
22,3 x 32 cm.*® Die Fachwelt ist sich inzwischen einig, daBl es um 1030 im
Skriptorium, d.h. in der Schreibstube des Klosters Niederaltaich, ent-
standen sein mufB*® — warum in Niederaltaich, darauf kommen wir spéter
noch kurz zu sprechen. Nach der Sikularisation unseres Klosters im
Jahre 1803 entnahm es General-Landesdirektionsrat Johann Christoph
Freiherr von Aretin in churfiirstlichem Auftrag unserer Bibliothek und
bestimmte es neben vielen anderen kostbaren Niederaltaicher Hand-
schriften fiir die churfiirstliche Hofbibliothek in Miinchen, also fiir die
heutige Bayerische Staatsbibliothek.’® Dort wurde es dann inventarisiert
und trigt — als kostbarer Schatz sorgsam gehiitet ~ bis auf den heutigen
Tag die Signatur Clm 9476.5! Dieses Evangeliar wollen wir nun sozusa-
gen aufschlagen und einige besonders schone Seiten miteinander be-
trachten.

Fol. 8r

Hier die Vorderseite von Blatt 8 (Abb. 1). Wenn wir uns noch einmal die
hervorragende Bedeutung des Evangeliars in der christlichen Liturgie vor
Augen halten — wir erinnern uns: der Herr selbst ist es, der aus diesem Bu-

45 ygl. Stadtmiiller/Pfister (wie Anm. 9), 444. — Bei diesen Handschriften ist jedoch noch
zu kldren, ob sie im Niederaltaicher Skriptorium entstanden sind, oder ob sie lediglich
zum Bestand der Niederaltaicher Bibliothek gehorten!

46 Vgl. Hermann Julius Hermann, Die deutschen romanischen Handschriften, in: Derselbe/
Julius Schlosser (Hg.), Beschreibendes Verzeichnis der illuminierten Handschriften in Oster-
reich, N.F., Bd. 8/2, Leipzig 1926, 58f. Nr. 38.

47 Vgl. ebenda, 59f. Nr. 39.

“ Eine genaue Beschreibung und Wiirdigung des Evangeliars vgl. bei Bange (wie
Anm. 13), 26-36.

49 Vgl. ebenda, 27f.

50 Vgl. ausfiihrlich Stadtmiiller/Pfister (wie Anm. 9), 298, 444.

31 Vgl. ebenda, 444f.






Christusgegenwart 419

che zu uns spricht. Er selbst ist in diesem Buche unter uns gegenwirtig —
dann wundert es uns nicht, daB am Anfang unseres Niederaltaicher
Evangeliars ein Christusbild steht. ,,Christus steht in strenger Vorderan-
sicht mit einem aufgeschlagenen Buch, [genauer gesagt mit einem Evan-
geliar], in der linken Hand und mit lehrend erhobener rechter Hand auf
einem kleinen Erdschollenhiigel in der Mitte des Bildes.“52 Sein Haupt
mit dem kurz geschnittenen, dunklen Bart und dem gescheitelten, langen
Haar schmiickt ein sogenannter Krenznimbus, jener durch ein Kreuz aus-
gezeichneter Heiligenschein also, der eben unseren gekreuzigten Herrn
wesentlich von anderen Heiligen unterscheidet. Gekleidet ist Christus in
eine moosgriine, kurzirmelige Tunika, iiber der Er einen dunkelblauen
Mantel trigt. Links und rechts von Ihm befinden sich zwei schlanke turm-
artige Gebdude, aus deren Fenstern je sechs Apostel - in einer senkrech-
ten Reihe angeordnet und nur bis zur Brust sichtbar — auf den Herrn blik-
ken. Uber dem Haupt des Heilands bildet ein spitzgiebeliges Dach eine
Art Baldachin, der sich wiederum auf die beiden Tiirme stiitzt. Wie schon
der Kunsthistoriker Bange festgestellt hat, konnte eine Elfenbeinschnit-
zerei, die etwa um 970 vielleicht auf der Reichenau entstanden ist, oder
ein davon abgeleitetes Kunstwerk unserem Buchmaler als Vorlage fiir
seine Apostelreihen rechts und links des lehrenden Christus gedient ha-
ben.’* Ebenso kénnen fir die Art der vorliegenden Christusdarstellung
bis in die Einzelheiten hinein Vorbilder des spiten 10. und frithen 11. Jh.s
namhaft gemacht werden.>* Doch scheinen dariiber hinaus in unserem
Bild, das in Bayern offensichtlich keine Nachahmung gefunden hat?,
mehrere ineinander verwobene Motive auf. So erinnert unsere Christus-
darstellung an eine byzantinische Handschrift des 9. Jh.s, in der Chri-
stus — in der Linken ebenfalls das Evangeliar und die Rechte lehrend
erhoben ~ zum Zeichen seiner herrscherlichen Wiirde auf einem Suppe-
daneum, d. h. auf einem nur dem byzantinischen Kaiser zustehenden Eh-
renpodest steht, eingerahmt von zwei Sdulen, die einen ebenfalls nur dem
Herrscher vorbehaltenen baldachinartigen Bogen tragen.’¢ Christus Pan-

52 Bange (wie Anm. 13), 30.

53 Vgl. ebenda.

54 Vgl. ebenda, 30f.

5 Vgl. ebenda, 31.

36 Vgl. die Miniatur im Evangeliar der Princeton UB Garrett 6, fol. 10v, 9. Jh. (?), abgebil-
det bei Engelbert Kirschbaum (Hg.) Lexikon der christlichen Ikonographie, Bd. 1, Rom,
Freiburg, Basel, Wien 1968, 381 Tafel II Abb. 9. — Zur durchaus geldufigen Ubernahme
kaiserlicher Wiirdezeichen, wie des Suppedaneums und des Baldachins, in die byzantini-
sche Christusikonographie, um dadurch die Herrscherwiirde Christi zu betonen, vgl.
Klaus Wessel, Christusbild, in: Derselbe (Hg.), Reallexikon zur byzantinischen Kunst, Bd. 1,
Stuttgart 1966, 966-1047; hier 994; 1024-1027.



Johannes Hofmann 420

tokrator, Christus der Weltenherrscher wird hier also dargestellt. Doch
versucht der Maler unseres Bildes diesem Gedanken noch mehr Tiefe zu
verleihen, indem er ihn mit einem weiteren Bildmotiv verschmilzt, nim-
lich mit dem alten geldufigen Bild des lehrenden Christus, der von seinen
Aposteln umgeben ist.5” Er stellt dem Herrn daher nicht tote Saulen zur
Seite, sondern lebendige Menschen, genauer gesagt, die Siulen der ersten
christlichen Gemeinden, die hl. zwolf Apostel.’® Sie bilden die eigentli-
chen Ehrensidulen des himmlischen Kénigs und tragen, indem sie Sein
Wort horen und es befolgen (vgl. Mt 7,24), Seinen Baldachin, der zu-
gleich als schiitzendes Dach des nicht von Menschenhand, sondern von
Gott selbst aus lebendigen Steinen errichteten Hauses (vgl. 2 Kor 5,1;
1 Petr 2,5) verstanden werden kann, als Dach der Kirche also, die sich ja
auch heute aus lebendigen Steinen - eben aus den Gliubigen - zusam-
mensetzt und um Christus schart. Auch das Suppedaneum, das kaiserli-
che Ehrenpodest entwickelt unser Maler zu einem Berg weiter und spielt
damit in einer Zusammenschau auf jene Berge des Evangeliums an, auf
denen sich jeweils auf unterschiedliche Weise die Géttlichkeit, Voll-
macht, Hoheit und Herrlichkeit Christi offenbart, sei es der Berg der Se-
ligpreisungen, der Berg der Verklirung, der Berg des Leidens und Ster-
bens oder der Berg der Himmelfahrt unseres Herrn. Der goldene, gottli-
che Unendlichkeit andeutende Hintergrund unseres Bildes macht uns
freilich darauf aufmerksam, daB die Betrachtung dieses Bildes als An-
fang eines geistlichen Weges gedacht ist. Wir sollten also nicht bei der Be-
trachtung unseres Bildes stehen bleiben. Sein goldener Hintergrund ladt
uns vielmehr dazu ein, dem Herrn in einem geistlichen Aufstieg auf Sei-
nen heiligen Berg zu folgen, d. h. im lebendigen Hause Seiner Kirche, in
der Gemeinschaft der Glaubigen, das Evangelium zu héren, Seiner Fro-
hen Botschaft zu glauben und diese in unserem Leben zu verwirklichen.
Auf diese Weise werden wir dann — so verheiBt uns der goldene Hinter-
grund unseres Bildes — den goldenen Grund unserer Seele, den letzten
Sinn unseres Lebens finden.

Fol. 166t

In diesem Sinne schlagen wir jetzt die Vorderseite von Blatt 166 auf
(Abb. 2). Wir haben hier den Anfang jenes Evangeliums vor uns, der be-

" Zum Motiv des von Seinen Aposteln umgebenen Christus vgl. Bange (wie Anm. 13),
30f; Wessel (wie Anm. 56), 998f.

5t Die Bezeichnung der Apostel Jakobus, Petrus und Johannes als ,,Sdulen” der Gemeinde
von Jerusalem bezeugt schon Paulus in Gal 2,9.






Johannes Hofmann 422

sonders den Alteren unter uns als SchluBevangelium der vorkonziliaren
Messe noch wohlbekannt ist. Ich meine den Anfang des Johannesevange-
liums, beginnend mit den feierlichen Worten ,,In principio erat Verbum
et Verbum erat apud Deum et Deus erat Verbum: Im Anfang war das
Wort und das Wort war bei Gott und Gott war das Wort.“ (Joh 1,1) In
eindrucksvoller Tiefe kreist diese Stelle des Johannes-Evangeliums um
das Geheimnis der Menschwerdung Gottes, so daB sie bis auf den heuti-
gen Tag am Hohen Weihnachtsfest feierlich verkiindigt wird. Aufgrund
ihres bedeutungsvollen Inhalts, aber auch wegen der theologischen Tiefe
ihrer Gedanken und der hymnischen Schénheit ihrer Sprache erfreute sie
sich schon sehr friih eines auBerordentlichen Ansehens. So war schon ein
Zeitgenosse des hl. Augustinus (T 430) - wie uns der groBe abendlindis-
che Kirchenvater selbst bezeugt -~ der Meinung, ,,man sollte diesen Text
in goldenen Lettern in allen Kirchen an hervorragender Stelle anbrin-
gen“”. Entsprechend dieser hohen Einschitzung - die man iibrigens
auch den Initien der anderen Evangelien entgegenbrachte®® - gestaltete
auch der Schreiber unserer Niederaltaicher Handschrift den Anfang des
Johannes-Evangeliums besonders kunstvoll und stattete ihn mit einem
prachtvollen Anfangsbuchstaben, ferner mit einer monumentalen Uber-
schrift in Capitalis - so nennt man die GroBbuchstaben der ersten fiinf
Zeilen unseres Textes — und - im AnschluB daran - mit einer auBeror-
dentlich sorgfiltig ausgefiihrten Buchschrift aus. Wenden wir uns aber
zunichst dem Schriftbild der Buchschrift zu. Es handelt sich dabei — in
der Fachsprache ausgedriickt - um eine karolingische Minuskel des soge-
nannten ,,schrigovalen Stils“, d. h. ndherhin: wir haben es mit einer typi-
schen Buchschrift der 1. Hélfte des 11. Jh.s zu tun, mit einer Schrift, ,,die
die Extreme der Magerkeit wie der Fiille vermeidet“s! und die eine Ten-
denz zur Streckung und als innere Form ein schrigstehendes Oval be-
sitzt.2 In diesem Stil entfalteten die groBen siiddeutschen Malschulen
des 11. und 12. Jh:s ihre Tatigkeit, genauer gesagt die Malschulen der so-
genannten ,,Bayerischen Klosterschule, in deren Umfeld der Ménch Ot-
loh von St. Emmeram (+ um 1070) ebenso genannt werden muB, wie eine

%% Josef Andreas Jungmann 2 (wie Anm. 4), 554 unter Verweis auf Augustinus, De civ. Dei
X, 29.

% So sind z.B. in unserem Evangeliar alle Evangelieninitien mit schénen Initialen ausge-
stattet worden; vgl. die entsprechenden Seitenangaben von Clm 9476 bei Bange (wie
Anm. 13), 27 und die Initienabbildungen ebenda, Tafel 12 Abb. 26 (Initium des Mk-Evan-
geliums); sowie Anton Chroust, Denkmiler der Schreibkunst des Mittelalters, 2. Serie, 1.
Bd., 2. Lief., Miinchen 1911, Tafel 2 (Initium des Lk-Evangeliums).

¢! Bernhard Bischoff, Paldographie des romischen Altertums und des abendlindischen
Mittelalters, Berlin 19862, 162.

2 Vgl. ebenda.



Christusgegenwart 423

Gruppe hervorragender Tegernseer Schreiber, ferner Mitglieder der soge-
nannten Salzburger Schule und eben auch die Ménche unserer Niederal-
taicher Schreibstube.s Soweit in aller Kiirze die Ausfiihrungen zur Buch-
schrift unseres Evangeliars. Blicken wir noch einmal zuriick auf die wun-
derschone Initiale unseres Evangelientextes, der Anfangsbuchstabe I auf
der linken Seite unseres Blattes, den sein Schreiber - in Gold ausgefiihrt
und in der Mitte gespalten — auf eine dunkelgriine Grundierung gesetzt
hat. Als Charakteristikum der bereits erwéhnten ,,Bayerischen Kloster-
schule® erweisen sich dabei die bandartigen Verflechtungen® in der
Mitte und im oberen und unteren Teil unseres Anfangsbuchstabens. Vor
allem gibt sich unser Schreiber aber deshalb als ein Mitglied der Niede-
raltaicher Schreibschule des 11. und 12.Jh.s zu erkennen, weil er die Um-
riBlinien und die Fiillungen der Initiale in einer typisch roten Farbe vor-
nahm.®* SchlieBlich sei noch auf die vier goldenen, gefliigelten Drachen
hingewiesen, die sich — ebenfalls rot umrandet und ober- und unterhalb
der mittleren Verflechtung angebracht — um die beiden Schifte unserer
Initiale winden. Sie geh6ren ndmlich ebenfalls zu den beliebten Motiven
der damaligen Niederaltaicher Buchmalerei®® und bezeugen dariiber hin-
aus als Symbole der dimonischen Michte®’, daB} auch der fromme Maler-
moénch in seiner dem Himmel gewiBl nahen klgsterlichen Welt die Erfah-
rung des verstockt Bdsen kennt, genau jene Erfahrung, die — ganz allge-
mein formuliert — auch in der Johannesstelle unseres Blattes aufscheint:
., Bt lux in tenebris lucet, et tenebrae eam non comprehenderunt: Und das
Licht leuchtet in der Finsternis, und die Finsternis hat es nicht ergriffen.*
(Joh 1,5) Was heil3t das aber anderes als: Gott 146t zwar Seine Sonne,
Sein Licht, aufgehen iiber Bose und Gute. (Vgl. Mt 5,45) Er zwingt aber
Seine Geschépfe nicht zum Lichten und zum Guten. In der Gestalt Jesu
Christi kommt Er vielmehr als freundlich-einladendes Licht auf uns zu
und l14dt uns ein, Sein Licht in einer Haltung von Freiheit und Liebe zu er-
greifen, um selbst immer mehr Licht zu werden.

63 Vgl. ebenda, 162f. — Ohne den Namen Niederaltaichs eigens zu nennen, verweist Bi-
schoff S. 163 Anm. 74 bei der Erwahnung der Tegernseer Schreibschule auch auf ein Ab-
bildungsbeispiel aus unserem Evangeliar, nimlich auf Bange (wie Anm. 13), Tafel 12. Tat-
sichlich besteht in der 1. Hilfte des 11. Jh.s eine enge Verwandtschaft zwischen dem
Tegernseer und dem Niederaltaicher Skriptorium; doch wie Eder (wie Anm. 42), 93-95
bes. Anm. 223-224 festgestellt hat, lassen sich die beiden Skriptorien doch in Feinheiten
voneinander unterscheiden; vgl. dazu auch unten bes. Anm. 65.

64 Vgl. Swarzenski (wie Anm. 13), 27 bes. Anm. 1.

¢ Unabhingig voneinander weisen Hermann (wie Anm. 46), 59 bes. Anm. 4; 60; Biegan-
ski/Woronczak 1 (wie Anm. 44), 16 und Eder (wie Anm.. 42), 94f. Anm. 223-224 auf diese
auffillige Eigenart der von ihnen behandelten Niederaltaicher Handschriften des 11. und
12.Jh.s hin.

6 Vgl. Bieganski/Woronczak 1 (wie Anm. 44), 16 bes. Anm. 20.

¢7 Vgl. Lurker (wie Anm. 2), 71-73 unter dem Schlagwort ,,Drache“ (mit Literatur).






Christusgegenwart 425

Der Vorderdeckel

Nach diesem kurzen Blick in unser Niederaltaicher Evangeliar schlieBen
wir es nun sozusagen wieder. Unwillkiirlich erregt dabei freilich sein
kostbarer Vorderdeckel noch einmal unsere Aufmerksamkeit (Abb. 3). Es
handelt sich um eine siiddeutsche Goldschmiedearbeit des Jahres 1496,
angefertigt im Format 31 x 23 cm.®® Der Kiinstler fiihrte seine Arbeit im
wesentlichen in Silber aus, vergoldete sie anschlieBend und schmiickte
sie schlieBlich mit Halbedelsteinen und einer Kamee. Werfen wir zu-
nichst — bevor wir uns dem Mittelfeld unseres Buchdeckels zuwenden -
einen kurzen Blick auf sein Rahmenwerk. Von innen nach aufien betrach-
tend, fallt an erster Stelle ein breiter Rahmen ins Auge, ,,dessen Innen-
kante abgeschrigt ist. Geflochtene Drihte, zwischen denen ein Ranken-
werk mit Akanthusblattenden l4uft, begrenzen diese Schrige“®. Der du-
Bere Rahmen zeigt wiederum an seinen Ecken die vier lateinischen Kir-
chenviiter ,,in silbernen Niellomedaillons und in den Mitten Medaillons
mit den Symbolen der vier Evangelisten“’®, die auf dem Vorderdeckel ei-
nes Evangeliars hier sicher ihren sinnvollen Platz haben. Zwischen diesen
silbernen Rundbildern fallen uns ferner gréBere Halbedelsteine, meistens
Achate, auf. Die iibriggebliebenen Zwischenrdume sind schliefSlich mit
wildwucherndem Laubwerk aus geschnittenen Metallstreifen ausgefiillt.

Wenden wir uns nun aber dem Mittelfeld zu! Auf seinem vertieften
Grund zeigt es - in Gestalt von gegossenen, gedrungenen Figiirchen — un-
seren Heiland am Kreuz, flankiert von Seinem Lieblingsjiinger Johannes
und der Muttergottes. Entsprechend den natiirlichen Gegebenheiten des
Kalvarienberges steht die Figurengruppe auf einem felsigen Boden, der
vom Kiinstler in Silber belassen ist. Am FuBlende des Kreuzes befindet
sich unter einem plastischen Totenkopf und einem Gebein eine antike
Kamee, d.h. ein Halbedelstein, der die Form eines erhabenen Medusen-
hauptes besitzt. Jesus wendet sein Haupt mit dem schmerzlich gedffneten
Mund wie sprechend seiner Mutter zu. Die Muttergottes wiederum dreht
sich leicht zur Mitte hin und blickt auf den Lieblingsapostel, als hitte der
Herr soeben zu ihr gesagt: ,,Frau, sieche da dein Sohn.“ (Joh 19,26) Johan-
nes steht dagegen frontal vor dem Beschauer, den Blick und seine Rechte
nach oben gerichtet. In der Linken hilt er ein geschlossenes Buch, ohne
Zweifel sein Evangelium, in dem er spéter diesen Héhepunkt der Heilsge-

s¢ Vgl. hier und zum Folgenden die ausfiihrliche Beschreibung des Vorderdeckels bei Win-
fried Baer, Die Kunstiopographie der Benediktinerabtei Niederaltaich, Innsbruck 1967
(ungedruckte phil. Diss.), 242f. (mit Literatur S. 244).

¢ Ebenda, 243.

70 Ebenda.



Johannes Hofmann 426

schichte festhalten sollte. Dieses ins Auge springende Buch, ja die ganze
auf den Gekreuzigten hingerichtete Gestik des jungen Apostels wollen
uns aber vor allem eine bedeutungsschwere Botschaft vermitteln: die
Frohe Botschaft vom heilbringenden Leiden, Sterben und Auferstehen
unseres Herrn. Daher ist auf unserem Buchdeckel nicht nur von der
dunklen, vom Kreuz beherrschten Seite dieses Geschehens die Rede. Die
lebenspendenden Folgen des Leidens und Sterbens unseres Herrn kom-
men vielmehr in der unteren Bildhilfte deutlich zum Ausdruck. Bei dem
Totenschidel zu Fiilen des Gekreuzigten handelt es sich ndmlich um das
Haupt Adams, um das Haupt unseres ungliicklichen Stammvaters, der
um seiner im wahrsten Sinne des Wortes ,,Gott-losen“ Selbstherrlichkeit
willen den Michten der Unterwelt verfallen ist. Indem Christus in Sei-
nem freiwilligen Leiden und Sterben fiir ihn und fiir uns ,,hinabgestiegen
[ist] in das Reich des Todes“ (Apostolisches Glaubensbekenntnis), hat Er,
der allein , frei [ist] unter den Toten* (Ps 87,5f.)"!, die Fesseln Adams zer-
sprengt und mit ihm uns alle den eiskalten Hinden der Unterwelt, den
Maichten der Finsternis entrissen. Die Unterwelt aber, in deren Bann bis-
her alle Menschen dem Tode verfallen waren, und fiir die daher die Ka-
mee mit dem Medusenhaupt stehen diirfte’?, hat Er endgiiltig entmachtet.
Als bleibendes Siegeszeichen ist der Stamm des Kreuzes iiber ihr aufge-
richtet. Daher weil} der christliche Osten wihrend der ganzen Osterzeit
unzédhlige Male im Ostertroparion zu singen: ,,Christ ist erstanden von
den Toten; im Tode bezwang Er den Tod und hat denen in den Gribern
das Leben geschenkt“’>. Was heift das aber anderes als: alles was im
Tode erstarrt ist, sei es in der Vergangenheit oder in unserer Gegenwart,
macht der Herr lebendig durch Seine Liebe bis in den Tod am Kreuz. In
diesem Licht verstehen wir nun, warum der Kiinstler unseres Buchdek-

"I Wie Aemiliana Lohr, Die Heilige Woche, Regensburg 1957, 161f. zeigt, wurde diese
Wendung von Ps 87,5f. von den Kirchenvitern auf die Hollenfahrt Christi hin gedeutet,
weil Christus nach Seinem Kreuzestod die Totenwelt ,,als einzig ,Freier unter den Toten® ...
lebend wieder verlieB. Nicht aber allein, sondern als Anfiihrer und Befreier aller Toten seit
Adam, die im Glauben an das kommende Heil gestorben waren*. In diesem Sinne wurde
diese Psalmstelle im rémischen Stundengebet in der 3. Nokturn der Karsamstagsmatutin
als Antiphon zu Ps 87 gebetet.

2 Dem mythischen Ungeheuer Medusa, deren Anblick zu Stein erstarren lieB, hat der
Held Perseus - wie Hesiod berichtet — abgewandten Gesichtes das Haupt abgeschlagen;
vgl. Brockhaus Enzyklopiddie, Bd.7, Wiesbaden 1969'7, 479 unter dem Schlagwort
»Gorgo® (mit Literatur). In diesem Sinne kann aber auch Christus, ,,in allem uns gleich au-
Ber der Siinde* (Hebr 4,15), analog zu Perseus und die Unterwelt analog zur Medusa ge-
deutet werden, da Christus ja — von den Michten der Finsternis und der Siinde abgewandt
- in Seinem Erlosertod die todbringende Macht der Unterwelt gebrochen hat.

3 Vgl. dazu Hans-Joachim Schulz, Liturgie, Tagzeiten und Kirchenjahr des byzantinischen
Ritus, in: Wilhelm Nyssen/Hans-Joachim Schulz/Paul Wiertz (Hg.), Handbuch der Ostkir-
chenkunde, Bd. 2, Diisseldorf 19892, 30-100; hier 85f. bes. Anm. 217.



Christusgegenwart 427

kels sogar die grausige Kreuzigungsszene vergoldet und damit sozusagen
mit einem Hauch von Auferstehung tiberzogen hat. Die Liebe - so will er
uns damit sagen - ist stirker als der Tod. Bei dem, der liebt, leuchtet
selbst im Tod bereits das Licht der Auferstehung auf.

Am Beispiel zweier Seiten und des Buchdeckels eines mittelalterlichen
Niederaltaicher Evangeliars habe ich versucht, die geistliche Botschaft
dieser Handschrift ein wenig nahezubringen. Wenn wir freilich beden-
ken, daB dieses kostbare Buch nicht weniger als 219 Blitter und damit
doppelt so viele Seiten zdhlt, dann wird uns erst bewuBt, welche Fiille,
welchen geistig-geistlichen Reichtum es enthilt. Vor knapp 1000 Jahren
hat ein Niederaltaicher Ménch bei der Herstellung dieses Evangeliars
alle seine Krifte und Begabungen eingesetzt, um dadurch Gott zu ehren
und um andererseits seinen Mitmenschen in diesem Buch den Glanz der
Frohen Botschaft aufleuchten zu lassen. Aber nicht nur er, seit Jahrtau-
senden bemiihen sich Juden und Christen unter dem Einsatz ihrer edel-
sten Krifte immer wieder aufs neue darum, die Hl. Schrift und ihre Bot-
schaft auf angemessene Weise in ihre Zeit hineinzustellen.





