Die Kosmologie der Hildegard von Bingen

Regine Kather, Freiburg

Im 20. Jahrhundert sind Mystik, Naturwissenschaft und Musik vollig ge-
trennte Sphiren; Hildegard von Bingen dagegen erlebte sie auf dem Hin-
tergrund des mittelalterlichen Weltbildes zwar als verschiedene, aber
doch einander ergdnzende Zugangsweisen zur Wirklichkeit. Gott, der die
Welt geschaffen hatte, konnte in seinem Werk, der Natur spurhaft er-
kannt werden. Musik und Kunst betrieb man ,ad gloriam Dei‘, so daB sie
eine ,manuductio’ oder ,Handleitung® zu Gott darstellten. Krankheiten
wiederum waren Folgen des gestérten Verhiltnisses des Menschen zu sei-
nem gottlichen Ursprung und damit anuch zum Kosmos. Auf diese Weise
waren alle Titigkeiten des Menschen hingeordnet auf den géttlichen Ur-
sprung.

In dem Moment jedoch, in dem man die Planeten, die Sonne und die
Fixsternsphire nicht mehr auf unverinderlichen Bahnen um die im Welt-
mittelpunkt ruhende Erde kreisen sah, verschob sich das Verhiltnis von
Theologie, Naturwissenschaft und Musik!. Nikolaus von Kues riickt
lange vor Kopernikus in seiner spekulativen Kosmologie die Erde aus
dem Zentrum des Kosmos und sieht sie als einen ,edlen Stern‘?, der sich
inmitten anderer Sterne bewegt. Galileo Galilei vollzieht etwas spiter
ausdriicklich die Trennung von Naturwissenschaft und Theologie: ,Die
Wege der Natur’, sagt Galilei, ,sind nicht der Weg zu Gott‘. Naturwissen-
schaft und Theologie sind nun nur noch zwei zueinander komplementire
Sichtweisen der Welt. Naturwissenschaft soll, so argumentiert Leibniz in
seinem Briefwechsel mit Clarke, die Welt ganz aus sich heraus, ohne
Riickgriff auf einen ,deus ex machina‘, ein Einwirken Gottes erkldren’.
Die Sitze vom zureichenden Grund und der Erhaltung der Energie ver-
biirgen den geordneten Gang der Dinge, der durch Naturgesetze ohne
Bezug auf Gottes Wirken darstellbar ist. Naturwissenschaft hat nicht
mehr die Aufgabe, Hinfithrung zu Gott zu sein.

Dennoch ist das Weltbild Hildegards nicht nur historisch interessant,
da fiir das alltédgliche Lebensgefiihl nicht allein die abstrakten, in mathe-

1 Vgl. T. S. Kuhn, Die kopernikanische Revolution. Braunschweig/Wiesbaden 1980. — A.
Koyré, Von der geschlossenen Welt zum unendlichen Universum. Frankfurt/M. 1980, 15-62.
2 Nikolaus von Kues, De Docta Ignorantia 11, in: hilosophisch-Theologische Schriften, (Stu-
dien- und Jubildumsausgabe). Wien 1982, Bd. I, 401; 407.

3 G. W. Leibniz, Hauptschriften zur Grundlegung der Philosophie, Bd. 1, (Hg.) E. Cassirer.
Hamburg 1966(3), 121,127,150,171.



Hildegard von Bingen 429

matischen Gleichungen darstellbaren naturwissenschaftlichen Erkennt-
nisse bedeutsam sind. Ein Indiz ist der Sprachgebrauch, in dem sich trotz
Kopernikus hartnickig die Redeweise vom ,Auf- und Untergang® der
Sonne erhalten hat. Neue naturwissenschaftliche Untersuchungen besti-
tigen die Bedeutung, die die alltidgliche Rhythmik von Tag und Nacht fiir
die Bildung des menschlichen Zeiterlebens, insbesondere fiir die biologi-
schen Rhythmen hat*. Die 6kologische Krise hebt Luft, Wasser, Erde und
Sonnenlicht als Lebenselemente des Menschen neu ins BewuBtsein. Die
dynamische und labile Verflechtung aller Lebensformen der Erde zeigt,
daB3 neben dem von Darwin beschriebenen Mechanismus des ,Kampfes
ums Dasein‘ die Gemeinschaftlichkeit der Lebewesen mindestens ebenso
fundamental ist. Das BewuBtsein, dal3 der Mensch als Gattungswesen
nicht nur in einer langen Evolution aus der Natur hervorgegangen ist,
sondern als Individuum aufgrund seiner Leiblichkeit in alle Naturpro-
zesse eingebunden ist, wichst zunehmend. Darin vollzieht sich die Ablé-
sung des mechanistischen Weltbildes, das seit Descartes die Ordnung des
Geistes und der Materie streng trennen muBte, um dem Geist gegeniiber
der mechanisch konzipierten Natur seine Autonomie zu sichern. Eine
neue Naturphilosopie bahnt sich an, die durch den Riickblick auf die
Tradition befruchtet werden kann’. Lesen wir Hildegards Kosmologie
von der Alltagserfahrung her, der unmittelbaren und genauen Beobach-
tung des Geschehens in der Natur, dann sind viele ihrer Gedanken in die
heutige Zeit iibersetzbar.

Das Staunen iiber die geordnete Bewegung der Gestirne am Firma-
ment, die, verglichen mit allem was Menschenwerk ist, nahezu ohne An-
fang und Ende schien, 16ste schon bei Platon die Frage nach dem Grund
der Ordnung in der Welt aus®. Gibt es aber cinen Grund allen Seins, der
selbst von anderer Art und jenseits alles innerweltlichen Seienden ist,
dann kann die Welt nur von ihm her verstanden werden. Das Mittelalter
kam daher nicht erst von der Beobachtung der Welt zu dem SchluB, es
miisse Gott geben; sondern die Beschreibung der Welt hob mit Gott als
ihrem Ursprung an. Nur von Gott her war die Welt verstindlich.

Neben den mit rationalen Argumenten gefiihrten kosmologischen Got-
tesbeweis trat die mystische Erfahrung Gottes. Mystik ist ein in vielfilti-

4 J. Aschoff, Die innere Uhr des Menschen, in: Die Zeit. Dauer und Augenblick. Miinchen/
Ziirich 1989, 133-144.

5 Eine erste Zusammenstellung gibt G. Bohme (Hrsg.), Klassiker der Naturphilosophie. Von
den Vorsokratikern bis zur Kopenhagener Schule. Miinchen 1989.

¢ Platon: Pol. 509 b; 516 c.



Regine Kather 430

gem Sinne verwendeter Begriff’. Hildegard, die als ,prophetissa teuto-
nica‘ oft eher als Prophetin denn als Mystikerin eingeordnet wird, be-
schreibt ihre Gotteserfahrung folgendermafBen: ,,Das Licht, das ich
schaue, ist nicht an den Raum gebunden. Es ist weitaus lichter als eine
Wolke, die die Sonne in sich trigt. An diesem Licht ist weder Héhe noch
Linge noch Breite zu erkennen. Es wird mir bezeichnet als der ,Schatten
des lebendigen Lichts‘. Und wie Sonne, Mond und Sterne im Wasser sich
spiegeln, so leuchten mir Schriften, Reden, Vermdgen und gewisse Werke
der Menschen in ihm auf.“ ,Sobald ich es sehe oder hore, geht es mir ins
BewulBtsein, ich sehe, hére und weil3 gleichzeitig, und wie in einem Au-
genblick erlerne ich alles, was ich weiB3.“® In seinem urspriinglichen, be-
reits von der Antike herrithrenden Sinn meint Mystik ein unmittelbares,
erfahrungshaftes Erkennen Gottes (cognitio Dei experimentalis). Hilde-
gard beschreibt es als Schau eines iiberrdumlichen, iiberzeitlichen und
tibersinnlichen Lichtes. In ihm erkennt sie alle umgrenzten, bestimmten
Gestalten. Sie schildert es als Quelle allen Wissens, das ihr nicht in miih-
samem Durchdenken und schrittweisem Analysieren zuteil wird. Statt
dessen gewdihrt es ihr schlagartig Einsicht. Diese bleibt, wie das Licht,
dem planenden Zugriff des Menschen entzogen. Die Welt, der Mensch,
all sein Tun werden von ihrem Ursprung, in Gott, geschaut, so daB3 auch
Naturkunde und Musik nur aus diesem Bezug verstindlich sind. Dies bil-
det die tiefe Einheit, die dem weitgespannten Wirkungsfeld von Hilde-
gard zugrunde liegt und die nun entfaltet werden wird.

In der mittelalterlichen Theologie galt die Lehre vom vierfachen Sinn
der Heiligen Schrift®: die buchstibliche (geschichtliche) Sinnebene, die
allegorische, die moralische und die mystische. In der mystischen Sinner-
fassung wird die Schrift als inneres Geschehen gedeutet, in dem der ein-
zelne Mensch unmittelbar zum Absoluten steht. Nicht nur hierin, son-
dern auch in der Schilderung des Géttlichen als Licht steht Hildegard in
einer reichen Tradition: Man denke an den Prolog des Johannesevange-
liums, aber auch an Platons ,Hohlengleichnis, und den Neuplatoniker
Plotin!®; Mechtild von Magdeburg spricht vom ,flieBenden Licht der
Gottheit‘, und Dante beschreibt auf seiner Jenseitswanderung das ,Para-
dies‘ als lichtdurchflutete Gefilde; auch die leuchtenden Fenster der Ka-

7 K. Ruh, Geschichte der abendlindischen Mystik: Bd. 1: Die Grundlegung durch die Kir-
chenviter und die Mdnchstheologie des 12. Jahrhunderts. Miinchen 1990, 13-27.

8 Hildegard von Bingen, Gotteserfahrung und Weg in die Welt. Hg.: H. Schipperges, Olten/
Freiburg 1980 (3), 24. M. zu Eltz, Hildegard. Freiburg, Basel, Wien 1963, 51.

9 H. de Lubac, Exégése médiévale. Les quatre sens de I’écriture. 2 Bde., Paris 1959.

1 Vgl. zur Lichtmetaphysik, W. Beierwaltes. Die Metaphysik des Lichtes in der Philoso-
phie Plotins, in: (Hg.) C. Zintzen, Die Philosophie des Neuplatonismus. Darmstadt 1977,
75-117.



Hildegard von Bingen 431

thedrale von Chartres sollten die Brechung des zeitlosen Lichtes in der
Vielfalt und Farbigkeit des Zeitlichen symbolisieren!!.

So fremd und unzuginglich uns heute viele Aussagen Hildegards er-
scheinen mogen, so fiigten sie sich doch in das Weltbild des Mittelalters
ein. Hildegard selbst wendet sich gegen mégliche Mi3deutungen, ihre Vi-
sionen seien Ausdruck krankhafter Ubersensibilitit. Sie betont, daB sie
ihre Schaubilder in klarem und véllig bewuBtem Zustand empfing und
eingebettet blieb in die Aufgaben des alltiglichen und sozialen Lebenszu-
sammenhangs. ,,Die Gesichte, die ich schaue, empfange ich nicht in
traumhaften Zustdnden, nicht im Schlaf oder in Geistesgestértheit, nicht
mit den Augen des Ko6rpers oder den Ohren des duBBeren Menschen und
nicht an abgelegenen Orten, sondern wachend, besonnen und mit klarem
Geiste, mit den Augen und Ohren des inneren Menschen, an allgemein
zugénglichen Orten.“12

Der Kosmos gilt Hildegard als von Gott geschaffen und durchwaltet.
Erst von einem Blickwinkel ,sub specie aeternitatis‘ wird sein labiles
Kriftespiel verstehbar. Vergleichen wir das Verhiltnis des Menschen zur
Natur, das Hildegard zeichnet, mit dem durch Wissenschaft und Technik
gepriégten, so féllt in Hildegards Visionen der tiefe Einklang und die enge
Wechselbeziehung des Menschen mit der Natur auf. Allerdings hebt sich
Hildegards Schilderung des Eingebettet-Seins des Menschen in den Kos-
mos wie der Harmonie von Leib und Geist auch von den meisten Vertre-
tern der philosophischen und theologischen Tradition ab. ,,Daf} aber in-
mitten dieses Rades (der Welt, R. K. ) die Gestalt eines Menschen er-
scheint, dessen Scheitel sich nach oben, die Fiile aber nach unten ... er-
strecken, wihrend rechts die Fingerspitzen der rechten Hand, links die
der linken gegen diese Luftschicht beiderseits gerichtet sind, als habe die
Gestalt weit ihre Arme ausgebreitet, das soll folgendes besagen: Mitten
im Weltenbau steht der Mensch. Denn er ist bedeutender als alle iibrigen
Geschopfe, die abhingig von jener Weltstruktur bleiben. An Statur ist er
zwar klein, an Kraft seiner Seele jedoch gewaltig. Sein Haupt nach auf-
wiirts gerichtet, die Fiile auf festem Grund, vermag er sowohl die oberen
als auch die unteren Dinge in Bewegung zu versetzen. Was er mit seinem
Werk in rechter oder linker Hand bewirkt, das durchdringt das All ...“!?

' O. v. Simson, Die gotische Kathedrale. Beitrige zu ihrer Entstehung und Bedeutung,
Darmstadt 1982(4), 36-92. - J. Koch, Uber die Lichtsymbolik im Bereich der Philosophie und
der Mystik des Mittelalters, in: Studium Generale, Jg. 13, 11 (1960), 653-670.

12 Hildegard von Bingen, Wisse die Wege (Scivias) (zit. als Sci). Ubers. u. Bearb. v. M. Bik-
keler. Salzburg 1954, 89.

'* Hildegard von Bingen, Welt und Mensch (De operatione Dei) (zit. als OD). Ubers. u. erl.
v. H. Schipperges. Salzburg 1965, 44f; auch: 35f.



Regine Kather 432

Hildegard schaut den gesamten Kosmos in seiner Ordnung und den
Menschen inmitten des Kosmos von seinem gottlichen Ursprung her und
beabsichtigt keine Beschreibung des Kosmos im Sinne der modernen Na-
turwissenschaft, die die Welt unabhingig von ihrem transzendenten Ur-
sprung betrachtet. Die Physik beschreibt die Naturgesetze in Abhéngig-
keit von Raum und Zeit und vermag daher die Frage, ,,wer es war, der die
Welt in die Physik warf*!* nicht mehr zu beantworten. Auch warum die
Welt so ist, wie sie ist, bleibt der modernen Physik, die erklirt, wie Pro-
zesse ablaufen, verschlossen!®.

,,Sonne und Mond, Feuer und Luft, Wasser und Erde sind nach rech-
tem Gewicht und Zahl und MaB im Universum geordnet.“'®* Kosmos im
mittelalterlichen Sinne meint in der Auslegung des Buches der Weisheit
(Weis 11,27)" eine durch das Schopfungswort erwirkte dynamische Ord-
nung: den Ordo. Auf dem Hintergrund des ptolemdischen Weltbildes er-
scheint das All als ein Gebilde von ilibereinandergelagerten Kreisen: Aus
den vier Elementen Erde, Wasser, Luft und Feuer, die nach ihrer Schwere
aufeinander folgen, ist alles aufgebaut. Die Fixsternsphidre umschlief3t
das All Es ist eine Einheit von aufeinander wirkenden Kriften, die sich
gegenseitig stiitzen. Jedes Ungleichgewicht beeintrichtigt so das Ganze.
Die fiir den Kosmos als ganzen seit Platons Timaios hiufig verwendete
Metapher ist die eines Lebewesens!® oder Organismus, eines in sich le-
bendigen Ganzen also, das mehr ist als die Summe seiner Teile. ,,So ist je-
des Geschopf mit einem anderen verbunden, und jedes Wesen wird
durch ein anderes gehalten.*!?

Symbol fiir diese in sich gefiigte Dynamik des Kosmos ist das Rad, das
Hildegard nicht als bloB mechanisches Instrument gilt. Mit dem Wehen
der Winde, die die Weltkrifte symbolisieren, beginnt sich das Weltenrad
zu drehen und setzt die Zeit in Bewegung und mit ihr Entwicklung und
Verfall. Nun beginnt sich das organische Leben der Natur zu entfalten.
Im Zentrum des Weltenrades liegt die Erde als ruhender Pol und leben-
dige Bewegtheit zugleich. Alles wiederholt sich in kreisformiger Rhyth-

14 R, Kippenhahn, Licht vom Rande der Welt. Das Universum und sein Anfang. Miinchen
1987, 326.

15 So #uBert sich sogar S. Hawking, der fir sich selbst eine religiose Uberzeugung verneint:
S. Hawking, Eine kurze Geschichte der Zeit. Die Suche nach der Urkraft des Universums.
Hamburg 1988, 215ff. — Ebenso: J. D. Barrow/]. Silk, Die asymmetrische Schépfung. Ur-
sprung und Ausdehnung des Universums. Miinchen/Ziirich 1986, 232ff.

16 Zit. n. Magna Ungrund, Die metaphysische Anthropologie der hl. Hildegard von Bingen.
Miinster 1938, 17.

17 Vgl. W. Beierwaltes, Augustins Interpretation von Sapientia 11. 21, in: Revue des Augusti-
niennes, XV 1-2, 1969 (51-61).

18 Platon: Tim. 30 b-d; 69c.

19 OD 53.



Hildegard von Bingen 433

mik. In einem zweiten Sinne wird das Rad mit seinem anfangs- und end-
losen Kreislauf auch zum Sinnbild fiir die zeitlose Vollkommenbheit, die
Ewigkeit?, die alle Zeiten in sich schlieBt. Die Gottheit, die als zeitlose
Gegenwart alles Werden und Vergehen lberragt, tragt das Weltenrad in
ihrer Brust. In diesem nach einer von Hildegards Visionen gezeichneten
Bild erscheint der Kosmos, in dessen Mitte der Mensch steht, als der Leib
Gottes. Die Arme Gottes umgreifen den Kosmos in einer fast miitterli-
chen Geste bergend und schiitzend. Inmitten des Kosmos steht wiederum
mit erhobenem Haupt und in Kreuzesform ausgespannten Armen und
Beinen der Mensch: Auf diese Weise gehalten und geborgen ist ihm die
Erfahrung der Geworfenheit und des Unbehaustseins in der Welt, wie sie
die Existenzphilosophie M. Heideggers oder J.-P. Sartres als Grundge-
fiihl des Menschen des 20. Jahrhunderts schildert, noch unbekannt.

Doch wie ist es zu verstehen, daBB der Mensch inmitten des Kosmos
steht und mit seinen Gliedern alle Sphiren durchdringt? Eine Interpreta-
tion im Sinne rdumlich-kérperlicher Ausgedehntheit ist ausgeschlossen.
,,Gott hat vielmehr die Gestalt des Menschen nach dem Bauwerk des
Weltgefiiges, nach dem ganzen Kosmos gebildet.“?! Dem Makrokosmos
entspricht der Mensch als Mikrokosmos, der als kleine Welt alle Beziige
in sich wie in einem Brennpunkt konzentriert?2. Er hat teil an den anorga-
nischen Stoffen durch den Aufbau seines Leibes. Nach der aristoteli-
schen Seelenlehre hat er ein Wachstumsvermégen wie Pflanzen und Ge-
fiihle, wie Tiere auch. Dariiber hinaus hat er Vernunft und daher Anteil
am Bereich der reinen Geistwesen, ja sogar des Gottlichen. In der Diffe-
renz des Menschen zu den anderen Seinsstufen bleibt seine Gemeinsam-
keit mit ihnen bewuBt. Somit nimmt der Mensch eine einzigartige Stel-
lung ein: Er vereint in sich alle Elemente des Kosmos, so da3 er Sinnes-
und Geisteswelt verbindet und in diesem Sinne Mittelpunkt des Kosmos
ist. ,,So hat Gott die gesamte Schépfung im Menschen gezeichnet. In sein
Inneres aber legte Er die Ahnlichkeit mit dem Engel-Geist, und das ist
seine Seele.“?

Den Menschen — und zwar in seiner Ausprigung im weiblichen und
minnlichen Geschlecht, wie Hildegard sagt — als Mikrokosmos zu verste-
hen bedeutet, daB alle seine Glieder und Handlungen in Bezug zum gan-

20 Zur Kreismetapher: D. Mahnke, Unendliche Sphére und Allmittelpunkt. Beitrige zur Ge-
nealogie der mathematischen Mystik. Halle 1937. — Plotin, Uber Ewigkeit und Zeit, Enn.
I1L7. Ubers. , eingel. u. komm. v. W. Beierwaltes. Frankfurt/M. , 1981(3).

210D 152.

22 R, Allers, Microcosmus: from Anaximandros to Paracelsus, in: Traditio, Vol. 11, 1944,
319-408.

30D 87f.



Regine Kather 434

zen Kosmos stehen. Einerseits konzentriert der Mensch alle Seinsbeziige
in sich, andererseits braucht er den Makrokosmos zur Erhaltung seines
physischen und psychischen Kriftegleichgewichts. Er braucht die Erde,
aus der er gemacht ist, das Wasser, das als Blut in seinen Adern flieBt, die
Luft, die er atmet und das Feuer, das durch die Seele im Organismus
brennt. Die Weltkrifte ,,halten auch den Menschen zu seinem Wohle an,
darauf Riicksicht zu nehmen, weil er ihrer bedarf, um nicht dem Unter-
gang zu verfallen“.2

Erstaunlich ist, daB sich der Grundgedanke der ,Kette des Seins‘, wie
der Neuplatoniker Proklos die Stufenfolge der Lebensformen nennt,
durch allen Theorienwandel hindurch gerade in den Naturwissenschaf-
ten des 20. Jahrhunderts wieder findet. Nicht nur der Phinomenologe
Max Scheler zeichnet in seinem Buch ,Die Stellung des Menschen im
Kosmos‘?* auf dem Hintergrund der Biologie des frithen 20. Jahrhunderts
eine Stufenfolge der Lebenwesen. Auch die moderne Evolutionstheorie,
die nicht mehr wie Hildegard von einer einmaligen und gottgewollten
Schopfung der Lebewesen ausgeht, beschreibt einen Aufbau der Lebens-
formen in Stufen wachsender Komplexitit. Ohne auf den fiir das Mittel-
alter zentralen Gedanken einer Teleologie zuriickzugreifen, scheint doch
eine Tendenz zum Aufbau komplexerer Formen zu bestehen. Die Eigen-
schaften der komplexeren Systeme sind dabei — im Unterschied zu einer
Konzeption der Materie, wie sie der klassischen Mechanik zugrunde lag
—nicht aus denen der einfacheren ableitbar. Dennoch sind die Uberginge
zwischen den Lebensformen flieBend, so daB sich bei einfacheren Lebe-
wesen immer schon rudimentére Vorformen der Eigenschaften der néch-
sten Stufe finden. Eine Interpretation, die dem Mikrokosmos-Gedanken
Hildegards unter den Voraussetzungen des 20. Jahrhunderts vielleicht am
dhnlichsten ist, ist die These von Werner Heisenberg, der Mensch sei der
,Schnittpunkt der Ordnungen der Wirklichkeit?¢, da er die verschiedenen
Beschreibungsweisen der Wirklichkeit in sich erfahren kann: die mecha-
nische, quantenmechanische, organische Beschreibung seiner Leiblich-
keit stehen gleichrangig und komplementér zueinander; aber auch Spra-
che, Kunst und Religion stellen eigene, nicht auf physikalische Beschrei-
bungen reduzierbare Ordnungen der Wirklichkeit dar, an denen der
Mensch teilnimmt. Diese Ordnungen bediirfen der Koordination. Mit
seiner Umwelt verflochten ist der Mensch sowohl als Triiger der iiber Ge-

24 OD 52. In Hildegards bildlicher Sprache steht der Mensch am Kreuzweg der Entschei-
dung: Er schaut nach Osten als Ort des Lichts und wendet sich ab vom Norden als Ort der
Finsternis.

23 M. Scheler, Die Stellung des Menschen im Kosmos. Bern/Miinchen 1983 (10), 11-48.

26 W. Heisenberg, Ordnung der Wirklichkeit. Miinchen 1989.



Hildegard von Bingen 435

nerationen hinweg vererbten Anlagen als auch als geschichtliches Wesen.
Er muB die verfehlte Geschichte vorangegangener Generationen austra-
gen und bestimmt gleichzeitig durch sein Handeln die Lebensmoglichkei-
ten kiinftiger Generationen mit. Sein Denken, Fithlen und Handeln reicht
somit weit iiber den Ort, an dem er sich befindet, und die Zeit, in der er
lebt hinaus.

Der Mensch ist fiir Hildegard aufgrund seiner Vernunft, seiner Féhig-
keit zu Selbstreflexion und SelbstbewuBtsein, nicht ein fest eingebunde-
nes, determiniertes Glied des Kosmos. Statt dessen hat er ein Leben in
Verantwortung zu fithren, indem er unterscheiden und wéhlen und sich
in einem Raum der Freiheit entscheiden mufl. Damit ist erst die Maglich-
keit schopferischer Erneuerung in der Geschichte gegeben. Somit ist der
Mensch nicht nur als leibliches, sondern auch als geistiges Wesen durch
sein Erkennen und Handeln in den Kosmos eingebunden. In jedem
Schaubild Hildegards greifen physiologische, seelische und kosmologi-
sche Sinnebene ineinander.

Ein Beispiel mag dies erldutern: Die Jahreszeiten der Natur sind im
Weltenlauf geordnet. Ihnen gleicht der Mensch in seinem korperlichen
Rhythmus wie in seinen Lebensphasen. ,,Wie Gott die Natur im Men-
schen vorgebildet hat, so hat Er auch die Zeiten des Jahres in ihm durch-
geordnet. Mit dem Sommer gab Er einen Hinweis auf den wachenden
Menschen, mit dem Winter auf den Schlaf. Wie der Winter in seinem
SchoBe verbirgt, was dann der Sommer mit Freuden hervorbringt, so wird
der schlafende Mensch im Schlummer gekriftigt, damit er bereit sein
kann, mit wachen Kriften jedwedes Werk durchzufiihren. Auch die Mo-
nate hat Er im Menschen unterschieden, indem er in ihm die Unterschei-
dung ihrer Qualititen und besonderen Vermdégen verankert hat.*“?’

Auch jedes Korperglied des Menschen ist tiber seine rein physiologi-
sche Funktion hinaus Symbol fiir eine geistige Haltung und steht zudem
mit dem Kosmos in Verbindung. Auf diese Weise geht Hildegard jedem
einzelnen Glied des Leibes nach und kommt zu einer Symbolik der
menschlichen Gestalt. ,,Wie durch die Kehle die Speisen zum Magen ge-
schickt werden, nachdem die Miihle der Zihne sie zuvor zerkleinert hat,
und wie die Brust des Menschen im Denken und Uberlegen alles, was des
Menschen ist, mdBigt, und wie der Bauchraum die Eingeweide des Orga-
nismus hilt und in sich schlieBt, so sendet auch die erwihnte Luft die gri-
nenden Krifte in die Frucht und bewahrt so alle Dinge auf der Welt zum
Heile des Menschen. Auf die gleiche Weise kaut auch die Seele alles Tun
des Menschen durch und iibermittelt es dem Gedédchtnis, auf daB nichts

7 0D 153.



Regine Kather 436

davon ohne innere Verarbeitung zuriickbleibe, wie auch die Speise dem
Magen durch den Schlund vermittelt wird. Und wie die Speise durch die
Zghne zerkleinert wird, so schreibt auch die Seele mit ihrem Geisthauch
die Werke des Menschen ein, sobald dieser sich mit ihnen auseinander-
setzt. Was so eingeschrieben ist, sammelt sie im Denken, auf daf3 der
Mensch erkenne, welcher Art sein Tun sei. . . Der Mensch kann von sei-
nen Taten nichts vergessen, weil diese in seinen Gedanken gleich den
Eingeweiden im Bauchraum eingeschlossen aufbewahrt werden ... die
Gedanken sind gleichsam der Seele Schreibtifelchen.“28 Beim Magen zei-
gen sich iiber die rein physiologische Funktion des Verdauens hinaus die
Weltbeziige des Aufnehmens und Aneignens, Bewiltigens und Aussto-
Bens. So wie der Magen die Verarbeitung der Nahrung vollzieht, so muf3
die Seele mit Hilfe des Gedichtnisses die Verarbeitung der Gedanken
und Taten leisten. Alles, was der Mensch tut, denkt und erleidet muB er
sich schrittweise und immer wieder vergegenwiirtigen. So wie unverdaute
Nahrung zu Magenbeschwerden fiihrt, so ziehen unverarbeitete Erleb-
nisse womdoglich traumatische Reaktionen nach sich oder verhindern zu-
mindest einen ReifungsprozeB. Erst verarbeitete Erfahrungen werden
sinnbildlich zur Nahrung fiir einen geistigen WachstumsprozeB. Daraus
bestimmt sich wiederum die Geisteshaltung, der die Taten entspringen.
Denken und Handeln spiegeln, wie Erlebtes ,durchgekaut’ wurde. Zu-
dem kann sich Unbewiiltigtes in somatischen Stérungen niederschlagen.
Leibliche Funktion und innere Lebenshaltung stehen in einem engen
Wechselspiel.

»Alsdann begann der Mensch mit der Kreatur schopferisch titig zu
sein. Wie ein Feuer das andere anziindet und zum Brennen bringt, so
steht der Mensch im Verhiltnis zur iibrigen Schépfung ... Wire niamlich
der Mensch ohne sein schépferisches Tun und hitte er keine feste Wohn-
stétte, so bliebe er ein leeres Ding. So schuf (Gott, R. K.) ... im Ténen des
Wortes die ganze Welt, die des Menschen Wohnstatt ist.“?® Die entschei-
dende Auszeichnung des Menschen ist es, schdpferisch zu handeln. Sein
Werk (opus)*® zeichnet ihn aus: Das Beackern und Abernten der Felder,
das Bauen eines Hauses, das Formen eines GefiBBes, das Schaffen des
Kiinstlers, Gelehrten, Wissenschaftlers. Schon die einfachen Verrichtun-
gen des Alltags zeigen, daB3 der Mensch nicht mehr wie Tiere nur trieb-
und instinktgesteuert handelt. So wie Gott die Welt schuf, so soll der
Mensch sich seine Welt schaffen als Zeichen seiner Gottesebenbildlich-

20D 124f.

» OD 201 f.

% H. Schipperges, Das Menschenbild Hildegards von Bingen. Die anthropologische Bedeu-
tung von ,opus‘ in ihrem Weltbild. Leipzig 1962.



Hildegard von Bingen 437

keit. Spontaneitit meinte im Mittelalter nicht die Reaktion auf Lust und
Unlustgefiihle, sondern die Fahigkeit, aus sich heraus ohne dufleren An-
stoB titig zu sein. In diesem Sinne galt Gott manchen Denkern als ,actus
purus‘. Dieses je und je neu geforderte Werk des Menschen gilt Hilde-
gard als eine Entscheidungstat, die Geduld und Klugheit verlangt. Klug-
heit bestimmt Aristoteles in seiner ,Nikomachischen Ethik‘ treffend als
»ein untriiglicher Habitus verniinftigen Handelns ... in Dingen, die fiir
den Menschen Giiter und Ubel sind“.3! In der Definition der Klugheit
driickt sich aus, was Hildegard trotz ihrer ausgeprigten Intuition und ih-
rer analytischen Beobachtungsgabe in ihrem eigenen Verhalten verkor-
pert haben diirfte: Eine niichterne Klarsichtigkeit fiir die je besondere
Konstellation duBerer Umstidnde in Verbindung mit der Fahigkeit, die
der Situation wie der sittlichen Bestimmung des Menschen geméBen Mit-
tel zu wihlen. Klugheit wichst somit allméahlich durch eine Fille einzel-
ner Erfahrungen, die bewuBt reflektiert werden und sich zur Lebenshal-
tung verdichten. Die Kehrseite der Freiheit ist das Mi3gliicken, die Be-
stiirzung iiber Verfehlung und Schuld. Daher muf3 der Mensch, wie Hil-
degard sagt, mit der Natur, nicht gegen sie wirken. Nur dann kann ihm
die Welt ,Wohnstatt sein und er sich in ihr heimisch und geborgen fiih-
len.

Dies Miteinander von Natur und Mensch ist fiir Hildegards Denken
grundlegend. Sie selbst sagt: ,,Auf dieser Welt hat (Gott, R. K.) den Men-
schen mit allem umgeben und gestirkt und hat ihn mit gar groBer Kraft ...
durchstromt, damit ihm die ganze Schopfung in allen Dingen beistiinde.
Die ganze Natur sollte dem Menschen zur Verfligung stehen, auf daf3 er
mit ihr wirke, weil ja der Mensch ohne sie weder leben noch bestehen
kann.*32 Aus zwei Griinden sollte der Mensch mir der Kreatur tétig sein:
Erstens schliet die Sichtweise des Menschen als Mikrokosmos ein, dafl
er aus denselben Elementen aufgebaut ist wie der ganze Kosmos. Er hat
eine innere Gemeinsamkeit mit allen anderen Lebewesen. Zweitens ist
der Mensch auf die ihn umgebende Natur angewiesen: Er braucht sie zur
Deckung seiner leiblichen Bediirfnisse, zur Wahrung seines leiblichen
und seelischen Kriftegleichgewichts und, tiber die reine Selbsterhaltung
hinaus, als Umfeld seines schépferischen Handelns.

,,Der Mensch ist das Werk Gottes und steht mit jeder Kreatur und jede
Kreatur steht mit ihm in Verbindung.“**Der Kosmos ist eine hierarchisch
gegliederte Ordnung von Lebewesen unterschiedlicher Komplexitit, wo-

3t Aristoteles, Nik. Ethik, 1140b.
20D 37.
33 Zit. n. Magna Ungrund, Die metaphysische .., op. cit., 64.



Regine Kather 438

bei jedes seine ihm eigentiimliche Aufgabe erfiillt. Mensch und Natur
wirken im ganzen Kosmos in einem fein aufeinander abgestimmten
Gleichgewicht der Krifte ineinander. Undenkbar ist ein Menschenbild,
nach dem der Mensch die Natur unterjocht und ausbeutet. Er selbst kann
ja nur mit dem Reichtum der Natur und der Vielfalt an Lebewesen seine
eigene Freiheit und Wiirde entfalten: ,,denn er kénnte kein Mensch sein,
wenn die ibrigen Geschopfe nicht da wiren. 34

Allerdings hat allein der Mensch Vernunft und somit Handlungsfrei-
heit. Er soll die ganze Natur erkennen und die Dinge so unterscheiden,
daB er bewuBt mit ihnen umgehen kann. Zwar wurde die Natur dem
Menschen zum Nutzen, zu seiner notwendigen Selbsterhaltung und Er-
fiilllung der leiblichen Bediirfnisse gegeben: Aber dies schlieBt Verant-
wortung fiir sie ein, denn die Natur ist auf die richtige Entscheidungstat
des Menschen angewiesen. Diese zeigt sich in seiner Kraft, aufgrund der
klaren Unterscheidung in allem Tun das rechte MaB einzuhalten. ,,Und
wiederum horte ich eine Stimme vom Himmel, die also zu mir sprach: ...
MiBbraucht der Mensch seine Stellung zu bésen Handlungen, so veran-
laBBt Gottes Gericht die Geschoépfe, ihn zu bestrafen. Und wie die Ge-
schopfe den Menschen fiir seine leiblichen Bediirfnisse zu dienen haben,
so ist doch auch nicht weniger zu verstehen, daB sie zum Heile seiner
Seele bestimmt sind.*33 :

Das ,freudvolle Erkennen®, wie Hildegard es nennt, kann der Mensch
durch eigenmichtiges Streben nach Macht, Verfiigungsgewalt und der
blinden Erfiillung seiner Triebe verlassen. Sein Verhalten verliert das
MaB, es wird unbestindig, er fiihlt sich hin- und hergerissen. Dariiber
hinaus schldgt der Mi3brauch der Natur auf den Menschen selbst zuriick.
Denn dieser Milbrauch verursacht ein Ungleichgewicht der duBeren
Krifte, die den Menschen doch stiitzen sollten. ,,Mit der Harmonie der
duBeren Elemente befinden sich ndmlich auch die Sifte im Organismus
in Ruhe, wihrend bei Erregung und Unruhe der kosmischen Krifte auch
die Safte zerstért werden. Denn ohne den Ausgleich und die Unterstiit-
zung ihrer Weltkrifte konnte der Mensch einfach nicht existieren. ... Du
aber, Mensch, ... verstehe, wie all dieses duBBere Geschehen auch zu be-
riicksichtigen ist fiir die geistigen Vorgéinge im Menschen.“3¢ Das labile
Gleichgewicht der kosmischen Krifte hat eine ausgleichende Funktion
fiir den menschlichen Organismus, so daB sich dieser nur im Gleichge-
wicht befindet, wenn sich auch die duBleren Krifte im Gleichgewicht be-

340D u. a. 37.
30D 65; auch: 48; 152.
36 0D 55.



Hildegard von Bingen 439

finden. Dagegen wird bei Erregung und Unruhe der duBeren Krifte auch
das Kriftegleichgewicht des menschlichen Organismus zerstort. Krank-
heiten entstehen. Da der Mensch ohne Hilfe der iibrigen Geschopfe nicht
leben kann, kommt ihre Zerstérung einer Selbstzerstorung gleich. Aller-
dings kann die Bedringnis durch die duBeren Krifte auch helfen, sein ei-
genes verlorenes leiblich-geistiges Gleichgewicht wiederzufinden.

Man muB diesen Gedanken wieder in unsere heutige Sprache tiberset-
zen, um sich zu vergegenwirtigen, daB der Verlust an Artenreichtum in
der Natur zugleich eine Verarmung des Menschen bedeutet. So sagt der
Biologe Edward Wilson: ,,Im Grunde meinen wohl alle Okologen .., daB
mit jeder biologischen Art auch ein Teil humanen Daseins verloren geht.
Jeder Mikroorganismus, jedes Tier, jede Pflanze trégt in ihrer Erbsub-
stanz zwischen einer Million und zehn Milliarden Bits an Information,
die in einem langen EvolutionsprozeB iiber viele Jahrmillionen eingear-
beitet worden ist ... meines Erachtens sollte niemand die Hoffnung he-
gen, wir wiirden je eine natiirliche Art auch nur annihernd in ihrer Viel-
falt wirklich begreifen, ... geschweige denn sie ... wieder ersetzen kon-
nen ... Deshalb ist die Artenvielfalt ... eine unserer wichtigsten Ressour-
cen. Wir vernichten ... mit der Formenvielfalt gleichzeitig die Reserven
der Natur fiir eine genetische Regeneration.“*’

Dies enge Wechselspiel von Mensch und Natur wird bei Hildegard er-
ginzt durch ein ausgewogenes Verhdltnis von Leib und Seele, denn der
Mensch wirkt als leib-geistige Einheit inmitten der Natur. ,,Und so wird
der Korper durch die Seele bewegt, und die Seele kann nicht vergessen,
daB sie den Korper zu seinen verschiedenen Verrichtungen anzuregen
hat, da sie Verstindnis fiir das hat, was der Leib fordert, da ja dieser Leib
durch sie lebendig ist.“?® Die Seele gilt als die den Leib belebende und
durchformende Kraft. Der Leib wiederum ist ,Wohnung' oder ,Ge-
wand**® der Seele, denn diese ist in ihrem schopferischen Wirken in der
geschichtlichen Welt, im sinnlichen Erleben und dem Bilden von Erfah-
rungen auf den Leib angewiesen. Sie bezieht die uniibersehbare Flut der
Eindriicke und die Fiille des Erlebten zuriick auf die Einheit der Person.
Person, so darf man sagen, ist somit gerade Einheit im steten Wandel der
Erfahrungen, Gefithle und Gedanken.

31 Edward O. Wilson, Bedrohung des Artenreichtums, in: Spektrum der Wissenschaft
11/1989, 93.

38 OD 88. ,,Und die Seele, deren Wesen Leben ist, lebt als ein lebendiges Feuer im Korper,
der Korper aber ist ein ausgestaltetes Werk“ (OD 88); ,,Denn wie das Wort Gottes alles im
Schaffen durchdrang, so durchdringt die Seele den ganzen Korper, um in ihm zu wirken.
Die Seele ist die griine Lebenskraft des Fleisches, da ja der Korper durch sie wdchst und
vorwirtskommt, wie die Erde durch die Feuchtigkeit fruchttragend ist.“ (OD 91).

390D 94; 110.



Regine Kather 440

Der Mensch ist ein Wesen aus zwei Naturen, aus Leib und Seele, die
nicht auseinander ableitbar sind*. ,,So ist der Mensch von der ersten Be-
stimmung an zusammengesetzt ... alliiberall existiert er als Leiblichkeit.
Und das ist das Wesen des Menschen ... und er existiert ... mitsamt aller
Kreatur.“4! Leib und Seele sind demnach von véllig verschiedener Art:
Der Leib ist in seiner Stofflichkeit duBeren Kriftewirkungen ausgesetzt
und ihnen gegeniiber anfillig. Er braucht die Umwelt, um sich erhalten
zu konnen. Irgendwann jedoch 16st er sich wieder in seine Bestandteile
auf, da er nicht die Kraft hat, sich aus sich heraus als Einheit zu erhalten.
Sowohl die Kraft zum Wirken wie auch die Empfindsamkeit und Sensibi-
litdt fiir die AuBenwelt kommen dem Leib nur durch die Seele zu. Umge-
kehrt ist die Seele auf diese dem Leib eigentiimliche Empfindungsfihig-
keit angewiesen, um schopferisch wirken zu kénnen. Im Unterschied zum
Leib ist die Seele unstofflich und kennt keine Verminderung, aber auch
kein Wachsen und Zunehmen wie der Kérper. Nur sie ist BewuBtheit, so
dal3 sie das Handeln zu lenken vermag, Entscheidungen treffen, fiirsorg-
lich sein und das rechte Ma8 in allem Tun bewahren kann. ,,Auf diese
Weise lenkt die Seele in voller BewuBtheit mit ihren Kriften den Leib des
Menschen.“4? Wihrend die Seele als géttlicher und unsterblicher Funke*
unmittelbar aus Gott lebt, lebt der Leib nur durch die Lebendigkeit der
Seele. Sie durchdringt den Leib, der damit die Innerlichkeit des Men-
schen ausdriickt.

Wenn wir heute von Korpersprache reden, gehen auch wir davon aus,
daf3 sich im Leib eine geistige Haltung des Menschen ausdriickt. Vor al-
lem durch die Psychosomatik sind wir darauf aufmerksam geworden, daB3
die Leiblichkeit des Menschen nicht nur mechanischen, unverinderli-
chen Gesetzen folgt, sondern Stimmungen, Leid, Angste und Konflikte
ausdriicken kann. Die Leiblichkeit ist das AuBere eines Inneren, Spiegel
gelebten Lebens.

Aufgrund der Unterscheidung von Leib und Seele kann Hildegard drei
verschiedene Weisen des Zusammenspiels beschreiben: Sie kénnen mit-
einander derart wirken, daB3 der Geist den Leib in seiner Bediirfniserfiil-
lung leitet und der Geist vermittels des Leibes in der Welt schépferisch ti-
tig ist. — Sie konnen aber auch gegeneinander wirken: nimlich dann,
wenn Leidenschaften und Triebe ihr MaB3 zu verlieren drohen und die
Vernunft um die Leitung kimpft. - Zuletzt kdnnen Leidenschaften und

40 _Dabei kann sie nicht mehr ausrichten, als die Grenzen des Leiblichen ihr erlauben.*
0D 90; 93.

410D 167f.

20D 9%4.

0D 177.



Hildegard von Bingen 441

Triebe jedes MaB iiberschreiten. Dies ist dann der Fall, wenn in ihrer Er-
filllung schon der Lebenssinn gesehen wird. Dann wird der Geist zum
Mittel und Werkzeug ihrer Befriedigung herabgewiirdigt. Er dient nur
noch dazu, das Streben nach Macht, Ehre, Besitz, GenuB8 auf moglichst
gezielte und sichere Weise zu erlangen. Die Seele wird dann trige,
schwerfillig und verliert ihre BewuBtheit. Damit geht auch die Sensibili-
tiat des Leibes, die von der Seele stammt, zunehmend verloren. ,,Stimmt
sie aber mit der Gier des Fleisches iiberein und wird iiberwunden, dann
wird sie gleichsam von dumpfem néichtlichem Schlummer gedriickt.“#

Daf Triebe und Gefiihle nicht die Herrschaft iiber den Geist erlangen
diirfen, leitet sich aus der Stellung des Menschen im Kosmos, seinem Ver-
héltnis zu den anderen Lebewesen also, her: ist es doch — wie die aristote-
lische Seelenlehre betont*’ — gerade die Vernunft, die den Menschen von
den Tieren, die instinktgeleitet leben, unterscheidet. Ein Verhalten, wie es
fiir Tiere angemessen ist, wire fiir den Menschen verfehlt. Die durch die
Vernunft bestehende Differenz zu den anderen Lebewesen verleiht dem
Menschen einen anderen Verhaltensspielraum, den er ausschdpfen muf3,
will er Mensch sein. Gefithle sollen nicht unterdriickt, verdriangt oder
miflachtet werden, sondern alle Vermogen des Menschen, zu denen auch
die Vernunft gehort, sollen miteinander in Harmonie sein.

Ziel ist fiir Hildegard letztlich die Ubereinstimmung von Seele und
Leib: Dieses Gleichgewicht muB} jeder einzelne Mensch gemiB seiner in-
dividuellen Anlagen anstreben. Wirken Leib und Seele miteinander,
dann entsteht, wie Hildegard immer wieder betont, ein Gefiihl der Freude
und Leichtigkeit: Leib und Seele stirken sich gegenseitig. ,, Wo ndmlich
Seele und Leib in rechter Ubereinstimmung miteinander leben, da errei-
chen sie in einmiitiger Freude den héchsten Lohn.* ,,Die Seele unterstiitzt
ja das Fleisch, wie auch das Fleisch die Seele. Wird doch durch die Seele
und durch das Fleisch ein jedes Werk ausgefiihrt. Und daher vermag die
Seele mit dem Leib Gutes ... zu vollbringen und so wieder aufzuleben ...
Wie der Leib durch die Seele lebt, so wird auch die Seele, mit dem Leibe
Gutes wirkend, wiederbelebt.” ,,Und doch besitzt die Seele alles in allem
die umarmende Liebe zu ithrem Leibe, mit dem sie am Werk ist.*“4¢

Erst auf dem Hintergrund dieses Zusammenwirkens von Leib und
Geist, Mensch und Kosmos 146t sich die Heilkunde Hildegards verstehen.
Sie wird heute immer noch an einzelnen Orten praktiziert und vor allem
ihre Pflanzenkunde erfreut sich zunehmender Beliebtheit. Aufgabe der

“4 0D 94.
45 Aristoteles, De anima, 414a 24-417b 15; 428 b 30-431 b 13.
4 OD 80; 95; 191; 100; 90.



Regine Kather 442

Heilkunde ist es, die leib-geistige Harmonie des Menschen zu beférdern.
Infolge des Mikrokomos-Gedankens behandelt Hildegard in ihrer Heil-
kunde alle Krankheitsbilder auf dem Hintergrund ihrer Kosmologie.

Manche der dort geschilderten Zusammenhénge erscheinen uns heute
als in einer fremden, nur schwer verstehbaren Sprache dargestellt. Doch
spricht sich iiberall Hildegards vorurteilsfreie Art aus, in der sie Lebens-
vorgénge darlegt. Niichtern und offen schreibt sie nicht nur iiber Krank-
heiten, sondern auch iiber Probleme der Pubertit, der Menstruation, der
Sexualitdt und der Menopause. Vor allem sind aufgrund der von uns be-
sprochenen Einheit von Leib und Geist kérperliche Symptome und Le-
benshaltung untrennbar. ,,Wenn die ... Sifte ... sich im richtigen Maf und
in einem angemessenen Verhiltnis durch die Glieder des Menschen er-
gieBen, dann bleibt er in seinem Kérper heil und blithend in der Erkennt-
nis des Guten und Bésen. Wenn die Gedanken des Menschen sich weder
zu leichtsinnig und fliichtig noch zu hartnédckig und schwerfillig verhal-
ten, sondern ... gut und zueinander passend harmonieren, dann machen
sie den Menschen auch im Leiblichen durch die Gewohnheit ruhig und
im Wissen griindlich.“#’

Fur Hildegard bewirkt eine Verhirtung in Gedanken und Lebenshal-
tung auch korperliche Krankheiten. Umgekehrt beférdert eine Stérung
des Gleichgewichts der Korpersifte auch eine Storung des Seelenlebens.
Daher kann Hildegard fiir geistige Krankheiten auch physisch wirksame
Heilmittel geben, um durch die Wiederherstellung des physischen Krifte-
gleichgewichts die Voraussetzung fiir eine geistige Heilung zu schaffen.
Entsprechend kdnnen aber auch fiir physische Krankheiten Anderungen
der Lebenseinstellung nétig sein. ,,Mitunter bereiten die widerspruchs-
vollen Gedanken in diesem Menschen einen solchen Aufruhr, daB sie das
Gehorvermogen seiner Seele derart verwirren, daBl er weder das Gute er-
kennen noch bei sich zu behalten vermag ... Sie verwirren auch sein Herz
bis zur Sinnlosigkeit derart, daB3 er keine ruhige Minute zu fruchtbarer
Tatigkeit seiner Seele mehr behilt.. Durch das UbermaB an Uber-
schwemmung werden auch die Eingeweide um die Nabelgegend des
Menschen in Bewegung versetzt, und so steigen sie zu seinem Gehirn
hoch und machen ihn oftmals irrsinnig; sie erschiittern weiter die Gefil3e
seiner Lendengegend und riithren damit die schwarze Galle in ihm an.
Und so wird jener Mensch von alldem verwirrt; er wird traurig, und zwar
iiber das natiirliche MaB hinaus.“*

Krankheit gilt als Schwichung und Abweichung vom heilen Leben
aufgrund einer Stérung von Gleichgewichten. Die ,Sifte* des Korpers

70D 77. “O0OD76.



Hildegard von Bingen 443

verlieren ihr MaB3 und geraten in Unordnung. Aulerdem werden Krank-
heiten ausgeldst durch die durch menschliches Handeln gestorten kosmi-
schen Krifte, die in den menschlichen Organismus hineingreifen. ,,Es ist
schon mehrfach geschildert worden, in welcher Weise die Elemente die
Welt in ihrem Zusammenhang halten; auf die gleiche Art und Weise sind
die Elemente auch das Gefiige des menschlichen Organismus ... Sobald
sie aber von dieser Funktionsordnung abgehen, machen sie ihn krank
und bringen ihn zu Tode.*¥

Die von Hildegard vertretene Lehre von den Temperamenten geht
schon auf den rémischen Arzt Galenos, der von 131-201 lebte, zuriick:
Als Leibarzt von Kaiser Mark Aurel vertrat er den Standpunkt, da3 der
wahre Arzt auch Philosoph sein miisse. Auch die heute noch weitgehend
in der Naturheilkunde anwendbare Pflanzenkunde diirfte Hildegard aus
einer reichen Tradition geschopft haben. Sie hat sie systematisch geord-
net und auf dem Hintergrund ihrer Kosmosvisionen gedeutet.

Alles Tun des Arztes dient der Restitution des gestorten leib-geistigen
Gleichgewichts. Im allgemeinen arbeitet Hildegard mit natiirlichen Heil-
mitteln, vor allem Pflanzen. Die hirtesten Heilmethoden waren Aderlal3
und Schrépfen. Ausleerung, Reinigung und Beruhigung sollten das
Gleichgewicht wieder herstellen. Anwendung fand vor allem der auf die
antike Heilkunde zuriickgehende Grundsatz der Entsprechung von
Krankheitserreger und Heilmittel. Danach muB Ahnliches mit Ahnli-
chem behandelt werden. - Hinzu trat die Qualititenlehre, wonach Krank-
heiten Heilmittel entgegengesetzter Eigenschaften zugeordnet werden.
Danach sind Kiltekrankheiten mit Warmemitteln zu behandeln. Ent-
scheidend ist schon die Vorbeugung: RegelmaBigkeit in der Lebensfiih-
rung, im Wechsel von Schlafen und Wachen, Ruhe und Arbeit, Tétigsein
und MuBe waren wichtig.

Aus der Stellung des Menschen im Kosmos ergeben sich Konsequen-
zen fiir seine Lebensfithrung. ,,Die Diskretion allein méBigt ndmlich al-
les, was fiir das leibliche Dasein wie fiir das Seelenleben notwendig ist.“*?
Die Tugend der Diskretion sollte die Lebensfiihrung lenken: Diskretion
meint Unterscheidungsgabe und MafBhalten zugleich. Unterscheidungs-
gabe ist notwendig, um zu erkennen, wozu etwas dient: Ein Gift kann
schon im geringsten MaB tddlich wirken. Zur Unterscheidungsgabe
hinzu tritt die Fahigkeit, das rechte Mal} einzuhalten. Im Gedanken des
MabBes ist immer auch der des Verhiltnisses zu anderem eingeschlossen.

# Hildegard von Bingen, Heilkunde (Causae et Curae). Das Buch von dem Grund und We-
sen und der Heilung der Krankheiten. Ubers. u. erl. v. H. Schipperges. Salzburg 1957, 112.
500D 81; auch: 43; 56.



Regine Kather 444

In Hinblick auf die leiblichen Bediirfnisse sollte der Mensch dem Leib so
viel geben, daB er gestirkt wird, und sich der ,Seele freuen‘s! kann, wie
Hildegard sagt. Zu groBe Enthaltsamkeit wire ein UnmaB, da sie den
Leib derart beieintrachtigt, daB auch die Erfahrungsfihigkeit leidet.

»30 ist die ,discretio‘ das Firmament: das Irdische - das aktive Leben —
hilt sie unter sich, das Goéttliche — das beschauliche Leben - hat sie iiber
sich. Dadurch ist sie die Treppe, auf der des Menschen Geist durch die
guten Werke zum Himmel steigt, auf der er aber auch den irdischen Be-
diirfnissen zuliebe zur Erde herabklettert ... Und so bestehe das Gefiige
der Tugend in beiden Lebensweisen.52 Der Mensch kennt durch seine
leib-geistige Natur sowohl die Sehnsucht nach dem géttlichen Ursprung
wie die Notwendigkeit der Befriedigung der leiblichen Bediirfnisse und
des schopferischen Wirkens. Dadurch ist er ausgespannt zwischen das
aktive, handelnde, und das kontemplative, meditative Leben. Er muf3, um
ein ganzer Mensch zu sein, sowohl schopferisch wirken wie MuBe fiir die
Betrachtung des zeitlos Giiltigen finden. Auch hier ist Diskretion gefor-
dert: Nur wenn Sinnliches und Geistiges im rechten Maf3 genutzt werden,
ist der Mensch davor bewahrt, seine Kriifte zu zerstreuen und sich in Ex-
tremen zu verlieren.

Alle Handlungen wirken auf die umgebenden Weltbeziige bildend
oder zerstdrend ein. Somit wird das Gleichgewicht des Kosmos nicht nur
durch physische Krifte aufrechterhalten, sondern auch durch die
menschlichen ,Tugendkrifte‘, wie Hildegard sie nennt’*. Wenn Ma83 und
Verhiltnishaftigkeit das Zusammenspiel des Kosmos ermoglichen, dann
ist es der Verstof gegen diese Tugend der Diskretion, der das Zusammen-
spiel zerreiB3t und die Ordnung der Dinge verwirrt. Dies beeintrichtigt
wiederum leibliche und seelische Gleichgewichte, so daB die Handlungs-
verkettungen der Menschen wieder auf sie selbst zuriickwirken’. ,,Und
ich horte eine méichtige Stimme aus den Elementen der Welt, die da
sagte: Wir kénnen unsern Weg nicht laufen, wie unser Schépfer ihn uns
vorzeichnete; denn die Menschen werfen uns mit ihren bosen Werken
wie Miihlsteine durcheinander.*s*

Das Bild des Menschen als Mikrokosmos umgreift beide Geschlechter,
Frau und Mann. Hildegards um Ausgewogenheit bemiihtes Denken zeigt
sich — in wenigen Worten zusammengefal3t — auch in ihrer Schau des Ge-
schlechterverhdltnisses.

10D 221.

520D 214f.

30D 67; 30.

40D 73.

55 Zil. n. Magna Ungrund: Die melaphysische ..., op. cit. 67.



Hildegard von Bingen 445

Es scheinen viele AuBerungen Hildegards dem Stereotyp der Zeit von
der Unterordnung und Unwissenheit der Frau zu folgen. Doch vergegen-
wirtigen wir uns zunichst Hildegards eigene biographische Situation:
Das Heraustreten aus dem Schutz der Klostermauern in die Offentlich-
keit durch Schriften, Predigten, Reisen und Klostergriindungen, wie es
Hildegard tat, war fiir die Lebensmdoglichkeiten der Frau ein duBBerst un-
gewohnlicher Schritt: In der Gemeinde hatte die Frau nach der Ausle-
gung von 1 Kor. 14,34 und 1 Kor. 11,3-16 zu schweigen und zu gehor-
chen; weltliche und kirchliche Rechtsgeschifte im 6ffentlichen Leben
waren untersagt und der Zugang zu den Universititen versperrt. Inner-
halb der Kléster hatten Frauen bessere Wirkungsmoglichkeiten und zu-
dem hiufig eine eigene kleine Bibliothek fiir ihre Studien. Dennoch un-
terstand die Abtissin dem Abt des iibergeordneten Ménnerklosters. Da-
her ist es verstindlich, daBl Hildegard selbst sich zunéchst weigerte, dem
gottlichen Auftrag, in die Offentlichkeit zu treten, nachzukommen, bis sie
Krankheit dazu zwang. Sie selbst berichtet: ,,All dieses sah und horte ich,
und dennoch - ich weigerte mich zu schreiben. Nicht aus Hartnickigkeit,
sondern dem Empfinden meiner Unfdhigkeit, wegen der Zweifelsucht,
des Achselzuckens und des mannigfachen Geredes der Menschen, bis
Gottes GeiBlel mich auf das Krankenlager warf. Da endlich legte ich,
bezwungen durch die vielen Leiden, Hand ans Schreiben. s

Auffillig ist Hildegards Selbstbezeichnung als ,armseliges Weibsbild*
und ,ungelehrtes Weib®. Dies steht in groBler Diskrepanz zu dem regen
Kontakt zu bedeutenden Zeitgenossen wie Kaiser und Papst, dem oft
kdmpferischen Verfechten der eigenen kldsterlichen Interessen sowie den
Schriften, die Hildegard als eine der gelehrtesten Frauen ihrer Zeit zei-
gen. Es diirfte drei Griinde fiir diese Selbsteinschitzung geben: Aufgrund
ihrer Gotteserfahrung und der intuitiven Schau der Dinge kannte Hilde-
gard keine Trennung zwischen Erlerntem und Empfangenem und erfuhr
ihre eigene Kraft als gering. Zweitens sah sich die ,prophetissa teutonica‘
zu einem Auftrag gerufen, zu dem sie nicht die nétigen Voraussetzungen
in sich fiihlte. Dariiber hinaus darf ihre stete Selbstverleugnung auch als
literarischer Kunstgriff bezeichnet werden: Als Frau, die nicht wie minn-
liche Theologen ihrer Zeit im eigenen Namen lehren durfte, erlangte sie
die ndtige Autoritét, indem sie allein im Namen Gottes sprach’’.

56 Sci 90.

57 E. Gossmann, Das Menschenbild der Hildegard von Bingen und Elisabeth von Schénau
vor dem Hintergrund der friihscholastischen Anthropologie, in: (Hg.) P. Dinzelbacher/ D. R.
Bauer, Frauenmystik im Mittelalter. Ostfildern 1985, 24-47. — R. Beyer, Die andere Offen-
barung. Mystikerinnen des Mittelalters. Bergisch Gladbach 1989, 15-78. — E. Ennen,



Regine Kather 446

Thre Texte zeigen immer wieder eindrucksvoll das Bemiihen, trotz der
Unterschiede der Geschlechter deren Gleichrangigkeit und polare Ergén-
zung sichtbar zu machen. ,,Doch fehlte dem Menschen noch eine Hilfe,
die ihm gleichkdme. So gab Gott ihm eine Gehilfin in der Gestalt des Wei-
bes, gleichsam eine Spiegelgestalt, in der das ganze Menschengeschlecht
latent vorhanden war ... Mann und Frau sind auf eine solche Weise mit-
einander vermischt, daB einer das Werk des anderen ist ... Ohne die Frau
konnte der Mann nicht Mann heiflen, ohne Mann kénnte die Frau nicht
Frau genannt werden.“>® Hildegard betont die wechselseitige Angewiesen-
heit von Frau und Mann und hebt ihre Gleichwertigkeit hervor, denn als
Spiegelgestalt kommt die Frau dem Manne gleich. Zudem wird der Mann
hiufig als Hinweis auf die Gottheit, die Frau als Hinweis auf die Mensch-
heit des Gottessohnes gedeutet’. Hierin spricht sich die Wesensgleich-
heit aus. Nur durch die Frau, die die Menschheit latent in sich tragt,
konnte die gottgewollte Schopfung berhaupt entstehen und vollendet
werden®.

Hildegard erginzt gewissermaflen Theorien von der Unterordnung der
Frau unter den Mann durch die dieser entsprechenden Unterordnung des
Mannes unter die Frau. Nicht nur die Frau blickt zum Mann auf, sondern
auch dieser zur Frau. ,,Und so ist das Weib schwach und blickt zum
Manne auf, um von ihm umsorgt zu werden ... Deshalb ist die Frau auch
dem Manne unterworfen und muf3 jederzeit zum Dienen bereit sein. Sie
bedeckt mit den Werken ihrer Kunstfertigkeit den Mann, weil sie ja von
Fleisch und Blut gebildet ist, wihrend der Mann zuerst Lehm war. Aus
diesem Grunde blickt er in seiner Nacktheit zum Weib hinauf, um sich
von ihm bekleiden zu lassen.*®' Die Frau, wie Hildegard vielleicht mit hu-
morvollem Licheln ob der Logik dieses Gedankens schrieb, erscheint
hier als das privilegierte Geschopf, denn der Mann ist ja nur aus Lehm ge-
schaffen. Hinzu kommt, daB3 die Frau nicht nur als Mutter, sondern auch
iiber ihre kulturschaffende Tatigkeit, die Kunstfertigkeit ihrer Werke be-
stimmt wird.

Damit ist die Gemeinschaft von Frau und Mann sowohl auf der Ebene
geschlechtlicher Zeugung wie auch auf der Ebene der Verbundenheit in
Tatigkeit und Gespréach begriindet. Einer gewinnt sich in einer Art pola-
rem Zusammenwirken erst durch die schopferische Werktatigkeit des an-

Frauen im Mittelalter. Miinchen 1986. — F. Heiler, Die Frau in den Religionen der Mensch-
heil. Berlin/New York 1977, 87-186.

80D 164.

390D 164.

¢ Sci 101.

61 OD 126; auch: 127.



Hildegard von Bingen 447

deren. Demgemaif sollte die Ehe geschlossen werden zwischen einem ge-
reiften Mann und einer gereiften Frau®.

Uber die polare Ergiinzung der Geschlechter hinweg hat Hildegard die
Vision des vollendeten, weisen Menschen, der die traditionell den Ge-
schlechtern zugewiesenen Verhaltensweisen und Eigenschaften in sich
selbst verbindet: In diesem fiir beide Geschlechter giiltigen Leitbild sollte
sich die weibliche Weichheit, die in Schwiche umzuschlagen droht, mit
Stirke verbinden. Die médnnliche Kraft dagegen, die in Gefahr ist, in Ge-
walt, Harte und Grausamkeit umzuschlagen, sollte durch Sanftmut und
Milde erginzt werden. Durch Sanftheit und Weichheit gemilderte Stirke,
Kraft und Handlungsfahigkeit ist das Ziel des weisen Menschen. Da-
durch werden Vereinseitigungen jeder Haltung iiberwunden und in ein
Gleichmal gebracht. Dies ist die Grundlage der Balance von titigem und
kontemplativem Leben®, das schon bei der Heilkunde auf dem Hinter-
grund der leibgeistigen Ganzheit des Menschen thematisch wurde.

Nach Mystik, Naturforschung und Heilkunde gewinnt nun auch die
Musik im Weltbild Hildegards ihre eigentiimliche Bedeutung: ,,Aber
auch Gesang mit der Melodie habe ich zum Lobe Gottes und der Heili-
gen ohne Unterricht von seiten irgendeines Menschen hervorgebracht
und gesungen, obwohl ich niemals eine Note (Neume) oder irgendeinen
Gesang erlernt hatte.“%* Die Melodien von Hildegards Kompositionen
sind dem Gregorianischen Choral entwachsen, in dem Hildegard, die
sich selbst gerne als ,Zither des heiligen Geistes‘ bezeichnete, von Kind-
heit an gelebt hat. Sie wandelt den Choral, der eher in ruhigem, gemesse-
nem Stil dahinflieBt und den Umfang einer Oktave selten verldf3t, stark
ab: Die Melodien umgreifen haufig zwei Oktaven und steigen an einzel-
nen Stellen noch eine Quinte dartiber hinaus. Auffallend sind Quart- und
Quintensprung, steile, zackige Tonlinien und kurze, sich manchmal hiu-
fig wiederholende Notengruppen. Da die Melodien iibergangslos aufein-
anderstoBen, sind Hildegards Lieder nicht leicht zu singen. Sie strahlen
grolle Urspriinglichkeit, Sammlung, Einfachheit und Differenziertheit

62 Sci 104.

¢ Daher ist fur Hildegard die Weisheit eine starke Frau, die dies Ideal verkérpert: ,,Wer
aber von den Menschen, der wirklich auf die Schwierigkeiten des Lebens achtet, wird
wohl noch einmal eine solche Frau, die Weisheit ndmlich finden, die das Weichliche ab-
legt, um stark in der Tiichtigkeit dazustehen ... Alles unterscheidet sie, was nur auf der
Welt unterschieden werden kann ... Daher soll ihr der ... Mensch seine Seele derart zueig-
nen, daB er sie in der beschaulichen Betrachtung an sich zieht wie in der handelnden Ti-
tigkeit.“ in: Hildegard von Bingen, Der Mensch in der Verantwortung. Das Buch der Le-
bensverdienste (Liber vitae meritorum). Ubers. u. erl. v. H. Schipperges. Salzburg 1965,
196f.

64 Zit. n. M. zu Eltz, Hildegard. Freiburg, Basel, Wien 1963, 185.



Regine Kather 448

zugleich aus. Es handelt sich um etwa 70 Stiicke, die sie als liturgische
Kompositionen fiir den Gebrauch im Kloster bei Kirchenfesten kompo-
niert hat®.

Fiir Hildegard, die den Menschen als leib-geistige Einheit inmitten des
Kosmos sieht, konnte Musik nicht nur Beiwerk zur Liturgie sein: Musik
war Abbild der geistigen Harmonie des Kosmos. So dachten auch Ci-
cero®, Plotin®’, Augustinus und die Erbauer der Kathedrale von Char-
tres. Das Horen der Musik konnte den Menschen an jene geistige Wirk-
lichkeit erinnern und ihn momenthaft auf das Weltganze einstimmen.
Dies machte die heilende Wirkung der Musik aus. Symphonia ist dem-
nach ein Schliisselbegriff bei Hildegard: Er meint den Einklang von Leib
und Seele und des Menschen mit dem Kosmos ebenso wie den der horba-
ren Musikinstrumente®.

Kosmologie, Heilkunde und Musik, die untrennbar mit der Anthropo-
logie verkniipft sind, fithren jeweils auf ihre Weise zuriick zum géttlichen
Ursprung und sind als einzelne Disziplinen erst von diesem her verstidnd-
lich. Darin zeigt sich die tiefe Einheit von Hildegards Weltbild und die in-
nige wechselseitige Verbundenheit und Verwiesenheit der einzelnen Dis-
ziplinen aufeinander. Naturkunde, Heilkunde und Musik dienen letztlich
der Frage, wie der Mensch sich mit dem gottlichen Ursprung verbinden
und darin auch seine Gestalt vollenden kann. Ein gestortes Verhéltnis zur
Natur wie zur eigenen Leiblichkeit ist Symptom fir eine Fehlhaltung ge-
geniiber dem gottlichen Schépfungsplan. Die Erforschung der Natur er-
hellt wiederum die Stellung des Menschen zum Weltganzen. Musik dient
dazu, die Erinnerung an die tiefe Ordnung der Dinge zu erwecken und
momenthaft den Einklang mit dem Ganzen zu erzeugen.

5 Es handelt sich um Antiphonen, Responsorien, Sequenzen und Hymnen: Preisgesinge
an Gott, BegriiBungen der Gottesmutter, Hymnen auf die Patriarchen, Propheten, Engel,
Kinder und einzelne Heilige: 1) ,A feather on the breath of God‘, Sequences and hymns by
Abbess Hildegard of Bingen, Gothic Voices with Emma Kirkby; dir. by Christopher Page,
Hyperion, London, A 66039. 2) Hildegard von Bingen, Geistliche Gesinge, Ensemble fiir
Musik des Mittelalters, E1 19 9976 1.

¢ Cicero: De re publica / Vom Gemeinwesen, Stuttgart 1979, 342f: Scipios Traum.

7 Plotin: Enn. V,8,1, 30-40.

8 Asthetisches Erleben ist daher nicht nur subjektives Empfinden und nicht auf den Be-
reich der Kunst beschrinkt. Hildegard erfihrt Schénheit in der Musik, in den lichtdurch-
lassigen Edelsteinen, im Kunstwerk der menschlichen Gestalt und vor allem in der Natur:
In Samen, Quellen und der Fruchtbarkeit des Lebens in seinen vielfiltigen Formen. ,,Ich,
das feurige Leben gottlicher Wesenheit, ziinde hin iiber die Schonheiten der Fluren, ich
leuchte in den Gewissern und brenne in Sonne, Mond und Sternen. Mit jedem Lufthauch,
wie mit unsichtbarem Leben, das alles erhilt, erwecke ich alles zum Leben. Die Luft lebt
im Griinen und Bliihen. Die Wasser flieBen, als ob sie lebten. Die Sonne lebt in ihrem
Licht, und der Mond wird nach seinem Schwinden wieder vom Licht der Sonne entziindet,
damit er gleichsam von neuem auflebe.* OD 25. ,Das Firmament ist der Thron aller
Schonheit* (OD 278).



Hildegard von Bingen 449

Im Unterschied zu Hildegards Denken ist fiir den heutigen Menschen
durch die Erkenntnisse der Naturwissenschaften ein in sich geschlosse-
nes, vorstellbares Weltbild unmdoglich geworden. Dadurch, dall die Welt
nicht mehr nur von ihrem Ursprung her betrachtet wird, sind zudem Phy-
sik und Theologie zwei getrennte Disziplinen mit unterschiedlichen Zie-
len und Methoden. Gleichwohl kann die Physik in theologische Fragen
miinden, wie viele Naturwissenschaftler bezeugen. Dennoch kann Hilde-
gards Denken einen AnstoBl dazu geben, die kosmologische Dimension
wieder zu gewinnen, die einen wesentlichen Aspekt nicht nur unseres all-
tiaglichen Selbstverstindnisses bildet, sondern gerade von seiten der Na-
turwissenschaft wieder in den Blick riickt: Einsteins Relativititstheorie,
die vom Universum und seiner Geschichte ausgeht, liefert auch entschei-
dende Impulse fiir ein neues Sich-Verstehen des Menschen® Vor allem
kann Hildegards Weltbild dazu anregen, die alltdgliche Lebenserfahrung
in ihrer sinnlichen Unmittelbarkeit und Anschaulichkeit zurtickzugewin-
nen und so die wesentlich abstrakteren Ergebnisse der modernen Natur-
wissenschaften gleichsam komplementir zu ergidnzen. Nachdenklich
macht Hildegard da, wo sie vom EinfluB des menschlichen Handelns auf
die Natur und seiner Riickwirkungen auf das Befinden der Menschen
spricht. Deutlich werden die Grenzen der Machbarkeit und des Verfii-
gungswillens iiber Natur, wenn der Mensch sich selbst als leib-geistige
Einheit begreift. Dann kann auch Hildegards intensive Erfahrung der
Schonheit der Natur seine unser Denken korrigierenden Impulse entfal-
ten.

¢ Vgl. B. Kanitscheider, Das Weltbild Albert Einsteins. Miinchen 1988, 179f.
— Kursivdruck in den Zitaten sind Hervorhebungen der Verfasserin.





