
Die Kosmologie der Hildegard von Bingen 
Regine Kather, Freiburg 

Im 20. Jahrhundert sind Mystik, Naturwissenschaft und Musik völlig ge- 
trennte Sphären; Hildegard von Bingen dagegen erlebte sie auf dem Hin- 
tergrund des mittelalterlichen Weltbildes zwar als verschiedene, aber 
doch einander ergänzende Zugangsweisen zur Wirklichkeit. Gott, der die 
Welt geschaffen hatte, konnte in seinem Werk, der Natur spurhaft er- 
kannt werden. Musik und Kunst betrieb man ,ad gloriam Dei', so daß sie 
eine ,manuductio' oder ,Handleitung' zu Gott darstellten. Krankheiten 
wiederum waren Folgen des gestörten Verhältnisses des Menschen zu sei- 
nem göttlichen Ursprung und damit auch zum Kosmos. Auf diese Weise 
waren alle Tätigkeiten des Menschen hingeordnet auf den göttlichen Ur- 
sprung. 

In dem Moment jedoch, in dem man die Planeten, die Sonne und die 
Fixsternsphäre nicht mehr auf unveränderlichen Bahnen um die im Welt- 
mittelpunkt ruhende Erde kreisen sah, verschob sich das Verhältnis von 
Theologie, Naturwissenschaft und Musik1. Nikolaus von Kues rückt 
lange vor Kopernikus in seiner spekulativen Kosmologie die Erde aus 
dem Zentrum des Kosmos und sieht sie als einen ,edlen Stern'2, der sich 
inmitten anderer Sterne bewegt. Galileo Galilei vollzieht etwas später 
ausdrücklich die Trennung von Naturwissenschaft und Theologie: ,Die 
Wege der Natur', sagt Galilei, ,sind nicht der Weg zu Gott'. Naturwissen- 
schaft und Theologie sind nun nur noch zwei zueinander komplementäre 
Sichtweisen der Welt. Naturwissenschaft soll, so argumentiert Leibniz in 
seinem Briefwechsel mit Clarke, die Welt ganz aus sich heraus, ohne 
Rückgriff auf einen ,deus ex machina', ein Einwirken Gottes erklären3. 
Die Sätze vom zureichenden Grund und der Erhaltung der Energie ver- 
bürgen den geordneten Gang der Dinge, der durch Naturgesetze ohne 
Bezug auf Gottes Wirken darstellbar ist. Naturwissenschaft hat nicht 
mehr die Aufgabe, Hinführung zu Gott zu sein. 

Dennoch ist das Weltbild Hildegards nicht nur historisch interessant, 
da für das alltägliche Lebensgefühl nicht allein die abstrakten, in mathe- 

1 Vgl. T. S. Kuhn, Die kopernikanische Revolution. Braunschweig/Wiesbaden 1980. - A. 
Koyre, Von der geschlossenen Welt zum unendlichen Universum. Frankfurt/M. 1980, 15-62. 
2 Nikolaus von Kues, De Docta Ignorantia II, in: hilosophisch-Theologische Schriften, (Stu- 
dien- und Jubiläumsausgabe). Wien 1982, Bd. I, 401; 407. 
3 G. W. Leibniz, Hauptschriften zur Grundlegung der Philosophie, Bd. I, (Hg.) E. Cassirer. 
Hamburg 1966(3), 121,127,150,171. 



Hildegard von Bingen 429 

matischen Gleichungen darstellbaren naturwissenschaftlichen Erkennt- 
nisse bedeutsam sind. Ein Indiz ist der Sprachgebrauch, in dem sich trotz 
Kopernikus hartnäckig die Redeweise vom ,Auf- und Untergang' der 
Sonne erhalten hat. Neue naturwissenschaftliche Untersuchungen bestä- 
tigen die Bedeutung, die die alltägliche Rhythmik von Tag und Nacht für 
die Bildung des menschlichen Zeiterlebens, insbesondere für die biologi- 
schen Rhythmen hat4. Die ökologische Krise hebt Luft, Wasser, Erde und 
Sonnenlicht als Lebenselemente des Menschen neu ins Bewußtsein. Die 
dynamische und labile Verflechtung aller Lebensformen der Erde zeigt, 
daß neben dem von Darwin beschriebenen Mechanismus des ,Kampfes 
ums Dasein' die Gemeinschaftlichkeit der Lebewesen mindestens ebenso 
fundamental ist. Das Bewußtsein, daß der Mensch als Gattungswesen 
nicht nur in einer langen Evolution aus der Natur hervorgegangen ist, 
sondern als Individuum aufgrund seiner Leiblichkeit in alle Naturpro- 
zesse eingebunden ist, wächst zunehmend. Darin vollzieht sich die Ablö- 
sung des mechanistischen Weltbildes, das seit Descartes die Ordnung des 
Geistes und der Materie streng trennen mußte, um dem Geist gegenüber 
der mechanisch konzipierten Natur seine Autonomie zu sichern. Eine 
neue Naturphilosopie bahnt sich an, die durch den Rückblick auf die 
Tradition befruchtet werden kann5. Lesen wir Hildegards Kosmologie 
von der Alltagserfahrung her, der unmittelbaren und genauen Beobach- 
tung des Geschehens in der Natur, dann sind viele ihrer Gedanken in die 
heutige Zeit übersetzbar. 

Das Staunen über die geordnete Bewegung der Gestirne am Firma- 
ment, die, verglichen mit allem was Menschenwerk ist, nahezu ohne An- 
fang und Ende schien, löste schon bei Piaton die Frage nach dem Grund 
der Ordnung in der Welt aus6. Gibt es aber einen Grund allen Seins, der 
selbst von anderer Art und jenseits alles innerweltlichen Seienden ist, 
dann kann die Welt nur von ihm her verstanden werden. Das Mittelalter 
kam daher nicht erst von der Beobachtung der Welt zu dem Schluß, es 
müsse Gott geben; sondern die Beschreibung der Welt hob mit Gott als 
ihrem Ursprung an. Nur von Gott her war die Welt verständlich. 

Neben den mit rationalen Argumenten geführten kosmologischen Got- 
tesbeweis trat die mystische Erfahrung Gottes. Mystik ist ein in vielfälti- 

4 J. Aschoff, Die innere Uhr des Menschen, in: Die Zeit. Dauer und Augenblick. München/ 
Zürich 1989, 133-144. 
5 Eine erste Zusammenstellung gibt G. Böhme (Hrsg.), Klassiker der Naturphilosophie. Von 
den Vorsokratikern bis zur Kopenhagener Schule. München 1989. 
6 Piaton: Pol. 509 b; 516 c. 



Regine Kather 430 

gem Sinne verwendeter Begriff7. Hildegard, die als ,prophetissa teuto- 
nica' oft eher als Prophetin denn als Mystikerin eingeordnet wird, be- 
schreibt ihre Gotteserfahrung folgendermaßen: •Das Licht, das ich 
schaue, ist nicht an den Raum gebunden. Es ist weitaus lichter als eine 
Wolke, die die Sonne in sich trägt. An diesem Licht ist weder Höhe noch 
Länge noch Breite zu erkennen. Es wird mir bezeichnet als der ,Schatten 
des lebendigen Lichts'. Und wie Sonne, Mond und Sterne im Wasser sich 
spiegeln, so leuchten mir Schriften, Reden, Vermögen und gewisse Werke 
der Menschen in ihm auf." •Sobald ich es sehe oder höre, geht es mir ins 
Bewußtsein, ich sehe, höre und weiß gleichzeitig, und wie in einem Au- 
genblick erlerne ich alles, was ich weiß."8 In seinem ursprünglichen, be- 
reits von der Antike herrührenden Sinn meint Mystik ein unmittelbares, 
erfahrungshaftes Erkennen Gottes (cognitio Dei experimentalis). Hilde- 
gard beschreibt es als Schau eines überräumlichen, überzeitlichen und 
übersinnlichen Lichtes. In ihm erkennt sie alle umgrenzten, bestimmten 
Gestalten. Sie schildert es als Quelle allen Wissens, das ihr nicht in müh- 
samem Durchdenken und schrittweisem Analysieren zuteil wird. Statt 
dessen gewährt es ihr schlagartig Einsicht. Diese bleibt, wie das Licht, 
dem planenden Zugriff des Menschen entzogen. Die Welt, der Mensch, 
all sein Tun werden von ihrem Ursprung, in Gott, geschaut, so daß auch 
Naturkunde und Musik nur aus diesem Bezug verständlich sind. Dies bil- 
det die tiefe Einheit, die dem weitgespannten Wirkungsfeld von Hilde- 
gard zugrunde liegt und die nun entfaltet werden wird. 

In der mittelalterlichen Theologie galt die Lehre vom vierfachen Sinn 
der Heiligen Schrift9: die buchstäbliche (geschichtliche) Sinnebene, die 
allegorische, die moralische und die mystische. In der mystischen Sinner- 
fassung wird die Schrift als inneres Geschehen gedeutet, in dem der ein- 
zelne Mensch unmittelbar zum Absoluten steht. Nicht nur hierin, son- 
dern auch in der Schilderung des Göttlichen als Licht steht Hildegard in 
einer reichen Tradition: Man denke an den Prolog des Johannesevange- 
liums, aber auch an Piatons ,Höhlengleichnis, und den Neuplatoniker 
Plotin10; Mechtild von Magdeburg spricht vom ,fließenden Licht der 
Gottheit', und Dante beschreibt auf seiner Jenseitswanderung das Para- 
dies' als lichtdurchflutete Gefilde; auch die leuchtenden Fenster der Ka- 

7 K. Ruh, Geschichte der abendländischen Mystik: Bd. I: Die Grundlegung durch die Kir- 
chenväter und die Mönchstheologie des 12. Jahrhunderts. München 1990, 13-27. 
8 Hildegard von Bingen, Gotteserfahrung und Weg in die Welt. Hg.: H. Schipperges, Ölten/ 
Freiburg 1980 (3), 24. M. zu Eltz, Hildegard. Freiburg, Basel, Wien 1963, 51. 
9 H. de Lubac, Exegese medievale. Les quatre sens de l'ecriture. 2 Bde., Paris 1959. 
10 Vgl. zur Lichtmetaphysik, W. Beierwaltes. Die Metaphysik des Lichtes in der Philoso- 
phie Plotins, in: (Hg.) C. Zintzen, Die Philosophie des Neuplatonismus. Darmstadt 1977, 
75-117. 



Hildegard von Bingen 431 

thedrale von Chartres sollten die Brechung des zeitlosen Lichtes in der 
Vielfalt und Farbigkeit des Zeitlichen symbolisieren11. 

So fremd und unzugänglich uns heute viele Aussagen Hildegards er- 
scheinen mögen, so fügten sie sich doch in das Weltbild des Mittelalters 
ein. Hildegard selbst wendet sich gegen mögliche Mißdeutungen, ihre Vi- 
sionen seien Ausdruck krankhafter Übersensibilität. Sie betont, daß sie 
ihre Schaubilder in klarem und völlig bewußtem Zustand empfing und 
eingebettet blieb in die Aufgaben des alltäglichen und sozialen Lebenszu- 
sammenhangs. •Die Gesichte, die ich schaue, empfange ich nicht in 
traumhaften Zuständen, nicht im Schlaf oder in Geistesgestörtheit, nicht 
mit den Augen des Körpers oder den Ohren des äußeren Menschen und 
nicht an abgelegenen Orten, sondern wachend, besonnen und mit klarem 
Geiste, mit den Augen und Ohren des inneren Menschen, an allgemein 
zugänglichen Orten."12 

Der Kosmos gilt Hildegard als von Gott geschaffen und durchwaltet. 
Erst von einem Blickwinkel ,sub specie aeternitatis' wird sein labiles 
Kräftespiel verstehbar. Vergleichen wir das Verhältnis des Menschen zur 
Natur, das Hildegard zeichnet, mit dem durch Wissenschaft und Technik 
geprägten, so fällt in Hildegards Visionen der tiefe Einklang und die enge 
Wechselbeziehung des Menschen mit der Natur auf. Allerdings hebt sich 
Hildegards Schilderung des Eingebettet-Seins des Menschen in den Kos- 
mos wie der Harmonie von Leib und Geist auch von den meisten Vertre- 
tern der philosophischen und theologischen Tradition ab. •Daß aber in- 
mitten dieses Rades (der Welt, R. K. ) die Gestalt eines Menschen er- 
scheint, dessen Scheitel sich nach oben, die Füße aber nach unten ... er- 
strecken, während rechts die Fingerspitzen der rechten Hand, links die 
der linken gegen diese Luftschicht beiderseits gerichtet sind, als habe die 
Gestalt weit ihre Arme ausgebreitet, das soll folgendes besagen: Mitten 
im Weltenbau steht der Mensch. Denn er ist bedeutender als alle übrigen 
Geschöpfe, die abhängig von jener Weltstruktur bleiben. An Statur ist er 
zwar klein, an Kraft seiner Seele jedoch gewaltig. Sein Haupt nach auf- 
wärts gerichtet, die Füße auf festem Grund, vermag er sowohl die oberen 
als auch die unteren Dinge in Bewegung zu versetzen. Was er mit seinem 
Werk in rechter oder linker Hand bewirkt, das durchdringt das All ,.."13 

11 O. v. Simson, Die gotische Kathedrale. Beiträge zu ihrer Entstehung und Bedeutung, 
Darmstadt 1982(4), 36-92. - J. Koch, Über die Lichtsymbolik im Bereich der Philosophie und 
der Mystik des Mittelalters, in: Studium Generale, Jg. 13, 11 (1960), 653-670. 
12 Hildegard von Bingen, Wisse die Wege (Scivias) (zit. als Sei). Übers, u. Bearb. v. M. Bök- 
keler. Salzburg 1954, 89. 
13 Hildegard von Bingen, Welt und Mensch (De operatione Dei) (zit. als OD). Übers, u. erl. 
v. H. Schipperges. Salzburg 1965, 44f; auch: 35f. 



Regine Kather 432 

Hildegard schaut den gesamten Kosmos in seiner Ordnung und den 
Menschen inmitten des Kosmos von seinem göttlichen Ursprung her und 
beabsichtigt keine Beschreibung des Kosmos im Sinne der modernen Na- 
turwissenschaft, die die Welt unabhängig von ihrem transzendenten Ur- 
sprung betrachtet. Die Physik beschreibt die Naturgesetze in Abhängig- 
keit von Raum und Zeit und vermag daher die Frage, •wer es war, der die 
Welt in die Physik warf'14 nicht mehr zu beantworten. Auch warum die 
Welt so ist, wie sie ist, bleibt der modernen Physik, die erklärt, wie Pro- 
zesse ablaufen, verschlossen15. 

•Sonne und Mond, Feuer und Luft, Wasser und Erde sind nach rech- 
tem Gewicht und Zahl und Maß im Universum geordnet."16 Kosmos im 
mittelalterlichen Sinne meint in der Auslegung des Buches der Weisheit 
(Weis 11,27)17 eine durch das Schöpfungswort erwirkte dynamische Ord- 
nung: den Ordo. Auf dem Hintergrund des ptolemäischen Weltbildes er- 
scheint das All als ein Gebilde von übereinandergelagerten Kreisen: Aus 
den vier Elementen Erde, Wasser, Luft und Feuer, die nach ihrer Schwere 
aufeinander folgen, ist alles aufgebaut. Die Fixsternsphäre umschließt 
das All. Es ist eine Einheit von aufeinander wirkenden Kräften, die sich 
gegenseitig stützen. Jedes Ungleichgewicht beeinträchtigt so das Ganze. 
Die für den Kosmos als ganzen seit Piatons Timaios häufig verwendete 
Metapher ist die eines Lebewesens18 oder Organismus, eines in sich le- 
bendigen Ganzen also, das mehr ist als die Summe seiner Teile. •So ist je- 
des Geschöpf mit einem anderen verbunden, und jedes Wesen wird 
durch ein anderes gehalten."19 

Symbol für diese in sich gefügte Dynamik des Kosmos ist das Rad, das 
Hildegard nicht als bloß mechanisches Instrument gilt. Mit dem Wehen 
der Winde, die die Weltkräfte symbolisieren, beginnt sich das Weltenrad 
zu drehen und setzt die Zeit in Bewegung und mit ihr Entwicklung und 
Verfall. Nun beginnt sich das organische Leben der Natur zu entfalten. 
Im Zentrum des Weltenrades liegt die Erde als ruhender Pol und leben- 
dige Bewegtheit zugleich. Alles wiederholt sich in kreisförmiger Rhyth- 

14 R. Kippenhahn, Licht vom Rande der Welt. Das Universum und sein Anfang. München 
1987, 326. 
15 So äußert sich sogar S. Hawking, der für sich selbst eine religiöse Überzeugung verneint: 
S. Hawking, Eine kurze Geschichte der Zeit. Die Suche nach der Urkraft des Universums. 
Hamburg 1988, 215ff. - Ebenso: J. D. Barrow/J. Silk, Die asymmetrische Schöpfung. Ur- 
sprung und Ausdehnung des Universums. München/Zürich 1986, 232 ff. 
16 Zit. n. Magna Ungrund, Die metaphysische Anthropologie der hl. Hildegard von Bingen. 
Münster 1938, 17. 
17 Vgl. W. Beierwaltes, Augustins Interpretation von Sapientia 11. 21, in: Revue des Augusti- 
niennes, XV 1-2, 1969 (51-61). 
18 Piaton: Tim. 30 b-d; 69c. 
"OD53. 



Hildegard von Bingen 433 

mik. In einem zweiten Sinne wird das Rad mit seinem anfangs- und end- 
losen Kreislauf auch zum Sinnbild für die zeitlose Vollkommenheit, die 
Ewigkeit20, die alle Zeiten in sich schließt. Die Gottheit, die als zeitlose 
Gegenwart alles Werden und Vergehen überragt, trägt das Weltenrad in 
ihrer Brust. In diesem nach einer von Hildegards Visionen gezeichneten 
Bild erscheint der Kosmos, in dessen Mitte der Mensch steht, als der Leib 
Gottes. Die Arme Gottes umgreifen den Kosmos in einer fast mütterli- 
chen Geste bergend und schützend. Inmitten des Kosmos steht wiederum 
mit erhobenem Haupt und in Kreuzesform ausgespannten Armen und 
Beinen der Mensch: Auf diese Weise gehalten und geborgen ist ihm die 
Erfahrung der Geworfenheit und des Unbehaustseins in der Welt, wie sie 
die Existenzphilosophie M. Heideggers oder J.-P. Sartres als Grundge- 
fühl des Menschen des 20. Jahrhunderts schildert, noch unbekannt. 

Doch wie ist es zu verstehen, daß der Mensch inmitten des Kosmos 
steht und mit seinen Gliedern alle Sphären durchdringt? Eine Interpreta- 
tion im Sinne räumlich-körperlicher Ausgedehntheit ist ausgeschlossen. 
•Gott hat vielmehr die Gestalt des Menschen nach dem Bauwerk des 
Weltgefüges, nach dem ganzen Kosmos gebildet."21 Dem Makrokosmos 
entspricht der Mensch als Mikrokosmos, der als kleine Welt alle Bezüge 
in sich wie in einem Brennpunkt konzentriert22. Er hat teil an den anorga- 
nischen Stoffen durch den Aufbau seines Leibes. Nach der aristoteli- 
schen Seelenlehre hat er ein Wachstumsvermögen wie Pflanzen und Ge- 
fühle, wie Tiere auch. Darüber hinaus hat er Vernunft und daher Anteil 
am Bereich der reinen Geistwesen, ja sogar des Göttlichen. In der Diffe- 
renz des Menschen zu den anderen Seinsstufen bleibt seine Gemeinsam- 
keit mit ihnen bewußt. Somit nimmt der Mensch eine einzigartige Stel- 
lung ein: Er vereint in sich alle Elemente des Kosmos, so daß er Sinnes- 
und Geisteswelt verbindet und in diesem Sinne Mittelpunkt des Kosmos 
ist. •So hat Gott die gesamte Schöpfung im Menschen gezeichnet. In sein 
Inneres aber legte Er die Ähnlichkeit mit dem Engel-Geist, und das ist 
seine Seele."23 

Den Menschen - und zwar in seiner Ausprägung im weiblichen und 
männlichen Geschlecht, wie Hildegard sagt - als Mikrokosmos zu verste- 
hen bedeutet, daß alle seine Glieder und Handlungen in Bezug zum gan- 

20 Zur Kreismetapher: D. Mahnke, Unendliche Sphäre und Allmittelpunkt. Beiträge zur Ge- 
nealogie der mathematischen Mystik. Halle 1937. - Plotin, Über Ewigkeit und Zeit, Enn. 
111,7. Übers. , eingel. u. komm. v. W. Beierwaltes. Frankfurt/M. , 1981(3). 
21 OD 152. 
22 R. Allers, Microcosmus: from Anaximandros to Paracelsus, in: Traditio, Vol. II, 1944, 
319-408. 
23 OD 87 f. 



Regine Kather 434 

zen Kosmos stehen. Einerseits konzentriert der Mensch alle Seinsbezüge 
in sich, andererseits braucht er den Makrokosmos zur Erhaltung seines 
physischen und psychischen Kräftegleichgewichts. Er braucht die Erde, 
aus der er gemacht ist, das Wasser, das als Blut in seinen Adern fließt, die 
Luft, die er atmet und das Feuer, das durch die Seele im Organismus 
brennt. Die Weltkräfte •halten auch den Menschen zu seinem Wohle an, 
darauf Rücksicht zu nehmen, weil er ihrer bedarf, um nicht dem Unter- 
gang zu verfallen".24 

Erstaunlich ist, daß sich der Grundgedanke der ,Kette des Seins', wie 
der Neuplatoniker Proklos die Stufenfolge der Lebensformen nennt, 
durch allen Theorienwandel hindurch gerade in den Naturwissenschaf- 
ten des 20. Jahrhunderts wieder findet. Nicht nur der Phänomenologe 
Max Scheler zeichnet in seinem Buch ,Die Stellung des Menschen im 
Kosmos'25 auf dem Hintergrund der Biologie des frühen 20. Jahrhunderts 
eine Stufenfolge der Lebenwesen. Auch die moderne Evolutionstheorie, 
die nicht mehr wie Hildegard von einer einmaligen und gottgewollten 
Schöpfung der Lebewesen ausgeht, beschreibt einen Aufbau der Lebens- 
formen in Stufen wachsender Komplexität. Ohne auf den für das Mittel- 
alter zentralen Gedanken einer Teleologie zurückzugreifen, scheint doch 
eine Tendenz zum Aufbau komplexerer Formen zu bestehen. Die Eigen- 
schaften der komplexeren Systeme sind dabei - im Unterschied zu einer 
Konzeption der Materie, wie sie der klassischen Mechanik zugrunde lag 
- nicht aus denen der einfacheren ableitbar. Dennoch sind die Übergänge 
zwischen den Lebensformen fließend, so daß sich bei einfacheren Lebe- 
wesen immer schon rudimentäre Vorformen der Eigenschaften der näch- 
sten Stufe finden. Eine Interpretation, die dem Mikrokosmos-Gedanken 
Hildegards unter den Voraussetzungen des 20. Jahrhunderts vielleicht am 
ähnlichsten ist, ist die These von Werner Heisenberg, der Mensch sei der 
,Schnittpunkt der Ordnungen der Wirklichkeit26, da er die verschiedenen 
Beschreibungsweisen der Wirklichkeit in sich erfahren kann: die mecha- 
nische, quantenmechanische, organische Beschreibung seiner Leiblich- 
keit stehen gleichrangig und komplementär zueinander; aber auch Spra- 
che, Kunst und Religion stellen eigene, nicht auf physikalische Beschrei- 
bungen reduzierbare Ordnungen der Wirklichkeit dar, an denen der 
Mensch teilnimmt. Diese Ordnungen bedürfen der Koordination. Mit 
seiner Umwelt verflochten ist der Mensch sowohl als Träger der über Ge- 

24 OD 52. In Hildegards bildlicher Sprache steht der Mensch am Kreuzweg der Entschei- 
dung: Er schaut nach Osten als Ort des Lichts und wendet sich ab vom Norden als Ort der 
Finsternis. 
25 M. Scheler, Die Stellung des Menschen im Kosmos. Bern/München 1983 (10), 11-48. 
26 W. Heisenberg, Ordnung der Wirklichkeit. München 1989. 



Hildegard von Bingen 435 

nerationen hinweg vererbten Anlagen als auch als geschichtliches Wesen. 
Er muß die verfehlte Geschichte vorangegangener Generationen austra- 
gen und bestimmt gleichzeitig durch sein Handeln die Lebensmöglichkei- 
ten künftiger Generationen mit. Sein Denken, Fühlen und Handeln reicht 
somit weit über den Ort, an dem er sich befindet, und die Zeit, in der er 
lebt hinaus. 

Der Mensch ist für Hildegard aufgrund seiner Vernunft, seiner Fähig- 
keit zu Selbstreflexion und Selbstbewußtsein, nicht ein fest eingebunde- 
nes, determiniertes Glied des Kosmos. Statt dessen hat er ein Leben in 
Verantwortung zu führen, indem er unterscheiden und wählen und sich 
in einem Raum der Freiheit entscheiden muß. Damit ist erst die Möglich- 
keit schöpferischer Erneuerung in der Geschichte gegeben. Somit ist der 
Mensch nicht nur als leibliches, sondern auch als geistiges Wesen durch 
sein Erkennen und Handeln in den Kosmos eingebunden. In jedem 
Schaubild Hildegards greifen physiologische, seelische und kosmologi- 
sche Sinnebene ineinander. 

Ein Beispiel mag dies erläutern: Die Jahreszeiten der Natur sind im 
Weltenlauf geordnet. Ihnen gleicht der Mensch in seinem körperlichen 
Rhythmus wie in seinen Lebensphasen. •Wie Gott die Natur im Men- 
schen vorgebildet hat, so hat Er auch die Zeiten des Jahres in ihm durch- 
geordnet. Mit dem Sommer gab Er einen Hinweis auf den wachenden 
Menschen, mit dem Winter auf den Schlaf. Wie der Winter in seinem 
Schöße verbirgt, was dann der Sommer mit Freuden hervorbringt, so wird 
der schlafende Mensch im Schlummer gekräftigt, damit er bereit sein 
kann, mit wachen Kräften jedwedes Werk durchzuführen. Auch die Mo- 
nate hat Er im Menschen unterschieden, indem er in ihm die Unterschei- 
dung ihrer Qualitäten und besonderen Vermögen verankert hat."27 

Auch jedes Körperglied des Menschen ist über seine rein physiologi- 
sche Funktion hinaus Symbol für eine geistige Haltung und steht zudem 
mit dem Kosmos in Verbindung. Auf diese Weise geht Hildegard jedem 
einzelnen Glied des Leibes nach und kommt zu einer Symbolik der 
menschlichen Gestalt. •Wie durch die Kehle die Speisen zum Magen ge- 
schickt werden, nachdem die Mühle der Zähne sie zuvor zerkleinert hat, 
und wie die Brust des Menschen im Denken und Überlegen alles, was des 
Menschen ist, mäßigt, und wie der Bauchraum die Eingeweide des Orga- 
nismus hält und in sich schließt, so sendet auch die erwähnte Luft die grü- 
nenden Kräfte in die Frucht und bewahrt so alle Dinge auf der Welt zum 
Heile des Menschen. Auf die gleiche Weise kaut auch die Seele alles Tun 
des Menschen durch und übermittelt es dem Gedächtnis, auf daß nichts 

27 OD 153. 



Regine Kather 436 

davon ohne innere Verarbeitung zurückbleibe, wie auch die Speise dem 
Magen durch den Schlund vermittelt wird. Und wie die Speise durch die 
Zähne zerkleinert wird, so schreibt auch die Seele mit ihrem Geisthauch 
die Werke des Menschen ein, sobald dieser sich mit ihnen auseinander- 
setzt. Was so eingeschrieben ist, sammelt sie im Denken, auf daß der 
Mensch erkenne, welcher Art sein Tun sei. . . Der Mensch kann von sei- 
nen Taten nichts vergessen, weil diese in seinen Gedanken gleich den 
Eingeweiden im Bauchraum eingeschlossen aufbewahrt werden... die 
Gedanken sind gleichsam der Seele Schreibtäfelchen."28 Beim Magen zei- 
gen sich über die rein physiologische Funktion des Verdauens hinaus die 
Weltbezüge des Aufnehmens und Aneignens, Bewältigens und Aussto- 
ßens. So wie der Magen die Verarbeitung der Nahrung vollzieht, so muß 
die Seele mit Hilfe des Gedächtnisses die Verarbeitung der Gedanken 
und Taten leisten. Alles, was der Mensch tut, denkt und erleidet muß er 
sich schrittweise und immer wieder vergegenwärtigen. So wie unverdaute 
Nahrung zu Magenbeschwerden führt, so ziehen unverarbeitete Erleb- 
nisse womöglich traumatische Reaktionen nach sich oder verhindern zu- 
mindest einen Reifungsprozeß. Erst verarbeitete Erfahrungen werden 
sinnbildlich zur Nahrung für einen geistigen Wachstumsprozeß. Daraus 
bestimmt sich wiederum die Geisteshaltung, der die Taten entspringen. 
Denken und Handeln spiegeln, wie Erlebtes ,durchgekaut' wurde. Zu- 
dem kann sich Unbewältigtes in somatischen Störungen niederschlagen. 
Leibliche Funktion und innere Lebenshaltung stehen in einem engen 
Wechselspiel. 

•Alsdann begann der Mensch mit der Kreatur schöpferisch tätig zu 
sein. Wie ein Feuer das andere anzündet und zum Brennen bringt, so 
steht der Mensch im Verhältnis zur übrigen Schöpfung ... Wäre nämlich 
der Mensch ohne sein schöpferisches Tun und hätte er keine feste Wohn- 
stätte, so bliebe er ein leeres Ding. So schuf (Gott, R. K. ) ... im Tönen des 
Wortes die ganze Welt, die des Menschen Wohnstatt ist."29 Die entschei- 
dende Auszeichnung des Menschen ist es, schöpferisch zu handeln. Sein 
Werk (opus)30 zeichnet ihn aus: Das Beackern und Abernten der Felder, 
das Bauen eines Hauses, das Formen eines Gefäßes, das Schaffen des 
Künstlers, Gelehrten, Wissenschaftlers. Schon die einfachen Verrichtun- 
gen des Alltags zeigen, daß der Mensch nicht mehr wie Tiere nur trieb- 
und instinktgesteuert handelt. So wie Gott die Welt schuf, so soll der 
Mensch sich seine Welt schaffen als Zeichen seiner Gottesebenbildlich- 

28 OD 124 f. 
29 OD 201 f. 
30 H. Schipperges, Das Menschenbild Hildegards von Bingen. Die anthropologische Bedeu- 
tung von ,opus' in ihrem Weltbild. Leipzig 1962. 



Hildegard von Bingen 437 

keit. Spontaneität meinte im Mittelalter nicht die Reaktion auf Lust und 
Unlustgefühle, sondern die Fähigkeit, aus sich heraus ohne äußeren An- 
stoß tätig zu sein. In diesem Sinne galt Gott manchen Denkern als ,actus 
purus'. Dieses je und je neu geforderte Werk des Menschen gilt Hilde- 
gard als eine Entscheidungstat, die Geduld und Klugheit verlangt. Klug- 
heit bestimmt Aristoteles in seiner ,Nikomachischen Ethik' treffend als 
•ein untrüglicher Habitus vernünftigen Handelns ... in Dingen, die für 
den Menschen Güter und Übel sind".31 In der Definition der Klugheit 
drückt sich aus, was Hildegard trotz ihrer ausgeprägten Intuition und ih- 
rer analytischen Beobachtungsgabe in ihrem eigenen Verhalten verkör- 
pert haben dürfte: Eine nüchterne Klarsichtigkeit für die je besondere 
Konstellation äußerer Umstände in Verbindung mit der Fähigkeit, die 
der Situation wie der sittlichen Bestimmung des Menschen gemäßen Mit- 
tel zu wählen. Klugheit wächst somit allmählich durch eine Fülle einzel- 
ner Erfahrungen, die bewußt reflektiert werden und sich zur Lebenshal- 
tung verdichten. Die Kehrseite der Freiheit ist das Mißglücken, die Be- 
stürzung über Verfehlung und Schuld. Daher muß der Mensch, wie Hil- 
degard sagt, mit der Natur, nicht gegen sie wirken. Nur dann kann ihm 
die Welt ,Wohnstatt' sein und er sich in ihr heimisch und geborgen füh- 
len. 

Dies Miteinander von Natur und Mensch ist für Hildegards Denken 
grundlegend. Sie selbst sagt: •Auf dieser Welt hat (Gott, R. K.) den Men- 
schen mit allem umgeben und gestärkt und hat ihn mit gar großer Kraft... 
durchströmt, damit ihm die ganze Schöpfung in allen Dingen beistünde. 
Die ganze Natur sollte dem Menschen zur Verfügung stehen, auf daß er 
mit ihr wirke, weil ja der Mensch ohne sie weder leben noch bestehen 
kann."32 Aus zwei Gründen sollte der Mensch mit der Kreatur tätig sein: 
Erstens schließt die Sichtweise des Menschen als Mikrokosmos ein, daß 
er aus denselben Elementen aufgebaut ist wie der ganze Kosmos. Er hat 
eine innere Gemeinsamkeit mit allen anderen Lebewesen. Zweitens ist 
der Mensch auf die ihn umgebende Natur angewiesen: Erbraucht sie zur 
Deckung seiner leiblichen Bedürfnisse, zur Wahrung seines leiblichen 
und seelischen Kräftegleichgewichts und, über die reine Selbsterhaltung 
hinaus, als Umfeld seines schöpferischen Handelns. 

•Der Mensch ist das Werk Gottes und steht mit jeder Kreatur und jede 
Kreatur steht mit ihm in Verbindung."33Der Kosmos ist eine hierarchisch 
gegliederte Ordnung von Lebewesen unterschiedlicher Komplexität, wo- 

31 Aristoteles, Nik. Ethik, 1140b. 
32OD37. 
33 Zit. n. Magna Ungrund, Die metaphysische .., op. cit., 64. 



Regine Kather 438 

bei jedes seine ihm eigentümliche Aufgabe erfüllt. Mensch und Natur 
wirken im ganzen Kosmos in einem fein aufeinander abgestimmten 
Gleichgewicht der Kräfte ineinander. Undenkbar ist ein Menschenbild, 
nach dem der Mensch die Natur unterjocht und ausbeutet. Er selbst kann 
ja nur mit dem Reichtum der Natur und der Vielfalt an Lebewesen seine 
eigene Freiheit und Würde entfalten: •denn er könnte kein Mensch sein, 
wenn die übrigen Geschöpfe nicht da wären."34 

Allerdings hat allein der Mensch Vernunft und somit Handlungsfrei- 
heit. Er soll die ganze Natur erkennen und die Dinge so unterscheiden, 
daß er bewußt mit ihnen umgehen kann. Zwar wurde die Natur dem 
Menschen zum Nutzen, zu seiner notwendigen Selbsterhaltung und Er- 
füllung der leiblichen Bedürfnisse gegeben: Aber dies schließt Verant- 
wortung für sie ein, denn die Natur ist auf die richtige Entscheidungstat 
des Menschen angewiesen. Diese zeigt sich in seiner Kraft, aufgrund der 
klaren Unterscheidung in allem Tun das rechte Maß einzuhalten. •Und 
wiederum hörte ich eine Stimme vom Himmel, die also zu mir sprach:... 
Mißbraucht der Mensch seine Stellung zu bösen Handlungen, so veran- 
laßt Gottes Gericht die Geschöpfe, ihn zu bestrafen. Und wie die Ge- 
schöpfe den Menschen für seine leiblichen Bedürfnisse zu dienen haben, 
so ist doch auch nicht weniger zu verstehen, daß sie zum Heile seiner 
Seele bestimmt sind."35 

Das freudvolle Erkennen', wie Hildegard es nennt, kann der Mensch 
durch eigenmächtiges Streben nach Macht, Verfügungsgewalt und der 
blinden Erfüllung seiner Triebe verlassen. Sein Verhalten verliert das 
Maß, es wird unbeständig, er fühlt sich hin- und hergerissen. Darüber 
hinaus schlägt der Mißbrauch der Natur auf den Menschen selbst zurück. 
Denn dieser Mißbrauch verursacht ein Ungleichgewicht der äußeren 
Kräfte, die den Menschen doch stützen sollten. •Mit der Harmonie der 
äußeren Elemente befinden sich nämlich auch die Säfte im Organismus 
in Ruhe, während bei Erregung und Unruhe der kosmischen Kräfte auch 
die Säfte zerstört werden. Denn ohne den Ausgleich und die Unterstüt- 
zung ihrer Weltkräfte könnte der Mensch einfach nicht existieren.... Du 
aber, Mensch,... verstehe, wie all dieses äußere Geschehen auch zu be- 
rücksichtigen ist für die geistigen Vorgänge im Menschen."36 Das labile 
Gleichgewicht der kosmischen Kräfte hat eine ausgleichende Funktion 
für den menschlichen Organismus, so daß sich dieser nur im Gleichge- 
wicht befindet, wenn sich auch die äußeren Kräfte im Gleichgewicht be- 

34 OD u. a. 37. 
35 OD 65; auch: 48; 152. 
36 OD 55. 



Hildegard von Bingen 439 

finden. Dagegen wird bei Erregung und Unruhe der äußeren Kräfte auch 
das Kräftegleichgewicht des menschlichen Organismus zerstört. Krank- 
heiten entstehen. Da der Mensch ohne Hilfe der übrigen Geschöpfe nicht 
leben kann, kommt ihre Zerstörung einer Selbstzerstörung gleich. Aller- 
dings kann die Bedrängnis durch die äußeren Kräfte auch helfen, sein ei- 
genes verlorenes leiblich-geistiges Gleichgewicht wiederzufinden. 

Man muß diesen Gedanken wieder in unsere heutige Sprache überset- 
zen, um sich zu vergegenwärtigen, daß der Verlust an Artenreichtum in 
der Natur zugleich eine Verarmung des Menschen bedeutet. So sagt der 
Biologe Edward Wilson: •Im Grunde meinen wohl alle Ökologen .., daß 
mit jeder biologischen Art auch ein Teil humanen Daseins verloren geht. 
Jeder Mikroorganismus, jedes Tier, jede Pflanze trägt in ihrer Erbsub- 
stanz zwischen einer Million und zehn Milliarden Bits an Information, 
die in einem langen Evolutionsprozeß über viele Jahrmillionen eingear- 
beitet worden ist... meines Erachtens sollte niemand die Hoffnung he- 
gen, wir würden je eine natürliche Art auch nur annähernd in ihrer Viel- 
falt wirklich begreifen,... geschweige denn sie ... wieder ersetzen kön- 
nen ... Deshalb ist die Artenvielfalt... eine unserer wichtigsten Ressour- 
cen. Wir vernichten ... mit der Formenvielfalt gleichzeitig die Reserven 
der Natur für eine genetische Regeneration."37 

Dies enge Wechselspiel von Mensch und Natur wird bei Hildegard er- 
gänzt durch ein ausgewogenes Verhältnis von Leib und Seele, denn der 
Mensch wirkt als leib-geistige Einheit inmitten der Natur. •Und so wird 
der Körper durch die Seele bewegt, und die Seele kann nicht vergessen, 
daß sie den Körper zu seinen verschiedenen Verrichtungen anzuregen 
hat, da sie Verständnis für das hat, was der Leib fordert, da ja dieser Leib 
durch sie lebendig ist."38 Die Seele gilt als die den Leib belebende und 
durchformende Kraft. Der Leib wiederum ist ,Wohnung' oder Ge- 
wand'39 der Seele, denn diese ist in ihrem schöpferischen Wirken in der 
geschichtlichen Welt, im sinnlichen Erleben und dem Bilden von Erfah- 
rungen auf den Leib angewiesen. Sie bezieht die unübersehbare Flut der 
Eindrücke und die Fülle des Erlebten zurück auf die Einheit der Person. 
Person, so darf man sagen, ist somit gerade Einheit im steten Wandel der 
Erfahrungen, Gefühle und Gedanken. 

37 Edward  O.  Wilson,  Bedrohung des Artenreichtums, in:  Spektrum der  Wissenschaft 
11/1989,93. 
38 OD 88. •Und die Seele, deren Wesen Leben ist, lebt als ein lebendiges Feuer im Körper, 
der Körper aber ist ein ausgestaltetes Werk" (OD 88); •Denn wie das Wort Gottes alles im 
Schaffen durchdrang, so durchdringt die Seele den ganzen Körper, um in ihm zu wirken. 
Die Seele ist die grüne Lebenskraft des Fleisches, da ja der Körper durch sie wächst und 
vorwärtskommt, wie die Erde durch die Feuchtigkeit fruchttragend ist." (OD 91). 
39OD94; 110. 



Regine Kather 440 

Der Mensch ist ein Wesen aus zwei Naturen, aus Leib und Seele, die 
nicht auseinander ableitbar sind40. •So ist der Mensch von der ersten Be- 
stimmung an zusammengesetzt... allüberall existiert er als Leiblichkeit. 
Und das ist das Wesen des Menschen ... und er existiert... mitsamt aller 
Kreatur."41 Leib und Seele sind demnach von völlig verschiedener Art: 
Der Leib ist in seiner Stofflichkeit äußeren Kräftewirkungen ausgesetzt 
und ihnen gegenüber anfällig. Er braucht die Umwelt, um sich erhalten 
zu können. Irgendwann jedoch löst er sich wieder in seine Bestandteile 
auf, da er nicht die Kraft hat, sich aus sich heraus als Einheit zu erhalten. 
Sowohl die Kraft zum Wirken wie auch die Empfindsamkeit und Sensibi- 
lität für die Außenwelt kommen dem Leib nur durch die Seele zu. Umge- 
kehrt ist die Seele auf diese dem Leib eigentümliche Empfindungsfähig- 
keit angewiesen, um schöpferisch wirken zu können. Im Unterschied zum 
Leib ist die Seele unstofflich und kennt keine Verminderung, aber auch 
kein Wachsen und Zunehmen wie der Körper. Nur sie ist Bewußtheit, so 
daß sie das Handeln zu lenken vermag, Entscheidungen treffen, fürsorg- 
lich sein und das rechte Maß in allem Tun bewahren kann. •Auf diese 
Weise lenkt die Seele in voller Bewußtheit mit ihren Kräften den Leib des 
Menschen."42 Während die Seele als göttlicher und unsterblicher Funke43 

unmittelbar aus Gott lebt, lebt der Leib nur durch die Lebendigkeit der 
Seele. Sie durchdringt den Leib, der damit die Innerlichkeit des Men- 
schen ausdrückt. 

Wenn wir heute von Körpersprache reden, gehen auch wir davon aus, 
daß sich im Leib eine geistige Haltung des Menschen ausdrückt. Vor al- 
lem durch die Psychosomatik sind wir darauf aufmerksam geworden, daß 
die Leiblichkeit des Menschen nicht nur mechanischen, unveränderli- 
chen Gesetzen folgt, sondern Stimmungen, Leid, Ängste und Konflikte 
ausdrücken kann. Die Leiblichkeit ist das Äußere eines Inneren, Spiegel 
gelebten Lebens. 

Aufgrund der Unterscheidung von Leib und Seele kann Hildegard drei 
verschiedene Weisen des Zusammenspiels beschreiben: Sie können mit- 
einander derart wirken, daß der Geist den Leib in seiner Bedürfniserfül- 
lung leitet und der Geist vermittels des Leibes in der Welt schöpferisch tä- 
tig ist. - Sie können aber auch gegeneinander wirken: nämlich dann, 
wenn Leidenschaften und Triebe ihr Maß zu verlieren drohen und die 
Vernunft um die Leitung kämpft. - Zuletzt können Leidenschaften und 

40 •Dabei kann sie nicht mehr ausrichten, als die Grenzen des Leiblichen ihr erlauben.' 
OD 90; 93. 
41 OD 167 f. 
42 OD 94. 
43 OD 177. 



Hildegard von Bingen 441 

Triebe jedes Maß überschreiten. Dies ist dann der Fall, wenn in ihrer Er- 
füllung schon der Lebenssinn gesehen wird. Dann wird der Geist zum 
Mittel und Werkzeug ihrer Befriedigung herabgewürdigt. Er dient nur 
noch dazu, das Streben nach Macht, Ehre, Besitz, Genuß auf möglichst 
gezielte und sichere Weise zu erlangen. Die Seele wird dann träge, 
schwerfällig und verliert ihre Bewußtheit. Damit geht auch die Sensibili- 
tät des Leibes, die von der Seele stammt, zunehmend verloren. •Stimmt 
sie aber mit der Gier des Fleisches überein und wird überwunden, dann 
wird sie gleichsam von dumpfem nächtlichem Schlummer gedrückt."44 

Daß Triebe und Gefühle nicht die Herrschaft über den Geist erlangen 
dürfen, leitet sich aus der Stellung des Menschen im Kosmos, seinem Ver- 
hältnis zu den anderen Lebewesen also, her: ist es doch - wie die aristote- 
lische Seelenlehre betont45 - gerade die Vernunft, die den Menschen von 
den Tieren, die instinktgeleitet leben, unterscheidet. Ein Verhalten, wie es 
für Tiere angemessen ist, wäre für den Menschen verfehlt. Die durch die 
Vernunft bestehende Differenz zu den anderen Lebewesen verleiht dem 
Menschen einen anderen Verhaltensspielraum, den er ausschöpfen muß, 
will er Mensch sein. Gefühle sollen nicht unterdrückt, verdrängt oder 
mißachtet werden, sondern alle Vermögen des Menschen, zu denen auch 
die Vernunft gehört, sollen miteinander in Harmonie sein. 

Ziel ist für Hildegard letztlich die Übereinstimmung von Seele und 
Leib: Dieses Gleichgewicht muß jeder einzelne Mensch gemäß seiner in- 
dividuellen Anlagen anstreben. Wirken Leib und Seele miteinander, 
dann entsteht, wie Hildegard immer wieder betont, ein Gefühl der Freude 
und Leichtigkeit: Leib und Seele stärken sich gegenseitig. •Wo nämlich 
Seele und Leib in rechter Übereinstimmung miteinander leben, da errei- 
chen sie in einmütiger Freude den höchsten Lohn." •Die Seele unterstützt 
ja das Fleisch, wie auch das Fleisch die Seele. Wird doch durch die Seele 
und durch das Fleisch ein jedes Werk ausgeführt. Und daher vermag die 
Seele mit dem Leib Gutes ... zu vollbringen und so wieder aufzuleben ... 
Wie der Leib durch die Seele lebt, so wird auch die Seele, mit dem Leibe 
Gutes wirkend, wiederbelebt." •Und doch besitzt die Seele alles in allem 
die umarmende Liebe zu ihrem Leibe, mit dem sie am Werk ist."46 

Erst auf dem Hintergrund dieses Zusammenwirkens von Leib und 
Geist, Mensch und Kosmos läßt sich die Heilkunde Hildegards verstehen. 
Sie wird heute immer noch an einzelnen Orten praktiziert und vor allem 
ihre Pflanzenkunde erfreut sich zunehmender Beliebtheit. Aufgabe der 

44 OD 94. 
45 Aristoteles, De anima, 414a 24^tl7b 15; 428 b 30-431 b 13. 
46 OD 80:95; 191; 100; 90. 



Regine Kather 442 

Heilkunde ist es, die leib-geistige Harmonie des Menschen zu befördern. 
Infolge des Mikrokomos-Gedankens behandelt Hildegard in ihrer Heil- 
kunde alle Krankheitsbilder auf dem Hintergrund ihrer Kosmologie. 

Manche der dort geschilderten Zusammenhänge erscheinen uns heute 
als in einer fremden, nur schwer verstehbaren Sprache dargestellt. Doch 
spricht sich überall Hildegards vorurteilsfreie Art aus, in der sie Lebens- 
vorgänge darlegt. Nüchtern und offen schreibt sie nicht nur über Krank- 
heiten, sondern auch über Probleme der Pubertät, der Menstruation, der 
Sexualität und der Menopause. Vor allem sind aufgrund der von uns be- 
sprochenen Einheit von Leib und Geist körperliche Symptome und Le- 
benshaltung untrennbar. •Wenn die ... Säfte ... sich im richtigen Maß und 
in einem angemessenen Verhältnis durch die Glieder des Menschen er- 
gießen, dann bleibt er in seinem Körper heil und blühend in der Erkennt- 
nis des Guten und Bösen. Wenn die Gedanken des Menschen sich weder 
zu leichtsinnig und flüchtig noch zu hartnäckig und schwerfällig verhal- 
ten, sondern ... gut und zueinander passend harmonieren, dann machen 
sie den Menschen auch im Leiblichen durch die Gewohnheit ruhig und 
im Wissen gründlich."47 

Für Hildegard bewirkt eine Verhärtung in Gedanken und Lebenshal- 
tung auch körperliche Krankheiten. Umgekehrt befördert eine Störung 
des Gleichgewichts der Körpersäfte auch eine Störung des Seelenlebens. 
Daher kann Hildegard für geistige Krankheiten auch physisch wirksame 
Heilmittel geben, um durch die Wiederherstellung des physischen Kräfte- 
gleichgewichts die Voraussetzung für eine geistige Heilung zu schaffen. 
Entsprechend können aber auch für physische Krankheiten Änderungen 
der Lebenseinstellung nötig sein. •Mitunter bereiten die widerspruchs- 
vollen Gedanken in diesem Menschen einen solchen Aufruhr, daß sie das 
Gehörvermögen seiner Seele derart verwirren, daß er weder das Gute er- 
kennen noch bei sich zu behalten vermag ... Sie verwirren auch sein Herz 
bis zur Sinnlosigkeit derart, daß er keine ruhige Minute zu fruchtbarer 
Tätigkeit seiner Seele mehr behält... Durch das Übermaß an Über- 
schwemmung werden auch die Eingeweide um die Nabelgegend des 
Menschen in Bewegung versetzt, und so steigen sie zu seinem Gehirn 
hoch und machen ihn oftmals irrsinnig; sie erschüttern weiter die Gefäße 
seiner Lendengegend und rühren damit die schwarze Galle in ihm an. 
Und so wird jener Mensch von alldem verwirrt; er wird traurig, und zwar 
über das natürliche Maß hinaus."48 

Krankheit gilt als Schwächung und Abweichung vom heilen Leben 
aufgrund einer Störung von Gleichgewichten. Die ,Säfte' des Körpers 

47 OD 77.       4S OD 76. 



Hildegard von Bingen 443 

verlieren ihr Maß und geraten in Unordnung. Außerdem werden Krank- 
heiten ausgelöst durch die durch menschliches Handeln gestörten kosmi- 
schen Kräfte, die in den menschlichen Organismus hineingreifen. •Es ist 
schon mehrfach geschildert worden, in welcher Weise die Elemente die 
Welt in ihrem Zusammenhang halten; auf die gleiche Art und Weise sind 
die Elemente auch das Gefüge des menschlichen Organismus ... Sobald 
sie aber von dieser Funktionsordnung abgehen, machen sie ihn krank 
und bringen ihn zu Tode."49 

Die von Hildegard vertretene Lehre von den Temperamenten geht 
schon auf den römischen Arzt Galenos, der von 131-201 lebte, zurück: 
Als Leibarzt von Kaiser Mark Aurel vertrat er den Standpunkt, daß der 
wahre Arzt auch Philosoph sein müsse. Auch die heute noch weitgehend 
in der Naturheilkunde anwendbare Pflanzenkunde dürfte Hildegard aus 
einer reichen Tradition geschöpft haben. Sie hat sie systematisch geord- 
net und auf dem Hintergrund ihrer Kosmosvisionen gedeutet. 

Alles Tun des Arztes dient der Restitution des gestörten leib-geistigen 
Gleichgewichts. Im allgemeinen arbeitet Hildegard mit natürlichen Heil- 
mitteln, vor allem Pflanzen. Die härtesten Heilmethoden waren Aderlaß 
und Schröpfen. Ausleerung, Reinigung und Beruhigung sollten das 
Gleichgewicht wieder herstellen. Anwendung fand vor allem der auf die 
antike Heilkunde zurückgehende Grundsatz der Entsprechung von 
Krankheitserreger und Heilmittel. Danach muß Ähnliches mit Ähnli- 
chem behandelt werden. - Hinzu trat die Qualitätenlehre, wonach Krank- 
heiten Heilmittel entgegengesetzter Eigenschaften zugeordnet werden. 
Danach sind Kältekrankheiten mit Wärmemitteln zu behandeln. Ent- 
scheidend ist schon die Vorbeugung: Regelmäßigkeit in der Lebensfüh- 
rung, im Wechsel von Schlafen und Wachen, Ruhe und Arbeit, Tätigsein 
und Muße waren wichtig. 

Aus der Stellung des Menschen im Kosmos ergeben sich Konsequen- 
zen für seine Lebensführung. •Die Diskretion allein mäßigt nämlich al- 
les, was für das leibliche Dasein wie für das Seelenleben notwendig ist."50 

Die Tugend der Diskretion sollte die Lebensführung lenken: Diskretion 
meint Unterscheidungsgabe und Maßhalten zugleich. Unterscheidungs- 
gabe ist notwendig, um zu erkennen, wozu etwas dient: Ein Gift kann 
schon im geringsten Maß tödlich wirken. Zur Unterscheidungsgabe 
hinzu tritt die Fähigkeit, das rechte Maß einzuhalten. Im Gedanken des 
Maßes ist immer auch der des Verhältnisses zu anderem eingeschlossen. 

49 Hildegard von Bingen, Heilkunde (Causae et Curae). Das Buch von dem Grund und We- 
sen und der Heilung der Krankheiten. Übers, u. erl. v. H. Schipperges. Salzburg 1957, 112. 
50 OD 81; auch: 43; 56. 



Regine Kather 444 

In Hinblick auf die leiblichen Bedürfnisse sollte der Mensch dem Leib so 
viel geben, daß er gestärkt wird, und sich der ,Seele freuen'51 kann, wie 
Hildegard sagt. Zu große Enthaltsamkeit wäre ein Unmaß, da sie den 
Leib derart beieinträchtigt, daß auch die Erfahrungsfähigkeit leidet. 

•So ist die ,discretio' das Firmament: das Irdische - das aktive Leben - 
hält sie unter sich, das Göttliche - das beschauliche Leben - hat sie über 
sich. Dadurch ist sie die Treppe, auf der des Menschen Geist durch die 
guten Werke zum Himmel steigt, auf der er aber auch den irdischen Be- 
dürfnissen zuliebe zur Erde herabklettert... Und so bestehe das Gefüge 
der Tugend in beiden Lebensweisen."52 Der Mensch kennt durch seine 
leib-geistige Natur sowohl die Sehnsucht nach dem göttlichen Ursprung 
wie die Notwendigkeit der Befriedigung der leiblichen Bedürfnisse und 
des schöpferischen Wirkens. Dadurch ist er ausgespannt zwischen das 
aktive, handelnde, und das kontemplative, meditative Leben. Er muß, um 
ein ganzer Mensch zu sein, sowohl schöpferisch wirken wie Muße für die 
Betrachtung des zeitlos Gültigen finden. Auch hier ist Diskretion gefor- 
dert: Nur wenn Sinnliches und Geistiges im rechten Maß genutzt werden, 
ist der Mensch davor bewahrt, seine Kräfte zu zerstreuen und sich in Ex- 
tremen zu verlieren. 

Alle Handlungen wirken auf die umgebenden Weltbezüge bildend 
oder zerstörend ein. Somit wird das Gleichgewicht des Kosmos nicht nur 
durch physische Kräfte aufrechterhalten, sondern auch durch die 
menschlichen ,Tugendkräfte', wie Hildegard sie nennt53. Wenn Maß und 
Verhältnishaftigkeit das Zusammenspiel des Kosmos ermöglichen, dann 
ist es der Verstoß gegen diese Tugend der Diskretion, der das Zusammen- 
spiel zerreißt und die Ordnung der Dinge verwirrt. Dies beeinträchtigt 
wiederum leibliche und seelische Gleichgewichte, so daß die Handlungs- 
verkettungen der Menschen wieder auf sie selbst zurückwirken54. •Und 
ich hörte eine mächtige Stimme aus den Elementen der Welt, die da 
sagte: Wir können unsern Weg nicht laufen, wie unser Schöpfer ihn uns 
vorzeichnete; denn die Menschen werfen uns mit ihren bösen Werken 
wie Mühlsteine durcheinander."55 

Das Bild des Menschen als Mikrokosmos umgreift beide Geschlechter, 
Frau und Mann. Hildegards um Ausgewogenheit bemühtes Denken zeigt 
sich - in wenigen Worten zusammengefaßt - auch in ihrer Schau des Ge- 
schlechterverhältnisses. 

51OD221. 
52OD214f. 
53 OD 67; 30. 
54 OD 73. 
55 Zit. n. Magna Ungrund: Die metaphysische ..., op. cit. 67. 



Hildegard von Bingen 445 

Es scheinen viele Äußerungen Hildegards dem Stereotyp der Zeit von 
der Unterordnung und Unwissenheit der Frau zu folgen. Doch vergegen- 
wärtigen wir uns zunächst Hildegards eigene biographische Situation: 
Das Heraustreten aus dem Schutz der Klostermauern in die Öffentlich- 
keit durch Schriften, Predigten, Reisen und Klostergründungen, wie es 
Hildegard tat, war für die Lebensmöglichkeiten der Frau ein äußerst un- 
gewöhnlicher Schritt: In der Gemeinde hatte die Frau nach der Ausle- 
gung von 1 Kor. 14,34 und 1 Kor. 11,3-16 zu schweigen und zu gehor- 
chen; weltliche und kirchliche Rechtsgeschäfte im öffentlichen Leben 
waren untersagt und der Zugang zu den Universitäten versperrt. Inner- 
halb der Klöster hatten Frauen bessere Wirkungsmöglichkeiten und zu- 
dem häufig eine eigene kleine Bibliothek für ihre Studien. Dennoch un- 
terstand die Äbtissin dem Abt des übergeordneten Männerklosters. Da- 
her ist es verständlich, daß Hildegard selbst sich zunächst weigerte, dem 
göttlichen Auftrag, in die Öffentlichkeit zu treten, nachzukommen, bis sie 
Krankheit dazu zwang. Sie selbst berichtet: •All dieses sah und hörte ich, 
und dennoch - ich weigerte mich zu schreiben. Nicht aus Hartnäckigkeit, 
sondern dem Empfinden meiner Unfähigkeit, wegen der Zweifelsucht, 
des Achselzuckens und des mannigfachen Geredes der Menschen, bis 
Gottes Geißel mich auf das Krankenlager warf. Da endlich legte ich, 
bezwungen durch die vielen Leiden, Hand ans Schreiben."56 

Auffällig ist Hildegards Selbstbezeichnung als ,armseliges Weibsbild' 
und ,ungelehrtes Weib'. Dies steht in großer Diskrepanz zu dem regen 
Kontakt zu bedeutenden Zeitgenossen wie Kaiser und Papst, dem oft 
kämpferischen Verfechten der eigenen klösterlichen Interessen sowie den 
Schriften, die Hildegard als eine der gelehrtesten Frauen ihrer Zeit zei- 
gen. Es dürfte drei Gründe für diese Selbsteinschätzung geben: Aufgrund 
ihrer Gotteserfahrung und der intuitiven Schau der Dinge kannte Hilde- 
gard keine Trennung zwischen Erlerntem und Empfangenem und erfuhr 
ihre eigene Kraft als gering. Zweitens sah sich die ,prophetissa teutonica' 
zu einem Auftrag gerufen, zu dem sie nicht die nötigen Voraussetzungen 
in sich fühlte. Darüber hinaus darf ihre stete Selbstverleugnung auch als 
literarischer Kunstgriff bezeichnet werden: Als Frau, die nicht wie männ- 
liche Theologen ihrer Zeit im eigenen Namen lehren durfte, erlangte sie 
die nötige Autorität, indem sie allein im Namen Gottes sprach57. 

56 Sei 90. 
57 E. Gössmann, Das Menschenbild der Hildegard von Bingen und Elisabeth von Schönau 
vordem Hintergrund der frühscholastischen Anthropologie, in: (Hg.) P. Dinzelbacher/ D. R. 
Bauer, Frauenmystik im Mittelalter. Ostfildern 1985, 24-47. - R. Beyer, Die andere Offen- 
barung. Mystikerinnen des Mittelalters. Bergisch Gladbach 1989, 15-78. - E. Ennen, 



Regine Kather 446 

Ihre Texte zeigen immer wieder eindrucksvoll das Bemühen, trotz der 
Unterschiede der Geschlechter deren Gleichrangigkeit und polare Ergän- 
zung sichtbar zu machen. •Doch fehlte dem Menschen noch eine Hilfe, 
die ihm gleichkäme. So gab Gott ihm eine Gehilfin in der Gestalt des Wei- 
bes, gleichsam eine Spiegelgestalt, in der das ganze Menschengeschlecht 
latent vorhanden war ... Mann und Frau sind auf eine solche Weise mit- 
einander vermischt, daß einer das Werk des anderen ist... Ohne die Frau 
könnte der Mann nicht Mann heißen, ohne Mann könnte die Frau nicht 
Frau genannt werden."58 Hildegard betont die wechselseitige Angewiesen- 
heit von Frau und Mann und hebt ihre Gleichwertigkeit hervor, denn als 
Spiegelgestalt kommt die Frau dem Manne gleich. Zudem wird der Mann 
häufig als Hinweis auf die Gottheit, die Frau als Hinweis auf die Mensch- 
heit des Gottessohnes gedeutet59. Hierin spricht sich die Wesensgleich- 
heit aus. Nur durch die Frau, die die Menschheit latent in sich trägt, 
konnte die gottgewollte Schöpfung überhaupt entstehen und vollendet 
werden60. 

Hildegard ergänzt gewissermaßen Theorien von der Unterordnung der 
Frau unter den Mann durch die dieser entsprechenden Unterordnung des 
Mannes unter die Frau. Nicht nur die Frau blickt zum Mann auf, sondern 
auch dieser zur Frau. •Und so ist das Weib schwach und blickt zum 
Manne auf, um von ihm umsorgt zu werden ... Deshalb ist die Frau auch 
dem Manne unterworfen und muß jederzeit zum Dienen bereit sein. Sie 
bedeckt mit den Werken ihrer Kunstfertigkeit den Mann, weil sie ja von 
Fleisch und Blut gebildet ist, während der Mann zuerst Lehm war. Aus 
diesem Grunde blickt er in seiner Nacktheit zum Weib hinauf, um sich 
von ihm bekleiden zu lassen."61 Die Frau, wie Hildegard vielleicht mit hu- 
morvollem Lächeln ob der Logik dieses Gedankens schrieb, erscheint 
hier als das privilegierte Geschöpf, denn der Mann ist ja nur aus Lehm ge- 
schaffen. Hinzu kommt, daß die Frau nicht nur als Mutter, sondern auch 
über ihre kulturschaffende Tätigkeit, die Kunstfertigkeit ihrer Werke be- 
stimmt wird. 

Damit ist die Gemeinschaft von Frau und Mann sowohl auf der Ebene 
geschlechtlicher Zeugung wie auch auf der Ebene der Verbundenheit in 
Tätigkeit und Gespräch begründet. Einer gewinnt sich in einer Art pola- 
rem Zusammenwirken erst durch die schöpferische Werktätigkeit des an- 

Frauen im Mittelalter. München 1986. - F. Heiler, Die Frau in den Religionen der Mensch- 
heit. Berlin/New York 1977, 87-186. 
58 OD 164. 
59 OD 164. 
60 Sei 101. 
61 OD 126; auch: 127. 



Hildegard von Bingen 447 

deren. Demgemäß sollte die Ehe geschlossen werden zwischen einem ge- 
reiften Mann und einer gereiften Frau62. 

Über die polare Ergänzung der Geschlechter hinweg hat Hildegard die 
Vision des vollendeten, weisen Menschen, der die traditionell den Ge- 
schlechtern zugewiesenen Verhaltensweisen und Eigenschaften in sich 
selbst verbindet: In diesem für beide Geschlechter gültigen Leitbild sollte 
sich die weibliche Weichheit, die in Schwäche umzuschlagen droht, mit 
Stärke verbinden. Die männliche Kraft dagegen, die in Gefahr ist, in Ge- 
walt, Härte und Grausamkeit umzuschlagen, sollte durch Sanftmut und 
Milde ergänzt werden. Durch Sanftheit und Weichheit gemilderte Stärke, 
Kraft und Handlungsfähigkeit ist das Ziel des weisen Menschen. Da- 
durch werden Vereinseitigungen jeder Haltung überwunden und in ein 
Gleichmaß gebracht. Dies ist die Grundlage der Balance von tätigem und 
kontemplativem Leben63, das schon bei der Heilkunde auf dem Hinter- 
grund der leibgeistigen Ganzheit des Menschen thematisch wurde. 

Nach Mystik, Naturforschung und Heilkunde gewinnt nun auch die 
Musik im Weltbild Hildegards ihre eigentümliche Bedeutung: •Aber 
auch Gesang mit der Melodie habe ich zum Lobe Gottes und der Heili- 
gen ohne Unterricht von seiten irgendeines Menschen hervorgebracht 
und gesungen, obwohl ich niemals eine Note (Neume) oder irgendeinen 
Gesang erlernt hatte."64 Die Melodien von Hildegards Kompositionen 
sind dem Gregorianischen Choral entwachsen, in dem Hildegard, die 
sich selbst gerne als ,Zither des heiligen Geistes' bezeichnete, von Kind- 
heit an gelebt hat. Sie wandelt den Choral, der eher in ruhigem, gemesse- 
nem Stil dahinfließt und den Umfang einer Oktave selten verläßt, stark 
ab: Die Melodien umgreifen häufig zwei Oktaven und steigen an einzel- 
nen Stellen noch eine Quinte darüber hinaus. Auffallend sind Quart- und 
Quintensprung, steile, zackige Tonlinien und kurze, sich manchmal häu- 
fig wiederholende Notengruppen. Da die Melodien übergangslos aufein- 
anderstoßen, sind Hildegards Lieder nicht leicht zu singen. Sie strahlen 
große Ursprünglichkeit, Sammlung, Einfachheit und Differenziertheit 

62 Sei 104. 
63 Daher ist für Hildegard die Weisheit eine starke Frau, die dies Ideal verkörpert: •Wer 
aber von den Menschen, der wirklich auf die Schwierigkeiten des Lebens achtet, wird 
wohl noch einmal eine solche Frau, die Weisheit nämlich finden, die das Weichliche ab- 
legt, um stark in der Tüchtigkeit dazustehen ... Alles unterscheidet sie, was nur auf der 
Welt unterschieden werden kann ... Daher soll ihr der ... Mensch seine Seele derart zueig- 
nen, daß er sie in der beschaulichen Betrachtung an sich zieht wie in der handelnden Tä- 
tigkeit." in: Hildegard von Bingen, Der Mensch in der Verantwortung. Das Buch der Le- 
bensverdienste (Liber vitae meritorum). Übers, u. erl. v. H. Schipperges. Salzburg 1965, 
196 f. 
MZit. n. M. zu Eltz, Hildegard. Freiburg, Basel, Wien 1963, 185. 



Regine Kather 448 

zugleich aus. Es handelt sich um etwa 70 Stücke, die sie als liturgische 
Kompositionen für den Gebrauch im Kloster bei Kirchenfesten kompo- 
niert hat65. 

Für Hildegard, die den Menschen als leib-geistige Einheit inmitten des 
Kosmos sieht, konnte Musik nicht nur Beiwerk zur Liturgie sein: Musik 
war Abbild der geistigen Harmonie des Kosmos. So dachten auch Ci- 
cero66, Plotin67, Augustinus und die Erbauer der Kathedrale von Char- 
tres. Das Hören der Musik konnte den Menschen an jene geistige Wirk- 
lichkeit erinnern und ihn momenthaft auf das Weltganze einstimmen. 
Dies machte die heilende Wirkung der Musik aus. Symphonia ist dem- 
nach ein Schlüsselbegriff bei Hildegard: Er meint den Einklang von Leib 
und Seele und des Menschen mit dem Kosmos ebenso wie den der hörba- 
ren Musikinstrumente68. 

Kosmologie, Heilkunde und Musik, die untrennbar mit der Anthropo- 
logie verknüpft sind, führen jeweils auf ihre Weise zurück zum göttlichen 
Ursprung und sind als einzelne Disziplinen erst von diesem her verständ- 
lich. Darin zeigt sich die tiefe Einheit von Hildegards Weltbild und die in- 
nige wechselseitige Verbundenheit und Verwiesenheit der einzelnen Dis- 
ziplinen aufeinander. Naturkunde, Heilkunde und Musik dienen letztlich 
der Frage, wie der Mensch sich mit dem göttlichen Ursprung verbinden 
und darin auch seine Gestalt vollenden kann. Ein gestörtes Verhältnis zur 
Natur wie zur eigenen Leiblichkeit ist Symptom für eine Fehlhaltung ge- 
genüber dem göttlichen Schöpfungsplan. Die Erforschung der Natur er- 
hellt wiederum die Stellung des Menschen zum Weltganzen. Musik dient 
dazu, die Erinnerung an die tiefe Ordnung der Dinge zu erwecken und 
momenthaft den Einklang mit dem Ganzen zu erzeugen. 

65 Es handelt sich um Antiphonen, Responsorien, Sequenzen und Hymnen: Preisgesänge 
an Gott, Begrüßungen der Gottesmutter, Hymnen auf die Patriarchen, Propheten, Engel, 
Kinder und einzelne Heilige: 1) ,A feather on the breath of God', Sequences and hymns by 
Abbess Hildegard of Bingen, Gothic Voices with Emma Kirkby; dir. by Christopher Page, 
Hyperion, London, A 66039. 2) Hildegard von Bingen, Geistliche Gesänge, Ensemble für 
Musik des Mittelalters, El 19 9976 1. 
66 Cicero: De re publica / Vom Gemeinwesen, Stuttgart 1979, 342f: Scipios Traum. 
"Plotin: Enn. V, 8,1,30-40. 
68 Ästhetisches Erleben ist daher nicht nur subjektives Empfinden und nicht auf den Be- 
reich der Kunst beschränkt. Hildegard erfährt Schönheit in der Musik, in den lichtdurch- 
lässigen Edelsteinen, im Kunstwerk der menschlichen Gestalt und vor allem in der Natur: 
In Samen, Quellen und der Fruchtbarkeit des Lebens in seinen vielfältigen Formen. •Ich, 
das feurige Leben göttlicher Wesenheit, zünde hin über die Schönheiten der Fluren, ich 
leuchte in den Gewässern und brenne in Sonne, Mond und Sternen. Mit jedem Lufthauch, 
wie mit unsichtbarem Leben, das alles erhält, erwecke ich alles zum Leben. Die Luft lebt 
im Grünen und Blühen. Die Wasser fließen, als ob sie lebten. Die Sonne lebt in ihrem 
Licht, und der Mond wird nach seinem Schwinden wieder vom Licht der Sonne entzündet, 
damit er gleichsam von neuem auflebe." OD 25. •Das Firmament ist der Thron aller 
Schönheit" (OD 278). 



Hildegard von Bingen 449 

Im Unterschied zu Hildegards Denken ist für den heutigen Menschen 
durch die Erkenntnisse der Naturwissenschaften ein in sich geschlosse- 
nes, vorstellbares Weltbild unmöglich geworden. Dadurch, daß die Welt 
nicht mehr nur von ihrem Ursprung her betrachtet wird, sind zudem Phy- 
sik und Theologie zwei getrennte Disziplinen mit unterschiedlichen Zie- 
len und Methoden. Gleichwohl kann die Physik in theologische Fragen 
münden, wie viele Naturwissenschaftler bezeugen. Dennoch kann Hilde- 
gards Denken einen Anstoß dazu geben, die kosmologische Dimension 
wieder zu gewinnen, die einen wesentlichen Aspekt nicht nur unseres all- 
täglichen Selbstverständnisses bildet, sondern gerade von seiten der Na- 
turwissenschaft wieder in den Blick rückt: Einsteins Relativitätstheorie, 
die vom Universum und seiner Geschichte ausgeht, liefert auch entschei- 
dende Impulse für ein neues Sich-Verstehen des Menschen69 Vor allem 
kann Hildegards Weltbild dazu anregen, die alltägliche Lebenserfahrung 
in ihrer sinnlichen Unmittelbarkeit und Anschaulichkeit zurückzugewin- 
nen und so die wesentlich abstrakteren Ergebnisse der modernen Natur- 
wissenschaften gleichsam komplementär zu ergänzen. Nachdenklich 
macht Hildegard da, wo sie vom Einfluß des menschlichen Handelns auf 
die Natur und seiner Rückwirkungen auf das Befinden der Menschen 
spricht. Deutlich werden die Grenzen der Machbarkeit und des Verfü- 
gungswillens über Natur, wenn der Mensch sich selbst als leib-geistige 
Einheit begreift. Dann kann auch Hildegards intensive Erfahrung der 
Schönheit der Natur seine unser Denken korrigierenden Impulse entfal- 
ten. 

'Vgl. B. Kanitscheider, Das Weltbild Albert Einsteins. München 1988, 179 f. 
Kursivdruck in den Zitaten sind Hervorhebungen der Verfasserin. 




