
Sternenhimmelbetrachtung als geistliche Übung 
Zu einem Motiv aus der Biographie des hl. Ignatius von Loyola 
in der neulateinischen Jesuitenlyrik des 17. Jahrhunderts* 

Bruno Rieder, Disentis 

Die Szene gehört wohl zu den bekanntesten im Leben des Ignatius von 
Loyola: Der von einer Kanonenkugel schwerverwundete Offizier Inigo 
liegt zu Hause im Krankenbett.1 Statt Ritterromane reicht man ihm zur 
Lektüre •ein Leben Christi und eine Sammlung von Heiligenleben" (BP 
5). Zum erstenmal macht er nun eine für seine geistliche Lehre ganz ent- 
scheidende Erfahrung, er entdeckt das Kriterium zur Unterscheidung der 
Geister: 

•Wenn er sich mit weltlichen Gedanken beschäftigte, hatte er zwar 
großen Gefallen daran; wenn er aber dann, müde geworden, davon 
abließ, fand er sich wie ausgetrocknet und mißgestimmt. Wenn er 
jedoch daran dachte, barfuß nach Jerusalem zu gehen und nur noch 
wilde Kräuter zu essen und alle andern Kasteiungen auf sich zu 
nehmen, die, wie er las, die Heiligen auf sich genommen hatten, da 
erfüllte ihn nicht bloß Trost, solange er sich in solchen Gedanken 
erging, sondern er blieb zufrieden und froh, auch nachdem er von 
ihnen abgelassen hatte" (B P 8). 

Diese Erfahrung wird Inigo Anlaß, seinem Leben eine grundsätzliche 
Wende zu geben, die höfische Karriere fahren zu lassen und stattdessen 
•die Heiligen nachzuahmen". •Da er großes Gefallen an jenen Büchern 
fand, kam ihm der Gedanke, einige der wichtigsten Stellen aus dem Le- 
ben Christi und aus den Heiligenleben kurz zusammenzustellen. (...) 
Seine Zeit verbrachte er so teils mit Schreiben, teils mit Beten" (B P 11), 
so berichtet er in seiner Autobiographie. 

* Die folgenden Ausführungen orientieren sich am zweiten Kapitel der Dissertation des 
Verfassers: B. Rieder, Contemplatio coeli stellati. Sternenhimmelbetrachtung in der geistli- 
chen Lyrik des 17. Jahrhunderts. Interpretationen zur neulateinischen Jesuitenlyrik, zu An- 
dreas Gryphius und zu Catherina Regina von Greiffenberg. Deutsche Literatur von den 
Anfängen bis 1700, Bd. 11. Bern 1991, 43-118. Dort finden sich auch ausführlichere Litera- 
turangaben. Die Redaktion. 
1 Vgl. Ignatius von Loyola, Der Bericht des Pilgers. Übers, u. erl. von B. Schneider. Frei- 
burg i.Br. 51986, 41^19, Nr. 1-12. (= BP) 



Sternenhimmel 451 

Ein vergessenes Element der spirituellen Biographie des Ignatius 

Doch kaum je Beachtung findet - auch nicht in umfangreicheren Biogra- 
phien des Ignatius - die Stelle des •Pilgerberichts" gleich im Anschluß an 
den zuletzt zitierten Satz: 

•Und den größten Trost empfing er, wenn er den Himmel und die 
Sterne betrachtete, was er sehr häufig und jeweils lange Zeit hin- 
durch tat. Denn dabei fühlte er in sich eine ganz große Begeiste- 
rung, unserem Herrn zu dienen" (BP 11). 

Eigentlich erstaunlich, dieses Übersehen2, angesichts der Häufung von 
Superlativen in dieser kurzen Textpassage: Der Blick zum gestirnten 
Himmel erfüllt Ignatius sogar mit größerem Trost als geistliche Lektüre 
und Gebet, ist also ein ganz eminenter Weg der Gottesbegegnung. Er ver- 
wendet deshalb auch sehr viel Zeit für diese scheinbar so nutzlose Be- 
schäftigung. Aber noch mehr: gerade dieses so weitabgewandte, bloß 
kontemplative Tun weckt und stärkt in ihm das Verlangen, Christus zu 
dienen, den Weg der Nachfolge zu gehen •im Dienst für die Seelen". 

Weckt in uns heute der Gedanke an den Sternenbetrachter Ignatius nur 
noch Assoziationen an scheinbar kitschige Romantik: •Die güldnen 
Sternlein prangen ..."? Hätten wir die Natur als Ort der Gotteserfahrung 
jenseits eines bloß nebulösen ozeanischen Gefühls und oberflächlicher 
Sentimentalität erst wieder neu zu entdecken? Und vor allem: Wie ist das 
Bild des sternenbetrachtenden Ordensgründers zusammenzubringen mit 
der Leitlinie, die sich der Orden auf der 32. Generalkongregation 1975 
gab: •Der Auftrag der Gesellschaft Jesu heute besteht im Dienst am 
Glauben, zu dem der Einsatz für Gerechtigkeit notwendig hinzugehört, 
denn sie zielt auf die Versöhnung der Menschen untereinander, die ihrer- 
seits von der Versöhnung der Menschen mit Gott gefordert ist." (32. GK, 
Dekret 4, Nr. 2). Läßt sich dieses In- und Miteinander von Gottes- und 
Nächstenliebe, die Untrennbarkeit des •Weges der Gerechtigkeit" vom 
•Weg zum Glauben" auch bei diesem scheinbar so abseitigen Motiv fest- 
stellen? 

Im folgenden soll dargelegt werden, daß bei den ersten Jesuitengenera- 
tionen das Motiv der Sternenbetrachtung noch einen wichtigen Aspekt 
ihres Ignatius-Bildes ausmachte. Vor allem interessiert uns das Nachwir- 
ken dieses Topos bei den neulateinischen Jesuitendichtern des 17. Jahr- 
hunderts. Die aufmerksame Lektüre einiger ihrer Gedichte wird zeigen, 

2 Vgl. als Ausnahme den knappen Hinweis auf den Sternenbetrachter Ignatius bei H. Rah- 
ner, Ignatius von Loyola und Philipp Neri, in: Ignatius von Loyola. Seine geistliche Gestalt 
und sein Vermächtnis, 1556-1956. Hrsg. von F. Wulf. Würzburg 1956, 63. 



Bruno Rieder 452 

wie diese Lyriker das Thema mit Kerngedanken ignatianischer Spirituali- 
tät zu durchdringen vermochten, sodaß das oben zitierte heutige Pro- 
gramm des Jesuitenordens plötzlich, wenn auch •verfremdet", ebenso in 
scheinbar •weltfremden" Gedichten aus der Barockzeit sichtbar wird. 

Eine lebenslange •Übung" 

Der •Bericht des Pilgers" war den Jesuiten des beginnenden 17. Jahrhun- 
derts nicht bekannt, jedoch die gleichsam offizielle Ignatius-Biographie 
des Pedro Ribadeneyra, die in zahlreichen Auflagen, Bearbeitungen und 
volkssprachlichen Übersetzungen weit verbreitet war. Ribadeneyra be- 
richtet nun, daß auch noch der Ordensgeneral Ignatius in Rom häufig 
und mit Inbrunst seine Augen zum nächtlichen Sternenhimmel richtete. 
In der ersten deutschen Übersetzung von 1590 lautet die Stelle in enger 
Anlehnung an den •Bericht des Pilgers": 

•Wiewohl er aber nun aus allen diesen Übungen immerzu neue 
Freude und geistliche Wollust empfing, so fand er doch in nichts 
größere Vergnügung und mehr Ergötzlichkeit, als wenn er die Klar- 
heit und schöne Zierde des Himmels und der Sternen stracks und 
mit herzlichem Verlangen ansah und beschaute, was er dann oft 
und lang aneinander zu tun pflegte. Denn das äußerliche An- 
schauen und die Betrachtung der Dinge, die inner- und oberhalb 
der Himmel sind, waren ihm gleich wie ein scharfer Stachel und ste- 
chende Sporen, alle veränderlichen und vergänglichen Dinge, die 
unterhalb des Himmels, zu verachten und in der Liebe gegen Gott 
viel inbrünstiger zu werden. Er hat auch solches zum Himmel Auf- 
schauen so sehr in Brauch gebracht, daß es ihm nachher sein Leben 
lang angehangen. Denn viele Jahre nachher, als er nunmehr alt ge- 
worden, habe ich selber gesehen, daß er auf einem offenen Altan, 
von wo man den Himmel in die Ferne herum sehen konnte, die Au- 
gen zum Himmel gestreckt hatte. Und als er eine gute Weile als ein 
verzückter Mensch, der viel und mancherlei Dinge bei sich selber 
hin und her bedenkt, dagestanden, ist er dermaßen in Liebe entzün- 
det worden, daß ihm die Tränen vor Freude, die er in seinem Her- 
zen fühlte, über das Gesicht abrannen. Allda hörte ich ihn auch so 
reden: •Ach wie eitel und öd, wie schlecht und verächtlich dünkt 
mich die Erde, wenn ich zum Himmel sehe und denselben ein wenig 
betrachte; ach wie schnöd und unrein ist doch der Erdboden."3 

P. Ribadeneyra, Historia von dem Leben und Wandel Ignatij Loiole ... Ingolstadt 1590, 14 



Sternenhimmel 453 

Der Bericht Ribadeneyras erläutert genauer die spirituelle Struktur die- 
ser Art von •Geistlicher Übung". Vorausgesetzt ist die ins Geistliche 
transformierte kosmologische Unterscheidung von über- und unterhimm- 
lischer Welt. Ein erster Schritt besteht in der sinnlichen Wahrnehmung 
und geistlichen Betrachtung der Himmelsphänomene. Das Ergriffensein 
durch deren Schönheit führt in einem zweiten Schritt zur Verachtung al- 
les Irdisch-Vergänglichen. Frucht der Übung ist dann drittens ein An- 
wachsen der Gottesliebe. Hinauf- und hinunterschauen (verachten) ha- 
ben also bloß vorbereitende Funktion für das eigentliche Ziel, die Meh- 
rung der Liebe, die beim römischen Ignatius in eine eigentliche Verzük- 
kung mündet. 

Sternenhimmelbetrachtung und das Wesen des Menschen 

Der am Schluß des Zitats angeführte Seufzer begegnet in seiner lateini- 
schen Form (Quam sordet mihi terra, dum coelum aspicio) sehr häufig in 
der Jesuitenliteratur des 16. und 17. Jahrhunderts und wurde auch in die 
sehr populäre, kommentierte Sammlung von Ignatius-Sinnsprüchen für 
jeden Tag des Jahres von Gabriel Hevenesi SJ •Scintillae Ignatianae" 
(Erstausgabe Wien 1705) aufgenommen. Hevenesi fundiert das Wort in 
seinem Kommentar - Ovid aufnehmend (Met. I, 84-86) - in anthropolo- 
gischen Grundstrukturen: 

•Zu Höherem sind wir geboren, statt uns am Niedrigsten zu ergöt- 
zen. Nach Höherem zu streben gebührt uns dank der Natur, die den 
Menschen einen aufrechten Gang verliehen hat und sie hieß, den 
Himmel zu betrachten und zu den Gestirnen die Augen, mehr aber 
noch die Herzen zu erheben."4 

Die natürliche Gegebenheit bietet nun den Ansatzpunkt für die theolo- 
gische Reflexion, die den Menschen seinem Wesen nach als immer schon 
zum Transzendenten hin Offenen und nach dem •Himmel" Ausgerichte- 
ten sieht. Der Mensch, der allein dem Irdischen verhaftet bleibt, mißach- 
tet also nicht bloß eine des Ressentiments verdächtige und moralisie- 
rende Vorschrift kirchlicher Autoritäten, sondern verfehlt dadurch seine 
Natur, sein eigentliches Wesen. Hevenesi betont aber auch, daß die äu- 

(Der Text wurde von uns sprachlich leicht modernisiert). Vgl. den lateinischen Original- 
text in: Ders., Vita Ignatii Loyolae, Textus Latinus et Hispanus cum censuris ed. C. de Dal- 
mases, Fontes Narrativi de S. Ignatio de Loyola et de Societatis Jesu Initiis, Bd. IV. Rom 
1965, 94 (= FN IV). 
4 G. Hevenesi, Scintillae Ignatianae sive Sancti Ignatii de Loyola Societatis Jesu Fundatoris 
Apophthegmata Sacra, Per singulos anni dies distributa. Köln 1715, 93-94 (28. März). 



Bruno Rieder 454 

ßerliche •geistliche Übung" der Himmelsbetrachtung nur Hilfsmittel sei, 
daß das eigentliche Geschehen sich im Herzen vollziehe. Sinnliche Wahr- 
nehmung - oder die Erfahrung der •Welt" - ist als solche immer ambiva- 
lent: Sie kann transparent werden, den Menschen zur Erfahrung des 
Göttlichen führen; sie kann aber auch sich selber absolut setzen und so 
das Glücksverlangen des Menschen auf einem zu niedrigen Niveau be- 
friedigen wollen. 

Die räumliche Struktur ignatianischer Spiritualität 

Die im folgenden vorgestellten Gedichte von Jesuitenlyrikern der Ba- 
rockzeit beziehen ihre Pointen vor allem aus dem Spiel von oben und un- 
ten, von hinauf- und hinunterschauen. Das scheint auf den ersten Blick 
ein reichlich naiver, mythischer und einem längst überholten Weltbild 
verhafteter Zugang zu sein. Und doch erschließt er uns ganz wesentliche 
Gehalte ignatianischer Theologie - wenn wir dem verstorbenen, hervor- 
ragenden Ignatiuskenner Hugo Rahner SJ folgen, der für seine Darstel- 
lung der Theologie des Ordensgründers räumliche Kategorien verwendet 
und feststellt: •Die heimliche Struktur der ignatianischen Theologie (ist): 
Oben, Mitte, Unten".5 

Die beiden ersten Gedichte verfaßte der schwäbische Jesuit Jakob Bi- 
dermann (1578-1639), heute noch im literaturgeschichtlichen Bewußt- 
sein durch sein •Jedermann"-Drama •Cenodoxus". Wir stellen die latei- 
nischen Gedichte jeweils in einer Prosa-Übersetzung vor, die notwendi- 
gerweise die Präzision und Knappheit des lateinischen Originals nicht 
erreicht. Da die Übertragungen möglichst wörtlich gehalten sind, vermit- 
teln sie vielleicht doch einiges von der •Scharfsinnigkeit" (argutia), wel- 
che von der damaligen Poetik vor allem für Epigramme gefordert wurde. 

Der heilige Ignatius, schon in den Himmel aufgenommen 
und Gott schauend 

Von ferne einst diese Gestirne betrachtend, sprach ich: 
Ihr Sterne seid mir lieb; behalte, Erde, das deine für dich. 

Nun sehe ich etwas Lieblicheres als selbst die Sterne: 
Verzeiht, aus der Nähe scheint sogar auch ihr Sterne mir gering.6 

s H. Rahner, Ignatius von Loyola als Mensch und Theologe. Freiburg i. Br. 1964, 214-234 
(Zitat 215). 
6 J. Bidermann, Epigrammatum Libri Tres, Ed. secunda. Dillingen 1623, 35-36 (Hb. I, 77). 



Sternenhimmel 455 

Bereits der Titel macht es deutlich - die Perspektive hat gewechselt: 
Ignatius schaut nicht mehr, wie im Zitat aus der Ribadeneyra-Biographie 
und auch noch in den ersten beiden Zeilen des Epigramms, von der Erde 
zu den Gestirnen auf. Er hat das ersehnte Ziel der unverhüllten Gottes- 
schau erreicht und bedarf des gestirnten Himmels als sakramentalem (in 
einem weiten Sinn) Medium nun nicht mehr. Was früher durch die un- 
endliche Ferne die Sehnsucht entzündete, ist jetzt, aus der Nähe betrach- 
tet, relativiert als ebenfalls bloß Vorläufiges und Kreatürliches - das Sein 
bestimmt das Bewußtsein, die Perspektive die Bewertung. 

Pilgerexistenz 

Herauszustellen, wie inadäquat alle geschaffenen, auch die erhabensten 
Zeichen und Symbole bezüglich des geistlich Gemeinten sind, bedeutet 
noch keine originelle Erkenntnis. Sozusagen •ignatianisch" pointiert 
wird das Motiv erst im zweiten Epigramm. 

Über den Selben 

Sooft mit feuchten Augen die Sterne betrachtet haben 
Soll der iberische Gast auf italischer Erde, 

Gefielen, auch von weitem betrachtet, jene Sterne in der Ferne, 
Und nichtig erschien die widerliche Erde aus lauter Dreck. 

Nun, da derselbe Loiola aus der Nähe diesselben Sterne 
Unter seinen ausgedienten Füßen liegen sieht, 

Ruft er: Mögen alle anderen zu ihren Palästen aufschauen, 
Diese, auch wenn sie von oben geschaut werden, lieben die 

Überweltlichen (superi).7 

Die erste Hälfte des Epigramms referiert wieder die vertraute Episode 
vom Sternenbetrachter Ignatius, diesmal jedoch nicht aus der Ich-Per- 
spektive. Zu beachten ist vor allem das Motiv der irdischen Heimatlosig- 
keit, der Pilgerexistenz, die die Sehnsucht weckt nach der Heimat im 
Himmel (vgl. Phil 3,20). Hevenesi zitiert dazu ein Wort des Ordensgrün- 
ders: •Um Christi willen die Welt verachtend, hat er auf der Welt keine 
Heimat, die er als die seine anerkennt."8 

7 Op. cit., 36, (lib. I, 78). 
8 G. Hevenesi (s. Anm. 5) 118 (22. April). 



Bruno Rieder 456 

Doch die Pilgerschaft findet ihr Ende in der himmlischen Ruhe, die 
hier in einem Bild dargestellt wird, das ursprünglich von Vergil in seiner 
fünften Ekloge verwendet wurde: •Strahlend entrückt zum Tor des 
Olymps schaut Daphnis nun Wunder. Unter sich sieht er die Wolken, er- 
blickt fern drunten die Sterne."9 Die Stelle diente bereits den christlichen 
Poeten der ersten Jahrhunderte (Sedulius, Prudentius) zur Darstellung 
der Geschehnisse nach dem Tod eines Menschen.10 

Der Blick nach unten: Liebe und Demut 

Überraschend ist nun aber die Schlußpointe, die das erwartete und be- 
kannte Strukturmuster ins Gegenteil verkehrt. Der im Jenseits weilende 
Ignatius ändert seine Blickrichtung, wendet sich ab von den Palästen des 
himmlischen Jerusalem und schenkt sein Interesse, ja seine •Liebe" dem 
Verachteten, dem Kreatürlichen, dem •zu Füßen Liegenden". Damit aber 
sprechen diese beiden Verse Wesentliches der ignatianischen Spiritualität 
an. Zuerst einmal sind sie Reflex der Lebensgeschichte des Iiiigo/Igna- 
tius von Loyola, seines Weges vom Mitglied baskischen Hochadels zum 
völlig mittellosen Wanderasketen und demütigen Pilger (in der Nach- 
folge eines Franz von Assisi), der dann den Dienst an der Welt, an den 
Verachteten und sozial Benachteiligten, zum Auftrag seines Ordens 
macht. Damit verbunden ist die spezifische Weltfrömmigkeit des •Alles 
zur größeren Ehre Gottes" und •Gott suchen und finden in allen Din- 
gen". Indifferenz gegenüber der Welt, um sich dann umso besser zu ihr 
hinwenden zu können. Dieses Paradox kommt zum Ausdruck im Oxymo- 
ron am Ende des Gedichts: Gerade das Weilen in der Sphäre Gottes, so 
daß auch die erhabensten Gegenstände der Schöpfung von oben betrach- 
tet werden, bewirkt die Offenheit für das •Verachtete" (das lateinische 
Verb despicere bedeutet sowohl •herabschauen" wie auch •verachten"). 
Die Abwendung von der Erde, wofür das Bild des Sternenbetrachters 
steht, wird so Mittel zum Zweck einer tieferen Zuwendung. 

Das •Gott finden in allen Dingen" bedeutet zwar auch, gemäß dem al- 
ten Grundsatz per visibilia ad invisibilia, den Aufstieg durch die Ge- 
schöpfe zum Schöpfer, den Blick von unten nach oben; in erster Linie je- 
doch meint es bei Ignatius das trinitarische Schauen aller Dinge von oben 

9 Vergil, Hirtengedichte, übers, u. erl. von H. C. Schnur, Reclams Universal-Bibliothek 
Nr. 637. Stuttgart 1988, 20 (V. 56-57). 
10 Vgl. J. Fontaine, Images virgiliennes de l'ascension celeste dans la poesie latine chretienne, 
in: Jenseitsvorstellungen in Antike und Christentum, Gedenkschrift für Alfred Stuiber, Jahr- 
buch für Antike und Christentum. Ergänzungsband 9. Münster 1982, 63. 



Sternenhimmel 457 

her, den Blick auf alles Geschaffene aus der Blickrichtung Gottes.11 Das 
geistliche Tagebuch des Ignatius war Jakob Bidermann zwar nicht be- 
kannt, dennoch frappieren die Übereinstimmungen bezüglich der spiritu- 
ellen Perspektivik. Wir können hierzu die zusammenfassende Darstel- 
lung von A. Haas in der Einleitung zum Tagebuch zitieren: 

•Die Visionen der Heiligsten Dreifaltigkeit und Jesu vollziehen sich 
im Blick •nach oben"(l.-3. Stufe im Tagebuch). Ignatius erkennt ge- 
rade am Ende der 3. Stufe im Tagebuch nach der überwältigenden 
gnadenhaften Schau des Wesens der Heiligsten Dreifaltigkeit, wie 
sein Verstehen, gleichsam über alle Himmel (mäs allä de los cielos - 
6. März) entrückt, von Gott erleuchtet wird. Deshalb sucht und fin- 
det er diese Gnade auch immer im Blick nach oben. Aber dann setzt 
plötzlich eine Wende ein, und Ignatius merkt voller Ratlosigkeit, 
daß Gott ihn einen neuen Weg führen will (vgl. 6. März bis 12. 
März). Das neue ist die •Dienstmystik" des •amor reverencial", in 
der sich alle göttlichen Mysterien mitteilen im Blick nach unten. Mit 
dem Blick einer aus der tiefsten Liebe geborenen Demut und Ehr- 
furcht öffnet sich der Verstand den göttlichen Geheimnissen gerade 
in seiner Ausrichtung auf das •Unten" dieses irdischen Kosmos."12 

(Hervorhebungen durch B. R.) 
Bidermann lernte diese ignatianische Mystik der Demut durch die 

•Exerzitien" kennen, dieser Blick nach unten war ihm aber auch aus der 
Biographie des Ignatius bekannt, so von der berühmten Vision am Cardo- 
ner her, wo Ignatius ja auf den Fluß hinabschaut, •der tief unten dahin- 
floß" (BP 30). 

Liebesklage 

Die Verbindung von Sternenhimmelbetrachtung und ignatianischer Spi- 
ritualität soll noch anhand eines zweiten Autors vorgestellt werden, näm- 
lich des polnischen Jesuitendichters Mathias C. Sarbiewski (1595-1640), 
der seiner Zeit als •zweiter Horaz" galt, heute jedoch das Schicksal aller 
neulateinischen Poeten teilt und nur noch von wenigen Spezialisten gele- 
sen wird. Die folgende Ode ist eine Kontrafaktur, d.h. eine geistliche 
Umdichtung, einer horazischen Ode (I, 19). 

11 Vgl. H. Rahner (s. Anm. 6) 84. 
12 A. Haas, Einleitung zu: Ignatius von Loyola, Das geistliche Tagebuch. Hrsg. von A. Haas 
u. P. Knauer. Freiburg i. Br. 1961, 67. 



Bruno Rieder 458 

Sehnsucht nach dem himmlischen Vaterlande 

Mich entzündet die Schönheit des Vaterlandes, 
Entzündet die stets mit unzähligen Lichtern wachende 

Kuppel des gestirnten Himmels, 
Das liebliche Licht des Mondes und an goldenen 

5       Palästen befestigte Leuchten. 
O Fackeln, dem Reigen und Rundtanz der Nacht 

Zu folgen genötigt! 
O schönes Bild des Vaterlands und freundliche 

Wächter des feurigen Himmels. 
10 Warum, mich Freund des Sternenlichtes, 

Warum ach! Warum, seht ihr mich nur allzulange 
Vom Himmel getrennt und verbannt? 

Hier bereitet mir den grauen Rasen, 
Hier den Grabhügel mit weißen Lilien, 

15      Ihr Söhne des leuchtenden Hauses. 
Hier entledige ich mich der Schlingen des Todes und 

Trenne mich als Toter von dem, was an mir Staub ist. 
Hier legt nieder die Beute des trägen Körpers 

Und was von mir übrigbleibt - 
20 Der Rest wird dann zum unermeßlichen Himmel emporgetragen.u 

In Anlehnung an das horazische Vorbild kann auch die Ode des polni- 
schen Jesuiten als, wenn auch ins Eschatologisch-Geistliche transfor- 
mierte, Liebesklage gelesen werden. Liebe strebt nach Vereinigung, ent- 
scheidend ist nun die Frage nach dem Weg zu diesem Ziel. Das Gedicht 
kennzeichnet eine stark affektiv geprägte Sprache, die den Eindruck ei- 
ner mitreißenden Bewegung evozieren soll. Doch handelt es sich dabei 
nicht, wie der Titel vielleicht vermuten ließe, um eine Bewegung nach 
oben und ins Weite, sondern um eine zunehmende Verengung und Fo- 
kussierung der Perspektive, um einen Abstieg. Eine Strukturanalyse des 
Gedichts ergibt z. B., daß der Aufbau der Abschnitte und Unterabschnitte 
der Ode nicht dem sonst üblichen Gesetz der wachsenden Glieder, son- 
dern einem der abnehmenden Glieder gehorcht. 

13 M. C. Sarbiewski, Poemata omnia, ad editiones optimas curavit F. T. Friedemann. Leip- 
zig 1840,30-31 (Lyr. lib. I, 19). 



Sternenhimmel 459 

Divina pati - Göttliches erleiden 

Im ersten Teil des Gedichts (Zeilen 1-12) schildert das Ich mittels geläufi- 
ger Metaphern seine Liebeserfahrung, deren passivische Seite stark her- 
vorgehoben wird. Auch wenn im ganzen Gedicht jeglicher explizit re- 
ligiöse Bezug fehlt, so dürfen doch gemäß dem in der Barockzeit noch 
geläufigen Weltbild die Elemente des nächtlichen Himmels allegorisch, 
als Zeichen für eine übernatürliche Wirklichkeit gelesen werden. So läßt 
z. B. das Bild von der •Kuppel" an die lichterfüllten Gewölbe der Renais- 
sance- und Barockkirchen als Abbilder des himmlischen Jerusalem den- 
ken. 

Das Strukturgesetz des Abstiegs läßt sich auch am Vorgang der Be- 
trachtung selber beobachten. Das Gegenüber der Liebesklage wird zu- 
nehmend der Fassungskraft des Betrachters angepaßt, wird vertrauter 
und kommt näher: zuerst der abstrakte Oberbegriff des Vaterlandes, 
dann die Totalität des Sternenhimmels, der aber als Kuppel bereits räum- 
liche Begrenzung erfahren hat, dann der schon vertrautere Mond und 
schließlich die Domestizierung (im wörtlichen Sinn von lat. domus = 
Haus) des gestirnten Universums zu bloßen Lampen an Palästen. Sind 
die Sterne soweit vertraut geworden, können sie nun angeredet und zu- 
nehmend personifiziert vorgestellt werden. 

Die Inbrandsetzung wird in der sehnsüchtigen Frage am Ende des er- 
sten Gedichtteils sprachliche Wirklichkeit: •Warum, mich Freund des 
Sternenlichtes, / Warum ach! Warum, seht ihr mich nur allzulange / vom 
Himmel getrennt und verbannt?" Damit ist die bereits bekannte Konstel- 
lation jeder Sternenbetrachtung erreicht. Die Passivität des Betrachters 
wird so stark betont, daß sogar sein eigenes Schauen aus der Perspektive 
des Gegenübers (•seht ihr") geschildert wird. Diese hinnehmende Hal- 
tung entspricht dem Grundsatz, womit Ignatius auf die Frage antwortete, 
welche Weise des Betens er am meisten gebrauche: In caelestis meditan- 
dis AGI se verius quarrt AGERE (•Beim Betrachten himmlischer Dinge 
werde er eher [von Gott] gelenkt als daß er [seine Gedanken] lenke.").14 

Bidermann, aus dessen Ignatius-Biographie das Zitat stammt, fügt hinzu, 
daß dies nichts anderes sei als die höchste Stufe der Erhebung zu Gott, 
das divina pati der mystischen Theologie seit (Pseudo-) Dionysius Areo- 
pagita. 

14 J. Bidermann, De B. Ignatio Loiola, Societatis eiusdem Conditore, Libri Tres, Ed. quinta, 
ex Petri Ribadeneirae Hispanico. Dillingen 1621, 104. Vgl. FN IV (s. Anm. 4) 746. 



Bruno Rieder 460 

Kenosis 

Wie kann nun die Kluft zwischen Betrachter und Sternen überwunden 
werden? Durch eine reale oder imaginierte Himmelsfahrt? Die Antwort 
unserer Ode fällt überraschend aus: Nicht etwa •hinauf, dorthin" lautet 
die Losung, sondern •hier" wird zum anaphorischen Leitwort des zwei- 
ten Teils des Gedichts. Damit wird paradoxerweise die Distanz nur noch 
verstärkt, der Blick wird abgewendet vom Sternenhimmel und auf den 
Erdboden gerichtet, die in der vorausgehenden Frage eröffnete Zukunfts- 
perspektive eingeengt aufs Hier und Jetzt. Doch theologisch gesehen liegt 
in diesem Paradox ein zentrales Moment ignatianischer Spiritualität, 
christlicher Eschatologie, ja christlicher Theologie überhaupt. 

Erstens ignatianischer Spiritualität: In einem in Dialogform verfaßten 
philosophisch-erbaulichen Werk des Jesuiten Ignatius Schwarz aus der 
ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts wird der heilige Ignatius als Himmels- 
kundiger vorgestellt, für den die Erforschung des physikalischen Him- 
mels überflüssig ist, denn •die Erde machte er für sich zum Himmel".15 

Gerade die Hinwendung zu den Kreaturen, die Verausgabung im Dienst 
an der Erde eröffnet den wahren Weg zu Gott. Schwarz formuliert dieses 
ignatianische Paradox folgendermaßen: 

•Niemals war (Ignatius) auf der Erde, auch wenn am allermeisten 
auf der Erde war; denn sein Wandel war im Himmel, auch wenn 
seine Wohnstatt auf Erden war."16 

Der Ordensgründer habe es deshalb abgelehnt, durch Ekstasen in den 
Himmel entrückt und vorzeitig zu den Sternen versetzt zu werden. Denn 
für ihn sei jede Zeit Zeit der Meditation, die ganze Welt Gebetsraum und 
jeder Besucher ein Engel, wenn nicht sogar Christus. 

Zweitens christlicher Eschatologie: Im Grunde ist dem Christentum 
neuplatonische Aufstiegsmystik fremd, vor allem wenn diese glaubt, 
durch geeignete Methoden sich alles Konkreten und Materiellen entledi- 
gen zu können und schon in dieser Zeit die schlechthinnige Erleuchtung zu 
erlangen. Vielmehr führt der Weg zu Gott über den Abstieg, die Verdemüti- 
gung, die Selbstverleugnung, den Tod. Dieser, in einem metaphorischen 
und realen Sinn genommen, ist die unausweichliche Tür zur Gottesverei- 
nigung und verschafft in paradoxer Weise die Befreiung vom Tod: 
"... und trenne mich als Toter von dem, was an mir Staub ist" (Vers 17). 

151. Schwarz, Peripateticus nostri temporis, Seu Philosophus discursivus, Pars II. seu Mega- 
cosmus. Freiburg i.Br. 1724, 2. 
16 Op. cit., 28. 



Sternenhimmel 461 

Drittens jedoch findet diese Erniedrigung in den Tod ihre tiefste Be- 
gründung in der Christologie. Der in unserer Ode beobachtete, formale 
wie inhaltliche Abstieg kann vor dem Hintergrund der Kenosis (Erniedri- 
gung, Selbstentäußerung) des menschgewordenen Gottessohnes gesehen 
werden, die in seiner Hingabe in den Tod am Kreuz gipfelt. •Hier bereitet 
mir den grauen Rasen, / Hier den Grabhügel mit weißen Lilien" (Zeilen 
13-14): Bei Horaz diente der Rasenaltar, um der Venus materielle Opfer 
darzubringen, bei Sarbiewski wird der Grabhügel zum Sinnbild für die 
Selbstdarbringung als lebendiges und heiliges Opfer, das Gott gefällt 
(vgl. Rom 12,1). Und zwar erhält dieses Opfer nur seinen Sinn als Teil- 
nahme am einzigen Opfer Christi in seinem Sterben und Tod. Die Lilien 
als Grabschmuck unterstreichen noch diese Gedanken und verweisen 
gleichzeitig schon auf die Auferstehung, sind sie doch in christlicher Sym- 
bolik die Blumen der Reinheit, Jungfräulichkeit und Unvergänglichkeit, 
aber auch des Lichtes und der königlichen Würde. 

Die Teilnahme an der Kenosis Christi, wie sie unsere Ode vollzieht, ist 
nach Karl Rahner eine spezifische Verwirklichung des •Gott suchen in 
allen Dingen". Er schreibt in seiner Auslegung der •Betrachtung zur Er- 
langung der Liebe" (siehe dazu unten): 

•In allem und jedem kann Gott gefunden werden. Man kann mit 
ihm in die Welt absteigen, um da mit ihm zu sterben. Man kann ihn 
im Lassen und im Nehmen finden, denn alle Dinge sollen durch das 
Kreuz, das zur Verklärung führt, und durch die Indifferenz, die im 
Grunde das Sterben Christi mitvollzieht, auf Gott transparent und 
bei ihm erlöst werden."17 

•Und was von mir übrigbleibt" (Zeile 19): Die Abstiegsbewegung des 
Gedichts und damit auch des Betrachters ist an ihr Ende gekommen, die 
Perspektive verengt bis auf das Grab und die darin ruhenden Reste des 
menschlichen Körpers. Doch das •Ende" bedeutet hier Voraussetzung 
für die Wende, für den Umschlag von der tiefsten Erniedrigung in die un- 
ermeßliche Erhöhung. Ignatius drückte dies nach Hevenesi so aus: •Weit 
nach unten muß der absteigen, wer zum Höchsten streben will".18 Erst 
nach der vollkommenen Erniedrigung wird sich das Ich •ins Unermeßli- 
che schwingen" können. Doch auch dieser letzte und endgültige Auf- 
schwung ist nicht selbstverdankt, sondern gnadenhaftes Geschenk - 
wenn man den präzisen Wortlaut der Ode ernstnimmt. 

' K. Rahner, Betrachtungen zum ignatianischen Exerzitienbuch. München 1965, 273. 
1 G. Hevenesi (s. Anm. 5) 68 (2. März). 



Bruno Rieder 462 

Analogien zur •Betrachtung zur Erlangung der Liebe" (EB 230-237) 

Kommen wir nochmals zurück auf die Charakterisierung der vorliegen- 
den Ode als Liebesgedicht. Dies lenkt unseren Blick auf die •Betrachtung 
zur Erlangung der Liebe" im Exerzitienbuch des Ignatius19, die in ihrer 
Stellung am Ende der •Geistlichen Übungen" als deren zweites •Funda- 
ment" gilt.20 Und tatsächlich finden sich zwar keine wörtlichen Entleh- 
nungen - das Gedicht würde mißverstanden als bloß in poetischem Kleid 
durchgeführte Exerzitienbetrachtung! -Jedoch erstaunliche strukturelle 
Entsprechungen. 

•Die erste Vorübung besteht im Aufbau (des Schauplatzes): das ist 
hier: schauen, wie ich stehe vor Gott unserem Herrn, vor den En- 
geln, vor den Heiligen, die für mich Fürbitte einlegen" (EB 232). 

Ganz entsprechend baut auch Sarbiewski zuerst den himmlischen 
Schauplatz auf, dessen Elemente möglicherweise als Sinnbilder für die 
himmlischen •Bewohner" gedeutet werden können. In der eigentlichen 
Betrachtung geht es dann darum, •die empfangenen Wohltaten" (EB 234) 
sowie das Wohnen und Abmühen Gottes in den Geschöpfen zu erwägen. 
Und zwar soll dies •mit großer Hingebung (afecto)" geschehen: dieser 
Forderung kommt unsere Ode ja in ausgezeichneter Weise nach. Eben- 
falls läßt sich in ihr die Grundstruktur von Betrachten des Heilsmyste- 
riums und •Zurückbesinnen auf mich selbst" beobachten. 

Ziel dieser Reflexion auf sich selbst ist die völlige Selbsthingabe, wie 
wir sie im Begriff des •Abstiegs" (lat. descensus) auch in unserem Gedicht 
feststellen zu können glaubten. Der Begriff meint aber in Anlehnung an 
Jak 1,17 (•Jede gute Gabe und jedes vollkommene Geschenk ist von 
oben, kommt vom Vater der Lichter herab ...") auch die Herabkunft alles 
Guten und aller Gaben •von oben (de arriba)" (EB 237), was Gegenstand 
des vierten Betrachtungspunktes sein soll. Diese absteigende Liebesbe- 
wegung Gottes, wofür Ignatius auch das Bild der Sonnenstrahlen verwen- 
det, ist die Ermöglichung des Aufstiegs des Menschen zum •himmlischen 
Vaterland". Die Sehnsucht danach findet wohl ihren prägnantesten Aus- 
druck im Vaterunser, das zu beten Ignatius dem Exerzitanden am Schluß 
der Betrachtung aufträgt. 

In der •Betrachtung zur Erlangung der Liebe" findet sich aber auch 
das berühmte Suscipe-GebQt (EB 234). In Anlehnung an dieses Gebet ver- 
faßte Sarbiewski ein Epigramm, welches das (als Bild auf die Mönchs- 

19 Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen, übertr. u. erkl. von A. Haas. Freiburg i. Br. 
71985. (= EB) 
20 Vgl. Ignatius von Loyola - •Gott suchen in allen Dingen". Hrsg. von J. Stierli. Ölten 1981, 
120. 



Sternenhimmel 463 

väter und Franz von Assisi zurückgehende) Ignatius-Wort vom •Kada- 
ver-Gehorsam" deutet und gleichsam wie das - nun explizit christologi- 
sche - Gegenstück zu unserer Ode wirkt. Das Epigramm trägt den Titel 
•Wer sich um heiligen Gehorsam bemüht, ist ein Kadaver" und hat zum 
Motto das bekannte Wort aus dem Hohenlied •Stark wie der Tod ist die 
Liebe" (8,6). Wir bieten das Gedicht in der Übersetzung des Sarbiewski- 
Biographen und Ordensmitbruders J. B. Diel: 

Damit du erkennest, mein Heiland, wie sehr ich dich liebe, 
Sandte ich viele Liebesboten an Dich. 

Ich sandte mein Herz, und es kam nicht wieder; 
Meinen Willen sandte ich, und er kehrte nicht zurück. 

Da schickte ich meinen Verstand, um mich ganz Dir zu weihen - 
Und siehe! auch er blieb bei Dir. 

Nun gebe ich meine Seele selber hin und kehrt auch sie nicht zurück - 
Dann, o mein Heiland, will ich ein immerwährendes lebendiges 

Brandopfer der Selbstvernichtung ( = cadaver) sein.11 

Der Fall aus dem Theaterhimmel 

Der wahre Weg zu den Sternen bedeutet Abstieg, und nur wer sich selbst 
in der Nachfolge Christi bis in den Tod erniedrigt, wird auch mit ihm er- 
höht werden (vgl. Mt 23,12). Auf tragisch-komische Weise illustriert Sar- 
biewski diesen Gedanken mit drei Epigrammen über den Tod seines ita- 
lienischen Mitbruders Caesar Grimaldi, der 1623 - Sarbiewski weilte zu 
dieser Zeit selber in Rom - beim Inspizieren und Reinigen des gestirnten 
Bühnenhimmels zu Tode stürzte. Nur eines dieser Gedichte sei hier ange- 
führt, da es die Beziehung herstellt zum Sternenbetrachter Ignatius. Der 
verstorbene Jesuit spricht folgende Worte aus dem Jenseits: 

Während ich die falschen Sterne des Theaterhimmels bewunderte, 
Sprach ich: Zeige mir, Gott, wahre Sterne. 

Solange mein Vater Ignatius noch diese Gegenden betrachtete, 
Rief er: Wie verachte ich der Erde Kot! 

O öffnet sich doch im Tod mir das so herrliche Vaterhaus! 
Wahre Sterne offenbart mir Gott, während ich noch spreche. 

21 J. B. Diel, Mathias Kasimir Sarbiewski, der Vorgänger Balde's, in: Stimmen aus Maria 
Laach 5 (1874) 366. Der lateinische Originaltext in: M. C. Sarbiewski (s. Anm. 14) 267 
(Epigr. XVIII). 



Bruno Rieder 464 

Aber weil der erbetene Tod fern vom Himmel war, 
mußten wir zur Erde stürzen, um sterben zu können.22 

Vieles an diesem Gedicht erinnert an die besprochenen Epigramme Bi- 
dermanns. Die ersten vier Verse behandeln in zwei parallel gebauten Pe- 
rioden das Thema von Schein und Sein, von Trug und Wahrheit, wofür 
der Theater-Topos natürlich überaus geeignet ist. Im Vergleich zwischen 
Grimaldi und Ignatius wird des letzteren Verhältnis zur Sternenbetrach- 
tung nochmals deutlich: Mit der illusionären Welt des Theaters beschäf- 
tigt er sich schon gar nicht, seine Wahrnehmung ist nüchterne Betrach- 
tung (lat. cernere; vgl. •Discretio") statt Bewunderung, ja es bleibt unent- 
schieden, ob er sich überhaupt dem sichtbaren Sternenhimmel zuwendet. 
Jedenfalls geht es ihm nicht um eine Apotheose seiner selbst, sondern um 
die innere Abwendung von der •Welt". Der Vorname Grimaldis aber, 
Caesar, wird für Sarbiewski zum Sinnbild für triumphalistische Herr- 
scherträume - der Wunsch der fünften Zeile ist eine deutliche Anspielung 
auf die Ode 111,14 des Horaz, wo dieser die triumphale Heimkehr des 
siegreichen Kaisers Augustus aus Spanien feiert. Bereits im ersten der 
drei Epigramme auf diesen •Theaterfall" warnt der polnische Jesuit: 
•Der Schaden ist für die Caesaren immer am höchsten". 

Die abschließende Pointe des Gedichts zerstört aber dann radikal alle 
Illusionen und Herrscherphantasien. Die Wendung •Aber weil der erbe- 
tene Tod fern vom Himmel war ..."• läßt sich folgendermaßen deuten: 
Der ersehnte triumphale Einzug in den Himmel entspricht nicht den Kri- 
terien eines christlichen Todes und ist so gar nicht auf den (religiösen) 
Himmel hingeordnet. Der Tod kann somit auch kein interstellares Phäno- 
men, keine kosmische Apotheose sein, sondern ist etwas höchst Irdisches, 
ein Zu-Staub- und Aschewerden. Das •Wir" am Ende des Epigramms be- 
zieht den Leser ein in die ignatianische Konzeption der Dienstgesinnung, 
die als Voraussetzung für den Weg zur Vollkommenheit ein nüchternes 
•Auf-den-Boden-kommen" fordert. 

In actione contemplativus 

Überblicken wir nochmals die ignatianisch/jesuitische Einstellung zur 
Sternenhimmelbetrachtung, so fällt eine eigenartige Ambivalenz auf. 
Schon beim Ordensgründer steht seiner bis zum Lebensende belegten 
Vorliebe, sich vom Anblick des gestirnten Firmaments zum Gebet inspi- 

22 M. C. Sarbiewski (s. Anm. 14) 303 (Epigr. CXV). 



Sternenhimmel 465 

rieren zu lassen, ebenso deutlich seine Ablehnung einer bloß •theoreti- 
schen" (d. h. rein betrachtenden) Existenz entgegen; das Neue seines Or- 
dens sollte ja gerade die entschiedene Hinwendung zur Welt und die- 
nende Praxis sein. Doch beides sollte nicht beziehungslos nebeneinander 
stehen, vielmehr in dialektischer Spannung zueinander - am prägnante- 
sten formuliert im bekannten Wort, womit sein enger Mitarbeiter P. Hie- 
ronimo Nadal die Spiritualität des Ignatius umschrieb: in actione contem- 
plativus. Umgriffen wird beides durch die Haltung der Indifferenz, der 
nichts fremd ist, sofern es zur •größeren Ehre Gottes" gereicht, und die 
ihr Ziel in der völligen Auslieferung an den Willen Gottes hat. 

Was hat der Sternenhimmelbetrachter Ignatius uns heute noch zu sa- 
gen? Zuerst lehrt er uns wieder die andächtige Betrachtung und liebe- 
volle Hinwendung zur Schöpfung als einem echten Ort der Gottesbegeg- 
nung. Allerdings gerät diese •Naturfrömmigkeit" bei ihm nie in Gefahr, 
zur Mythologie oder zur Naturreligion zu werden. Stets wird die Natur 
schon im Lichte der trinitarischen Heilsökonomie geschaut, nimmt auch 
sie teil an der ab- und aufsteigenden Liebesbewegung Gottes in Jesus 
Christus. Zweitens lehrt uns die ignatianische Sternenhimmelkontempla- 
tion, daß Mystik im Sinne der Suche nach lebendiger Gotteserfahrung 
nicht notwendigerweise Welt-Entrückheit bedeuten muß - wie uns dies 
vielleicht eine allzu neuplatonisch geprägte Tradition oder auch die ge- 
genwärtige Esoterikwelle nahelegen wollen. •Vergöttlichung" bedeutet 
so ignatianisch nicht Apotheose in einem antiken Sinn als herrschaftlich- 
triumphalistische Himmelfahrt, nicht ekstatischen Mystizismus, sondern 
Gleichgestaltung mit dem kenotischen Christus, der sich verbergenden 
Gottheit (vgl. EB 196). Konkret bedeutet dies dann z.B. das geduldige 
und hoffende Bestehen der Alltäglichkeit des Daseins oder ein Leben für 
und mit den Niedrigsten und Ärmsten, also den •Einsatz für Gerechtig- 
keit", den sich die heutigen Jesuiten zum Programm gemacht haben. 




