Sternenhimmelbetrachtung als geistliche Ubung

Zu einem Motiv aus der Biographie des hl. Ignatius von Loyola
in der neulateinischen Jesuitenlyrik des 17. Jahrhunderts*

Bruno Rieder, Disentis

Die Szene gehért wohl zu den bekanntesten im Leben des Ignatius von
Loyola: Der von einer Kanonenkugel schwerverwundete Offizier Iigo
liegt zu Hause im Krankenbett.! Statt Ritterromane reicht man ihm zur
Lektiire ,.ein Leben Christi und eine Sammlung von Heiligenleben“ (BP
5). Zum erstenmal macht er nun eine fiir seine geistliche Lehre ganz ent-
scheidende Erfahrung, er entdeckt das Kriterium zur Unterscheidung der
Geister:
»Wenn er sich mit weltlichen Gedanken beschiiftigte, hatte er zwar
groBlen Gefallen daran; wenn er aber dann, miide geworden, davon
ablieB, fand er sich wie ausgetrocknet und miBgestimmt. Wenn er
jedoch daran dachte, barfu3 nach Jerusalem zu gehen und nur noch
wilde Kréuter zu essen und alle andern Kasteiungen auf sich zu
nehmen, die, wie er las, die Heiligen auf sich genommen hatten, da
erfiillte ihn nicht bloB Trost, solange er sich in solchen Gedanken
erging, sondern er blieb zufrieden und froh, auch nachdem er von
ihnen abgelassen hatte* (B P 8).

Diese Erfahrung wird Iiigo AnlaB, seinem Leben eine grundsitzliche
Wende zu geben, die héfische Karriere fahren zu lassen und stattdessen
»die Heiligen nachzuahmen®. ,,Da er groBes Gefallen an jenen Biichern
fand, kam ihm der Gedanke, einige der wichtigsten Stellen aus dem Le-
ben Christi und aus den Heiligenleben kurz zusammenzustellen. (...)
Seine Zeit verbrachte er so teils mit Schreiben, teils mit Beten“ (B P 11),
so berichtet er in seiner Autobiographie.

* Die folgenden Ausfithrungen orientieren sich am zweiten Kapitel der Dissertation des
Verfassers: B. Rieder, Contemplatio coeli stellati. Sternenhimmelbetrachtung in der geistli-
chen Lyrik des 17. Jahrhunderts. Interpretationen zur neulateinischen Jesuitenlyrik, zu An-
dreas Gryphius und zu Catherina Regina von Greiffenberg. Deutsche Literatur von den
Anfingen bis 1700, Bd. 11. Bern 1991, 43-118. Dort finden sich auch ausfiihrlichere Litera-
turangaben. Die Redaktion.

! Vgl. Ignatius von Loyola, Der Bericht des Pilgers. Ubers. u. erl. von B. Schneider. Frei-
burg i. Br. 1986, 41-49, Nr. 1-12. (= BP)



Sternenhimmel 451

Ein vergessenes Element der spirituellen Biographie des Ignatius

Doch kaum je Beachtung findet — auch nicht in umfangreicheren Biogra-
phien des Ignatius — die Stelle des ,, Pilgerberichts* gleich im Anschluf} an
den zuletzt zitierten Satz:
»und den gréBten Trost empfing er, wenn er den Himmel und die
Sterne betrachtete, was er sehr hdufig und jeweils lange Zeit hin-
durch tat. Denn dabei fiihlte er in sich eine ganz groBe Begeiste-
rung, unserem Herrn zu dienen” (BP 11).

Eigentlich erstaunlich, dieses Ubersehen?, angesichts der Hiufung von
Superlativen in dieser kurzen Textpassage: Der Blick zum gestirnten
Himmel erfiillt Ignatius sogar mit gré6Berem Trost als geistliche Lektiire
und Gebet, ist also ein ganz eminenter Weg der Gottesbegegnung. Er ver-
wendet deshalb auch sehr viel Zeit fiir diese scheinbar so nutzlose Be-
schiftigung. Aber noch mehr: gerade dieses so weltabgewandte, blof3
kontemplative Tun weckt und stirkt in ihm das Verlangen, Christus zu
dienen, den Weg der Nachfolge zu gehen ,,im Dienst fiir die Seelen®.

Weckt in uns heute der Gedanke an den Sternenbetrachter Ignatius nur
noch Assoziationen an scheinbar kitschige Romantik: ,,Die giildnen
Sternlein prangen ...“? Hitten wir die Natur als Ort der Gotteserfahrung
jenseits eines bloB nebulésen ozeanischen Gefiihls und oberflichlicher
Sentimentalitét erst wieder neu zu entdecken? Und vor allem: Wie ist das
Bild des sternenbetrachtenden Ordensgriinders zusammenzubringen mit
der Leitlinie, die sich der Orden auf der 32. Generalkongregation 1975
gab: ,,Der Auftrag der Gesellschaft Jesu heute besteht im Dienst am
Glauben, zu dem der Einsatz fiir Gerechtigkeit notwendig hinzugehort,
denn sie zielt auf die Versohnung der Menschen untereinander, die ihrer-
seits von der Versohnung der Menschen mit Gott gefordert ist. (32. GK,
Dekret 4, Nr. 2). LaBt sich dieses In- und Miteinander von Gottes- und
Nichstenliebe, die Untrennbarkeit des ,,Weges der Gerechtigkeit® vom
»Weg zum Glauben* auch bei diesem scheinbar so abseitigen Motiv fest-
stellen?

Im folgenden soll dargelegt werden, daB3 bei den ersten Jesuitengenera-
tionen das Motiv der Sternenbetrachtung noch einen wichtigen Aspekt
ihres Ignatius-Bildes ausmachte. Vor allem interessiert uns das Nachwir-
ken dieses Topos bei den neulateinischen Jesuitendichtern des 17. Jahr-
hunderts. Die aufmerksame Lektiire einiger ihrer Gedichte wird zeigen,

2Vgl. als Ausnahme den knappen Hinweis auf den Sternenbetrachter Ignatius bei H. Rah-
ner, Ignatius von Loyola und Philipp Neri, in: Ignatius von Loyola. Seine geistliche Gestalt
und sein Vermichtnis, 1556-1956. Hrsg. von F. Wulf. Wiirzburg 1956, 63.



Bruno Rieder 452

wie diese Lyriker das Thema mit Kerngedanken ignatianischer Spirituali-
tdt zu durchdringen vermochten, sodal das oben zitierte heutige Pro-
gramm des Jesuitenordens plotzlich, wenn auch ,,verfremdet*, ebenso in
scheinbar ,,weltfremden® Gedichten aus der Barockzeit sichtbar wird.

Eine lebenstange ,,Ubung*

Der ,,Bericht des Pilgers“ war den Jesuiten des beginnenden 17. Jahrhun-
derts nicht bekannt, jedoch die gleichsam offizielle Ignatius-Biographie
des Pedro Ribadeneyra, die in zahlreichen Auflagen, Bearbeitungen und
volkssprachlichen Ubersetzungen weit verbreitet war. Ribadeneyra be-
richtet nun, daf3 auch noch der Ordensgeneral Ignatius in Rom hiufig
und mit Inbrunst seine Augen zum nichtlichen Sternenhimmel richtete.
In der ersten deutschen Ubersetzung von 1590 lautet die Stelle in enger
Anlehnung an den ,,Bericht des Pilgers“:
»Wiewohl er aber nun aus allen diesen Ubungen immerzu neue
Freude und geistliche Wollust empfing, so fand er doch in nichts
grollere Vergniigung und mehr Ergétzlichkeit, als wenn er die Klar-
heit und schone Zierde des Himmels und der Sternen stracks und
mit herzlichem Verlangen ansah und beschaute, was er dann oft
und lang aneinander zu tun pflegte. Denn das duBerliche An-
schauen und die Betrachtung der Dinge, die inner- und oberhalb
der Himmel sind, waren ihm gleich wie ein scharfer Stachel und ste-
chende Sporen, alle verdnderlichen und vergidnglichen Dinge, die
unterhalb des Himmels, zu verachten und in der Liebe gegen Gott
viel inbriinstiger zu werden. Er hat auch solches zum Himmel Auf-
schauen so sehr in Brauch gebracht, dafl es ihm nachher sein Leben
lang angehangen. Denn viele Jahre nachher, als er nunmehr alt ge-
worden, habe ich selber gesehen, daB3 er auf einem offenen Altan,
von wo man den Himmel in die Ferne herum sehen konnte, die Au-
gen zum Himmel gestreckt hatte. Und als er eine gute Weile als ein
verziickter Mensch, der viel und mancherlei Dinge bei sich selber
hin und her bedenkt, dagestanden, ist er dermaflen in Liebe entziin-
det worden, daf3 ihm die Trinen vor Freude, die er in seinem Her-
zen fiihlte, iiber das Gesicht abrannen. Allda horte ich ihn auch so
reden: ,,Ach wie eitel und 6d, wie schlecht und verichtlich diinkt
mich die Erde, wenn ich zum Himmel sehe und denselben ein wenig
betrachte; ach wie schnéd und unrein ist doch der Erdboden.«?

3 P. Ribadeneyra, Historia von dem Leben und Wandel Ignatij Loiole ... Ingolstadt 1590, 14



Sternenhimmel 453

Der Bericht Ribadeneyras erldutert genauer die spirituelle Struktur die-
ser Art von ,Geistlicher Ubung®. Vorausgesetzt ist die ins Geistliche
transformierte kosmologische Unterscheidung von tiber- und unterhimm-
lischer Welt. Ein erster Schritt besteht in der sinnlichen Wahrnehmung
und geistlichen Betrachtung der Himmelsphdnomene. Das Ergriffensein
durch deren Schénheit fiihrt in einem zweiten Schritt zur Verachtung al-
les Irdisch-Verginglichen. Frucht der Ubung ist dann drittens ein An-
wachsen der Gottesliebe. Hinauf- und hinunterschauen (verachten) ha-
ben also bloB vorbereitende Funktion fiir das eigentliche Ziel, die Meh-
rung der Liebe, die beim romischen Ignatius in eine eigentliche Verziik-
kung miindet.

Sternenhimmelbetrachtung und das Wesen des Menschen

Der am Schluf3 des Zitats angefiihrte Seufzer begegnet in seiner lateini-
schen Form (Quam sordet mihi terra, dum coelum aspicio) sehr hiaufig in
der Jesuitenliteratur des 16. und 17. Jahrhunderts und wurde auch in die
sehr populire, kommentierte Sammlung von Ignatius-Sinnspriichen fiir
jeden Tag des Jahres von Gabriel Hevenesi SJ ,,Scintillae Ignatianae“
(Erstausgabe Wien 1705) aufgenommen. Hevenesi fundiert das Wort in
seinem Kommentar — Ovid aufnehmend (Met. 1, 84-86) - in anthropolo-
gischen Grundstrukturen:
,Zu Hoéherem sind wir geboren, statt uns am Niedrigsten zu ergot-
zen. Nach Héherem zu streben gebiihrt uns dank der Natur, die den
Menschen einen aufrechten Gang verliehen hat und sie hief3, den
Himmel zu betrachten und zu den Gestirnen die Augen, mehr aber
noch die Herzen zu erheben.*?

Die natirliche Gegebenheit bietet nun den Ansatzpunkt fiir die theolo-
gische Reflexion, die den Menschen seinem Wesen nach als immer schon
zum Transzendenten hin Offenen und nach dem ,,Himmel*“ Ausgerichte-
ten sieht. Der Mensch, der allein dem Irdischen verhaftet bleibt, mi3ach-
tet also nicht bloB eine des Ressentiments verdichtige und moralisie-
rende Vorschrift kirchlicher Autorititen, sondern verfehlt dadurch seine
Natur, sein eigentliches Wesen. Hevenesi betont aber auch, daB} die 4u-

(Der Text wurde von uns sprachlich leicht modernisiert). Vgl. den lateinischen Original-
text in: Ders., Vita Ignatii Loyolae, Textus Latinus et Hispanus cum censuris ed. C. de Dal-
mases, Fontes Narrativi de S. Ignatio de Loyola et de Societatis Jesu Initiis, Bd. IV. Rom
1965, 94 (= FN 1V).

4 G. Hevenesi, Scintillae Ignatianae sive Sancti Ignatii de Loyola Societatis Jesu Fundatoris
Apophthegmata Sacra, Per singulos anni dies distributa. Koln 1715, 93-94 (28. Mirz).



Bruno Rieder 454

Berliche ,,geistliche Ubung“ der Himmelsbetrachtung nur Hilfsmittel sei,
daB das eigentliche Geschehen sich im Herzen vollziehe. Sinnliche Wahr-
nehmung - oder die Erfahrung der ,,Welt“ - ist als solche immer ambiva-
lent: Sie kann transparent werden, den Menschen zur Erfahrung des
Gattlichen fiihren; sie kann aber auch sich selber absolut setzen und so
das Gliicksverlangen des Menschen auf einem zu niedrigen Niveau be-
friedigen wollen.

Die rdumliche Struktur ignatianischer Spiritualitit

Die im folgenden vorgestellten Gedichte von Jesuitenlyrikern der Ba-
rockzeit beziehen ihre Pointen vor allem aus dem Spiel von oben und un-
ten, von hinauf- und hinunterschauen. Das scheint auf den ersten Blick
ein reichlich naiver, mythischer und einem lingst Giberholten Weltbild
verhafteter Zugang zu sein. Und doch erschlief3t er uns ganz wesentliche
Gehalte ignatianischer Theologie — wenn wir dem verstorbenen, hervor-
ragenden Ignatiuskenner Hugo Rahner SJ folgen, der fiir seine Darstel-
lung der Theologie des Ordensgriinders riumliche Kategorien verwendet
und feststellt: ,,Die heimliche Struktur der ignatianischen Theologie (ist):
Oben, Mitte, Unten*.’

Die beiden ersten Gedichte verfaBte der schwiibische Jesuit Jakob Bi-
dermann (1578-1639), heute noch im literaturgeschichtlichen Bewuft-
sein durch sein ,,Jedermann“-Drama ,,Cenodoxus*. Wir stellen die latei-
nischen Gedichte jeweils in einer Prosa-Ubersetzung vor, die notwendi-
gerweise die Prizision und Knappheit des lateinischen Originals nicht
erreicht. Da die Ubertragungen moglichst wortlich gehalten sind, vermit-
teln sie vielleicht doch einiges von der ,,Scharfsinnigkeit (argutia), wel-
che von der damaligen Poetik vor allem fiir Epigramme gefordert wurde.

Der heilige Ignatius, schon in den Himmel aufgenommen
und Gott schauend

Von ferne einst diese Gestirne betrachtend, sprach ich:

Ihr Sterne seid mir lieb; behalte, Erde, das deine fiir dich.
Nun sehe ich etwas Lieblicheres als selbst die Sterne:

Verzeiht, aus der Nihe scheint sogar auch ihr Sterne mir gering $

5 H. Rahner, Ignatius von Loyola als Mensch und Theologe. Freiburg i.Br. 1964, 214-234
(Zitat 215).
¢ J. Bidermann, Epigrammatum Libri Tres, Ed. secunda. Dillingen 1623, 35-36 (lib. I, 77).



Sternenhimmel 455

Bereits der Titel macht es deutlich - die Perspektive hat gewechselt:
Ignatius schaut nicht mehr, wie im Zitat aus der Ribadeneyra-Biographie
und auch noch in den ersten beiden Zeilen des Epigramms, von der Erde
zu den Gestirnen auf. Er hat das ersehnte Ziel der unverhiillten Gottes-
schau erreicht und bedarf des gestirnten Himmels als sakramentalem (in
einem weiten Sinn) Medium nun nicht mehr. Was friither durch die un-
endliche Ferne die Sehnsucht entziindete, ist jetzt, aus der Nihe betrach-
tet, relativiert als ebenfalls bloB Vorldufiges und Kreatiirliches — das Sein
bestimmt das BewuBtsein, die Perspektive die Bewertung.

Pilgerexistenz

Herauszustellen, wie inadéiquat alle geschaffenen, auch die erhabensten
Zeichen und Symbole beziiglich des geistlich Gemeinten sind, bedeutet
noch keine originelle Erkenntnis. Sozusagen ,ignatianisch® pointiert
wird das Motiv erst im zweiten Epigramm.

Uber den Selben

Sooft mit feuchten Augen die Sterne betrachtet haben

Soll der iberische Gast auf italischer Erde,
Gefielen, auch von weitem betrachtet, jene Sterne in der Ferne,

Und nichtig erschien die widerliche Erde aus lauter Dreck.
Nun, da derselbe Loiola aus der Néihe diesselben Sterne

Unter seinen ausgedienten FiifSen liegen sieht,
Ruft er: Mdogen alle anderen zu ihren Palisten aufschauen,

Diese, auch wenn sie von oben geschaut werden, lieben die
Uberweltlichen (superi).’

Die erste Hilfte des Epigramms referiert wieder die vertraute Episode
vom Sternenbetrachter Ignatius, diesmal jedoch nicht aus der Ich-Per-
spektive. Zu beachten ist vor allem das Motiv der irdischen Heimatlosig-
keit, der Pilgerexistenz, die die Sehnsucht weckt nach der Heimat im
Himmel (vgl. Phil 3,20). Hevenesi zitiert dazu ein Wort des Ordensgriin-
ders: ,,Um Christi willen die Welt verachtend, hat er auf der Welt keine
Heimat, die er als die seine anerkennt.*3

7 Op. cit., 36, (lib. I, 78).
8 G. Hevenesi (s. Anm. 5) 118 (22. April).



Bruno Rieder 456

Doch die Pilgerschaft findet ihr Ende in der himmlischen Ruhe, die
hier in einem Bild dargestellt wird, das urspriinglich von Vergil in seiner
fiinften Ekloge verwendet wurde: ,Strahlend entriickt zum Tor des
Olymps schaut Daphnis nun Wunder. Unter sich sieht er die Wolken, er-
blickt fern drunten die Sterne.*® Die Stelle diente bereits den christlichen
Poeten der ersten Jahrhunderte (Sedulius, Prudentius) zur Darstellung
der Geschehnisse nach dem Tod eines Menschen.!?

Der Blick nach unten: Liebe und Demut

Uberraschend ist nun aber die SchluBpointe, die das erwartete und be-
kannte Strukturmuster ins Gegenteil verkehrt. Der im Jenseits weilende
Ignatius dndert seine Blickrichtung, wendet sich ab von den Palisten des
himmlischen Jerusalem und schenkt sein Interesse, ja seine ,,Liebe* dem
Verachteten, dem Kreatiirlichen, dem ,,zu FiiBen Liegenden*. Damit aber
sprechen diese beiden Verse Wesentliches der ignatianischen Spiritualitit
an. Zuerst einmal sind sie Reflex der Lebensgeschichte des Iigo/Igna-
tius von Loyola, seines Weges vom Mitglied baskischen Hochadels zum
vollig mittellosen Wanderasketen und demiitigen Pilger (in der Nach-
folge eines Franz von Assisi), der dann den Dienst an der Welt, an den
Verachteten und sozial Benachteiligten, zum Auftrag seines Ordens
macht. Damit verbunden ist die spezifische Weltfrommigkeit des ,,Alles
zur groBBeren Ehre Gottes* und ,,Gott suchen und finden in allen Din-
gen®. Indifferenz gegeniiber der Welt, um sich dann umso besser zu ihr
hinwenden zu kénnen. Dieses Paradox kommt zum Ausdruck im Oxymo-
ron am Ende des Gedichts: Gerade das Weilen in der Sphiire Gottes, so
daB auch die erhabensten Gegenstinde der Schépfung von oben betrach-
tet werden, bewirkt die Offenheit fiir das ,, Verachtete* (das lateinische
Verb despicere bedeutet sowohl ,,herabschauen* wie auch ,,verachten*).
Die Abwendung von der Erde, wofiir das Bild des Sternenbetrachters
steht, wird so Mittel zum Zweck einer tieferen Zuwendung.

Das ,,Gott finden in allen Dingen* bedeutet zwar auch, gemi dem al-
ten Grundsatz per visibilia ad invisibilia, den Aufstieg durch die Ge-
schopfe zum Schopfer, den Blick von unten nach oben; in erster Linie je-
doch meint es bei Ignatius das trinitarische Schauen aller Dinge von oben

® Vergil, Hirtengedichte, ibers. u. erl. von H.C. Schnur, Reclams Universal-Bibliothek
Nr. 637. Stuttgart 1988, 20 (V. 56-57).

10 Vgl. J. Fontaine, Images virgiliennes de I'ascension céleste dans la poésie latine chrétienne,
in: Jenseitsvorstellungen in Antike und Christentum, Gedenkschrift fiir Alfred Stuiber, Jaht-
buch fiir Antike und Christentum. Erginzungsband 9. Miinster 1982, 63.



Sternenhimmel 457

her, den Blick auf alles Geschaffene aus der Blickrichtung Gottes.'' Das
geistliche Tagebuch des Ignatius war Jakob Bidermann zwar nicht be-
kannt, dennoch frappieren die Ubereinstimmungen beziiglich der spiritu-
ellen Perspektivik. Wir konnen hierzu die zusammenfassende Darstel-
lung von A. Haas in der Einleitung zum Tagebuch zitieren:
,,Die Visionen der Heiligsten Dreifaltigkeit und Jesu vollziehen sich
im Blick ,,nach oben“(1.-3. Stufe im Tagebuch). Ignatius erkennt ge-
rade am Ende der 3. Stufe im Tagebuch nach der iiberwiltigenden
gnadenhaften Schau des Wesens der Heiligsten Dreifaltigkeit, wie
sein Verstehen, gleichsam iiber alle Himmel (mas alla de los cielos —
6. Mirz) entriickt, von Gott erleuchtet wird. Deshalb sucht und fin-
det er diese Gnade auch immer im Blick nach oben. Aber dann setzt
plotzlich eine Wende ein, und Ignatius merkt voller Ratlosigkeit,
daB Gott ihn einen neuen Weg fithren will (vgl. 6. Mérz bis 12.
Mirz). Das neue ist die ,,Dienstmystik“ des ,,amor reverencial®, in
der sich alle gottlichen Mysterien mitteilen im Blick nach unten. Mit
dem Blick einer aus der tiefsten Liebe geborenen Demut und Ehr-
furcht 6ffnet sich der Verstand den gottlichen Geheimnissen gerade
in seiner Ausrichtung auf das ,,Unten* dieses irdischen Kosmos.*!
(Hervorhebungen durch B. R.)

Bidermann lernte diese ignatianische Mystik der Demut durch die
,.Exerzitien“ kennen, dieser Blick nach unten war ihm aber auch aus der
Biographie des Ignatius bekannt, so von der beriihmten Vision am Cardo-
ner her, wo Ignatius ja auf den FluB hinabschaut, ,,der tief unten dahin-
flo3“ (BP 30).

Liebesklage

Die Verbindung von Sternenhimmelbetrachtung und ignatianischer Spi-
ritualitiit soll noch anhand eines zweiten Autors vorgestellt werden, nim-
lich des polnischen Jesuitendichters Mathias C. Sarbiewski (1595-1640),
der seiner Zeit als ,,zweiter Horaz* galt, heute jedoch das Schicksal aller
neulateinischen Poeten teilt und nur noch von wenigen Spezialisten gele-
sen wird. Die folgende Ode ist eine Kontrafaktur, d.h. eine geistliche
Umdichtung, einer horazischen Ode (I, 19).

11 Vgl. H. Rahner (s. Anm. 6) 84.
12 A Haas, Einleitung zu: Ignatius von Loyola, Das geistliche Tagebuch. Hrsg. von A. Haas
u. P. Knauer. Freiburg i. Br. 1961, 67.



Bruno Rieder 458

Sehnsucht nach dem himmlischen Vaterlande

Mich entziindet die Schonheit des Vaterlandes,
Entziindet die stets mit unzdhligen Lichtern wachende
Kuppel des gestirnten Himmels,
Das liebliche Licht des Mondes und an goldenen
s Palisten befestigte Leuchten.
O Fackeln, dem Reigen und Rundtanz der Nacht
Zu folgen gendotigt!
O schénes Bild des Vaterlands und freundliche
Widchter des feurigen Himmels.
1 Warum, mich Freund des Sternenlichtes,
Warum ach! Warum, seht ihr mich nur allzulange
Vom Himmel getrennt und verbannt?
Hier bereitet mir den grauen Rasen,
Hier den Grabhiigel mit weif3en Lilien,
s Ihr Sohne des leuchtenden Hauses.
Hier entledige ich mich der Schlingen des Todes und
Trenne mich als Toter von dem, was an mir Staub ist.
Hier legt nieder die Beute des trigen Korpers
Und was von mir tibrigbleibt —
20 Der Rest wird dann zum unermeplichen Himmel emporgetragen.3

In Anlehnung an das horazische Vorbild kann auch die Ode des polni-
schen Jesuiten als, wenn auch ins Eschatologisch-Geistliche transfor-
mierte, Liebesklage gelesen werden. Liebe strebt nach Vereinigung, ent-
scheidend ist nun die Frage nach dem Weg zu diesem Ziel. Das Gedicht
kennzeichnet eine stark affektiv geprigte Sprache, die den Eindruck ei-
ner mitreilenden Bewegung evozieren soll. Doch handelt es sich dabei
nicht, wie der Titel vielleicht vermuten liee, um eine Bewegung nach
oben und ins Weite, sondern um eine zunehmende Verengung und Fo-
kussierung der Perspektive, um einen Abstieg. Eine Strukturanalyse des
Gedichts ergibt z. B., dafl der Aufbau der Abschnitte und Unterabschnitte
der Ode nicht dem sonst iiblichen Gesetz der wachsenden Glieder, son-
dern einem der abnehmenden Glieder gehorcht.

13 M. C. Sarbiewski, Poemata omnia, ad editiones optimas curavit F. T. Friedemann. Leip-
zig 1840, 30-31 (Lyr. lib. I, 19).



Sternenhimmel 459

Divina pati — Gottliches erleiden

Im ersten Teil des Gedichts (Zeilen 1-12) schildert das Ich mittels geldufi-
ger Metaphern seine Liebeserfahrung, deren passivische Seite stark her-
vorgehoben wird. Auch wenn im ganzen Gedicht jeglicher explizit re-
ligiose Bezug fehlt, so diirfen doch gemiB dem in der Barockzeit noch
geldufigen Weltbild die Elemente des nichtlichen Himmels allegorisch,
als Zeichen fiir eine iibernatiirliche Wirklichkeit gelesen werden. So 1463t
z. B. das Bild von der ,,Kuppel“ an die lichterfullten Gewolbe der Renais-
sance- und Barockkirchen als Abbilder des himmlischen Jerusalem den-
ken.

Das Strukturgesetz des Abstiegs 146t sich auch am Vorgang der Be-
trachtung selber beobachten. Das Gegeniuiber der Liebesklage wird zu-
nehmend der Fassungskraft des Betrachters angepaflt, wird vertrauter
und kommt niher: zuerst der abstrakte Oberbegriff des Vaterlandes,
dann die Totalitit des Sternenhimmels, der aber als Kuppel bereits rium-
liche Begrenzung erfahren hat, dann der schon vertrautere Mond und
schlieBlich die Domestizierung (im wortlichen Sinn von lat. domus =
Haus) des gestirnten Universums zu bloen Lampen an Palisten. Sind
die Sterne soweit vertraut geworden, kénnen sie nun angeredet und zu-
nehmend personifiziert vorgestellt werden.

Die Inbrandsetzung wird in der sehnsiichtigen Frage am Ende des er-
sten Gedichtteils sprachliche Wirklichkeit: ,,Warum, mich Freund des
Sternenlichtes, / Warum ach! Warum, seht ihr mich nur allzulange / vom
Himmel getrennt und verbannt?“ Damit ist die bereits bekannte Konstel-
lation jeder Sternenbetrachtung erreicht. Die Passivitit des Betrachters
wird so stark betont, daB sogar sein eigenes Schauen aus der Perspektive
des Gegeniibers (,,seht ihr) geschildert wird. Diese hinnehmende Hal-
tung entspricht dem Grundsatz, womit Ignatius auf die Frage antwortete,
welche Weise des Betens er am meisten gebrauche: In caelestis meditan-
dis AGI se verius quam AGERE (,,Beim Betrachten himmlischer Dinge
werde er eher [von Gott] gelenkt als daB er [seine Gedanken] lenke.*).!*
Bidermann, aus dessen Ignatius-Biographie das Zitat stammt, fiigt hinzu,
daB dies nichts anderes sei als die hochste Stufe der Erhebung zu Gott,
das divina pati der mystischen Theologie seit (Pseudo-) Dionysius Areo-
pagita.

14 J_ Bidermann, De B. Ignatio Loiola, Societatis eiusdem Conditore, Libri Tres, Ed. quinta,
ex Petri Ribadeneirae Hispanico. Dillingen 1621, 104. Vgl. FN IV (s. Anm. 4) 746.



Bruno Rieder 460

Kenosis

Wie kann nun die Kluft zwischen Betrachter und Sternen iiberwunden
werden? Durch eine reale oder imaginierte Himmelsfahrt? Die Antwort
unserer Ode fillt liberraschend aus: Nicht etwa ,,hinauf, dorthin“ lautet
die Losung, sondern , hier”“ wird zum anaphorischen Leitwort des zwei-
ten Teils des Gedichts. Damit wird paradoxerweise die Distanz nur noch
verstidrkt, der Blick wird abgewendet vom Sternenhimmel und auf den
Erdboden gerichtet, die in der vorausgehenden Frage er6ffnete Zukunfis-
perspektive eingeengt aufs Hier und Jetzt. Doch theologisch gesehen liegt
in diesem Paradox ein zentrales Moment ignatianischer Spiritualitiit,
christlicher Eschatologie, ja christlicher Theologie iiberhaupt.

Erstens ignatianischer Spiritualitit: In einem in Dialogform verfaten
philosophisch-erbaulichen Werk des Jesuiten Ignatius Schwarz aus der
ersten Hailfte des 18. Jahrhunderts wird der heilige Ignatius als Himmels-
kundiger vorgestellt, fiir den die Erforschung des physikalischen Him-
mels liberflissig ist, denn ,,die Erde machte er fiir sich zum Himmel“."?
Gerade die Hinwendung zu den Kreaturen, die Verausgabung im Dienst
an der Erde erdffnet den wahren Weg zu Gott. Schwarz formuliert dieses
ignatianische Paradox folgendermaBen:

»Niemals war (Ignatius) auf der Erde, auch wenn am allermeisten
auf der Erde war; denn sein Wandel war im Himmel, auch wenn
seine Wohnstatt auf Erden war.“¢

Der Ordensgriinder habe es deshalb abgelehnt, durch Ekstasen in den
Himmel entriickt und vorzeitig zu den Sternen versetzt zu werden. Denn
fiir ihn sei jede Zeit Zeit der Meditation, die ganze Welt Gebetsraum und
jeder Besucher ein Engel, wenn nicht sogar Christus.

Zweitens christlicher Eschatologie: Im Grunde ist dem Christentum
neuplatonische Aufstiegsmystik fremd, vor allem wenn diese glaubt,
durch geeignete Methoden sich alles Konkreten und Materiellen entledi-
gen zu kénnen und schon in dieser Zeit die schlechthinnige Erleuchtung zu
erlangen. Vielmehr fithrt der Weg zu Gott iiber den Abstieg, die Verdemiiti-
gung, die Selbstverleugnung, den Tod. Dieser, in einem metaphorischen
und realen Sinn genommen, ist die unausweichliche Tiir zur Gottesverei-
nigung und verschafft in paradoxer Weise die Befreiung vom Tod:
“... und trenne mich als Toter von dem, was an mir Staub ist“ (Vers 17).

15 1. Schwarz, Peripateticus nostri temporis, Seu Philosophus discursivus, Pars 11. seu Mega-
cosmus. Freiburg i.Br. 1724, 2.
16 Op. cit., 28.



Sternenhimmel 461

Drittens jedoch findet diese Erniedrigung in den Tod ihre tiefste Be-
griindung in der Christologie. Der in unserer Ode beobachtete, formale
wie inhaltliche Abstieg kann vor dem Hintergrund der Kenosis (Erniedri-
gung, SelbstentduBerung) des menschgewordenen Gottessohnes gesehen
werden, die in seiner Hingabe in den Tod am Kreuz gipfelt. ,,Hier bereitet
mir den grauen Rasen,/ Hier den Grabhiigel mit weilen Lilien” (Zeilen
13-14): Bei Horaz diente der Rasenaltar, um der Venus materielle Opfer
darzubringen, bei Sarbiewski wird der Grabhiigel zum Sinnbild fiir die
Selbstdarbringung als lebendiges und heiliges Opfer, das Gott gefilit
(vgl. R6m 12,1). Und zwar erhilt dieses Opfer nur seinen Sinn als Teil-
nahme am einzigen Opfer Christi in seinem Sterben und Tod. Die Lilien
als Grabschmuck unterstreichen noch diese Gedanken und verweisen
gleichzeitig schon auf die Auferstehung, sind sie doch in christlicher Sym-
bolik die Blumen der Reinheit, Jungfraulichkeit und Unverginglichkeit,
aber auch des Lichtes und der koniglichen Wiirde.

Die Teilnahme an der Kenosis Christi, wie sie unsere Ode vollzieht, ist
nach Karl Rahner eine spezifische Verwirklichung des ,,Gott suchen in
allen Dingen®. Er schreibt in seiner Auslegung der ,,Betrachtung zur Er-
langung der Liebe“ (siche dazu unten):

,In allem und jedem kann Gott gefunden werden. Man kann mit
ihm in die Welt absteigen, um da mit ihm zu sterben. Man kann ihn
im Lassen und im Nehmen finden, denn alle Dinge sollen durch das
Kreuz, das zur Verklarung fiihrt, und durch die Indifferenz, die im
Grunde das Sterben Christi mitvollzieht, auf Gott transparent und
bei ihm erlost werden.“!”

,Und was von mir iibrigbleibt* (Zeile 19): Die Abstiegsbewegung des
Gedichts und damit auch des Betrachters ist an ihr Ende gekommen, die
Perspektive verengt bis auf das Grab und die darin ruhenden Reste des
menschlichen Kérpers. Doch das ,,Ende” bedeutet hier Voraussetzung
fiir die Wende, fiir den Umschlag von der tiefsten Erniedrigung in die un-
ermeBliche Erhohung. Ignatius driickte dies nach Hevenesi so aus: ,,Weit
nach unten muf3 der absteigen, wer zum Hochsten streben will“.!8 Erst
nach der vollkommenen Erniedrigung wird sich das Ich ,,ins Unermefli-
che schwingen“ konnen. Doch auch dieser letzte und endgiiltige Auf-
schwung ist nicht selbstverdankt, sondern gnadenhaftes Geschenk -
wenn man den prizisen Wortlaut der Ode ernstnimmt.

17 K. Rahner, Betrachtungen zum ignatianischen Exerzitienbuch. Miinchen 1965, 273.
12 G, Hevenesi (s. Anm. 5) 68 (2. Mirz).



Bruno Rieder 462

Analogien zur ,,Betrachtung zur Erlangung der Liebe“ (EB 230-237)

Kommen wir nochmals zuriick auf die Charakterisierung der vorliegen-
den Ode als Liebesgedicht. Dies lenkt unseren Blick auf die ,,Betrachtung
zur Erlangung der Liebe* im Exerzitienbuch des Ignatius'®, die in ihrer
Stellung am Ende der ,,Geistlichen Ubungen*® als deren zweites ,,Funda-
ment® gilt.2’ Und tatsichlich finden sich zwar keine wértlichen Entleh-
nungen - das Gedicht wiirde miBBverstanden als blo in poetischem Kleid
durchgefiihrte Exerzitienbetrachtung! — Jedoch erstaunliche strukturelle
Entsprechungen.

»Die erste Voriibung besteht im Aufbau (des Schauplatzes): das ist

hier: schauen, wie ich stehe vor Gott unserem Herrn, vor den En-

geln, vor den Heiligen, die fiir mich Fiirbitte einlegen“ (EB 232).

Ganz entsprechend baut auch Sarbiewski zuerst den himmlischen
Schauplatz auf, dessen Elemente moglicherweise als Sinnbilder fiir die
himmlischen ,,Bewohner“ gedeutet werden konnen. In der eigentlichen
Betrachtung geht es dann darum, ,,die empfangenen Wohltaten* (EB 234)
sowie das Wohnen und Abmiihen Gottes in den Geschdpfen zu erwigen.
Und zwar soll dies ,,mit groBer Hingebung (afecto) geschehen: dieser
Forderung kommt unsere Ode ja in ausgezeichneter Weise nach. Eben-
falls 148t sich in ihr die Grundstruktur von Betrachten des Heilsmyste-
riums und ,,Zuriickbesinnen auf mich selbst* beobachten.

Ziel dieser Reflexion auf sich selbst ist die vollige Selbsthingabe, wie
wir sie im Begriff des ,,Abstiegs“ (1at. descensus) auch in unserem Gedicht
feststellen zu konnen glaubten. Der Begriff meint aber in Anlehnung an
Jak 1,17 (,,Jede gute Gabe und jedes vollkommene Geschenk ist von
oben, kommt vom Vater der Lichter herab ...*) auch die Herabkunft alles
Guten und aller Gaben ,,von oben (de arriba)“ (EB 237), was Gegenstand
des vierten Betrachtungspunktes sein soll. Diese absteigende Liebesbe-
wegung Gottes, wofiir Ignatius auch das Bild der Sonnenstrahlen verwen-
det, ist die Ermoglichung des Aufstiegs des Menschen zum ,,himmlischen
Vaterland®. Die Sehnsucht danach findet wohl ihren prignantesten Aus-
druck im Vaterunser, das zu beten Ignatius dem Exerzitanden am Schluf3
der Betrachtung auftrigt.

In der ,Betrachtung zur Erlangung der Liebe* findet sich aber auch
das beriihmte Suscipe-Gebet (EB 234). In Anlehnung an dieses Gebet ver-
fafite Sarbiewski ein Epigramm, welches das (als Bild auf die Ménchs-

19 Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen, wbertr. u. erkl. von A. Haas. Freiburg i.Br.
71985. (= EB)

20 Vgl. Ignatius von Loyola — ,, Gott suchen in allen Dingen“. Hrsg. von J. Stierli. Olten 1981,
120.



Sternenhimmel , 463

viter und Franz von Assisi zuriickgehende) Ignatius-Wort vom ,,Kada-
ver-Gehorsam*® deutet und gleichsam wie das - nun explizit christologi-
sche — Gegenstiick zu unserer Ode wirkt. Das Epigramm trigt den Titel
»Wer sich um heiligen Gehorsam bemiiht, ist ein Kadaver” und hat zum
Motto das bekannte Wort aus dem Hohenlied ,,Stark wie der Tod ist die
Liebe*“ (8,6). Wir bieten das Gedicht in der Ubersetzung des Sarbiewski-
Biographen und Ordensmitbruders J. B. Diel:

Damit du erkennest, mein Heiland, wie sehr ich dich liebe,
Sandte ich viele Liebesboten an Dich.
Ich sandte mein Herz, und es kam nicht wieder;
Meinen Willen sandte ich, und er kehrte nicht zuriick.
Da schickte ich meinen Verstand, um mich ganz Dir zu weihen —
Und siehe! auch er blieb bei Dir.
Nun gebe ich meine Seele selber hin und kehrt auch sie nicht zuriick -
Dann, o mein Heiland, will ich ein immerwdhrendes lebendiges
Brandopfer der Selbstvernichtung (= cadaver) sein.?!

Der Fall aus dem Theaterhimmel

Der wahre Weg zu den Sternen bedeutet Abstieg, und nur wer sich selbst
in der Nachfolge Christi bis in den Tod erniedrigt, wird auch mit ihm er-
héht werden (vgl. Mt 23, 12). Auf tragisch-komische Weise illustriert Sar-
biewski diesen Gedanken mit drei Epigrammen iiber den Tod seines ita-
lienischen Mitbruders Caesar Grimaldi, der 1623 — Sarbiewski weilte zu
dieser Zeit selber in Rom — beim Inspizieren und Reinigen des gestirnten
Biihnenhimmels zu Tode stiirzte. Nur eines dieser Gedichte sei hier ange-
fithrt, da es die Beziehung herstellt zum Sternenbetrachter Ignatius. Der
verstorbene Jesuit spricht folgende Worte aus dem Jenseits:

Wiéhrend ich die falschen Sterne des Theaterhimmels bewunderte,
Sprach ich: Zeige mir, Gott, wahre Sterne.

Solange mein Vater Ignatius noch diese Gegenden betrachtete,
Rief er: Wie verachte ich der Erde Kot!

O dffnet sich doch im Tod mir das so herrliche Vaterhaus!
Wahre Sterne offenbart mir Gott, wihrend ich noch spreche.

21J, B. Diel, Mathias Kasimir Sarbiewski, der Vorginger Balde’s, in: Stimmen aus Maria
Laach 5 (1874) 366. Der lateinische Originaltext in: M. C. Sarbiewski (s. Anm. 14) 267
(Epigr. XVIII).



Bruno Rieder 464

Aber weil der erbetene Tod fern vom Himmel war,
mufiten wir zur Erde stiirzen, um sterben zu kénnen.??

Vieles an diesem Gedicht erinnert an die besprochenen Epigramme Bi-
dermanns. Die ersten vier Verse behandeln in zwei parallel gebauten Pe-
rioden das Thema von Schein und Sein, von Trug und Wahrheit, wofiir
der Theater-Topos natiirlich iiberaus geeignet ist. Im Vergleich zwischen
Grimaldi und Ignatius wird des letzteren Verhiltnis zur Sternenbetrach-
tung nochmals deutlich: Mit der illusionidren Welt des Theaters beschaf-
tigt er sich schon gar nicht, seine Wahrnehmung ist niichterne Betrach-
tung (lat. cernere; vgl. ,,Discretio”) statt Bewunderung, ja es bleibt unent-
schieden, ob er sich iiberhaupt dem sichtbaren Sternenhimmel zuwendet.
Jedenfalls geht es ihm nicht um eine Apotheose seiner selbst, sondern um
die innere Abwendung von der ,,Welt“. Der Vorname Grimaldis aber,
Caesar, wird fiir Sarbiewski zum Sinnbild fiir triumphalistische Herr-
schertriume — der Wunsch der fiinften Zeile ist eine deutliche Anspielung
auf die Ode III, 14 des Horaz, wo dieser die triumphale Heimkehr des
siegreichen Kaisers Augustus aus Spanien feiert. Bereits im ersten der
drei Epigramme auf diesen , Theaterfall“ warnt der polnische Jesuit:
wDer Schaden ist fir die Caesaren immer am hdchsten®.

Die abschlieBende Pointe des Gedichts zerstort aber dann radikal alle
Illusionen und Herrscherphantasien. Die Wendung ,,Aber weil der erbe-
tene Tod fern vom Himmel war ...“,, 1408t sich folgendermaBlen deuten:
Der ersehnte triumphale Einzug in den Himmel entspricht nicht den Kri-
terien eines christlichen Todes und ist so gar nicht auf den (religisen)
Himmel hingeordnet. Der Tod kann somit auch kein interstellares Phino-
men, keine kosmische Apotheose sein, sondern ist etwas héchst Irdisches,
ein Zu-Staub- und Aschewerden. Das ,,Wir“ am Ende des Epigramms be-
zieht den Leser ein in die ignatianische Konzeption der Dienstgesinnung,
die als Voraussetzung fiir den Weg zur Vollkommenheit ein niichternes
,Auf-den-Boden-kommen*“ fordert.

In actione contemplativus

Uberblicken wir nochmals die ignatianisch/jesuitische Einstellung zur
Sternenhimmelbetrachtung, so fillt eine eigenartige Ambivalenz auf.
Schon beim Ordensgriinder steht seiner bis zum Lebensende belegten

Vorliebe, sich vom Anblick des gestirnten Firmaments zum Gebet inspi-

22 M. C. Sarbiewski (s. Anm. 14) 303 (Epigr. CXV).



Sternenhimmel 465

rieren zu lassen, ebenso deutlich seine Ablehnung einer blof ,theoreti-
schen® (d. h. rein betrachtenden) Existenz entgegen; das Neue seines Or-
dens sollte ja gerade die entschiedene Hinwendung zur Welt und die-
nende Praxis sein. Doch beides sollte nicht beziehungslos nebeneinander
stehen, vielmehr in dialektischer Spannung zueinander — am priagnante-
sten formuliert im bekannten Wort, womit sein enger Mitarbeiter P. Hie-
ronimo Nadal die Spiritualitit des Ignatius umschrieb: in actione contem-
plativus. Umgriffen wird beides durch die Haltung der Indifferenz, der
nichts fremd ist, sofern es zur ,,groBeren Ehre Gottes“ gereicht, und die
ihr Ziel in der volligen Auslieferung an den Willen Gottes hat.

Was hat der Sternenhimmelbetrachter Ignatius uns heute noch zu sa-
gen? Zuerst lehrt er uns wieder die andachtige Betrachtung und liebe-
volle Hinwendung zur Schopfung als einem echten Ort der Gottesbegeg-
nung. Allerdings gerit diese ,,Naturfrommigkeit“ bei ihm nie in Gefahr,
zur Mythologie oder zur Naturreligion zu werden. Stets wird die Natur
schon im Lichte der trinitarischen Heils6konomie geschaut, nimmt auch
sie teil an der ab- und aufsteigenden Liebesbewegung Gottes in Jesus
Christus. Zweitens lehrt uns die ignatianische Sternenhimmelkontempla-
tion, daB Mystik im Sinne der Suche nach lebendiger Gotteserfahrung
nicht notwendigerweise Welt-Entriickheit bedeuten mufl — wie uns dies
vielleicht eine allzu neuplatonisch geprigte Tradition oder auch die ge-
genwirtige Esoterikwelle nahelegen wollen. ,,Vergottlichung” bedeutet
so ignatianisch nicht Apotheose in einem antiken Sinn als herrschaftlich-
triumphalistische Himmelfahrt, nicht ekstatischen Mystizismus, sondern
Gleichgestaltung mit dem kenotischen Christus, der sich verbergenden
Gottheit (vgl. EB 196). Konkret bedeutet dies dann z.B. das geduldige
und hoffende Bestehen der Alltiglichkeit des Daseins oder ein Leben fiir
und mit den Niedrigsten und Armsten, also den ,,Einsatz fiir Gerechtig-
keit“, den sich die heutigen Jesuiten zum Programm gemacht haben.





