
EINÜBUNG UND WEISUNG 

Fülle in der Leere 
Meditation zum Bild •Verheißung an Abraham" aus der •Wiener Genesis" 

Das Bild, von dessen Gestalt wir uns zur Meditation anregen lassen, stammt aus der sog. 
Wiener Genesis. Es handelt sich um eine spätantike illustrierte Bibelhandschrift aus der 
Mitte des 5. Jahrhunderts, in der das Buch Genesis auf Purpurpergament mit Gold und Sil- 
ber geschrieben und mit 48 halbseitigen Bildern ausgestattet ist. Benannt ist die Handschrift 
nach ihrem Standort, der Österreichischen Nationalbibliothek in Wien. Die Gesichtstypen, 
die Pflanzen- und Tierwelt weisen auf ihre Herkunft aus Syrien hin, genauer wahrscheinlich 
aus Antiochien. Die Verwendung von Purpurpergament spricht für die byzantische Hof- 
kunst.1 Die Buchkultur stand damals in syrischen Klöstern auf hoher Stufe. Die 48 Bilder 
wurden wahrscheinlich von drei Malern gestaltet, bevor die Schreiber den Text mit silber- 
nen oder goldenen Unzialen eintrugen. Die Bilder stellen die Szenerie in einfacher Körper- 
sprache der Personen, in symbolisch bestimmter Farbgebung und Raumgestaltung sowie in 
formelhaften Details von Landschaft und Architektur dar. Sie sind unmittelbar auf den 
Ausdruck der zentralen Dramatik des illustrierten Textes bezogen, die oftmals auch durch 
das Ineinander einer Szenenfolge verdeutlicht wird. 
Die Aufteilung der Buchseite in Text und Bild und die konkrete Ikonographie wirkte im 
Mittelalter in einigen Handschriften fort, vornehmlich in der frühen Reichenauer Schule. 
Bekannt ist der Egbert-Codex von ca. 980 in der Trierer Stadtbibliothek.2 

Ein Mann steht da in der Mitte der Bildseite. Um wen es sich handelt, das er- 
fahren wir aus dem darüber befindlichen Text des Alten Testaments 
(Gen 15,1-5). Der Text in goldenen Großbuchstaben stellt den Kontext des Bil- 
des dar; er definiert das Bild und den Mann. Der Mann ist Abraham. Er ist aus 
seinem Haus herausgetreten. Das Haus ist seine Heimat - die weiße Farbe verbin- 
det Gewand und Tür miteinander; es bildet den Rahmen seiner Wirklichkeit. Die 
Tür steht offen. Er könnte jederzeit dorthin zurück, denn er hat sich dort einge- 
richtet. Das Bild zeigt ihn auf der linken Seite nochmals, wie er auf einem reich 
ausgestatteten Bett liegt. Abraham hat sein Auskommen. Er hat Erfolg in seinem 
Leben; er ist reich. Ein so wertvolles Gewand und ein so prunkvoll gestaltetes 
Schlafgemach kann sich nicht jeder leisten. Er kann es sich wohl ergehen lassen. 
Er könnte jederzeit an dem festhalten, was er hat; die Tür steht ja offen. Da wäre 
er auch sicher: •Was ich habe, das habe ich." Abraham erscheint uns in der einfa- 

1 Aus gleicher Zeit und vom gleichen Ort stammen der •Codex Rossanensis" mit Bildern 
aus dem Neuen Testament, der sich in der Kathedrale von Rossano befindet, und der •Co- 
dex Sinopensis" ebenfalls mit neutestamentlichen Szenen, der in der Pariser National- 
bibliothek zu finden ist. 
Vgl. Franz Unterkircher, Die Buchmalerei. Entwicklung - Technik - Eigenart. Wien und 
München 1974, 17 f. 126. 
2 Vgl. Ernst Günther Grimme. Die Geschichte der abendländischen Buchmalerei. Köln 1980, 
17-23.64. 



Einübung und Weisung 467 

chen Symbolik der linken Bildhälfte wie ein Mensch unseres Jahrzehntes, nur in 
die Kultur eines früheren Jahrhunderts zurückversetzt. 

Abraham ist aus seinem Haus herangetreten. Es hat ihn jemand heraus- 
gerufen. Über dem Bett des linken Bildteils erscheint eine Hand, die ihn durch die 
Tür nach draußen weist. Es ist die gleiche Hand, die nochmals auf der rechten 
Seite zu sehen ist, jedoch ohne die Sterne. Der Ruf kam in der Nacht. Das Bett 
und die ruhenden Schafe mit dem wachenden Hirten im unteren Bildsegment las- 
sen auf diese Tageszeit schließen. Abraham hat den Ruf gehört, weil sein Kopf 
noch frei war für etwas anderes als Auskommen, Besitz, Reichtum, Ansehen. Sein 
Sinn und Verstand waren nicht vollständig beschlagnahmt von Geräuschen, von 
Gefühlen, von Ängsten um sich selbst. Wäre dies so, dann hätte er diesen Ruf 
nicht hören können. Der Ruf kam nicht aus seinem Innern, auch nicht aus dem 
Haus - der Ruf kam von oben, in jedem Falle aus einem Bereich außerhalb seiner 
Lebenswelt, ja oberhalb seiner Wirklichkeitskonstruktionen. Aber der Ruf hat ihn 
in seiner Lebenswelt getroffen, und er ruft ihn nach draußen. Abraham ist heraus- 
getreten, weil er sich hat ansprechen lassen, ohne sich Voraussetzungen und Legi- 
timation des Rufes zu erklären. Und dann hat er hinter sich gelassen, was ihm ge- 
hört, was ihm sicher ist. 

Und was ist dieses Draußen? Was hat er jetzt vor sich, wohin hat er sich rufen 
lassen? 

Abraham hat vor sich nichts als Leere: Rechts im Bild ist die Leere, kein Haus, 
kein Palast, kein Königreich, kein Paradies - nicht etwas Verlockendes, nicht die 
Gefahr - nichtsl Nur der Erdboden, ein pars pro toto der physikalischen Welt, in 
der sich alles abspielt und in der er selbst steht. Er steht ./ertauf dem Boden; er ist 
nicht hochgehoben, beglückt oder begeistert. Er steht mit beiden Füßen - mit ge- 
schlossenen Füßen - auf dem Boden der Wirklichkeit. Und sein Weg aus dem 
Haus heraus ist nichts anderes als seine Wirklichkeit, sein Alltag. Aber vor sich 
die Leere! 

Wer würde da nicht sofort wieder umkehren? Zumal die Tür noch offen steht? 
Er aber kehrt nicht um, sondern bleibt bei dem, was ihn herausgeholt hat. Er steht 
fest - den Oberkörper ein wenig nach vorne geneigt, beide Arme ausgestreckt. Er 
will etwas entgegennehmen. Er kann etwas entgegennehmen, weil er sein Herz ge- 
öffnet hat, weil er die Tür aufgemacht hat. Die geschlossene Gestalt signalisiert 
einen klaren Charakter dieser Person: Er nimmt nicht nur jetzt einmal etwas ent- 
gegen, er ist ein Empfangender. Er läßt sich auf das ein, was ihm entgegenkommt. 
Ist es eine Last oder ein Geschenk, was er empfangen soll? Er sieht vor sich nichts 
als die Leere. Was auf dem Weg sein wird, das sieht er nicht, das kann er nicht wis- 
sen, nicht berechnen, nicht machen. Er empfängt nur - er läßt sich etwas geben. 
Das Geschenk aber ist die Leere. Ein absurdes Geschenk? 

Sein weißes, mit zwei dunklen Streifen verziertes Gewand hat Abraham vorne 
angehoben und damit seine Arme verhüllt. Den Füßen läßt er so freien Spiel- 
raum, damit sie gehen können. Wohin? Er geht aber nicht, er macht sich nicht 
schon wieder ans Werk, er ist kein Aktivist - es muß nicht immer etwas passieren, 
damit etwas passiert. Er will weder das Alte wieder herstellen noch alles umwer- 





Einübung und Weisung 469 

fen. Bevor er geht, steht er zuerst fest da - so hinlauschend und so hinschauend, 
daß er vergißt zu gehen. Im Weiß seiner Kopf- und Barthaare wird sein hohes Al- 
ter angedeutet: Er ist weise, er hat Lebenserfahrung; er weiß, was zu tun ist. Aber 
er geht nicht, sondern er steht da und läßt sich etwas geben; er hört aufmerksam. 

Der Mann richtet seinen Blick nach oben - nicht ängstlich, nicht sehnsuchts- 
voll, sondern mit weitgeöffneten Augen. Mit großem Interesse blickt er auf die 
ausgestreckte Hand. Von oben in die Weite des Landes hineingeschoben ist ein 
Ausschnitt des Himmels. Der Himmel, die Welt Gottes, ragt in unsere Welt hin- 
ein; es ist nicht mehr alles irdisch, erdverhaftet, menschlich - es gibt für diesen 
Mann auch Gott. Und es gibt Gott nicht wie eine vorübergehende Erfahrung - 
von dieser Begegnung mit Gott wird er ganz und gar bestimmt, sie prägt seine 
Haltung. 

Dieser Himmel hat zwei Merkmale: Er kommt auf ihn zu, es gibt sich ihm etwas 
zu sehen. Der Mann wendet sich nicht einer Illusion zu, die er in seinem Herzen 
erfunden hat - es ist etwas, was er gar nicht erfinden kann. Wie sollte auch einer 
einen Gott erfinden, wie er hier gezeichnet ist? Das ausgespannte Tuch wird 
durchstoßen von der Hand Gottes. Sie ist das Symbol für das Wirken und Han- 
deln Gottes in der Geschichte und in der Gegenwart jedes Menschen: Hier ist 
Gott am Werk, nicht die Menschen. Sie weist nach vorn, in den offenen Raum, in 
die Leere. Das ist eigenartig: Der Mann soll dorthin gehen, wo Leere ist? Einen 
solchen Gott erfinden sich Menschen niemals. Und Abraham ist davon gar nicht 
irritiert, sondern stellt sich auf einen Weg ein, wo er nichts entdecken, sehen und 
aktiv erfassen kann. 

Und das zweite Merkmal des Himmels: Der Himmel ist nicht leer, sondern um 
die Hand Gottes herum übersät mit Sternen, mit der Fülle des Lichtes. Es ist die 
gleiche Hand im gleichen Himmel, die ihn aufgefordert hat, sein reiches Lager zu 
verlassen. Jetzt ist sie aber umgeben mit einer Fülle von Sternen. Aber diese Fülle 
steht in einer eigenartigen Spannung zu der Leere, in die Abraham gewiesen wird. 
Wie geht das zusammen? 

Bisher sind wir die Oberflächenstruktur des Bildes abgeschritten. Jetzt ist es an 
der Zeit, der darin zum Vorschein kommenden Tiefenstruktur nachzugehen. Sie 
zeigt sich in der Dynamik, die sich abspielt in dem Dreieck: der aus dem Haus 
heraustretende Abraham - die Hand Gottes mit den Sternen - die Leere. Diese 
drei Elemente bilden ein Spannungsgefüge, das eine bemerkenswerte existentielle 
Tiefe aufschließt. Der in dieses Geschehen eingespannte ist der heraustretende 
Abraham. Die Enden des Spannungsbogens, die zugleich die gespannte Sehne 
ausmachen, sind die Hand Gottes und die Leere. In dieser Sehne liegt die Kraft, 
auf die es ankommt. 

Die Leere ist das Thema des Lebens, dem Abraham gegenübersteht. Es ist ein 
Thema jedes Menschen, und es geht darum, wie wir uns zu der Leere stellen, die in 
uns auftritt. Die Leere ist ein entscheidendes existentielles Problem, das uns zu 
schaffen macht. In verschiedenen Situationen und Formen tut sie sich auf: als 



Einübung und Weisung 470 

Mißlingen im Beruf, wenn ich viel investiert habe und alle Pläne nicht aufgehen; 
als Scheitern einer zwischenmenschlichen Beziehung, auf die ich viel Engage- 
ment verwandt habe; als Fadewerden der ehelichen Gemeinschaft, auf die ich 
Gefühle und Gedanken konzentriert habe; als Erfahrung unabweisbarer Schuld; 
als Selbstzweifel, in dem mir auf einmal alles entschwindet, was mir Selbstver- 
trauen gegeben hat. Gibt es eine vollständigere Leere als die, in die Abraham ge- 
raten ist, als ihm befohlen wurde, seinen Sohn zu opfern? 

Die Reaktion, die sich hier einstellt, nannte man in der scholastischen Natur- 
philosophie •horror vacui". Man meinte damit die •der Natur zugeschriebene Ei- 
genschaft, vor der Leere zurückzuschrecken": •natura (ab)horret vacuum".3 

Wenn alle Dinge, die meine Existenz ausfüllen, auf einmal verschwinden, sich 
auflösen, ins Leere laufen, entsteht ein Sog auf das Innere, der danach drängt, 
den leerwerdenden Raum auszufüllen. Die drohende Leere wirft uns aus der 
Bahn des Gewohnten. Simone Weil drückt diesen Tatbestand so aus: •Die Leere 
erzeugt Angst, eine verzweifelte Auflehnung, dann Resignation als eine Folge der 
Erschöpfung."4 Nun haben wir alle eine großartige Fähigkeit, die uns diesen Zu- 
stand zu bewältigen hilft. Die menschliche Einbildungskraftvermag die Leere aus- 
zufüllen und dem Ungleichgewicht, der unterbrochenen Homöostase, entgegen- 
zuwirken. Wir gehen mit unserer ganzen Einbildungskraft daran, die klaffenden 
Löcher sofort zu stopfen. Und was wir uns da nicht alles einfallen lassen! Es er- 
scheint uns lebensnotwendig, ständig die Leere zu vertreiben. Die Einbildungs- 
kraft kann in jeder Situation die Leere ausgleichen. Wir stürzen uns in Aktivitäten, 
um einem solchen Zustand möglichst zu entgehen, oder werden verbittert oder 
kehren das Mißlingen gegen andere, denen wir die Schuld an diesem Vorgang zu- 
weisen. Wir greifen nach dem, was immer schon als erfolgreich gegolten hat und 
suchen die gleichen Lösungen für die alten Probleme - immer mehr desselben! 
Genau an dieser Stelle beginnt aber das wirkliche Problem. Denn wir bilden - 
psychotherapeutisch gesprochen - ein Symptom, das uns die Homöostase wieder 
herstellen soll, in Wirklichkeit aber krank macht, zunächst geistig, dann vielleicht 
auch körperlich. Blaise Pascal diagnostizierte das Problem so: •Wenn ich mir mit- 
unter vornahm, die vielfältigen Aufregungen der Menschen zu betrachten ..., so 
fand ich, daß alles Unglück der Menschen einem entstammt, nämlich daß sie un- 
fähig sind, in Ruhe in ihrem Zimmer zu bleiben."5 

Genau an dieser Stelle setzt auch das Bild an. Es führt den Betrachter in eine 
merkwürdige Richtung: Gottes Hand weist Abraham den Weg in die Leere. Gott 
ruft Abraham aus der Gewohnheit und Sicherheit seines Hauses, aus den Koordi- 
naten seines Existenzraumes heraus, damit er die Leere wahrnehme, sie betrachte 
und in sie hineingehe. Abraham steht vor diesem Vakuum, das wir alle irgendwie 
kennen. Er könnte davor zurückschrecken (abhorrere) und in die sichere Welt zu- 

3 F. Krafft, Art. Horror vacui, fuga vacui, in: Joachim Ritter (Hrsg.), Historisches Wörter- 
buch der Philosophie, Bd. 3. Darmstadt 1974, 1206-1212, hier 1206 f. 
4 Cahiers. Aufzeichnungen. Hrsg. von Elisabeth Edl und Wolfgang Matz, Bd. 1. München 
1991, 345. 

5 Über die Religion und über einige andere Gegenstände (Pensees). Frg. 139. Hrsg. von 
Ewald Wasmuth. Tübingen "1948, 77. 



Einübung und Weisung 471 

rückgehen (regredieren); die Türe steht ja noch offen. Was täte er damit? Er 
würde vor der Leere fliehen, das heißt vor der eigenen Wirklichkeit, vor sich 
selbst. Denn immer dann, wenn unsere Wirklichkeitskonstruktionen scheitern, tut 
sich die Leere auf, besser gesagt: dann stehen wir direkt und nackt vor uns selbst. 
Das ertragen wir aber nicht. Unsere Einbildungskraft schaltet sich sofort ein, um 
die Leere auszufüllen. Simone Weil: •Zu diesem Zweck machen sie (sc. die Men- 
schen) sich um den Preis der Lüge Götzen, die relativen Güter, die sie sich als Gü- 
ter außerhalb jeder Relation denken."6 Wir klammern uns an Dinge wie an Ret- 
tungsanker, um der Leere zu entgehen. Genau dabei verlieren wir aber das Wirkli- 
che, das wir selber sind. Die Flucht aus der Leere ist •verbunden mit einem Ver- 
lust des Gefühls für das Wirkliche, halber Tod, häufig innere Lüge."7 Man gelangt 
nicht in die Freiheit, in den Raum neuer Chancen, sondern verstrickt sich weiter in 
dem, was nur die Welt und das Innere letztlich leer macht, denn man •handelt in 
Abhängigkeit von dem, was man sich vorstellt".8 

Was bedeutet nun die Empfehlung für die Zukunft, die im Deuten der Hand 
Gottes wahrzunehmen ist? Es heißt: die Leere gelten lassen, sie in sich annehmen, 
betrachten, wirken lassen, sie nicht zustellen mit unseren Wünschen und Wirk- 
lichkeitskonstruktionen. Es heißt: •Beständig in sich jene Art der Einbildungs- 
kraft aussetzen, die Leere und Ungleichgewichte ausgleicht".9 •Nur dies erlaubt, 
daß die Lüge in bestimmten Situationen nicht zu einer Lebensnotwendigkeit 
wird".10 Ich komme mit mir selbst nicht weiter, wenn ich ständig die Wirklichkeit, 
die ich selbst bin, ausblende und Dingen nachjage, die unter dieser Vorausset- 
zung zu Illusionen werden. Das Heil, die Fülle des Lebens gibt es nur in dem, was 
ich selbst bin, in der Tiefe meiner Wirklichkeit. Wenn ich die Leere annehme, öff- 
nen sich die Quellen der Wirklichkeit, aus der ich lebe. •Die (nicht angenom- 
mene) Leere erzeugt Haß, Verbitterung, Groll, Feindseligkeit. Das Böse, das man 
demjenigen wünscht, den man haßt, und das man sich vorstellt, stellt das Gleich- 
gewicht wieder her."11 Der Preis dafür ist, wie gesagt, die Lüge über sich selbst. 

Daß ich die Fülle des Wirklichen nur erfahre, wenn ich die Leere gelten lasse, 
stellt für den Alltagsverstand allerdings eine paradoxe Dynamik dar. Aber sie ist 
nichts anderes als eine Gegenparadoxie zu der Paradoxie, die wir ständig selbst 
fabrizieren, nämlich daß wir uns selbst und unsere Freiheit suchen, indem wir uns 
von eingebildeten Dingen abhängig machen, während wir vor der Leere, d. h. vor 
uns selbst fliehen. Dennoch bleibt die Frage: Woher nehme ich die Kraft, die 
Leere in mir hinzunehmen, mich selbst zu ertragen? Bin ich nicht ständig dazu 
gezwungen, mich zumindest vor mir selber zu beweisen, daß ich etwas bin und 
nicht vielmehr nichts? Was bleibt mir anderes, als Leistungen zu erbringen, Kraft 
aufzubieten für greifbare Werke, Macht auszuüben, um mir Anerkennung zu ver- 
schaffen, damit ich nicht vom Nichts ergriffen werde? Das aber macht genau die 

6 Cahiers. Bd. 1, 357. 
7 Ebd., 345. 
8 Ebd., 350. 
9 Ebd., 357. 
10 Ebd., 354. 
11 Ebd., 349. 



Einübung und Weisung All 

Paradoxie aus, daß mir für Momente das Problem der Leere zu verschwinden 
scheint, mich solches Handeln letztlich aber wieder vor die Leere führt. Wir mo- 
dernen Menschen stehen tatsächlich vor dem Scheidepunkt menschlicher Exi- 
stenz: Entweder mich schaut das blanke Nichts an, wie es Jean Paul Sartre expli- 
ziert hat12, oder wir lassen uns von dem bewegen, der uns durch das Nichts hin- 
durch entgegenkommt und darin die Fülle der Wirklichkeit offenbart. Das ist eine 
wirklich existentielle Entscheidung, an der ich nicht vorbeikomme und die ich al- 
lein selber treffen muß. 

In der Leere zeigt sich die Fülle. Das sagt auch unser Bild. Um die Hand Gottes, 
die Abraham in die Leere, ins Unbekannte weist, versammeln sich die Sterne, die 
Fülle des Lichtes. Der Abraham, der in die Leere hineingeht, wird gesegnet sein, 
und durch ihn, d.h. auf seinem Weg sollen alle Geschlechter der Erde Segen er- 
langen (Gen 12,2-3). Indem er die Leere annimmt, wird er sich für alle Zukunft 
selber finden. Der Herr •führte ihn (Abraham) hinaus und sprach: Sieh doch zum 
Himmel hinauf, und zähl die Sterne, wenn du sie zählen kannst. Und er sprach zu 
ihm: So zahlreich werden deine Nachkommen sein" (Gen 15,5). Man könnte sa- 
gen: Die Fülle des Lebens gibt es nur um den Preis der Annahme der Leere. Sie ist 
nur möglich, wenn ich all die Güter, die mir so wichtig erscheinen, als relativ 
denke, ihre transitorische Gestalt wahrnehme, sie also nicht zu Götzen erhebe, de- 
nen ich mein Sinnen und Trachten unterwerfe. Simone Weil: Die Leere •lange zu 
betrachten und anzunehmen, bedeutet, den Weg zu öffnen für die Gnade".13 Zu- 
erst muß Leere entstehen, muß ich mich losreißen von den üblichen Wirklich- 
keitskonstruktionen. Für den Buddhisten ist der Durst nach Werden und nach 
Sinnenlust der Prozeß, der das Unheil schafft und die Wiedergeburt fortsetzt. Die 
Auslöschung der Begierde ist die Grundlinie des achtteiligen Pfades, der zur Auf- 
hebung des Leides führt und zum Nirvana. Indem ich leer werde, offenbart sich 
die Wirklichkeit, die ich bin. Sie ist die Fülle, die ich brauche und aus der die 
Kraft kommt. Zu dieser Dialektik von Leere und Gnade schreibt Simone Weil: 
•Die Gnade ist Erfüllung, aber sie findet nur dort Zutritt, wo eine Leere ist, sie zu 
empfangen, und es ist die Gnade selbst, die diese Leere schafft."14 

Für den Gläubigen ist es die Wirklichkeit, die in der Liebe Gottes ihren Grund 
hat. Denn Gott ist die Wirklichkeit schlechthin. Gott ist •der Inbegriff der positi- 
ven Realmöglichkeiten,... die Wirklichkeitsfülle alles Möglichen".15 Der Gottes- 
beweis des Anselm von Canterbury, der von dem •undenkbaren Größten" 
spricht, geht nicht auf ein bloßes Gedankengebilde aus, das sich menschliche Ver- 
nunft ersinnen kann, sondern begreift den Inbegriff des Möglichen zugleich als 
Inbegriff aller Realität. Gott wird als der Inbegriff aller Realität vorausgesetzt. 
Ihm wird sich nur der nähern, der sich auf die Wirklichkeit in ihrer ganzen Breite 
und Tiefe gerade auch dann einläßt, wenn die ordnende Rationalität an ihr Ende 

12 Das Sein und das Nichts. Versuch einer phänomenologischen Ontologie. Hamburg 1962, 
39-90. 
13 Cahiers I, 358. 
14 Schwerkraft und Gnade. München 1952, 71. 
15 Eugen Biser, Glaubensprognose. Orientierung in postsäkularisierter Zeit. Graz 1991, 128. 



Einübung und Weisung 473 

gekommen ist. Die entscheidende Gottesaussage der Bibel lautet darum: •Denn 
bei Gott ist kein Ding unmöglich" (Lk 1,37). Sie findet sich bereits als Frage in 
der Erzählung von Abrahams Begegnung mit den drei Männern bei den Eichen 
von Mamre: •Ist beim Herrn etwas unmöglich?" (Gen 18,14). 

Das Bild bewahrt uns vor einem Trugschluß, dem man als Gläubiger leicht un- 
terliegt. Die Verheißung ist kein Besitz der Wahrheit und der Vollendung, der ge- 
genüber alle Widerwärtigkeiten des Lebens sich als Schein heraustellen. In ihr 
liegt zwar der Grund für die Fülle des Lebens, aber sie befreit nicht von den Er- 
fahrungen des Dunkels, die auf dem Weg der persönlichen und der allgemeinen 
Geschichte immer wieder auftreten, die Gefühle verwirren, vielleicht sogar bis ins 
Tiefste lähmen. Glauben kann man nicht an der Wirklichkeit vorbei. Das Bild ver- 
deutlicht, daß der Glaubende vielmehr in der Wirklichkeit steht, zu der Erfahrun- 
gen des Scheiterns und der Leere gehören. Auch der Glaube wird zur Lüge, wenn 
er diese Erfahrungen überspielt oder verdrängt. Wenn Simone Weil schreibt, daß 
es die Gnade selbst ist, die diese Leere schafft, dann bezieht sich diese Erfahrung 
auch auf den Glauben selbst. Die Leere meint auch das Ablassen von allen Gottes- 
bildern, die wir als religiöse Menschen ständig in unserer Einbildungskraft ent- 
wickeln. Erst wenn ich auch jeden Begriff von Gott lasse, die Leere in der von mir 
bewerkstelligten Gottesbeziehung akzeptiere, werde ich frei für die Fülle der 
Gnade. Glauben ist unausweichlich ein Credo quia absurdum. Er muß in die 
Leere der menschliche Erfahrung führen, damit sich die Fülle der Gnade selbst 
zur Erfahrung und zur Sprache bringen kann.16 Der Gottesglaube ist nur dann ein 
letzter Trick der menschlichen Vernunft, um der Leere zu entgehen, wenn ich nur 
die Ebenen der Vernunft, das Bewußte und das Unbewußte, als ausschließliche 
Wirklichkeit gelten lasse. Im Kern der biblischen Botschaft liegen andere Wege 
verborgen: Wo alles Sinnen und Trachten aufhört, also auch die Tricks, und der 
Mensch sich der Leere stellt, dann tritt ihm Gott entgegen als die Fülle der Wirk- 
lichkeit. Im Betrachten der Leere gibt es einen Umschlag17, eine Metamorphose, 
in der die Fülle des Lebens, die wir Gott nennen, aufblitzt wie ein Licht im Dun- 
keln. Indem ich frei werde für die Wirklichkeit, die ich zuinnerst, zuerst und zu- 
letzt bin, werde ich offen für den Gott, in dem meine Wirklichkeit, ich selbst mei- 
nen Grund habe. 

Das Aushalten der Leere macht die befreiende Kraft des Glaubens aus, die in 
der rational unlösbaren Paradoxie liegt, daß man sich an Gott als den Schöpfer 
der Welt hält, der in ihr aber nicht sichtbar und greifbar ist. Zugleich erweitert ge- 
rade dieser Glaube die Möglichkeiten des Menschen, indem er sich an die Wirk- 
lichkeit hält, die eigenen Konstruktionen aber zugleich aufzugeben vermag. 

Rudi Ott, Mainz 

16 In ähnliche Richtung geht die Mystik des Meister Eckhart; vgl. Werner Simon, Meister 
Eckhart - Mystik und Denken, in: Theologisch-Praktische Quartalsschrift. 138 (1990) 
144-156. Meister Eckhart, Alles lassen - eins werden. Mystische Texte - Reden der Unter- 
scheidung und Predigten. Hrsg., übersetzt und kommentiert von Günter Stachel. München 
1992. 
17 Johann Baptist Metz definiert (wohl im Anschluß an Walter Benjamin) Religion als 
•Unterbrechung" (Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Mainz 1977, 150). 




