Der Mensch: Ko6nig, Priester und Prophet
Zum Sinn der biblischen Imago-Dei-Aussagen

Klaus W. Hilbig, Rottenburg fiir Ferdinand Ulrich

Die biblischen Aussagen von der Gottebenbildlichkeit des Menschen,
das heiBt von dem, was das Menschsein des Menschen im Unterschied zu
allen anderen Geschépfen ausmacht, sind in ihrem Sinn umstritten. Ihre
inhaltlichen Bestimmungen reichen in der theologischen Tradition von
,unsterbliche Seele‘ und ,gnadenhafte Fihigkeit zur Gotteserkenntnis’
tiber die ,Tierherrschaft‘ und die ,Gemeinschaft von Mann und Frau‘ bis
hin zum ,aufrechten Gang‘ und zur ,Fihigkeit des Sprechens‘.! Von dgyp-
tischen und mesopotamischen Parallelen her 148t sich nur soviel sagen,
daB mit ,,Bild Gottes* der K6nig in seiner Funktion als Reprisentant der
Gottheit und der von ihr errichteten Weltordnung gemeint ist; diese Stell-
vertretung kommt dem Konig zu, weil er bei seiner Thronbesteigung Gott
,dhnlich“ wird, was der zweite Grundbegriff — ,,nach der Gestalt Gottes*
— auszudriicken scheint.2 Besteht so die Gottebenbildlichkeit des Men-
schen in seiner ,kdniglichen‘ Personwiirde und Freiheit oder darin, die
,Krone* der Schopfung zu sein, so gilt doch andererseits, daf die Schop-
fung nicht im Menschen, sondern im ,Sabbat‘ vollendet ist, der als ,,Ge-
genwart der Ewigkeit in der Zeit“ der Welt den Charakter der Schépfung
und des Festes gibt.?> Von daher sind nach Jirgen Moltmann die Men-
schen als letzte Geschépfe vor dem Sabbat ,,priesterliche Geschépfe und
stehen fiir die Erde vor Gott und fiir Gott vor der Erde*“4, so dall man sie
auch als Fiirsprecher des Lebens bezeichnen kénnte.’ Konig und Priester
kann der Mensch unter den Bedingungen der Siinde als Deformation sei-

1 vgl. den Uberblick bei J. Moltmann, Gott in der Schépfung. Okologische Schopfungslehre.
Miinchen 1985, 222-247: bes. 241 {f; auBerdem G. Kraus, Gotteserkenntnis ohne Offenba-
rung und Glaube? Natiirliche Theologie als Skumenisches Problem. Paderborn 1987,
419-445.

2Vgl. L. Ruppert, Genesis. Ein kritischer und theologischer Kommentar (1. Teilband: Gen
1,1-11,26). Wiirzburg 1992 (Forschung zur Bibel, Bd. 70), 88-94.

3 Vgl. J. Moltmann (Anm. 1), 279-298 (Der Sabbat: Das Fest der Schopfung): 279.

4 Ebd., 234.

5 In Nielzsches ,Zarathustra‘-Dichtung, in der das Menschsein des Menschen auf den
,Ubermenschen® hin ausgelegt wird, offenbaren die ,Tiere* Zarathustra das Wesen der Welt
als ,Ewige Wiederkehr des Gleichen®, so daf3 dieser sich als ,,der Fursprecher des Lebens,
der Fiirsprecher des Leidens, der Fiirsprecher des Kreises* (TI. III: Der Genesende) ver-
siehen kann. Als gerader Gegensalz zum christlichen Gottes-, Menschen- und Weltbild
entworfen (,aut Zarathustra aut Christus”), weist Nietzsches Denken tatsdchlich jedoch
erstaunliche Parallelen zur biblisch-chrisilichen Sicht des Menschseins auf (s.u.).



Klaus W. Hilbig 26

ner Gottebenbildlichkeit aber nur sein, indem er in prophetischer Hoff-
nung MaBl nimmt an der kommenden ,Konigsherrschaft’ Gottes. So legt
es sich nahe, die biblischen Imago-Dei-Aussagen vom Kénig-, Priester-
und Prophetentum her zu verstehen als den drei sog. ,Amtern‘, die nach
traditioneller Auffassung in Jesus Christus ihre volle Gestalt gefunden
haben. Zugleich wird so der innere Bezug deutlich zwischen der sakra-
mentalen Erneuerung der Gottebenbildlichkeit in der Taufe (Eucharistie,
Firmung) und der im Salbungs-Ritus ausdriicklich hervorgehobenen
Gleichgestaltung des Getauften mit Christus (= dem Gesalbten), ,,der ge-
salbt ist zum Priester, Konig und Propheten in Ewigkeit“. Der Prozef des
Menschwerdens und des Christwerdens fallen damit letztlich in eins.

1. Der Kampf des Kdnigs mit dem Chaosdrachen der Zeit

Die Grundaussage des ersten biblischen Schopfungsberichts, da der
Mensch als Mann und Frau ,,im Bild*“ und ,,nach der Gestalt Gottes“ ge-
schaffen ist (Gen 1,26f), 148t sich nur im Horizont dessen verstehen, was
mit ,,Erschaffen {iberhaupt gemeint ist, ndmlich ein Zuriickdringen des
vorgeschopflichen ,Chaos® der ,Finsternis‘ durch das ,Licht‘ (Gen 1,3)
bzw. die Begrenzung der Wasser der ,Urflut’, so daB die ,Erde*, das ,trok-
kene Land‘ zum Vorschein kommt (vgl. Gen 1,9f; Ps 104, 6-9). Im baby-
lonischen Schopfungsepos Enuma elis ist es der Schépfergott Marduk,
der die Welt durch seinen siegreichen Kampf mit der tidmat, der gottli-
chen Verkorperung der Chaosmacht der Urflut (hebr. t*hém), begriindet
und festigt.® Dieser Urkampf als Herstellung der Weltordnung ist mit der
Thronbesteigung des Konigs als Reprisentanten der Urordnung am Neu-
Jjahrstag stets von neuem aufzunehmen. Wird doch die Welt- oder Zeit-
ordnung durch jeden Jahreswechsel erneut bedroht, vom Chaosdrachen
der Zeit verschlungen zu werden oder in der ,Sintflut* unterzugehen.’
Auch wenn im ersten Schopfungsbericht von einem solchen ,Kampf* des
Schoépfers nicht mehr ausdriicklich die Rede ist, so fehlt er doch in der Bi-

¢ Vgl. L. Ruppert (Anm.2), 66-70.

" Wenn Gott in Gen 8,21f nach dem Ende der ,Siniflut* die bestindige Wiederkehr des
Wechsels der Jahreszeilen garantiert, so gilt es zu sehen, da3 das rettende ,Haus der Arche
ein dhnliches Heiligtum ist wie die von Mose nach himmlischem Musler gebaute ,Woh-
nung Jahwes* (als Sinnbild der Urordnung), deren Errichtung ,,gerade auf den Neujahrs-
lag des zweilen Jahres nach dem Auszug aus Agypten datiert (wird), wobei diese chronolo-
gische Angabe unverkennbar eine Entsprechung in Gen 8,13 (sc. der Offnung der Arche,
d.V.) im Rahmen der Flutgeschichte hal“ — so P. Weimar, Kult und Fest. Aspekte des Kult-
verstdndnisses im Pentateuch, in: K. Richter (Hg.), Liturgie — Ein vergessenes Thema der
Theologie? (QD 107). Freiburg u.a. 1986, 65-83: 75.



Imago Dei 27

bel nicht: im Motiv des vorzeitlichen ,Engelsturzes‘ nach dem Kampf des
Erzengels Michael mit dem ,,groBen Drachen oder der ,,alten Schlange,
die Teufel oder Satan heiBt und die ganze Welt verfiihrt“ (Offb 12,9), er-
innert auch die Bibel daran, daB ,Schépfung’ mit einem urzeitlichen
Drama verbunden ist (dhnlich: Gen 6,1-7), das in die jeweilige Gegen-
wart hineinreicht. Ja, man wird sagen miissen, dal auch im biblischen
Sinn das (Neujahrs-) Fest, das heiBt besonders der Sabbat als ,,Fest der
Schopfung*®, auf den keine ,Nacht' als Auswirkung der vorgeschopfli-
chen ,Finsternis* mehr folgt (vgl. Gen 2,2f), die Weltordnung der Schop-
fung immer wieder stabilisiert, weil es die ,heilige Zeit* des ,Anfangs’ (vgl.
die liturgische Formel: ,Wie es war im Anfang...*) aktualisiert: den
Uber-gang von der Zeit zum ewigen Leben.®

Deutlich zum Vorschein tritt dieses Verstindnis auch in der Feier des
,Passah‘-Festes als vergegenwirtigende Erinnerung an den Auszug des
Volkes Israel aus der ,Sklaverei‘ in ,Agypten‘ durch das Meer hindurch.
Meint doch dieser Gang ,trockenen FuBes® durch das ,Wasser* gar nichts
anderes als den Uber-gang aus der Verginglichkeit in das ,Gelobte Land*
des ewigen Lebens.!° Entsprechend konnte der Alttestamentler Johannes
Pedersen in seiner 1934 erschienenen Abhandlung ,,Passahfest und Pas-
sahlegende® die Geschichten von der Herausfiihrung Israels als ,,Urzeit-
ereignisse“ bezeichnen, die nicht der profanen Zeit, sondern der ,.konzen-
trierten Zeit, d.h. der Ewigkeit* angehorten: ,,Der Kampf war identisch
mit dem groBen Kampf der Urzeit, als Jahwe aus dem Chaos die geord-
nete Welt erschuf, indem er die Chaosdrachen erschlug.“!! In einer Vari-

8 Die treffende Bezeichnung geht auf Franz Rosenzweig zuriick - vgl. J. Moltmann
(Anm. 1), 280. Der Wochenrhythmus von sieben Tagen leitet sich von den Mondphasen
her, wobei ein Zusammenhang besteht zwischen den Neumonden und dem Neujahr. Das
hebriische Wort fiir ,ein Fest feiern‘, kagijaa, ist verwandt mit kag, ,einen Kreis ziehen*
oder ,herumgehen’, und mit kug, ,Kreis‘, setzt also die Zeit als Jahres-Kreis voraus!

9 Vgl. J. Pieper, Zustimmung zur Welt. Eine Theorie des Festes. Miinchen 21963, der u.a.
Athanasius (4.Jh.) zitiert: ,,Uns, die wir hier leben, sind unsere Feste ein ungehinderter
Durchgang zu jenem Leben* (S.68). In religionsphdnomenologischer Betrachtung hat Vil-
helm Grenbech zu Beginn des Jahrhunderts dasselbe so formuliert: ., Im Kult wird die
Welt von neuem geschaffen; der Kult ist der Ursprung von allem. Deshalb bedeutet der
Kult einen Bruch mit allem, was wir unter chronologischer Zeitfolge verstehen; bei jedem
Fest fingt man aufs neue an, und so lange das Fest dauert, ist der Zeitbegriff aufgeho-
ben ... Das bedeutet, daB die Vorzeit, die Geschichte, im Kult wiederbelebt wird. Die Taten
der Urviiter werden dramatisch durchgespielt, und dadurch werden sie wirklich und ge-
genwirtig und fiir die Zukunft bestimmend. Demnach sehen wir auch iiberall eine Uber-
einstimmung zwischen den Schopfungsmythen der Primitiven und den zentralen Handlun-
gen im Kult” - zit. nach B. Otzen, Kult und Mythos im Alten Testament aus skandinavischer
Sicht, in: Kerygma und Dogma (35) 1989, 23-33: 26.

10 Vgl. F. Weinreb, Das jiidische Passahmahl und was dabei von der Erigsung erzihlt wird.
Miinchen o.]., 120-151.

11 Zit. nach B. Otzen (Anm.9), 28. Mit dem ,Sieg Jahwes‘ (bzw. des ,K6nigs*) iiber den Dra-



Klaus W. Hdalbig 28

ante dazu hat denselben Kampf auch Jakob = Israel an der Furt des Jab-
bok zu bestehen (Gen 32,23-33); aber auch schon dem Adam Paradisus
ist er in der Auseinandersetzung mit der Versuchung der ,Schlange‘ auf-
getragen (vgl. Gen 3, 1-6). Diese wurde von Offb 12,9 her mit dem Satan
identifiziert, des — wie der Brudermord Kains an Abel zeigt — ,,Menschen-
morders von Anfang an“ (Joh 8,44). Ausgangspunkt des Mordes ist dabei
das von Gott angenommene kultische Opfer Abels bzw. Kains Neid dar-
uber, der durch Darbringung der Friichte vom ,verfluchten Ackerboden®
(vgl. Gen 3,17) vergeblich versucht, den Segen des Schopfers und damit
das Leben zu erlangen (vgl. Gen 4,3-8). Denn jenseits von Eden, das
heiflt jenseits des heiligen Kreises des ,Paradieses’ mit dem ,Baum* des
ewigen Lebens in seinem Zentrum, stiirzt der Mensch haltlos in die pro-
fane, festlose Zeitlichkeit (vgl. Gen 4, 14: ,rastlos und ruhelos werde ich
auf der Erde sein“), in der der Uber-gang zur Ewigkeit nicht mehr gelin-
gen kann. Und ist nicht eben die Welterfahrung des noch immer (gebro-
chen) wirksamen ,Fortschritts*-Glaubens gerade dadurch charakterisiert,
daf3 die Zeit nicht mehr als geheiligt durch die kirchlichen Sonn- und Fei-
ertage erlebt wird, sondern als schlechterdings profan, kultlos, ohne Wie-
derkehr? Georg Muschalek sieht wohl richtig, wenn er die heutige Kult-
unfihigkeit als Verlust der Ewigkeit deutet: ,,Es gibt kein Innehalten
mehr, kein Aufheben der Zeit in die Ewigkeit hinein, es gibt keine Feier
mehr, fiir die Arbeit nur Vorbereitung wiire, oder, anders ausgedriickt: es
gibt nur noch Zeit, keine Ewigkeit mehr.“2

Der Kult als Darbringung des ,wahren‘ Opfers und so als Uber-gang
zur Ewigkeit durch den ,Tod* hindurch hat den Kampf mit dem Chaos-
drachen oder die Auseinandersetzung mit der ,Schlange im eigenen In-
nern zur Voraussetzung. Nach Eugen Drewermann symbolisiert die
Schlange von Gen 3 ,,das Prinzip der Verginglichkeit, der Kontingenz al-
les Geschaffenen®, das in seiner Materialitit wesentlich ambivalent sei:
»immer verkorpert die Schlange den Bereich des Ubergangs zwischen
Wasser und Land, Hohle und Erde, Nacht und Tag, Dunkelheit und
Licht, Trieb und BewuBtsein, Sexualitdt und Kultur.“!3 Freilich ist es ge-
rade nicht die Schlange selbst, die diesen Ubergang erméglicht, sondern
erst der Sieg iiber diese in Nachahmung des Schopfers und seiner welt-
ordnenden Urtat, durch die er sich als Konig der Welt erweist. Von daher

chen in der ,Thronbesteigung® am Neujahrsfest im Tempel von Jerusalem wurde die ur-
spriingliche Verbindung des Zeitlichen mit dem Ewigen, des Menschlichen mit dem Gott-
lichen wiederhergestellt.

2 G. Muschalek, Kult, Kultur und christliche Liturgie. Tibingen 21990 (Bild und Gleichnis
Bd.6), 32.

3 E. Drewermann, Das Markus-Evangelium (Bilder von Erlosung), Bd.1. Olten 1987, 27.



Imago Dei 29

ist der Mensch ,Bild Gottes* oder ,kéniglicher Herrscher® (vgl. Ps 8,6f) in
eben dem MaBe, wie er die ,Schlange* in sich besiegt, so daBl Gottes
,Feinde und Widersacher* wirklich ,,verstummen® und das (kultische)
Lob des Schopfers rein erklingt (vgl. Ps 8,3). DaB3 Christus in der ,Thron-
besteigung’ seiner Kreuzigung diesen Sieg iiber die ,Schlange* oder ,Sa-
tan‘ erringt (vgl. Joh 12,31f) und so der wahre Messiaskdnig oder das
,Ebenbild des unsichtbaren Gottes* ist (vgl. Kol 1, 15), ist zentraler Inhalt
der christlichen Verkiindigung des ,,Wortes vom Kreuz*“.!* Christusnach-
folge in der Taufe als Durchgang durch den Tod im ,Wasser® zum neuen
Leben ist darum identisch mit der Erneuerung des Menschen ,,nach dem
Bild seines Schopfers (Kol 3, 10). Diese Erneuerung geschieht neben der
Taufe in der Eucharistie als neuer ,Passah‘-Feier oder Teilhabe am ,Kreu-
zesopfer, das die Kraft des Geistes fiir den ,Kampf* schenkt, durch den
der Mensch erst zum Menschen wird. So sagt Origenes: ,,Wenn der &u-
Bere Mensch (2 Kor 4,16) in uns ein Mensch ist, wihrend der innere
Mensch einer Schlange gleicht, dann ist in uns nicht Mensch-Mensch,
sondern ,Nur-Mensch* (tantum homo)*; erst wo der Mensch von dem auf
ihn herabkommenden Geist derart erfiillt wird, daB er ,.ein ,Ubermensch*
(ngp &vIpwmoc) oder ein ,Nicht-mehr-Mensch® (ovkétt dv3pomnog)
wird“, findet er wieder ,,die héchste Erfullung seines von Gott urspriing-
lich geplanten Menschseins“.'® Der gottebenbildliche Mensch erscheint
so in der Sicht des altchristlichen Meisters der Exegese als ,Ubermensch,
der im Sieg iiber die Schlange in ihm den Uber-gang zuriick ins Paradies
vollzieht.!®

Wie sehr diese Sicht fiir die Alte Kirche bestimmend war, zeigen auch
die Taufkatechesen des Cyrill von Jerusalem, der nicht nur die Paradie-
sesschlange mit dem Chaosdrachen der Zeit gleichsetzt, sondern diesen
auch mit dem Wasser des ,Jordan‘ identifiziert: ,,Nach Job (40,23) war in
den Wassern der Drache, der den Jordan mit seinem Rachen aufnahm.
Da die Haupter des Drachen zerschmettert werden sollten, stieg Jesus in
das Wasser und band den Gewaltigen, damit wir die Macht erhalten, ,auf

14 Zum kultisch-liturgischen Verstindnis des Kreuzestodes Christi vgl. K. W. Hilbig, Zeir-
Gestalt des Ewigen. Der Gekreuzigte als Mitte der Liturgie, in: Geist und Leben 2/1991,
84-105.

15 K. Rahner, Das Menschenbild des Origenes, in: Eranos-Jahrbuch XV (1947), 197-248:
225 und 227. — Zum ,Ubermenschen‘ in der christlichen Tradition vgl. E. Benz, Der dreifa-
che Aspekt des Ubermenschen, in: ders., Urbild und Abbild — Der Mensch und die mythische
Welt (Gesammelte Eranos-Beitrige). Lelden 1974, 337-402.

16 Zur ,Riickkehr in das Paradies® als grundlegendem Topos des geistlichen Lebens in der
Alten Kirche vgl. F. Wulf, Geistliches Leben in der heutigen Welt. Geschichte und Ubung der
christlichen Frommigkeit. Freiburg 1960, 17-33.



Klaus W. Hdlbig 30

Schlangen und Skorpionen zu treten* (Lk 10, 19).“!” Tatsdchlich nimmt ja
Jesus im Markus-Evangelium unmittelbar nach seiner Taufe in der Wiiste
. den Kampf mit dem ,Teufel’ und seinen ,Didmonen* auf, die in Uber-
nahme der Vorstellungswelt spatjiidischer Apokalyptik fiir die versuche-
rische ,Schlange* als Bild des Bésen in der jahwistischen Urgeschichte
stehen.'® Mit der vorlaufigen (am Kreuz dann endgiiltigen) Uberwindung
der ,Teufelsherrschaft’ erweist sich Jesus dann nicht nur als der ,Jneue
Adam’, der wieder bei den ,,wilden Tieren* ist (Mk 1, 13), sondern auch
als Verkiinder der ,Konigsherrschaft Gottes® (Mk 1,15). Sein Gang
durch das Wasser (und ,iiber das Wasser: Mk 6,48) ist der erldsende
Gang hiniiber zum ,,Vater der Gestirne* (Jak 1,17), der dem Gang der
Sonne auf ihrer Jahresbahn im Band der zwdlf Tierkreiszeichen gleicht.
Ist doch im alten Bilddenken der ,Teufel‘ oder ,Drache’, der den Jenseits-
Wanderer auf seinem Weg zum himmlischen Vater am Wegesrand auf-
lauert', identisch mit dem achten Tierkreiszeichen der Schlange oder
dem Skorpion, von dem es heifit, daB er ,,verhindern will, daB man zum
Ursprung, zum Urgrund kommt“: ,,Der Mensch im Zeichen Skorpion er-
lebt permanent diesen Kampf mit dem Drachen. Er ist der erlésende Ty-
pus, der wirklich durchbrechende, der das Im-Bilde-Gottes-sein in sich
tragt.“** Durchbrochen aber wird die vom siebten Tag der Schopfung,
dem Sabbat, markierte Grenze zum ,achten Tag‘ der Erlosung: ,,Der Weg
fihrt vom Sechsten (sc. dem Tierkreiszeichen der Jungfrau, d.V.) durch
das Meer hindurch in das Siebte (sc. das Zeichen der Waage, d.V.), und
durch den FluB (sc. den Jordan, d.V.) hiniiber in das Achte. Und der
achte Tag ist, wie man sagt, der Tag der Erlosung.“* Wenn in der Flutge-
schichte als Typus der Taufe genau ,,acht Menschen* in der Arche durch
das Wasser gerettet werden (1 Petr 3,20f), und wenn die von Noah zur
Landsuche ausgesandte Taube, die in der Taufgeschichte Jesu als Geist-
Symbol erscheint (Mk 1, 10), als Zeichen des neugewonnenen ,Landes ei-
nen ,frischen Olivenzweig“ mitbringt (Gen 8, 11), wobei im Hebriischen
die Worte fiir ,Salbol‘ (schemen) aus Oliven, fiir ,acht (schemonah) und
fiir den Gesalbten (Meschiach) aufeinander verweisen??, dann wird deut-

17 Cyrill von Jerusalem, Uber die Taufe (BKV 41). Miinchen 1922, 56.

'® Vgl. E. Drewermann (Anm. 13), 27f,

% Vgl. Cyrill von Jerusalem (Anm. 17), 26f.

M F. Weinreb, Die Astrologie in der jiidischen Mystik. Miinchen 1982, 85 und 77. — Die
Lehre von der EinfluBnahme der Sternzeichen auf bestimmte Korperteile ordnet dem
Skorpion die Geschlechtsteile zv - vgl. Art. Zodiakus, in: Lex. der christl. Tkonographie IV,
574.

21 Ebd., 76.

22 Vgl. ebd. 67. Weinreb erinnert auch daran, daB der ,Olberg‘ der Passion Christi eigent-



Imago Dei 31

lich, warum die Alte Kirche die Taufe (oft in oktogonalen Baptisterien)
mit dem Mysterium der Achtzahl untrennbar verbunden hat.2> Am ,ach-
ten Tag‘ (= Sonntag) wird der ,erste Tag® (= Ursprung) der Schépfungs-
woche auf einer neuen Ebene wieder-holt, so dafl auf dem Antlitz des am
,achten Tag‘ auferstandenen Gekreuzigten als ,,Bild Gottes* das Licht
des ,ersten Tages* aufstrahlen kann (vgl. 2 Kor 4,4.6; Gen 1,3). Und wie
im Anfang der Geist iiber der Urflut ,schwebt (Gen 1,2), so schwebt der
Geist als Taube iiber der Flut des Jordan und nimmt in der christlichen
Ikonographie bisweilen ,,auf den Bildern der Taufe Jesu die Gestalt eines
herabstiirzenden Adlers® an?¢, der als Sinnbild der sieghaften Sonne
mehr noch als die Taube das Gegenbild zur Schlange der Finsternis dar-
stellt.??

DaB wir vom Kénigtum des gottebenbildlichen Menschen nicht spre-
chen konnen, ohne an den Weg der Sonne durch die Tierkreiszeichen im
Jahreskreis bzw. an die Sonnensymbolik iiberhaupt zu erinnern, ergibt
sich notwendig aus dem archetypischen Verstindnis des Konigs als ,Sohn
der Sonne‘, worauf schon die goldene Kdnigskrone hinweist, die den
Strahlenkranz der Sonne symbolisiert. Jeder Konig, nicht nur der dgypti-
sche Pharao als Sohn des Sonnengottes Re, ist im Grunde ein ,Sonnen-
K6nig’, der in Nachahmung des siegreichen Kampfes der Sonne mit dem
urzeitlichen Chaosdrachen (in Agypten verkorpert in der Apophis-
Schlange) die Heilsordnung des Anfangs wieder aufrichtet. So gilt durch-
aus generell, worin Drewermann die Aufgabe des dgyptischen Konigs als
,Bild Gottes* sicht, nimlich auf Erden ,,den Lauf der Sonne nachzubil-
den: das Bése zu besiegen, die Wahrheit zu lieben und durch das Licht
und die Wirme so viel an Leben wie moglich zu erzeugen®“.? Die ent-
scheidende Frage ist freilich, wann sich denn der Kénig und damit der
Mensch tatsichlich seiner urspriinglichen Bestimmung geméal als der se-
gensreiche Fiirsprecher fiir das Leben auf der Erde erweist. Im Anschlufl
an den Pharaonen-Titel ,,Vereiner der beiden Linder” (nidmlich von
Ober- und Unteriigypten) weist Drewermann darauf hin, daf} fir die Al-

lich ,,Oliven-Berg“ bedeutet und der Garten Gethsemane iiberselzt ,,Olivenpresse* heif}t,
aus der das Salbol (des Geistes: vgl. 1 Joh 2,20.27) gewonnen wird (ebd., 66f).

23 Zur Symbolik der Achtzahl vgl. K. W. Hilbig (Anm. 14), 86f und 98.

24 H. und M. Schmidt, Die vergessene Bildersprache christlicher Kunst. Ein Fiihrer zum Ver-
stindnis der Tier-, Engel- und Mariensymbolik. Miinchen 1981, 111.

25 Der ,,schlangenvertilgende Adler als Sinnbild des sieghaften Christus* findet sich hiufig
in der friihchristlichen Ikonographie — vgl. ebd., 37. Mit der Taube sicht den Adler auch
die jiidische Mystik zusammen: ,,Der Adler trigt, wie man sagl, die Taube auf seinen Flii-
geln; im Bild der Taube also bringl er auch die ,Botschaft® aus einer anderen Welt.* — F.
Weinreb (Anm. 20), 83.

% E. Drewermann, ,, Ich steige hinab in die Barke der Sonne.“ Alt-Agyptische Meditationen
zu Tod und Auferstehung in bezug auf Joh 20/21. Olten 1989, 101.



Klaus W. Hilbig 32

ten Agypter derjenige ein freier, koniglicher Mensch und ,,Sohn der
Sonne* war, ,,der in sich selbst Geist und Trieb, BewuBtsein und Unbe-
wulltes ,vereinigt’ hatte und der in dieser Einheit mit sich selber Platz
nahm auf dem Thronsitz seines Lebens, als ein Kind des Lichtes, souve-
rdn und frei wie der Wind“.?” Nach einer etwas anderen Bestimmung ist
der wahre Ké6nig in den Augen der Agypter derjenige, der es versteht, das
Leben im Augenblick des Todes ,sakramental‘ zu verwandeln, ,,zwischen
Erscheinung und Sein symbolisch zu synthetisieren in einem Akt, den
man am besten als Wiedergeburt aus dem Geiste, als die Thronbesteigung
eines wahrhaft koniglichen Menschen, als den Sieg der Liebe iiber den
Tod bezeichnen kann“.?® Vermag dies aber der dgyptische Pharao oder
tiberhaupt einer der Machthaber dieser Welt? Immerhin stellt ja auch
nach Drewermann, wie er im Hinblick auf die Satansversuchung Jesu
sagt, ,,diese Einheit der Gegensiitze, ... diese Synthese aus Geist und Trieb
im Menschen ... ohne Zweifel das schwierigste Kunststiick des ganzen
menschlichen Lebens* dar.?? Denn nicht einfach in der Unterdriickung
der Triebwelt erlangt der Geist seine kénigliche Herrschaft, sondern in
threr Verwandlung, das heiBt Vergeistigung des Leibes wnd Verleibli-
chung des Geistes. Eine solche Wesensverwandlung oder — sakramental
gesprochen — ,Transsubstantiation‘, die den ganzen Menschen mit all sei-
nen Dimensionen ergreift, kann nicht allein das Werk des ethisch-morali-
schen Wollens sein. Jeder bloBe Humanismus, der von der Religion als
kultisch-liturgischer und so ,4sthetischer* Zeitgestaltung absieht, muB
den Menschen dualistisch in ,Geist* und ,Leib‘ aufspalten und letzteren
abwerten. Drewermanns Kritik am humanistischen ,Ideal, das zum
Kampf gegen das ,Tier im Menschen* auffordert, also ,,das tierhafte, bio-
logische Erbe im Menschen mit dem metaphysisch Basen, mit dem Teu-
fel identifiziert“3°, ist nur zu berechtigt. Drewermann beruft sich fiir seine
Kritik nicht zuletzt auf Mk 1,13, daBB nidmlich Jesus als Sohn Gottes
(,Sohn der Sonne‘) nach bestandenem Kampf mit dem Teufel bei den
,wilden Tieren‘ war und so das verlorene Paradies der ,,Einheit zwischen
Mensch und Natur* wieder herauffiihrte.?! Und er sieht in Nietzsches Za-
rathustra-Gestalt, die durch die Verbindung von ,Adler* (Geist, Sittlich-
keit) und ,Schlange* (Materie, Sinnlichkeit) charakterisiert ist, ein gera-
dezu ,kongeniales® Verstandnis zum ganzheitlichen Menschenbild von

2 E. Drewermann, Das Markus-Evangelium I (Anm.13), 155.
2 E. Drewermann, ,, Ich steige hinab ...“ (Anm.26), 78.

» E. Drewermann, Das Markus-Evangelium I (Anm. 13), 158f,
30 Ebd., 152f.

31 Vgl. ebd. 148, Anm.8 und 9.



Imago Dei 33

Mk 1,13 mit der Einheit der Gegenséitze von ,Engeln‘ und ,Tieren‘.>? Tat-
sdchlich stellt ja Nietzsches Zarathustra-Dichtung mit ihrer Verkiindi-
gung des ,Todes Gottes‘ und des ,Ubermenschen‘ eine radikale Absage
an die humanistische Bildung des Biirgertums des 19. Jahrhunderts dar,
das das Renaissance-Ideal des ,universalen Menschen‘ aus seinem Welt-
und Transzendenz-Bezug heraus privatisierte’> und so in den Augen
Nietzsches den ,letzten Menschen® auf den Thron hob, der blinzelnd
fragt: ,Was ist Liebe? Was ist Schépfung? Was ist Sehnsucht? Was ist
Stern?“3 Demgegeniiber ist der Ubermensch der Mensch der ,groBen
Hoffnung’, der noch genug ,,Chaos in sich* hat, ,,um einen tanzenden
Stern gebdren zu kodnnen®.’> Zarathustra vollzieht (gleich einem Seil-
,Tanzer* oder ,PossenreiBer*) den Uber-gang vom dualistisch in Geist
und Leib, Himmel und Erde zerspaltenen Menschen zum verwandelten
Menschen, der sich auf das kindlich-kdnigliche Welten-Spiel als reines
Ja-sagen im Kreis der Ewigen Wiederkehr des Gleichen versteht.>” Nietz-
sches Erneuerung des Gedankens des Kreislaufs der Zeit zielt letztlich
auf dieselbe Verséhnungsgestalt von Mensch und Natur, die die Bibel im
Bild des ,Paradieses’ und der paradiesischen ,Tier-Herrschaft* Adams
vorstellt.*® Dal} diese Versohnung - wie auch Nietzsche weill - nur im

2 Vgl. ebd., 153, Anm. 17. — Dazu D. S. Thatcher, Eagle and Serpent in Zarathustra, in:
Nietzsche-Studien 6 (1977), 240-260, bes. 252. AuBBerdem M. Lurker, Die Botschaft der
Symbole. In Mythen, Kulturen und Religionen. Miinchen 1990, 179-191 (Adler und
Schlange als Pole des Seins).

3 Vgl. A. Stiittgen, Ende des Humanismus — Anfang der Religion? Mainz 1979, 25-30.

34 Zarathustras Vorrede, n.5. In den vier Fragen greift Nietzsche wohl in verwandelter
Gestalt Kants vier Hauptfragen der Philosophie auf: Was kann ich wissen? Was soll ich
tun? Was darf ich hoffen? Was ist der Mensch? Die Antwort auf die Frage nach dem We-
sen des Menschen ist nach Kant identisch mit der Bestimmung der ,letzten Zwecke* der
menschlichen Vernunft, was sein Denken insgesamt als ,teleologisches System* ausweist,
wohingegen Nietzsche die Welt gerade ateleologisch interpretieren will - vgl. H. P. Bal-
mer, Freiheit statt Teleologie. Ein Grundgedanke Nietzsches. Miinchen 1977.

35 Zarathustras Vorrede, n.5. Der Name ,Zarathustra‘, dessen ,A und O°‘ ist, ,,da3 alles
Schwere leicht, aller Leib Ténzer, aller Geist Vogel werde* (TI. III: Die sieben Siegel), be-
deutet ,Goldstern‘, ,Stern des Glanzes‘, wie Nietzsche der ,Symbolik* Friedrich Creuzers
entnommen hat. Der Reigentanz der Sterne und die Sternzeichen spielen in der Zarathu-
stra-Dichtung eine groBe Rolle. ,Astrologische’ Beziige klingen auch in Nietzsches Formel
vom ,amor fati“ an.

3¢ Vgl. Zarathustra-Vorrede, n.6. In der Rolle des ,,Possenreiers der neuen Ewigkeiten“
hat Nietzsche seine eigene Berufung gesehen - vgl. E. Biser, Gottsucher oder Antichrist?
Nietzsches provokative Kritik des Christentums. Salzburg 1982, 105-118: 112.

%7 Vgl. das Einleitungsstiick des Zarathustra ,,Von den drei Verwandlungen®. Nach Biser
(Anm. 36) wird mit dem Zielbild des ,Weltenkindes* bei Nietzsche ,,unwillkiirlich die Erin-
nerung an das paulinische Bild der Gotteskindschaft wachgerufen ..., die der Romerbrief
als eine ,Selbstfindung im Geiste* deutet* (100).

3¢ Biser will nicht ausschlieBen, daB ,,in der Ewigen-Wiederkunfts-Konzeption eine struk-
turelle Entsprechung zur Himmelsrose und ihrer vom Reigen der Seligen beschriebenen
Zyklen* in der Dichtung Dantes gesehen werden kann, meint aber doch, daB3 Nietzsche



Klaus W. Hilbig 34

,heiligen Spiel* der kultischen Festfeier im Jahreskreis erreicht werden
kann3®, macht es notwendig, die Berufung des Menschen zur kéniglichen
Freiheit und Herrschaft zugleich als Berufung zum priesterlichen Opfer
und Segnen zu verstehen.*

2. Die Tier-Herrschaft als priesterliche Fiirsprache fiir das Leben

Wenn Drewermann den ,Weg Jesu‘ insgesamt bestimmt als ,,Weg einer
Synthese, einer so noch niemals gesehenen und mit einer unerhdrten Si-
cherheit gelebten Einheit zwischen Gott und Mensch, zwischen Ewigkeit
und Zeit, zwischen Schopfer und Geschépf, zwischen Himmel und
Erde“", so darf doch nicht iibersehen werden, daB3 dieser Weg die umfas-
sende Synthese wesentlich als Kreuz-Weg vollzieht, der nicht nur in die
Erhohung bzw. Thronbesteigung des wahren ,Sonnen-Koénigs* auf dem
Kreuzesthron einmiindet*?, sondern eben auch das wahre (Selbst-)Opfer
des wahren Hohepriesters einschlieft. Das Kreuzesopfer ist dabei keines-
wegs, wogegen Drewermann polemisiert, im Sinn der Unterdriickung von

w~vornehmlich auf einer ,Hadesfahrt* begriffen“ bleibt, weil er, ,,am Modell der Géttlichen
Komddie gemessen, kein Paradies* kennt. - E. Biser, Nietzsche und Dante. Ein werkbiogra-
phischer Strukturvergleich, in: Nietzsche-Studien 5 (1976), 146-177: 154 und 171. Freilich
wird man mit Drewermann im ,Paradies‘ gerade den ,Kreis der Zeit* sehen miissen, der im
religiosen Festkalender bzw. im Zyklus des Kirchenjahres erinnert wird - vgl. E. Drewer-
mann, Strukturen des Bdsen 1: Die jahwistische Urgeschichte in exegetischer Sicht. Pader-
born 1977, 21980, erw. durch ein Vorw.: Zur Erganzungsbediirftigkeit der hist.-krit. Exe-
gese, 31981, erg. durch ein Nachw.: Von dem Geschenk des Lebens, 378-389: bes. 388.
Und der Kult ist nichts anderes als die ,Ewige Wiederkehr des Gleichen® (s.u.).

3 In der ,,Frohlichen Wissenschafl“, dem vorweg geschriebenen Kommentar zur Zarathu-
stra-Dichtung, verdeutlicht Nietzsche im Aphorismus ,,Jetzt und ehedem* (n.89), da3 an
aller Kunst der Kunstwerke nichis liegt, ,,wenn jene héhere Kunst, die Kunst der Feste, uns
abhanden kommt!*

4 Das Bestellen und Kultivieren des Paradiesgartens (Gen 1,15) wird letztlich als kulti-
scher Dienst zu deuten sein, weil es im alten Denken Kultur ohne Kult gar nicht gibt.
Richtig sagt J. Ratzinger, Im Anfang schuf Gott. Vier Miinchener Fastenpredigten iiber
Schopfung und Fall. Miinchen 1986, 28: ,In allen Kulturen laufen die Schépfungsberichte
darauf hinaus, dal die Welt da sei fiir den Kult, fiir die Verherrlichung Gottes.“

41 E. Drewermann, Das Markus-Evangelium I (Anm. 13), 258.

4 E. Drewermann, ebd., 85f, erwidhnt zwar das Schema des égyptischen Thronbesteigungs-
festes mit der Adoption des Kdnigs als ,Sohn Gottes‘, der Proklamation seiner Gottessohn-
schaft und der Akklamation durch das Volk, dem das Markus-Evangelium mit der dreima-
ligen Bezeugung der Gottessohnschaft Jesu bei der Taufe (1, 10f), der Verkldrung (9,7) und
dem Bekenntnis des Hauptmanns unter dem Kreuz (15,39) folgt; die altkirchliche Sicht
des Kreuzes als (Sonnen-),Thron® greift er gleichwohl nicht auf. Anders Odo Casel, der
vom Kreuz als ,,Abzeichen des wahren Sonnenkdnigs® spricht. — O. Casel, Gegenwart des
Christus-Mysteriums. Ausgewdhlte Texte zum Kirchenjahr. Hrsg. von A. Schilson. Mainz
1986, 97.



Imago Dei 35

Natur und Eros zu verstehen.*’ Vielmehr geht es im kultischen Opfer
darum, daB3 aus dem durch die Siinde auf dem Leben lastenden ,Fluch’
(male-dicere) ein das Leben im ganzen gutheiBender Segen (bene-dicere)
wird, daf3 der (bejahende oder verneinende) menschliche Wille verwan-
delt wird zum ,heiligen Ja-sagen‘ und so der Mensch wirklich priesterli-
cher Fiirsprecher des Lebens, des Leidens und des Kreises (s.0. Anm. 5)
vor Gott ist. Dazu aber muB3 der Mensch die Sprache des Lebens und der
Lebe-wesen, der Tiere, wahrhaft sprechen kénnen, wie es die Paradies-
erzihlung des zweiten Schopfungsberichts von Adam behauptet (Gen
2,19f).** Gewil}, im Benennen der Tiere iibt der Mensch seine Tier-Herr-
schaft aus, zu der er als ,Bild Gottes* berufen ist; doch solches Sprechen
bleibt nur in seinem Wesen, solange es aus der paradiesischen Schop-
fungsordnung als gottesdienstlicher Kultordnung heraus ,dichterisch’
spricht.®® Deshalb ist die Tier-Herrschaft des gottebenbildlichen Men-
schen durchaus in Ent-sprechung zum kultischen Dienst der himmlischen
Urwesen oder Engel zu sehen, die Gottes ,Hofstaat‘ bilden, wie T. N. D.
Mettinger in seiner Untersuchung der biblischen Image-Dei-Aussagen
dargelegt hat.*¢ Allerdings muB dazu auch gezeigt werden, worin das We-
sen der Ent-sprechung, der Analogie des Seins besteht.

Nach Erich Przywara bildet den ,,H6chstfall der Analogie, und zwar
in religi6ser Form, das Gebet des johanneischen Logos im Horizont der
Passion: ,,daB alle eins seien..., wie wir eins sind“ (Joh 17,21-23).4” Das

4 Drewermanns Polemik gegen das Verstandnis des Kreuzestodes Jesu als ,Opfer* setzt
schon ein im Zusammenhang mit seiner Kritik an Kierkegaards Deutung des Christen-
tums in Strukturen des Bésen I11: Die jahwistische Urgeschichte in philosophischer Sicht.
2. erw. und verb. Aufl,, Paderborn 1980, 504-514.

4 G. von Rad, Das erste Buch Mose — Genesis. 9. iiberarb. Aufl., Géttingen 1972 (ATD
2-4), meint unter Berufung auf Herders ,,Uber den Ursprung der Sprache®, daB in Gen
2,19f ,etwas von der Entstehung und dem Wesen der Sprache gesagt” sei und daB ,,dieser
Passus trotz der véllig andersartigen Darstellung des Stoffes nahe an Gen 1,28b*“ heran-
riickt (58).

* Vgl. J. Splett, Liebe zum Wort. Gedanken vor Symbolen. Frankfurt 1985, 33-53 (Fest der
Sprache. Griindung im Kuit), bes. 49, wonach das Wesen des Dichterischen im Rhythmus
als ,,Zusammenklang von Verginglichkeit und Vollendung* (B. Allemann) bzw. in der
Feier und Gestaltung der Zeit als ,,Verlegung/alles Vergehens in Gang“ (R. M. Rilke) be-
steht.

46 Vgl. T. N. D. Mettinger, Abbild oder Urbild? ,Imago Dei’ in traditionsgeschichtlicher Sicht,
in: Zeitschrift fiir die alttestamentliche Wissenschaft 86 (1974), 403-424, unter Verweis auf
das 14malige Vorkommen von d¢mut (= Gestalt, Ahnlichkeit) bei Ezechiel, wovon die
Priesterschrift abhingt, und die pluralische Verwendung des Gottesnamens (Elohim) in
Gen 1 (420). Die Kritik hieran von W. GroB, Die Gottebenbildlichkeit des Menschen im
Kontext der Priesterschrift, in: Theologische Quartalschrift 161 (1981), 244-264, baut einen
falschen Gegensatz auf, indem die ,Tierherrschaft’ zur einzigen inhaltlichen Bestimmung
der Gottebenbildlichkeit erkldrt wird. Worin diese besteht, wird nicht gesagt.

47 Vgl. S.-M. Wittschier, Kreuz Trinitit Analogie. Trinitarische Ontologie unter dem Leitbild



Klaus W. Hdlbig 36

sog. hohepriesterliche Gebet Jesu bringt so zur Sprache, was sich im My-
sterium des Kreuzes (sakramental) ereignet, nimlich die kreuzférmige
Durchdringung und Verbindung von innergéttlicher Einheit der Trinitét
und innergeschopflicher Einheit zum Ur-Rhythmus des wahren Verhilt-
nisses von Schopfer und Schépfung, Unendlichkeit und Endlichkeit. Da-
bei versinnbildet sich das Geheimnis der Analogie des Seins fiir Przywara
nicht nur im Bild des Gekreuzigten als imago trinitatis, sondern das Kreu-
zes-Geschehen wird als ,Hochzeit* von Himmel und Erde, sakramental:
von Christus und Kirche verstanden, deren briutliche Liebes-Einheit im
Tanz als mystischem Hochzeits-Reigen (im Jahreskreis) vorgestellt
wird.*® Indem so der johanneische Logos in hochzeitlicher Einheit mit
der spielend-tanzenden Kirche bzw. Sophia (als weiblicher Urgestalt der
Schopfung: Spr 8,30f) vom Kreuz her als spielend-kiinstlerische Vernunft
ausgelegt wird, die das Sein als Zeit und die Zeit als Sein umfaBt, so er-
scheint das Kreuz nicht nur als Ort des wahren Kultes und der wahren
,Eucharistie‘-Feier, sondern auch als Ursprungsort der Sprache; ent-
springen doch Kult, Tanz, Spiel und Gesang und die (dichterische) Spra-
che der Mnemosyne, ,der* Gedichtnis.*® Was aber Gedenken in Dankbar-
keit (eucharistia) als Bejahung des Endlichen bzw. als Segnung des Zeitli-
chen (= Sterben!) im konkreten Vollzug bedeutet, sagt uns in vor-bildli-
cher Weise die Weisheit des Marchens ,,Die drei Sprachen* aus der
Sammlung der Gebriider Grimm.3°

Das kurze und wenig bekannte Marchen spricht auf seine Weise aus,
was wahre Weisheit und ganzheitliche Bildung im Unterschied zur bloB
wissenschaftlichen Gelehrsamkeit (als Anhdufung ,historischen® Wissens
losgelést vom endlichen Daseinsvollzug) wesentlich ist, nimlich in Ent-
sprechung zum Leben und den Lebe-wesen Gott das Opfer des Lobes

des Kreuzes, dargestellt als dsthetische Theologie (BDS Bd. 1). Wiirzburg 1987, 51-72: bes.
56.

48 Vgl. ebd., 56ff. Auch Nietzsche gebraucht neben dem Bild des Tanzes das der Hochzeit.
Die von Eugen Fink aufgeworfene Frage, ob ein Zusammenhang zwischen dem Wieder-
kunfts-Gedanken und dem Mythos der Wellenhochzeit von Himmel und Erde besteht, be-
jaht G. Wohlfahrt, Der Augenblick — Zeit und dsthetische Erfahrung bei Kant, Hegel, Nietz-
sche und Heidegger mit einem Exkurs zu Proust. Freiburg~Miinchen 1982, 105 (Anm. 35):
.»Die Tochter des Himmels und der Erde ist die Mutter der Musen. Mnemosyne ist der Ur-
sprung der Kunsl.“ Als produktiv-schdpferisches Gedichinis, das heifit als Vollzug der
Sinnbildung oder Sinnerdffnung, die zugleich Weller6ffnung ist, oder als Ent-sprechung
zwischen dem Unsinnlichen und Sinnlichen ist Mnemosyne auch ,,der Ursprung der Spra-
che* — so G. Wohlfahrt, Denken der Sprache. Sprache und Kunst bei Vico, Hamann, Hum-
boldt und Hegel. Freiburg-Miinchen 1984, 83.

4 Vgl. M. Heidegger, Was heifit Denken?, in: Vortrdge und Aufsdtze I1. Pfullingen 31967,
3-17: 10 sowie oben Anm.48.

50 Vgl. Briider Grimm — Kinder- und Hausmdrchen. Bd. 1. Hrsg. von F. van der Leyen. Diis-
seldorf-Berlin 1962, 125-127.



Imago Dei 37

und Dankes darzubringen. Weil der einzige Sohn eines alten Grafen
»dumm® war und nichts in seinen ,,Kopf* (abgetrennt vom Leib) hinein
wollte, so beginnt die Erzihlung, schickt ihn sein Vater zu einem anderen
Lehrmeister in eine ,,fremde Stadt“. Als dumm und toricht gilt in der
theologischen Tradition, wer nicht um seine Gottebenbildlichkeit weil3,
also daBl der Mensch — wie es im alttestamentlichen Weisheitsbuch heiBt
- ,»zur Unverginglichkeit erschaffen* ist und Gott ihn ,,zum Bild seiner
Ewigkeit gemacht“ hat (Weish 2,23). Die térichten und gottlosen
,JFrevler:, fiir die es keine Ewigkeit und keine Wiederkehr gibt, sondern
denen alles bloB als endlich und verginglich erscheint (Weish 2, 1-5), ste-
hen so im Bund mit dem Tod (Weish 1,16), als dessen Konsequenz sie
den ermorden und zu einem ,,ehrlosen Tod“ verurteilen miissen, der von
Gott als seinem Vater spricht (Weish 2, 10-20): ist er ihrem die Schépfung
ausbeutenden, zutiefst zerstorerischen und so fruchtlosen (ungesegneten)
Treiben doch ein ,lebendiger Vorwurf (V. 14). Man hat in der Theologie
aus der so verstandenen Dummbheit bzw. Torheit die Theorie des geisti-
gen Todes gemacht. Dieser besteht ,,in der Stumpfheit des Urteils, in Er-
blindung und Unlust Gott gegeniiber: ,Am stirksten aber versinkt der
Geist des Menschen ins Irdische durch Unzucht, die auf die grofite Lust
aus ist, durch die die Seele am stirksten gefesselt wird. So wird die
Dummbheit am ehesten aus der Unzucht geboren‘ (Thomas von Aquin).“?
Die Warnung vor der Gefahr, in die Gottlosigkeit abzugleiten, hat indes
auch dazu gefiihrt, den Menschen dualistisch zu zerreiBBen, Zeit und Erde
einer falschen Jenseitshoffnung zu opfern und die ganze Sphére des Sinn-
lichen und Leiblichen, von Sexualitit und Lust zu tabuisieren bzw. zu
verteufeln.’2 Die Antwort, die Nietzsche auf diese bis auf Platon zuriick-
gehende Tradition gegeben hat, heift in ihrer (einseitig zugespitzten) For-
mel: ,,Das Christentum gab dem Eros Gift zu trinken: — er starb zwar
nicht daran, aber entartete, zum Laster.“** Was die Tradition nur unzurei-
chend oder gar nicht gesehen hat, bringt Nietzsche um so deutlicher in
den Blick, da3 ndmlich die Bejahung der eigenen Endlichkeit und damit
des eigenen Todes nur gelingen kann, wenn die eigenen Sinne ,zu Ende

51 G. Bachl, Eros und Tod, in: Kunst und Kirche 2/1987, 90. Vgl. H. und M. Schmidt
(Anm.24), 106.

52 Vgl. ebd., 91. Ausfithrlich W. Schubart, Religion und Eros. Hrsg. von F. Seifert
(Beck’sche Reihe 400). Miinchen 1989, 231-263.

33 Jenseits von Gut und Bose, n.168. Im ,H6hlengleichnis® bestimmt Platon den Bildungs-
prozeB einseitig als Ubergang aus der Welt der ,Apaideusia‘, der Befangenheit der Seele in
den sinnlichen Erscheinungen, hin zur ,Paideia‘, der ,sonnen‘-klaren Erkenntnis der ,ewi-
gen Ideen‘ - vgl. M. Heidegger, Platons Lehre von der Wahrheit. Mit einem Brief iiber den
., Humanismus“. Bern-Miinchen 31975, 23. Zu Nietzsches Philosophie als ,umgedrehtem
Platonismus‘ vgl. E. Biser (Anm. 36), 56 und 112f.



Klaus W. Hdilbig 38

gedacht’ werden, der Geist sich also nicht nur als ,minnlich-aktiv* und
,form-gebend* versteht, sondern wesentlich auch als ,weiblich-empfan-
gend‘.>* Es ist diese weiblich-miitterliche Dimension des Empfangens der
Wirklichkeit und damit des leidvollen Gestaltwandels (,Gebirens®) in der
Zeit, die der Vater im Mirchen an sich selbst als ,Animalitiit‘ ausblendet
und unterdriickt, um sich so in vermeintlich reiner ,Rationalitit‘ (ohne
den ,Umweg' iiber die Sinne und das Weibliche) todlos im Leben seines
Sohnes linear fortzusetzen. Ohne die Bejahung der eigenen Endlichkeit
und des eigenen Todes auf seiten des Vaters kann der Sohn aber nicht zu
sich selbst finden und an sich selbst fruchtbar werden. Die ,Ratio‘ des
,Kopfes, die — abgetrennt von der ,groBen Vernunft des Leibes* (Nietz-
sche) — die meta-phorische Sprache in die Herrschaftssprache zeitlos
identischer Begrifflichkeit aufhebt, erweist sich so als unfihig, in der
Welt im Gang alles Lebendigen unterwegs zu sein, um so das Leben an
sich selbst (dankend) zur Sprache kommen zu lassen und (fiirbittend) fiir
es einzutreten.

Die negative Vaterbindung aufgrund der verweigerten Selbstiibergabe
des Vaters kann der Sohn, wie das Mirchen sagt, erst in der ,Fremde‘ in
der Entdeckung der ,anderen‘ Dimension der eigenen ,Animalitét‘ iiber-
winden. Im Erlernen der drei Tier-Sprachen der Hunde, der Frosche und
der Vogel 146t sich der Geist auf die mannigfaltige Vielheit des Lebens in
seinen konkreten Erscheinungsformen ein, um in der Versammlung der
drei Zeitdimensionen von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft, die in
den drei Tier-Sprachen symbolisiert sind, das Sein als Zeit fruchtbrin-
gend zu vollziehen. Dabei steht die Hundesprache fiir die Fihigkeit, die
(Herkunfts-)Grenze oder Endlichkeit des eigenen Wesens als positiv zu
erfahren und so sich selbst vom Anderen positiv zu unterscheiden; die
Froschsprache bezeichnet die Bewegung des Uber-gangs vom Wasser der

** Im Stiick ,,Auf den gliickseligen Inseln* sagt Zarathustra zu seinen ,Briidern‘: ,, Kdnntet
ihr einen Gott denken? (...) Eure eignen Sinne sollt ihr zu Ende denken! (...) DaB3 der
Schaffende selber das Kind sei, das neu geboren werde, dazu muB3 er auch die Gebirerin
sein wollen und der Schmerz der Gebérerin.“ — Auch Ignatius von Loyola fordert in sei-
nem Exerzitienbuch als SchluBlibung der Geistlichen Betrachtung die ,Anwendung der
Sinne*.

% Zum ,Hund als Symbol der Grenze* vgl. P. Imhof, , Isebel fressen die Hunde...*
(1 Kén 21). Der Verrat an der Freiheit, in: Geist und Leben 1/1989, 30-37: 31f. Nietzsche
spricht in der Zarathustra-Dichtung von der ,Hiindin Sinnlichkeit* (Tl.I: Von der
Keuschheit) und von den ,schlimmen Trieben“ als ,wilden Hunden*, die ,,vor Lust in ih-
rem Keller* bellen, ,,wenn dein Geist alle Gefingnisse zu 16sen trachtet” (T1. I: Vom Baum
am Berge), sowie davon, daB sich die ,,wilden Hunde in deinem Keller* am Ende ,,zu V-
geln und lieblichen Sédngerinnen* verwandeln (TI. I: Von den Freuden- und Leidenschaf-
ten).



Imago Dei 39

verginglichen Zeit zum ,trockenen Land"‘ als der Gegenwart des Seins;*
im Sprechen der Sprache der Vogel schlieBlich, die sichim Himmelsraum
grenzenloser Moglichkeit bewegen konnen, erlernt der Sohn, sein Dasein
als zukunftsgerichtet und offen zu erleben, bei aller Herkiinftigkeit doch
undeterminiert.’” Indem der Sohn so sich im Lebensraum der Hunde, der
Frosche und der Végel zu bewegen versteht, iibt er eben jene ,Herrschaft’
positiv aus, die dem gottebenbildlichen Menschen tber die ,Vogel des
Himmels, die ,Fische im Meer‘ und die ,Tiere auf dem Land‘ iibertragen
ist (Gen 1,28).%8

Mit der Tier-Herrschaft ist zugleich die Voraussetzung erlangt, um dem
,anderen‘ Geschlecht im Sinn des Schépfungsauftrags fruchtbar begeg-
nen zu kénnen. Im Mirchen erhilt der Sohn, den sein Vater nach Erler-
nen der dritten Tiersprache vollends versto8t, die Tochter eines Burgher-
ren zur Braut, nachdem er zuvor zu den ,wilden Hunden‘ im alten Burg-
turm (Hildegard von Bingen spricht vom ,, Turm der Leiblichkeit*) hinab-
gestiegen ist, ihnen gut zugeredet hat und damit die Stadt von der Not
befreite, den Hunden immer neue Menschenopfer darzubringen. Dal3 die
Hochzeitsreise von der Schweiz, wo das Mirchen spielt, ins ,ewige Rom*
fiihrt, wo die zur Papstwahl versammelten Kardinile auf das erhoffte
Gotteszeichen hin — zwei Tauben fliegen beim Betreten des Petersdomes
auf die Schultern des Sohnes - ihn auf der Stelle zum ,heiligen Papst* er-
wihlen und weihen, was unterwegs bereits die Frosche vorausgesagt hat-
ten, hebt die innere Entsprechung zwischen wahrer Tier-Herrschaft und
Gottebenbildlichkeit bzw. Christusférmigkeit ins Licht: der Sohn, der
sich zum Erlernen der Tiersprachen ,erniedrigte‘, wird erhoben zum ,hei-

56 F. Weinreb, Das jiidische Passahmahl (Anm. 10), 124f, deutet im Znsammenhang mit der
Froschplage beim Auszug aus Agypten das Froschsymbol zwar negativ, aber doch sinn-
gleich, wenn er formuliert: Der Frosch ,,lebt im Wasser und auf dem Land. In der Zeit und
jenseits der Zeit. In einem Wesen“, was von der Gottesstrafe der Plage her als unzulédssiger
Versuch verstanden wird, ,,ohne weiteres dieses jenseitige Leben hier zur Manifestation zu
bringen“.

7 In Vergils ,Aeneas‘ findet der Sohn des Anchises dadurch seine Zukunft, daB ihn zwei
Tauben, die ,,Végel der Mutter”, ndmlich der ,gottlichen Mutter” Natur (vgl. 6. Gesang,
VV. 194f) zu dem Goldzweig fiihren, der ihm den Abstieg zur Unterwelt ins Reich der
Schatten vorbei an dem fiirchterlichen Untier Kerberus erlaubt, um ,im Grunde des grii-
nenden Tales* seinem Vater zu begegnen.

58 In dieser Deutung der drei Tierarten auf die drei Zeitdimensionen hm kommt stirker die
ProzeBhaftigkeit der Selbstwerdung und die Positivitdt der ,Tiere* zum Ausdruck als in der
traditionellen Sicht, die — ausgehend von der Figur eines Mannes, der nach Ps 90, 13 , iiber
Lowen und Drachen schreitet“ — in der Tier-Herrschaft die Uberlegenheit Luber die in-
nerpsychische Triebwelt erkannt* hat und von daher berhaupt sagen konnte, dafl Chri-
stus ,,gekommen ist, um die Herrschaft des Menschen iber die Tiere wiederherzustellen*.
— H. Schade, Die byzantinische Kunst und ihr ,veruntreuter Himmel®, in: Stimmen der Zeit
201 (1983), 158-168: 165.



Klaus W. Hdilbig 40

ligen Vater‘, zur hochsten Autoritit, zum Stellvertreter Christi auf Erden.
Darauf, so schlieBt das Marchen, ,,muBte er eine Messe singen (!) und
wulite kein Wort davon, aber die zwei Tauben saBen stets auf seinen
Schultern und sagten ihm alles ins Ohr“. Wer auf die Sprache des Lebens
neu horen gelernt hat, der vermag auch das Wort Gottes in allen Dingen
zu vernehmen und Eucharistie zu feiern — als sakramentales Zeichen da-
fur, daB Gottes Selbstiibergabe in seinem ewigen Wort im Heute an-
kommt und reiche Frucht bringt.

Solche sich im eucharistischen Dank vollendende Fruchtbarkeit ver-
wandelt das endliche Werden von innen her, befahigt es zur Fiille der Zeit
und befreit so vom Fluch fruchtloser Verginglichkeit.® In der Feier der
Eucharistie ist der groBe Schopfersegen des siebten Tages als Festtag der
,Gegenwart der Ewigkeit in der Zeit* der ganzen Schopfung gespendet,
die als so gesegnete der fruchtbare Paradiesgarten ist, in der auch Mann
und Frau in ihrem ,Ein-Fleisch-sein‘ einander zum Segen werden. Die
Geschlechterliebe 148t dann nicht im ,Irdischen® oder Zeitlichen versin-
ken, sondern erweist sich als wahrhaft fruchtbar im Mitvollzug des hoch-
zeitlichen Ein-Fleisch-seins von Christus und der Kirche (vgl. Eph
5,25-32), deren gemeinsame Frucht vom Kreuzbaum des Lebens in der
,Mitte* des Paradiesgartens die Eucharistie als ,,paradiesische Speise*
(Thomas von Aquin) ist. So offenbart das hochzeitliche Mysterium des
Kreuzes in einem letzten (eschatologischen) Sinn die Grundordnung der
Schopfung als eine Weiheit (Sophia), die auch die Sinnlichkeit und den
Eros einschliefit. Diesem Gedanken ist wie kaum ein anderer neuzeitli-
cher Denker der ,sophianische Pilger* Wladimir Solowjew nachgegangen,
den Walter Nigg bezeichnenderweise so schildert, als sei er die lebendige
Bestitigung der Weisheit des Mirchens ,,Die drei Sprachen®: ,,Auch die
Tiere®, schreibt Walter Nigg, ,.fiihlten sich seltsam zu Solowjew hingezo-

** Dieser ,Fluch* wird sinnfillig in der Szene von der Verfluchung des Feigenbaumes, der
»zur Unzeit* (= auBerhalb der Erntezeit) keine Frucht tréigl, so daB Jesus vergebens an
ihm seinen ,Hunger* stillen will: daraufhin ,,bis zu den Wurzeln verdorrt®, soll ,,in Ewig-
keit niemand mehr eine Frucht“ von ihm essen (Mk 11,12-14.20f). In rabbinischen Ausle-
gungen erscheint der Baum der Erkenntnis im Paradies (wegen der ,Feigenblitter*) als Fei-
genbaum. Nach F. Weinreb, Astrologie (Anm. 20), 122, kann der ,,Baum des Lebens, der
schon Frucht ist und Frucht macht*, auch ,,Baum des Seins“ genannt werden: ,,Der Baum
der Erkenntnis, der nur Frucht macht, wiirde dann Baum des Werdens heiien.“ Dazu vgl.
F. Ulrich, Der Mensch als Anfang. Zur philosophischen Anthropologie der Kindheir. Einsie-
deln 1970, 71: ,Die Armut Gottes, der ,Hunger* Jesu (vgl. Mark 11, 12) verlangt nach dem
Reif-sein (Nielzsche: ,Alles Reife will sterben!‘), weil Gott Liebe ist, die dem Empfangen-
den nichts vorenthilt, sondern die Frucht, das Zukiinftige, als schon vorweg Ubereignetes,
Verendlichtes schenkt (eben darin enthiillt sich ja die Armut Gottes, der restlos schenkt:
weshalb der Baum schon seine ,Frucht® sein kann und ist, dort, wo er auf sie hin unterwegs
ist, die ,Frucht macht®).“ Bei dem ,Baum‘ handelt es sich natiirlich um den menschlichen
Willen.



Imago Dei 41

gen. Wenn er in einem Gutshof einkehrte, flatterten Tauben auf ihn zu
und setzten sich ihm auf die Schultern. Scharf abgerichtete Hunde began-
nen mit dem Schweif zu wedeln und wollten von ihm gestreichelt werden.
Dieses aulerordentliche Phianomen 148t sich nicht aus natiirlichen Ursa-
chen ableiten. Offenbar haben die Tiere das Heilige in diesem Menschen
gespiirt und sich deshalb von ihm angezogen gefithlt. Zwischen den Heili-
gen und den Tieren bestand ofters ein besonderes Verhiltnis, das nicht
als fromme Legende (oder als ,Mirchen‘, d. V.) abgetan werden darf. Es
scheint, als ob bei Solowjew der Zustand des Paradieses ... wieder herge-
stellt worden sei.“

In der Tat: in der erneuten Bildung des in seiner Gottebenbildlichkeit
deformierten und so ,dummen® (ver-bildeten) Menschen nach der Weis-
heit Gottes als ,,Bild seiner Vollkommenheit* (Weish 7,26) geht es um
nicht weniger als die Wiederherstellung des ,Zustands des Paradieses".
Das aber heiBit, daB zur Erneuerung und Heilung des Menschseins not-
wendig eine zyklische Zeiterfahrung gehort, wie sie dem Jahreskreis des
liturgischen Kirchenjahres zugrunde liegt. Dieses ist das Heilende, weil
es nicht nur mit der zyklischen Natur verséhnt, sondern zugleich teilgibt
am , Kreislauf des Lebens, des gottlichen Lebens. Jeder Teil des Kreises
hat immer alles in sich. Das Mysterium ist immer ganz. (...) In der zykli-
schen Struktur des Kirchenjahres findet die Sehnsucht nach dem verlore-
nen Paradies Ausdruck.“¢! Gegen ein zyklisches Zeitverstindnis vom Kir-
chenjahr her hat allerdings Jiirgen Moltmann kritisch eingewandt, daB3 es
,,die einmaligen Ereignisse der Offenbarungsgeschichte ... in die ,ewige
Wiederkehr des Gleichen® iiberfithrt und damit der archaischen Religiosi-
tiat der Menschen dienstbar“ mache.®? Zwar méchte auch Moltmann Ge-
schichts- und Naturzeit ,,synchronisieren®, weil der ,,StreB der modernen
Geschichte* aufgrund des modern-linearen Zeitdenkens den Menschen
krank mache und die Natur zerstore.®* Der biblischen Offenbarung ge-
maiB ist ihm dennoch nicht das Kirchenjahr mit dem Sonntag als Basis
(dessen Anfinge fiir ihn ,,im Dunkeln“ liegen), sondern die ,messianische

% W, Nigg, Wiladimir Solowjew als sophianischer Pilger, in: Heilige ohne Heiligenschein. Ol-
ten 31982, 56-82: 69. — Dazu F. von Lilienfeld, Sophia — die Weisheit Gottes. Uber die Visio-
nen des Wladimir Solowjew als Grundlage seiner ,Sophiologie”, in: Una Sancta 33 (1984),
113-129.

¢ A, Griin/M. Reepen, Heilendes Kirchenjahr. Das Kirchenjahr als Psychodrama, Munster-
schwarzach 1985, 19. — Vgl. O. Casel (Anm.42), 21-28, der das Kirchenjahr als ,,Sakrament
des ewigen Lebens* bezeichnet: , Deshalb geht es im Kreise” (26).

62 J. Moltmann (Anm.1), 117. Unter ,archaischer Religiositit’ versteht Moltmann, die
Ewigkeit der Gotter durch ihre Gegenwart in allen drei Modi der Zeit vorzuslellen: ,,Zeus
war, Zeus isl, Zeus wird sein, Zeus ist ewig“ (120). Dasselbe wird indes auch von Christus
ausgesagt (vgl. Offb 1,8; 4,8; Hebr 13,8).

6 Vgl. ebd., 147-150.



Klaus W. Hdlbig 42

Zeit als ,,Zeit begriindeter Hoffnung“, die aufgrund der ,,Gegenwart des
Messias Jesus®“ qualitativ zwischen dem vergehenden ,Alten‘ und dem
kommenden ,Neuen‘ unterscheide.®* Hinter solchen Unterscheidungsver-
suchen darf man eine mehr ,prophetische‘ im Gegensatz zur priesterlich-
kultischen Weltdeutung vermuten, die abschlieBend noch niher zu be-
trachten ist.

3. Die Berufung zum Propheten als MaB-gabe der Hoffnung

Das Ja zur Endlichkeit der Welt, das Nietzsche in seiner Lehre von der
Ewigen Wiederkehr des Gleichen ausspricht, widerspricht nicht der
Hoffnung, sondern ist gerade ihr Ausdruck. ,In der Tugend der Hoff-
nung vor allen anderen versteht und bejaht der Mensch sich darin, Krea-
tur zu sein, ein Geschopf Gottes.“% Alles Geschaffene hat, wie auch Pau-
lus unterstreicht (R6m 8, 18-25), die ,,Bauform der Hoffnung*“ (J. Pieper).
Die Ursiinde des Wie-Gott-sein-wollens als Verleugnung des eigenen
Kreatur-seins ist darum vor allem Zerstérung der Hoffnungsstruktur der
Welt. An die Stelle des Mafles der Hoffnung, das die Dimension zwi-
schen Himmel und Erde ermit und Ewigkeit und Zeit einander zubringt,
treten Vermessenheit und Hybris (im Turmbau zu Babel bis zum ,Him-
mel‘) bzw. die MaB-losigkeit eines verzweifelt-depressiven Eingeschlos-
senseins im Endlichen. Die Umkehr als Abkehr von der Siinde vollzieht
sich darum wesentlich als Riickkehr zur ,Mitte* der Welt als dem MaB der
Hoffnung der Welt. Drewermann versteht solche Riickkehr zum (para-
diesischen) ,,Mittelpunkt der Ordnung von Raum und Zeit“ als Srichtige
Zentrierung des Lebens“, die es erlaube, auch Krankheit, Leiden und
Tod als sinn-voll zu erfahren.®® Zur richtigen Zentrierung aber bedarf es,
wie Drewermann am Beispiel der Schamanen aufzeigt, der géttlichen Be-
rufung in Traum und Vision, die zu jener Mitte hinfinden 148t, von der
aus das Dasein im ,Kreis der Zeit* seine rechte Ordnung findet.s” Zu-
gleich sieht er darin auch einen Weg, wieder zu einer ,tieferen Synthese*

¢ Vgl. ebd., 133f. Das kommende ,Neue‘ ist zudem zu unterscheiden von dem auch im
zyklischen Denken erwarteten Neuen, kritisiert Moltmann doch, daB es im Kirchenlied
heiBt: ,,Gottlob, der Sonntag kommt herbei. Die Woche wird nun wieder neu* (ebd., 117).
¢ J. Pieper, Kleines Lesebuch von den Tugenden des menschlichen Herzens. Ostfildern 1988,
45.

¢ E. Drewermann, Tiefenpsychologie und Exegese, Bd. I1: Die Wahrheit der Werke und der
Worte. Olten 1985, 110f.

¢ Vgl. ebd. - Nach Bonaventura (Hexaemeron, I 24) kann die verlorene Mitte im Lebens-
kreis nicht anders wiedergefunden werden als ,,durch zwei rechtwinkelig sich schneidende
Linien“, das heiit durch das Kreuz - vgl. S.-M. Wittschier (Anm. 47), 61.



Imago Dei 43

von Priestertum und Prophetentum zu gelangen, die — wie die Gestalt des
im Traum wihrend des (rituellen) Tempelschlafs berufenen Samuel zeige
—im Alten Testament ,,doch nicht ganz unmdéglich ist“.6®

Nach Drewermann besteht im ,, Widerspruch von Priester und Pro-
phet“ (Archetypik und Personalismus, Institution und Intuition, Amt und
Charisma) ein ungeléstes Kernproblem nicht nur der Religion Israels,
sondern auch des Christentums, dessen konfessionelle Zerspaltung auch
darin seine Wurzeln habe: ,beide Welten fallen, jedenfalls zur Zeit der
Hochbliite der alttestamentlichen Prophetie, auf verhdngnisvolle Weise
auseinander, und in aller Folgezeit, auch im Christentum, werden das
priesterliche und das prophetische Element durch keine tiefere Synthese
mehr verbunden sein, sondern immer wieder den AnlaB fiir polemische
Divergenzen und konfessionelle Spaltungen bilden®.®® Von daher ge-
winnt Drewermanns tiefenpsychologischer Ansatz zum Bibelverstidndnis,
wonach die biblischen ,Bilder* von den inneren (Traum-)Bildern des Un-
bewuBten her zu verstehen sind, eine eminent dkumenische Bedeutung,
insofern dadurch — wie Drewermann iiberzeugt ist — das Spannungsver-
hiltnis zwischen dem Prophetischen und dem Priesterlich-Kultischen als
Gegensatz zwischen der vor allem im Protestantismus gelebten Innerlich-
keit und Subjektivitit personlicher GlaubensgewiBheit einerseits und der
im Katholizismus vorherrschenden Betonung der Sichtbarkeit und Ob-
jektivitit des Heils im sakramentalen Raum der Kirche andererseits aus-
geglichen werden kann.” Unaunsgesprochen vorausgesetzt wird dabei in-
des ein Zeitdenken, das Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft im
,Heute* der Liturgie versammeln sein 14Bt, was noch in der (von der Litur-
gie herkommenden) Theologie der Ostkirchen, aber kaum mehr in den
Westkirchen anzutreffen ist. Gilt doch auch fiir Drewermann, daB3 das
priesterliche Wirken auf die Gegenwart bezogen ist, wéhrend propheti-
sche Kritik auf das Kommen der ,Konigsherrschaft Gottes zu hoffen

¢ Ebd., 371. Zur Berufung Samuels vgl. 1 Sam 3,1-18.

6 Ebd., 368-371: 369.

70 Vgl. ebd., 773-776 (Die Dialektik zwischen protestantischer und katholischer Dialektik).
H.-M. Barth, Protestantismuskritik und Okumene-Verstindnis bei Eugen Drewermann, in:
Materialdienst des konfessionskundlichen Institutes Bensheim 1/1988, 3-7, bestreitet, dal
das Verhiltnis des Priesterlichen und Prophetischen im Christentum ,,zu einem friedlichen
Ausgleich gebracht werden* konne (7). Bei allem Bemiihen um ein ganzheitliches Bibel-
verstindnis dirfe das Evangelium ,nicht um das gebracht werden, was dem siindigen
Menschen notwendig fremd ist..., daB gerade das térichte, den Menschen weder rational
einleuchtende noch psychologisch plausible Wort vom Kreuz den Stinder retten wird*“
(ebd.). Freilich bildet die ,Torheit* des Kreuzes gerade keinen Gegensatz zur ,Weisheit* der
Schopfung, auf die Drewermann letztlich rekurriert, auch wenn bei ihm nicht klar wird,
wie sich Kreuzes- und Schépfungsoffenbarung zueinander verhalten.



Klaus W. Hilbig 44

lehrt.”" In der Tat ist beides notwendig zusammenzubringen, soll das eu-
charistische ,Gedichtnis‘-Mahl des Kreuzesopfers im biblischen Sinn ge-
feiert werden konnen. Denn wie in der eucharistischen ,,Feier der Ver-
wandlung des Brotes, der Vergéttlichung aller Dinge* der »priesterliche
Segen iiber die Gegenwart* gespendet wird, so ist sie zugleich doch ,,we-
sentlich auch ein Vorgriff der Hoffnung..., eine prophetische Verkiindi-
gung des kommenden Konigtums Gottes (Mk 14,25)«.72

Mit der Verwandlung und Vergéttlichung aller Dinge im Empfang des
Sfleisch’- bzw. ,brot‘-gewordenen ewigen Schopferwortes geht also die
Hoffnung als Grundtugend des ,Homo viator‘, des Menschen im Uber-
gang notwendig einher. Das Schon-empfangen-haben der géttlichen
Gabe in der Gegenwart und die Armut des Noch-nicht in der Hoffnung
auf die noch ausstehende Erfiillung schlieBen einander nicht aus, son-
dern bedingen vielmehr einander. ,,Wenn wir aber recht empfangen ha-
ben, dann wird die gegebene Gabe, die wir aufnehmen und deren An-
spruch wir unbedingt vertrauen (da sie selbst dem Geber gehorcht), uns
auf seinen unverfiigbaren Willen hin 6ffnen. Vom Gewesenen her wird
uns das Neue, das kommt, vertraut sein, ohne daB wir es vom Standpunkt
der Vergangenheit aus vorwegnehmen oder vereindeutigen kénnten. Der
Betende erinnert empfangen-habend nach vorne. Er ist nicht der von
Gott passiv Informierte, sondern im Geist des fleischgewordenen Wortes
auch der Dichter des gottlichen Wortes, ,guter Hoffnung in den Wehen
der entduBerten Liebe liegend. Wer den im Gebet spiclenden, kiinstleri-
schen Geist der Liebe totet, zerstort die schopferische Produktivitit der
geschaffenen Freiheit.“7? Gottes Wort in der Vielzahl prophetischer Men-
schenworte und dichterischer Bilder 1483t dieses nicht undeutlich werden,
sondern bezeugt positiv die Fruchtbarkeit des Einen Wortes und die
, Vielfarbigkeit der Schopfungsweisheit, in deren Selbstoffenbarung letzt-
lich alle Religionen griinden.”* Was die Fleischwerdung des ewigen Wor-

! Drewermann meint, daB der Gott ,der Priester” letztlich darauf verzichte, die ,,MaB-
stdbe der Propheten... an die Menschen anzulegen®, weil sie ,,sonst nicht leben® kénnten:
»DaB die Menschen iiberhaupt leben — wie soll man das, denken die Priester, anders ver-
stehen, als daB Gott ein fiir allemal sich mit dem Menschen abgefunden hat und ihm ver-
gibt, gerade weil er von ,Grund auf zum Bosen® neigt? ,,Nicht die Umgestaltung, sondern
die Verwandlung™ im Innern sei das Ziel des priesterlichen Wirkens, so ,,daBl die Welt als
ganze, nicht eine kiinftige, sondern die gegenwirtige, der Ort ist, wo Gott wohnt und
herrscht“. - Das Markus-Evangelium, Bd.2. Olten 1988, 474. Aber verzichtet der Gott
barmherziger Vergebung darauf, daB der Siinder nach dem Mag der Hoffnung umkehrt?
2 Ebd., 475f.

"F. Ulrich, Gebet als geschopflicher Grundakt (Beten heute 3). Einsiedeln 1973, 72.

7 Zum ,sophianischen Grund“ aller Religionen vgl. Th. Schipflinger, Sophia-Maria. Eine
ganzheitliche Vision der Schopfung. Miinchen-Ziirich 1988 (Koinonia - Schriftenreihe des
Ostkirchlichen Instituts Regensburg Bd. VII), 309: ,,Sie (sc. die Religionen, d. V.) sind letzt-



Imago Dei 45

tes iiber die schon ergangene universale Schopfungsoffenbarung hinaus
dieser hinzufiigt, ist die Uberwindung der dissoziierten Zeit in der gott-
menschlichen Einheit von Ewigkeit und Zeit, von Sein und Werden. In
der jungfrdulichen Mutter als christlichem Urbild des Betens, die das ab-
solute Seins-Wort des ewigen Vaters empfingt und in guter Hoffnung
austrigt, ist das Endliche nicht vom Sein getrennt (was die ,Mutterschaft’
verweigerte), noch schafft sie die Einheit von Sein und Werden aus sich
selbst (was die Armut des Empfangen-habens und so die ,Jungfraulich-
keit* leugnete); vielmehr ist die Virgo-Mater als Gestalt der reinen End-
lichkeit ,,die lebendige Grundgestalt des Gebets, das den Schdpfungs-
rhythmus des Seins als Gabe austrigt“.”* So geschieht die Verwandlung
und Selbstiibereignung des Ich als Enteignung auf das absolute Du Got-
tes hin, dessen Gegenwart zum tragenden Grund wird, dem sich als Ab-
grund das Dasein hoffend iiberlassen kann, ohne die Zukunft in falscher
HeilsgewiBheit vorwegzunehmen und das eigene Ich mit dem géttlichen
Grund zur Deckung bringen zu wollen.

Der Gefahr der Aufblihung des eigenen Ich und der fanatischen Uber-
hebung iiber die mythisch-kollektiven ,GroBich*-Gestalten der Volker
(,Konig’, ,Priester‘) ist ja das prophetische Ich im besonderen Male aus-
gesetzt, das im Glauben an die absolute Personalitit Gottes als es selbst
heraustritt. Die weisheitliche Lehrerzdhlung vom ,Propheten Jona‘ macht
demgegeniiber deutlich, daBl jede prophetische Sendung erst im Zu-
Grunde-gehen des Ich die von Gott gewollte Frucht der Umkehr hervor-
bringen kann: ,,Der Betende wird aus dem Ich = Ich herausgeworfen. Er
geht unter, zu-,grunde‘ — aber es wartet der Fisch, das Leben im Wasser
der Zeit. Dieses Leben nimmt ihn auf, und er wird fortschreitend ent-eig-
net: solange, bis kein Flucht-Winkel im Ich (und seiner Welt) mehr {ibrig
bleibt, sondern der tragende Grund des Daseins vollig auf Gott transpa-

lich, durch die ,Erscheinungen' der ,polypoikilos Sophia (Eph 3,10) = der vielfarbenen
und vielgestaltigen Sophia‘ angeregt, entstanden aus Liebe und Sorge der Sophia fiir das
Heil der Menschen, ihrer Kinder.“ Zur Selbstoffenbarung der Schopfungsweisheit als
,Stimme der Urordnung“ und ,,Quelle des Wahrheitsbesitzes aller Vélker* vgl. auch G.
von Rad, Weisheit in Israel. Neukirchen-Vluyn 1970, 189-228: bes. 207f.

75 F. Ulrich (Anm. 73), 77. Ulrich trennt nicht zwischen der Sophia des Anfangs, der Virgo-
Mater und der Ecclesia orans, sondern sieht alle drei GroBen als die eine Gestalt der ,rei-
nen Endlichkeit* zusammen. Ahnlich sagt K. Gamber, Das Geheimnis der sieben Sterne.
Zur Symbolik der Apokalypse (17. Beiheft zu den Studia Patristica et Liturgica). Regens-
burg 1987, 56, zum Bild der ,Frau in der Sonne‘ von Offb 12,1: ,,Johannes schaut die hei-
lige Gemeinde der Zeit vor dem Messias und der Zeit nach ihm in einem einzigen Zei-
chen; denn ,es gibt nur eine einzige Kirche durch alle Zeitalter hindurch® [Gelin]. Im Hirt
des Hermas heiBt es: ,Weil sie das erste Geschdpf von allen, darum ist sie alt, um ihretwil-
len wurde die Welt geschaffen* (Vis. 2,4,1).” Letzteres konkretisiert die Vorstellung, da3
die Welt da sei fiir den Kult (s.0. Anm.40).



Klaus W. Hdlbig 46

rent ist... — und jetzt wird der Betende auf das feste Land geschleudert.
Der Fisch spuckt ihn aus: und er gehorcht der Sendung*’¢, namlich das
heidnische Niniveh, die ,groBe Stadt‘, zur Umkehr zu rufen und der
barmherzigen Liebe Gottes, die das Heil jedes Menschen und aller Vol-
ker will, Raum zu geben (vgl. Jona 4). Der Prophet muB}, will er nicht
durch ,,die angstbedingte Scheinsicherheit eines bloBen Wunschdenkens
und die fanatische Starre der Rechthaberei“ der Gefahr der Liigenpro-
phetie erliegen, fiir den unverfiigbaren Willen Gottes ganz offen sein, wie
Drewermann an der Plastik ,,Der Horende“ von Ernst Barlach verdeut-
licht: ,ein Mann, dessen ganzes Wesen es ist, so weit als irgend men-
schenmaoglich Ohrzu sein“.”” Als wahrer Horer des Wortes, der sich selbst
ganz enteignet ist, kann der Prophet dann aber auch der wahre Dichter
des Wortes sein, der mit dem an den Erscheinungen des Himmels erblick-
ten MaB der Hoffnung, dem ,,goldenen MeBstab“ des Engels, die ,,Linge,
Breite und Hohe“ des briutlichen Jerusalem mit seinen ,,zwolf Toren®
durchmifB3t (vgl. Offb 21,15-21; Eph 3,18), das der Schopfung immer
schon als ihr Wesensmaf3 zugrunde liegt. Denn nicht der Mensch (als Ko-
nig) ist das ,MaB aller Dinge‘ wie in der Geschichtswelt, noch heiBt es
,Leben um jeden Preis‘ wie in der Naturwelt. Vielmehr sind MaB und
Weisheit, die von ,jenseits des Todes‘ kommen, die dem Menschen (letzt-
lich im Kreuz) geschenkte und aufgegebene Gabe Gottes.’”® Durch sie al-
lein vermag er im Schopfungsrhythmus der Sprache und des Seins im
Einklang mit allen Dingen zu leben. Und ,,s0 und nicht anders ist er spiel-
ende Freiheit, Kiinstler der Liebe*.”®

6 Ebd., 22. Vgl. ebd., 104.

7 E. Drewermann, Tiefenpsychologie und Exegese 11 (Anm. 66), 374 und 376. Zur Fragwiir-
digkeit Luthers in dieser Hinsicht vgl. ebd., 374; zum ,Propheten Jona‘ ebd., 363.

8 Als das ,,groBte Geschenk® einer liebenden Weisheit an den Menschen bezeichnet Paul
Schiitz (1891-1985), eine der wenigen groBen prophetischen Gestalten des Protestantismus
in unserem Jahrhundert, das im Gewissen erfahrene MaB: ,,Wir brauchen die Dichter, die
uns wieder das Mafl singen... Denn vom Chaos bleiben wir bedroht” — P. Schiitz, 4n den
Menschen. Vom Verstehen zum Verwandeltwerden. (GW Bd. IV). Hamburg 1971, 330-339
(Nicht der Mensch ist das MaB).

" F. Ulrich (Anm. 73), 72. In Klammern bemerkt Ulrich dazu: ,,Nietzsche hat davon mehr
erfahren und begriffen als manche Theologen heutzutage.* Zur Bedeutung des Traums fiir
Nietzsches Dichten vgl. E. Drewermann, Tiefenpsychologie und Exegese, Bd. I: Die Wahr-
heit der Formen (Traum, Mythos, Mirchen, Sage und Legende). Olten 1984, 116f.





