
Der Mensch: König, Priester und Prophet 
Zum Sinn der biblischen Imago-Dei-Aussagen 

Klaus W. Hälbig, Rottenburg für Ferdinand Ulrich 

Die biblischen Aussagen von der Gottebenbildlichkeit des Menschen, 
das heißt von dem, was das Menschsein des Menschen im Unterschied zu 
allen anderen Geschöpfen ausmacht, sind in ihrem Sinn umstritten. Ihre 
inhaltlichen Bestimmungen reichen in der theologischen Tradition von 
unsterbliche Seele' und ,gnadenhafte Fähigkeit zur Gotteserkenntnis' 
über die ,Tierherrschaft' und die Gemeinschaft von Mann und Frau' bis 
hin zum ,aufrechten Gang' und zur,Fähigkeit des Sprechens'.1 Von ägyp- 
tischen und mesopotamischen Parallelen her läßt sich nur soviel sagen, 
daß mit •Bild Gottes" der König in seiner Funktion als Repräsentant der 
Gottheit und der von ihr errichteten Weltordnung gemeint ist; diese Stell- 
vertretung kommt dem König zu, weil er bei seiner Thronbesteigung Gott 
•ähnlich" wird, was der zweite Grundbegriff - •nach der Gestalt Gottes" 
- auszudrücken scheint.2 Besteht so die Gottebenbildlichkeit des Men- 
schen in seiner ,königlichen' Personwürde und Freiheit oder darin, die 
,Krone' der Schöpfung zu sein, so gilt doch andererseits, daß die Schöp- 
fung nicht im Menschen, sondern im ,Sabbat' vollendet ist, der als •Ge- 
genwart der Ewigkeit in der Zeit" der Welt den Charakter der Schöpfung 
und des Festes gibt.3 Von daher sind nach Jürgen Moltmann die Men- 
schen als letzte Geschöpfe vor dem Sabbat •priesterliche Geschöpfe und 
stehen für die Erde vor Gott und für Gott vor der Erde"4, so daß man sie 
auch als Fürsprecher des Lebens bezeichnen könnte.5 König und Priester 
kann der Mensch unter den Bedingungen der Sünde als Deformation sei- 

1 Vgl. den Überblick bei J. Moltmann, Gott in der Schöpfung. Ökologische Schöpfungslehre. 
München 1985, 222-247: bes. 241 ff; außerdem G. Kraus, Gotteserkenntnis ohne Offenba- 
rung und Glaube? Natürliche Theologie als ökumenisches Problem. Paderborn 1987, 
419-445. 
2 Vgl. L. Ruppert, Genesis. Ein kritischer und theologischer Kommentar (1. Teilband: Gen 
1,1-11,26). Würzburg 1992 (Forschung zur Bibel, Bd. 70), 88-94. 
3 Vgl. J. Moltmann (Anm. 1), 279-298 (Der Sabbat: Das Fest der Schöpfung): 279. 
4 Ebd., 234. 
5 In Nietzsches ,Zarathustra'-Dichtung, in der das Menschsein des Menschen auf den 
,Übermenschen' hin ausgelegt wird, offenbaren die ,Tiere' Zarathustra das Wesen der Welt 
als .Ewige Wiederkehr des Gleichen', so daß dieser sich als •der Fürsprecher des Lebens, 
der Fürsprecher des Leidens, der Fürsprecher des Kreises" (Tl. III: Der Genesende) ver- 
stehen kann. Als gerader Gegensatz zum christlichen Gottes-, Menschen- und Weltbild 
entworfen (•aut Zarathustra aut Christus"), weist Nietzsches Denken tatsächlich jedoch 
erstaunliche Parallelen zur biblisch-christlichen Sicht des Menschseins auf (s. u.). 



Klaus W. Hälbig 26 

ner Gottebenbildlichkeit aber nur sein, indem er in prophetischer Hoff- 
nung Maß nimmt an der kommenden ,Königsherrschaft' Gottes. So legt 
es sich nahe, die biblischen Imago-Dei-Aussagen vom König-, Priester- 
und Prophetentum her zu verstehen als den drei sog. ,Ämtern', die nach 
traditioneller Auffassung in Jesus Christus ihre volle Gestalt gefunden 
haben. Zugleich wird so der innere Bezug deutlich zwischen der sakra- 
mentalen Erneuerung der Gottebenbildlichkeit in der Taufe (Eucharistie, 
Firmung) und der im Salbungs-Ritus ausdrücklich hervorgehobenen 
Gleichgestaltung des Getauften mit Christus (= dem Gesalbten), •der ge- 
salbt ist zum Priester, König und Propheten in Ewigkeit". Der Prozeß des 
Menschwerdens und des Christwerdens fallen damit letztlich in eins. 

1. Der Kampf des Königs mit dem Chaosdrachen der Zeit 

Die Grundaussage des ersten biblischen Schöpfungsberichts, daß der 
Mensch als Mann und Frau •im Bild" und •nach der Gestalt Gottes" ge- 
schaffen ist (Gen l,26f), läßt sich nur im Horizont dessen verstehen, was 
mit •Erschaffen" überhaupt gemeint ist, nämlich ein Zurückdrängen des 
vorgeschöpflichen ,Chaos' der ,Finsternis' durch das ,Licht' (Gen 1,3) 
bzw. die Begrenzung der Wasser der ,Urflut', so daß die ,Erde', das ,trok- 
kene Land' zum Vorschein kommt (vgl. Gen 1,9f; Ps 104, 6-9). Im baby- 
lonischen Schöpfungsepos Enüma elis ist es der Schöpfergott Marduk, 
der die Welt durch seinen siegreichen Kampf mit der tiämat, der göttli- 
chen Verkörperung der Chaosmacht der Urflut (hebr. tehöm), begründet 
und festigt.6 Dieser Urkampf als Herstellung der Weltordnung ist mit der 
Thronbesteigung des Königs als Repräsentanten der Urordnung am Neu- 
jahrstag stets von neuem aufzunehmen. Wird doch die Welt- oder Zeit- 
ordnung durch jeden Jahreswechsel erneut bedroht, vom Chaosdrachen 
der Zeit verschlungen zu werden oder in der ,Sintflut' unterzugehen.7 

Auch wenn im ersten Schöpfungsbericht von einem solchen ,Kampf des 
Schöpfers nicht mehr ausdrücklich die Rede ist, so fehlt er doch in der Bi- 

6 Vgl. L. Ruppert (Anm.2), 66-70. 
7 Wenn Gott in Gen 8,21 f nach dem Ende der ,Sintflut' die beständige Wiederkehr des 
Wechsels der Jahreszeiten garantiert, so gilt es zu sehen, daß das rettende ,Haus' der Arche 
ein ähnliches Heiligtum ist wie die von Mose nach himmlischem Muster gebaute Woh- 
nung Jahwes' (als Sinnbild der Urordnung), deren Errichtung •gerade auf den Neujahrs- 
tag des zweiten Jahres nach dem Auszug aus Ägypten datiert (wird), wobei diese chronolo- 
gische Angabe unverkennbar eine Entsprechung in Gen 8,13 (sc. der Öffnung der Arche, 
d. V.) im Rahmen der Flutgeschichte hat" - so P. Weimar, Kult und Fest. Aspekte des Kult- 
verständnisses im Pentateuch, in: K. Richter (Hg.), Liturgie - Ein vergessenes Thema der 
Theologie?(QD 107). Freiburg u.a. 1986, 65-83: 75. 



Imago Dei 27 

bei nicht: im Motiv des vorzeitlichen ,Engelsturzes' nach dem Kampf des 
Erzengels Michael mit dem •großen Drachen" oder der •alten Schlange, 
die Teufel oder Satan heißt und die ganze Welt verführt" (Offb 12,9), er- 
innert auch die Bibel daran, daß ,Schöpfung' mit einem urzeitlichen 
Drama verbunden ist (ähnlich: Gen 6,1-7), das in die jeweilige Gegen- 
wart hineinreicht. Ja, man wird sagen müssen, daß auch im biblischen 
Sinn das (Neujahrs-)/^, das heißt besonders der Sabbat als •Fest der 
Schöpfung"8, auf den keine ,Nacht' als Auswirkung der vorgeschöpfli- 
chen ,Finsternis' mehr folgt (vgl. Gen 2,20, die Weltordnung der Schöp- 
fung immer wieder stabilisiert, weil es die ,heilige Zeit' des ,Anfangs' (vgl. 
die liturgische Formel: •Wie es war im Anfang...") aktualisiert: den 
Über-gang von der Zeit zum ewigen Leben.9 

Deutlich zum Vorschein tritt dieses Verständnis auch in der Feier des 
,Passah'-Festes als vergegenwärtigende Erinnerung an den Auszug des 
Volkes Israel aus der »Sklaverei' in ,Ägypten' durch das Meer hindurch. 
Meint doch dieser Gang ,trockenen Fußes' durch das ,Wasser' gar nichts 
anderes als den Über-gang aus der Vergänglichkeit in das ,Gelobte Land' 
des ewigen Lebens.10 Entsprechend konnte der Alttestamentier Johannes 
Pedersen in seiner 1934 erschienenen Abhandlung •Passahfest und Pas- 
sahlegende" die Geschichten von der Herausführung Israels als •Urzeit- 
ereignisse" bezeichnen, die nicht der profanen Zeit, sondern der •konzen- 
trierten Zeit, d.h. der Ewigkeit" angehörten: •Der Kampf war identisch 
mit dem großen Kampf der Urzeit, als Jahwe aus dem Chaos die geord- 
nete Welt erschuf, indem er die Chaosdrachen erschlug."11 In einer Vari- 

8 Die treffende Bezeichnung geht auf Franz Rosenzweig zurück - vgl. J. Moltmann 
(Anm. 1), 280. Der Wochenrhythmus von sieben Tagen leitet sich von den Mondphasen 
her, wobei ein Zusammenhang besteht zwischen den Neumonden und dem Neujahr. Das 
hebräische Wort für ,ein Fest feiern', kagijaa, ist verwandt mit kag, ,einen Kreis ziehen' 
oder .herumgehen', und mit kug, ,Kreis', setzt also die Zeit als Jahres-Kreis voraus! 
9 Vgl. J. Pieper, Zustimmung zur Welt. Eine Theorie des Festes. München 21963, der u.a. 
Athanasius (4.Jh.) zitiert: •Uns, die wir hier leben, sind unsere Feste ein ungehinderter 
Durchgang zu jenem Leben" (S. 68). In religionsphänomenologischer Betrachtung hat Vil- 
helm Gronbech zu Beginn des Jahrhunderts dasselbe so formuliert: •Im Kult wird die 
Welt von neuem geschaffen; der Kult ist der Ursprung von allem. Deshalb bedeutet der 
Kult einen Bruch mit allem, was wir unter chronologischer Zeitfolge verstehen; bei jedem 
Fest fängt man aufs neue an, und so lange das Fest dauert, ist der Zeitbegriff aufgeho- 
ben... Das bedeutet, daß die Vorzeit, die Geschichte, im Kult wiederbelebt wird. Die Taten 
der Urväter werden dramatisch durchgespielt, und dadurch werden sie wirklich und ge- 
genwärtig und für die Zukunft bestimmend. Demnach sehen wir auch überall eine Über- 
einstimmung zwischen den Schöpfungsmythen der Primitiven und den zentralen Handlun- 
gen im Kult" - zit. nach B. Otzen, Kult und Mythos im Alten Testament aus skandinavischer 
Sicht, in: Kerygma und Dogma (35) 1989, 23-33: 26. 
10 Vgl. F. Weinreb, Das jüdische Passahmahl und was dabei von der Erlösung erzählt wird. 
München o.J., 120-151. 
11 Zit. nach B. Otzen (Anm.9), 28. Mit dem ,Sieg Jahwes' (bzw. des ,Königs') über den Dra- 



Klaus W. Hälbig 28 

ante dazu hat denselben Kampf auch Jakob = Israel an der Furt des Jab- 
bok zu bestehen (Gen 32,23-33); aber auch schon dem Adam Paradisus 
ist er in der Auseinandersetzung mit der Versuchung der ,Schlange' auf- 
getragen (vgl. Gen 3,1-6). Diese wurde von Offb 12,9 her mit dem Satan 
identifiziert, des - wie der Brudermord Kains an Abel zeigt - •Menschen- 
mörders von Anfang an" (Joh 8,44). Ausgangspunkt des Mordes ist dabei 
das von Gott angenommene kultische Opfer Abels bzw. Kains Neid dar- 
über, der durch Darbringung der Früchte vom verfluchten Ackerboden' 
(vgl. Gen 3,17) vergeblich versucht, den Segen des Schöpfers und damit 
das Leben zu erlangen (vgl. Gen 4,3-8). Denn jenseits von Eden, das 
heißt jenseits des heiligen Kreises des ,Paradieses' mit dem ,Baum' des 
ewigen Lebens in seinem Zentrum, stürzt der Mensch haltlos in die pro- 
fane, festlose Zeitlichkeit (vgl. Gen 4,14: •rastlos und ruhelos werde ich 
auf der Erde sein"), in der der Über-gang zur Ewigkeit nicht mehr gelin- 
gen kann. Und ist nicht eben die Welterfahrung des noch immer (gebro- 
chen) wirksamen ,Fortschritts'-Glaubens gerade dadurch charakterisiert, 
daß die Zeit nicht mehr als geheiligt durch die kirchlichen Sonn- und Fei- 
ertage erlebt wird, sondern als schlechterdings profan, kultlos, ohne Wie- 
derkehr? Georg Muschalek sieht wohl richtig, wenn er die heutige Kult- 
unfähigkeit als Verlust der Ewigkeit deutet: •Es gibt kein Innehalten 
mehr, kein Aufheben der Zeit in die Ewigkeit hinein, es gibt keine Feier 
mehr, für die Arbeit nur Vorbereitung wäre, oder, anders ausgedrückt: es 
gibt nur noch Zeit, keine Ewigkeit mehr."12 

Der Kult als Darbringung des ,wahren' Opfers und so als Über-gang 
zur Ewigkeit durch den ,Tod' hindurch hat den Kampf mit dem Chaos- 
drachen oder die Auseinandersetzung mit der ,Schlange' im eigenen In- 
nern zur Voraussetzung. Nach Eugen Drewermann symbolisiert die 
Schlange von Gen 3 •das Prinzip der Vergänglichkeit, der Kontingenz al- 
les Geschaffenen", das in seiner Materialität wesentlich ambivalent sei: 
•immer verkörpert die Schlange den Bereich des Übergangs zwischen 
Wasser und Land, Höhle und Erde, Nacht und Tag, Dunkelheit und 
Licht, Trieb und Bewußtsein, Sexualität und Kultur."13 Freilich ist es ge- 
rade nicht die Schlange selbst, die diesen Übergang ermöglicht, sondern 
erst der Sieg über diese in Nachahmung des Schöpfers und seiner welt- 
ordnenden Urtat, durch die er sich als König der Welt erweist. Von daher 

chen in der Thronbesteigung' am Neujahrsfest im Tempel von Jerusalem wurde die ur- 
sprüngliche Verbindung des Zeitlichen mit dem Ewigen, des Menschlichen mit dem Gött- 
lichen wiederhergestellt. 
12 G. Muschalek, Kult, Kultur und christliche Liturgie. Tübingen H990 (Bild und Gleichnis 
Bd. 6), 32. 
13 E. Drewermann, Das Markus-Evangelium (Bilder von Erlösung), Bd. I. Ölten 1987, 27. 



Imago Dei 29 

ist der Mensch ,Bild Gottes' oder .königlicher Herrscher' (vgl. Ps 8,6f) in 
eben dem Maße, wie er die ,Schlange' in sich besiegt, so daß Gottes 
•Feinde und Widersacher" wirklich •verstummen" und das (kultische) 
Lob des Schöpfers rein erklingt (vgl. Ps 8,3). Daß Christus in der /Thron- 
besteigung' seiner Kreuzigung diesen Sieg über die ,Schlange' oder ,Sa- 
tan' erringt (vgl. Joh 12,31f) und so der wahre Messiaskönig oder das 
•Ebenbild des unsichtbaren Gottes" ist (vgl. Kol 1,15), ist zentraler Inhalt 
der christlichen Verkündigung des •Wortes vom Kreuz".14 Christusnach- 
folge in der Taufe als Durchgang durch den Tod im ,Wasser' zum neuen 
Leben ist darum identisch mit der Erneuerung des Menschen •nach dem 
Bild seines Schöpfers" (Kol 3,10). Diese Erneuerung geschieht neben der 
Taufe in der Eucharistie als neuer ,Passah'-Feier oder Teilhabe am ,Kreu- 
zesopfer', das die Kraft des Geistes für den ,Kampf schenkt, durch den 
der Mensch erst zum Menschen wird. So sagt Origenes: •Wenn der äu- 
ßere Mensch (2 Kor 4,16) in uns ein Mensch ist, während der innere 
Mensch einer Schlange gleicht, dann ist in uns nicht Mensch-Mensch, 
sondern ,Nur-Mensch' (tantum homo)"; erst wo der Mensch von dem auf 
ihn herabkommenden Geist derart erfüllt wird, daß er •ein ,Übermensch' 
(bjiep av^pcorax;) oder ein ,Nicht-mehr-Mensch' (OüKETI avSpamog) 
wird", findet er wieder •die höchste Erfüllung seines von Gott ursprüng- 
lich geplanten Menschseins".15 Der gottebenbildliche Mensch erscheint 
so in der Sicht des altchristlichen Meisters der Exegese als ,Übermensch', 
der im Sieg über die Schlange in ihm den Über-gang zurück ins Paradies 
vollzieht.16 

Wie sehr diese Sicht für die Alte Kirche bestimmend war, zeigen auch 
die Taufkatechesen des Cyrill von Jerusalem, der nicht nur die Paradie- 
sesschlange mit dem Chaosdrachen der Zeit gleichsetzt, sondern diesen 
auch mit dem Wasser des ,Jordan' identifiziert: •Nach Job (40,23) war in 
den Wassern der Drache, der den Jordan mit seinem Rachen aufnahm. 
Da die Häupter des Drachen zerschmettert werden sollten, stieg Jesus in 
das Wasser und band den Gewaltigen, damit wir die Macht erhalten, ,auf 

14 Zum kultisch-liturgischen Verständnis des Kreuzestodes Christi vgl. K. W. Hälbig, Zeit- 
Gestalt des Ewigen. Der Gekreuzigte als Mitte der Liturgie, in: Geist und Leben 2/1991, 
84-105. 
15 K. Rahner, Das Menschenbild des Origenes, in: Eranos-Jahrbuch XV (1947), 197-248: 
225 und 227. - Zum .Übermenschen' in der christlichen Tradition vgl. E. Benz, Der dreifa- 
che Aspekt des Übermenschen, in: ders., Urbild und Abbild - Der Mensch und die mythische 
Welt (Gesammelte Eranos-Beiträge). Leiden 1974, 337^102. 

16 Zur ,Rückkehr in das Paradies' als grundlegendem Topos des geistlichen Lebens in der 
Alten Kirche vgl. F. Wulf, Geistliches Leben in der heutigen Welt. Geschichte und Übung der 
christlichen Frömmigkeit. Freiburg 1960, 17-33. 



Klaus W. Hälbig 30 

Schlangen und Skorpionen zu treten' (Lk 10,19)."17 Tatsächlich nimmt ja 
Jesus im Markus-Evangelium unmittelbar nach seiner Taufe in der Wüste 
den Kampf mit dem ,Teufel' und seinen ,Dämonen' auf, die in Über- 
nahme der Vorstellungswelt spätjüdischer Apokalyptik für die versuche- 
rische ,Schlange' als Bild des Bösen in der jahwistischen Urgeschichte 
stehen.18 Mit der vorläufigen (am Kreuz dann endgültigen) Überwindung 
der ,Teufelsherrschaft' erweist sich Jesus dann nicht nur als der ,neue 
Adam', der wieder bei den •wilden Tieren" ist (Mk 1,13), sondern auch 
als Verkünder der •Königsherrschaft Gottes" (Mk 1,15). Sein Gang 
durch das Wasser (und ,über' das Wasser: Mk 6,48) ist der erlösende 
Gang hinüber zum •Vater der Gestirne" (Jak 1,17), der dem Gang der 
Sonne auf ihrer Jahresbahn im Band der zwölf Tierkreiszeichen gleicht. 
Ist doch im alten Bilddenken der ,TeufeP oder ,Drache', der den Jenseits- 
Wanderer auf seinem Weg zum himmlischen Vater am Wegesrand auf- 
lauert19, identisch mit dem achten Tierkreiszeichen der Schlange oder 
dem Skorpion, von dem es heißt, daß er •verhindern will, daß man zum 
Ursprung, zum Urgrund kommt": •Der Mensch im Zeichen Skorpion er- 
lebt permanent diesen Kampf mit dem Drachen. Er ist der erlösende Ty- 
pus, der wirklich durchbrechende, der das Im-Bilde-Gottes-sein in sich 
trägt."20 Durchbrochen aber wird die vom siebten Tag der Schöpfung, 
dem Sabbat, markierte Grenze zum ,achten Tag' der Erlösung: •Der Weg 
führt vom Sechsten (sc. dem Tierkreiszeichen der Jungfrau, d. V.) durch 
das Meer hindurch in das Siebte (sc. das Zeichen der Waage, d. V), und 
durch den Fluß (sc. den Jordan, d.V.) hinüber in das Achte. Und der 
achte Tag ist, wie man sagt, der Tag der Erlösung."21 Wenn in der Flutge- 
schichte als Typus der Taufe genau •acht Menschen" in der Arche durch 
das Wasser gerettet werden (1 Petr 3,200, und wenn die von Noah zur 
Landsuche ausgesandte Taube, die in der Taufgeschichte Jesu als Geist- 
Symbol erscheint (Mk 1,10), als Zeichen des neugewonnenen ,Landes' ei- 
nen •frischen Olivenzweig" mitbringt (Gen 8,11), wobei im Hebräischen 
die Worte für ,Salböl' (Schemen) aus Oliven, für ,acht' (schemonah) und 
für den Gesalbten (Meschiach) aufeinander verweisen22, dann wird deut- 

17 Cyrill von Jerusalem, Über die Taufe (BKV 41). München 1922, 56. 
18 Vgl. E. Drewermann (Anm. 13), 27 f. 
19 Vgl. Cyrill von Jerusalem (Anm. 17), 26f. 
20 F. Weinreb, Die Astrologie in der jüdischen Mystik. München 1982, 85 und 77. - Die 
Lehre von der Einflußnahme der Sternzeichen auf bestimmte Körperteile ordnet dem 
Skorpion die Geschlechtsteile zu - vgl. Art. Zodiakus, in: Lex. der christl. Ikonographie IV, 
574. 
21 Ebd., 76. 
22 Vgl. ebd. 67. Weinreb erinnert auch daran, daß der ,Ölberg' der Passion Christi eigent- 



Imago Dei 31 

lieh, warum die Alte Kirche die Taufe (oft in oktogonalen Baptisterien) 
mit dem Mysterium der Achtzahl untrennbar verbunden hat.23 Am ach- 
ten Tag' ( = Sonntag) wird der ,erste Tag' ( = Ursprung) der Schöpfungs- 
woche auf einer neuen Ebene wieder-holt, so daß auf dem Antlitz des am 
,achten Tag' auferstandenen Gekreuzigten als •Bild Gottes" das Licht 
des ,ersten Tages' aufstrahlen kann (vgl. 2 Kor 4,4.6; Gen 1,3). Und wie 
im Anfang der Geist über der Urflut ,schwebt' (Gen 1,2), so schwebt der 
Geist als Taube über der Flut des Jordan und nimmt in der christlichen 
Ikonographie bisweilen •auf den Bildern der Taufe Jesu die Gestalt eines 
herabstürzenden Adlers" an24, der als Sinnbild der sieghaften Sonne 
mehr noch als die Taube das Gegenbild zur Schlange der Finsternis dar- 
stellt.25 

Daß wir vom Königtum des gottebenbildlichen Menschen nicht spre- 
chen können, ohne an den Weg der Sonne durch die Tierkreiszeichen im 
Jahreskreis bzw. an die Sonnensymbolik überhaupt zu erinnern, ergibt 
sich notwendig aus dem archetypischen Verständnis des Königs als ,Sohn 
der Sonne', worauf schon die goldene Königskrone hinweist, die den 
Strahlenkranz der Sonne symbolisiert. Jeder König, nicht nur der ägypti- 
sche Pharao als Sohn des Sonnengottes Re, ist im Grunde ein Tonnen- 
König', der in Nachahmung des siegreichen Kampfes der Sonne mit dem 
urzeitlichen Chaosdrachen (in Ägypten verkörpert in der Apophis- 
Schlange) die Heilsordnung des Anfangs wieder aufrichtet. So gilt durch- 
aus generell, worin Drewermann die Aufgabe des ägyptischen Königs als 
,Bild Gottes' sieht, nämlich auf Erden •den Lauf der Sonne nachzubil- 
den: das Böse zu besiegen, die Wahrheit zu lieben und durch das Licht 
und die Wärme so viel an Leben wie möglich zu erzeugen".26 Die ent- 
scheidende Frage ist freilich, wann sich denn der König und damit der 
Mensch tatsächlich seiner ursprünglichen Bestimmung gemäß als der se- 
gensreiche Fürsprecher für das Leben auf der Erde erweist. Im Anschluß 
an den Pharaonen-Titel •Vereiner der beiden Länder" (nämlich von 
Ober- und Unterägypten) weist Drewermann darauf hin, daß für die Al- 

lich •Oliven-Berg" bedeutet und der Garten Gethsemane übersetzt •Olivenpresse" heißt, 
aus der das Salböl (des Geistes: vgl. 1 Joh 2,20.27) gewonnen wird (ebd., 66f)- 
23 Zur Symbolik der Achtzahl vgl. K. W. Hälbig (Anm. 14), 86f und 98. 
24 H. und M. Schmidt, Die vergessene Bildersprache christlicher Kunst. Ein Führer zum Ver- 
ständnis der Tier-, Engel- und Mariensymbolik. München 1981, 111. 
25 Der •schlangenvertilgende Adler als Sinnbild des sieghaften Christus" findet sich häufig 
in der frühchristlichen Ikonographie - vgl. ebd., 37. Mit der Taube sieht den Adler auch 
die jüdische Mystik zusammen: •Der Adler trägt, wie man sagt, die Taube auf seinen Flü- 
geln; im Bild der Taube also bringt er auch die ,Botschaft' aus einer anderen Welt." - F. 
Weinreb (Anm.20), 83. 
26 E. Drewermann, •Ich steige hinab in die Barke der Sonne." Alt-Ägyptische Meditationen 
zu Tod und Auferstehung in bezug auf Joh 20/21. Ölten 1989, 101. 



Klaus W. Hälbig 32 

ten Ägypter derjenige ein freier, königlicher Mensch und •Sohn der 
Sonne" war, •der in sich selbst Geist und Trieb, Bewußtsein und Unbe- 
wußtes vereinigt' hatte und der in dieser Einheit mit sich selber Platz 
nahm auf dem Thronsitz seines Lebens, als ein Kind des Lichtes, souve- 
rän und frei wie der Wind".27 Nach einer etwas anderen Bestimmung ist 
der wahre König in den Augen der Ägypter derjenige, der es versteht, das 
Leben im Augenblick des Todes sakramental' zu verwandeln, •zwischen 
Erscheinung und Sein symbolisch zu synthetisieren in einem Akt, den 
man am besten als Wiedergeburt aus dem Geiste, als die Thronbesteigung 
eines wahrhaft königlichen Menschen, als den Sieg der Liebe über den 
Tod bezeichnen kann".28 Vermag dies aber der ägyptische Pharao oder 
überhaupt einer der Machthaber dieser Welt? Immerhin stellt ja auch 
nach Drewermann, wie er im Hinblick auf die Satansversuchung Jesu 
sagt, •diese Einheit der Gegensätze,... diese Synthese aus Geist und Trieb 
im Menschen ... ohne Zweifel das schwierigste Kunststück des ganzen 
menschlichen Lebens" dar.29 Denn nicht einfach in der Unterdrückung 
der Triebwelt erlangt der Geist seine königliche Herrschaft, sondern in 
ihrer Verwandlung, das heißt Vergeistigung des Leibes und Verleibli- 
chung des Geistes. Eine solche Wesensverwandlung oder - sakramental 
gesprochen - ,Transsubstantiation', die den ganzen Menschen mit all sei- 
nen Dimensionen ergreift, kann nicht allein das Werk des ethisch-morali- 
schen Wollens sein. Jeder bloße Humanismus, der von der Religion als 
kultisch-liturgischer und so ästhetischer' Zeitgestaltung absieht, muß 
den Menschen dualistisch in ,Geist' und ,Leib' aufspalten und letzteren 
abwerten. Drewermanns Kritik am humanistischen ,Ideal', das zum 
Kampf gegen das ,Tier im Menschen' auffordert, also •das tierhafte, bio- 
logische Erbe im Menschen mit dem metaphysisch Bösen, mit dem Teu- 
fel identifiziert"30, ist nur zu berechtigt. Drewermann beruft sich für seine 
Kritik nicht zuletzt auf Mk 1,13, daß nämlich Jesus als Sohn Gottes 
(,Sohn der Sonne') nach bestandenem Kampf mit dem Teufel bei den 
,wilden Tieren' war und so das verlorene Paradies der •Einheit zwischen 
Mensch und Natur" wieder heraufführte.31 Und er sieht in Nietzsches Za- 
rathustra-Gestalt, die durch die Verbindung von ,Adler' (Geist, Sittlich- 
keit) und ,Schlange' (Materie, Sinnlichkeit) charakterisiert ist, ein gera- 
dezu ,kongeniales' Verständnis zum ganzheitlichen Menschenbild von 

27 E. Drewermann, Das Markus-Evangelium /(Anm. 13), 155. 
28 E. Drewermann, •Ich steige hinab..."(Anm.26), 78. 
29 E. Drewermann, Das Markus-Evangelium /(Anm. 13), 158f. 
30 Ebd., 152f. 
31 Vgl. ebd. 148, Anm. 8 und 9. 



Imago Dei 33 

Mk 1,13 mit der Einheit der Gegensätze von ,Engeln' und ,Tieren'.32 Tat- 
sächlich stellt ja Nietzsches Zarathustra-Dichtung mit ihrer Verkündi- 
gung des ,Todes Gottes' und des ,Übermenschen' eine radikale Absage 
an die humanistische Bildung des Bürgertums des 19. Jahrhunderts dar, 
das das Renaissance-Ideal des ,universalen Menschen' aus seinem Welt- 
und Transzendenz-Bezug heraus privatisierte33 und so in den Augen 
Nietzsches den •letzten Menschen" auf den Thron hob, der blinzelnd 
fragt: •Was ist Liebe? Was ist Schöpfung? Was ist Sehnsucht? Was ist 
Stern?"34 Demgegenüber ist der Übermensch der Mensch der ,großen 
Hoffnung', der noch genug •Chaos in sich" hat, •um einen tanzenden 
Stern gebären zu können".35 Zarathustra vollzieht (gleich einem Seil- 
tänzer' oder ,Possenreißer'36) den Über-gang vom dualistisch in Geist 
und Leib, Himmel und Erde zerspaltenen Menschen zum verwandelten 
Menschen, der sich auf das kindlich-königliche Welten-Spiel als reines 
Ja-sagen im Kreis der Ewigen Wiederkehr des Gleichen versteht.37 Nietz- 
sches Erneuerung des Gedankens des Kreislaufs der Zeit zielt letztlich 
auf dieselbe Versöhnungsgestalt von Mensch und Natur, die die Bibel im 
Bild des .Paradieses' und der paradiesischen ,Tier-Herrschaft' Adams 
vorstellt.38 Daß diese Versöhnung - wie auch Nietzsche weiß - nur im 

32 Vgl. ebd., 153, Anm. 17. - Dazu D. S. Thatcher, Eagle and Serpent in Zarathustra, in: 
Nietzsche-Studien 6 (1977), 240-260, bes. 252. Außerdem M. Lurker, Die Botschaft der 
Symbole. In Mythen, Kulturen und Religionen. München 1990, 179-191 (Adler und 
Schlange als Pole des Seins). 
33 Vgl. A. Stüttgen, Ende des Humanismus -Anfang der Religion ? Mainz 1979, 25-30. 
34 Zarathustras Vorrede, n. 5. In den vier Fragen greift Nietzsche wohl in verwandelter 
Gestalt Kants vier Hauptfragen der Philosophie auf: Was kann ich wissen? Was soll ich 
tun? Was darf ich hoffen? Was ist der Mensch? Die Antwort auf die Frage nach dem We- 
sen des Menschen ist nach Kant identisch mit der Bestimmung der .letzten Zwecke' der 
menschlichen Vernunft, was sein Denken insgesamt als ,teleologisches System' ausweist, 
wohingegen Nietzsche die Welt gerade ateleologisch interpretieren will - vgl. H. P. Bal- 
mer, Freiheit statt Teleologie. Ein Grundgedanke Nietzsches. München 1977. 
35 Zarathustras Vorrede, n. 5. Der Name ,Zarathustra', dessen ,A und O' ist, •daß alles 
Schwere leicht, aller Leib Tänzer, aller Geist Vogel werde" (Tl. III: Die sieben Siegel), be- 
deutet .Goldstern', ,Stern des Glanzes', wie Nietzsche der .Symbolik' Friedrich Creuzers 
entnommen hat. Der Reigentanz der Sterne und die Sternzeichen spielen in der Zarathu- 
stra-Dichtung eine große Rolle. .Astrologische' Bezüge klingen auch in Nietzsches Formel 
vom •amor fati" an. 
36 Vgl. Zarathustra-Vorrede, n. 6. In der Rolle des •Possenreißers der neuen Ewigkeiten" 
hat Nietzsche seine eigene Berufung gesehen - vgl. E. Biser, Gottsucher oder Antichrist? 
Nietzschesprovokative Kritik des Christentums. Salzburg 1982, 105-118: 112. 
37 Vgl. das Einleitungsstück des Zarathustra •Von den drei Verwandlungen". Nach Biser 
(Anm. 36) wird mit dem Zielbild des .Weltenkindes' bei Nietzsche •unwillkürlich die Erin- 
nerung an das paulinische Bild der Gotteskindschaft wachgerufen .... die der Römerbrief 
als eine .Selbstfindung im Geiste' deutet" (100). 
38 Biser will nicht ausschließen, daß •in der Ewigen-Wiederkunfts-Konzeption eine struk- 
turelle Entsprechung zur Himmelsrose und ihrer vom Reigen der Seligen beschriebenen 
Zyklen" in der Dichtung Dantes gesehen werden kann, meint aber doch, daß Nietzsche 



Klaus W. Hälbig 34 

,heiligen Spiel' der kultischen Festfeier im Jahreskreis erreicht werden 
kann39, macht es notwendig, die Berufung des Menschen zur königlichen 
Freiheit und Herrschaft zugleich als Berufung zum priesterlichen Opfer 
und Segnen zu verstehen.40 

2. Die Tier-Herrschaft als priesterliche Fürsprache für das Leben 

Wenn Drewermann den ,Weg Jesu' insgesamt bestimmt als •Weg einer 
Synthese, einer so noch niemals gesehenen und mit einer unerhörten Si- 
cherheit gelebten Einheit zwischen Gott und Mensch, zwischen Ewigkeit 
und Zeit, zwischen Schöpfer und Geschöpf, zwischen Himmel und 
Erde"41, so darf doch nicht übersehen werden, daß dieser Weg die umfas- 
sende Synthese wesentlich als Kreuz-Weg vollzieht, der nicht nur in die 
Erhöhung bzw. Thronbesteigung des wahren ,Sonnen-Königs' auf dem 
Kreuzesthron einmündet42, sondern eben auch das wahre (Selbst-)Opfer 
des wahren Hohepriesters einschließt. Das Kreuzesopfer ist dabei keines- 
wegs, wogegen Drewermann polemisiert, im Sinn der Unterdrückung von 

•vornehmlich auf einer .Hadesfahrt' begriffen" bleibt, weil er, •am Modell der Göttlichen 
Komödie gemessen, kein Paradies" kennt. - E. Biser, Nietzsche und Dante. Ein werkbiogra- 
phischer Strukturvergleich, in: Nietzsche-Studien 5 (1976), 146-177: 154 und 171. Freilich 
wird man mit Drewermann im ,Paradies' gerade den ,Kreis der Zeit' sehen müssen, der im 
religiösen Festkalender bzw. im Zyklus des Kirchenjahres erinnert wird - vgl. E. Drewer- 
mann, Strukturen des Bösen I: Die jahwistische Urgeschichte in exegetischer Sicht. Pader- 
born 1977, 21980, erw. durch ein Vorw.: Zur Ergänzungsbedürftigkeit der hist.-krit. Exe- 
gese, 31981, erg. durch ein Nachw.: Von dem Geschenk des Lebens, 378-389: bes. 388. 
Und der Kult ist nichts anderes als die ,Ewige Wiederkehr des Gleichen' (s.u.). 
39 In der •Fröhlichen Wissenschaft", dem vorweg geschriebenen Kommentar zur Zarathu- 
stra-Dichtung, verdeutlicht Nietzsche im Aphorismus •Jetzt und ehedem" (n. 89), daß an 
aller Kunst der Kunstwerke nichts liegt, •wenn jene höhere Kunst, die Kunst der Feste, uns 
abhanden kommt!" 
40 Das Bestellen und Kultivieren des Paradiesgartens (Gen 1,15) wird letztlich als kulti- 
scher Dienst zu deuten sein, weil es im alten Denken Kultur ohne Kult gar nicht gibt. 
Richtig sagt J. Ratzinger, Im Anfang schuf Gott. Vier Münchener Fastenpredigten über 
Schöpfung und Fall. München 1986, 28: •In allen Kulturen laufen die Schöpfungsberichte 
darauf hinaus, daß die Welt da sei für den Kult, für die Verherrlichung Gottes." 
41 E. Drewermann, Das Markus-Evangelium /(Anm. 13), 258. 
42 E. Drewermann, ebd., 85f, erwähnt zwar das Schema des ägyptischen Thronbesteigungs- 
festes mit der Adoption des Königs als ,Sohn Gottes', der Proklamation seiner Gottessohn- 
schaft und der Akklamation durch das Volk, dem das Markus-Evangelium mit der dreima- 
ligen Bezeugung der Gottessohnschaft Jesu bei der Taufe (1, lOf), der Verklärung (9,7) und 
dem Bekenntnis des Hauptmanns unter dem Kreuz (15,39) folgt; die altkirchliche Sicht 
des Kreuzes als (Sonnen-),Thron' greift er gleichwohl nicht auf. Anders Odo Casel, der 
vom Kreuz als •Abzeichen des wahren Sonnenkönigs" spricht. - O. Casel, Gegenwart des 
Christus-Mysteriums. Ausgewählte Texte zum Kirchenjahr. Hrsg. von A. Schilson. Mainz 
1986, 97. 



Imago Dei 35 

Natur und Eros zu verstehen.43 Vielmehr geht es im kultischen Opfer 
darum, daß aus dem durch die Sünde auf dem Leben lastenden ,Fluch' 
(male-dicere) ein das Leben im ganzen gutheißender Segen (bene-dicere) 
wird, daß der (bejahende oder verneinende) menschliche Wille verwan- 
delt wird zum ,heiligen Ja-sagen' und so der Mensch wirklich priesterli- 
cher Fürsprecher des Lebens, des Leidens und des Kreises (s. o. Anm. 5) 
vor Gott ist. Dazu aber muß der Mensch die Sprache des Lebens und der 
Lebe-wesen, der Tiere, wahrhaft sprechen können, wie es die Paradies- 
erzählung des zweiten Schöpfungsberichts von Adam behauptet (Gen 
2,19f).44 Gewiß, im Benennen der Tiere übt der Mensch seine Tier-Herr- 
schaft aus, zu der er als ,Bild Gottes' berufen ist; doch solches Sprechen 
bleibt nur in seinem Wesen, solange es aus der paradiesischen Schöp- 
fungsordnung als gottesdienstlicher Kultordnung heraus ,dichterisch' 
spricht.45 Deshalb ist die Tier-Herrschaft des gottebenbildlichen Men- 
schen durchaus in Entsprechung zum kultischen Dienst der himmlischen 
Urwesen oder Engel zu sehen, die Gottes ,Hofstaat' bilden, wie T. N. D. 
Mettinger in seiner Untersuchung der biblischen Image-Dei-Aussagen 
dargelegt hat.46 Allerdings muß dazu auch gezeigt werden, worin das We- 
sen der Ent-sprechung, der Analogie des Seins besteht. 

Nach Erich Przywara bildet den •Höchstfall" der Analogie, und zwar 
in religiöser Form, das Gebet des johanneischen Logos im Horizont der 
Passion: •daß alle eins seien..., wie wir eins sind" (Joh 17,21•23).47 Das 

43 Drewermanns Polemik gegen das Verständnis des Kreuzestodes Jesu als ,Opfer' setzt 
schon ein im Zusammenhang mit seiner Kritik an Kierkegaards Deutung des Christen- 
tums in Strukturen des Bösen III: Die jahwistische Urgeschichte in philosophischer Sicht. 
2. erw. und verb. Aufl., Paderborn 1980, 504-514. 
44 G. von Rad, Das erste Buch Mose - Genesis. 9. Überarb. Aufl., Göttingen 1972 (ATD 
2-4), meint unter Berufung auf Herders •Über den Ursprung der Sprache", daß in Gen 
2,19f •etwas von der Entstehung und dem Wesen der Sprache gesagt" sei und daß •dieser 
Passus trotz der völlig andersartigen Darstellung des Stoffes nahe an Gen 1,28b" heran- 
rückt (58). 
45 Vgl. J. Splett, Liebe zum Wort. Gedanken vor Symbolen. Frankfurt 1985, 33-53 (Fest der 
Sprache. Gründung im Kult), bes. 49, wonach das Wesen des Dichterischen im Rhythmus 
als •Zusammenklang von Vergänglichkeit und Vollendung" (B. Allemann) bzw. in der 
Feier und Gestaltung der Zeit als •Verlegung/alles Vergehens in Gang" (R. M. Rilke) be- 
steht. 
46 Vgl. T. N. D. Mettinger, Abbild oder Urbild?,Imago Dei' in traditionsgeschichtlicher Sicht, 
in: Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft 86 (1974), 403-424, unter Verweis auf 
das 14malige Vorkommen von demut ( = Gestalt, Ähnlichkeit) bei Ezechiel, wovon die 
Priesterschrift abhängt, und die pluralische Verwendung des Gottesnamens (Elohim) in 
Gen 1 (420). Die Kritik hieran von W. Groß, Die Gottebenbildlichkeit des Menschen im 
Kontext der Priesterschrift, in: Theologische Quartalschrift 161 (1981), 244-264, baut einen 
falschen Gegensatz auf, indem die ,Tierherrschaft' zur einzigen inhaltlichen Bestimmung 
der Gottebenbildlichkeit erklärt wird. Worin diese besteht, wird nicht gesagt. 
47 Vgl. S.-M. Wittschier, Kreuz Trinität Analogie. Trinitarische Ontotogie unter dem Leitbild 



Klaus W. Hälbig 36 

sog. hohepriesterliche Gebet Jesu bringt so zur Sprache, was sich im My- 
sterium des Kreuzes (sakramental) ereignet, nämlich die kreuzförmige 
Durchdringung und Verbindung von innergöttlicher Einheit der Trinität 
und innergeschöpflicher Einheit zum Ur-Rhythmus des wahren Verhält- 
nisses von Schöpfer und Schöpfung, Unendlichkeit und Endlichkeit. Da- 
bei versinnbildet sich das Geheimnis der Analogie des Seins für Przywara 
nicht nur im Bild des Gekreuzigten als imago trinitatis, sondern das Kreu- 
zes-Geschehen wird als ,Hochzeit' von Himmel und Erde, sakramental: 
von Christus und Kirche verstanden, deren bräutliche Liebes-Einheit im 
Tanz als mystischem Hochzeits-Reigen (im Jahreskreis) vorgestellt 
wird.48 Indem so der johanneische Logos in hochzeitlicher Einheit mit 
der spielend-tanzenden Kirche bzw. Sophia (als weiblicher Urgestalt der 
Schöpfung: Spr 8,30f) vom Kreuz her als spielend-künstlerische Vernunft 
ausgelegt wird, die das Sein als Zeit und die Zeit als Sein umfaßt, so er- 
scheint das Kreuz nicht nur als Ort des wahren Kultes und der wahren 
,Eucharistie'-Feier, sondern auch als Ursprungsort der Sprache; ent- 
springen doch Kult, Tanz, Spiel und Gesang und Ais (dichterische) Spra- 
che der Mnemosyne, ,der' Gedächtnis.49 Was aber Gedenken in Dankbar- 
keit (eucharistia) als Bejahung des Endlichen bzw. als Segnung des Zeitli- 
chen ( = Sterben!) im konkreten Vollzug bedeutet, sagt uns in vor-bildli- 
cher Weise die Weisheit des Märchens •Die drei Sprachen" aus der 
Sammlung der Gebrüder Grimm.50 

Das kurze und wenig bekannte Märchen spricht auf seine Weise aus, 
was wahre Weisheit und ganzheitliche Bildung im Unterschied zur bloß 
wissenschaftlichen Gelehrsamkeit (als Anhäufung .historischen' Wissens 
losgelöst vom endlichen Daseinsvollzug) wesentlich ist, nämlich in Ent- 
sprechung zum Leben und den Lebe-wesen Gott das Opfer des Lobes 

des Kreuzes, dargestellt als ästhetische Theologie (BDS Bd. 1). Würzburg 1987, 51-72: bes. 
56. 
48 Vgl. ebd., 56ff. Auch Nietzsche gebraucht neben dem Bild des Tanzes das der Hochzeit. 
Die von Eugen Fink aufgeworfene Frage, ob ein Zusammenhang zwischen dem Wieder- 
kunfts-Gedanken und dem Mythos der Weltenhochzeit von Himmel und Erde besteht, be- 
jaht G. Wohlfahrt, Der Augenblick - Zeit und ästhetische Erfahrung bei Kant, Hegel, Nietz- 
sche und Heidegger mit einem Exkurs zu Proust. Freiburg-München 1982, 105 (Anm. 35): 
•Die Tochter des Himmels und der Erde ist die Mutter der Musen. Mnemosyne ist der Ur- 
sprung der Kunst." Als produktiv-schöpferisches Gedächtnis, das heißt als Vollzug der 
Sinnbildung oder Sinnergffnung, die zugleich Welteröffnung ist, oder als Ent-sprechung 
zwischen dem Unsinnlichen und Sinnlichen ist Mnemosyne auch •der Ursprung der Spra- 
che" - so G. Wohlfahrt, Denken der Sprache. Sprache und Kunst bei Vico, Hamann, Hum- 
boldt und Hegel. Freiburg-München 1984, 83. 
49 Vgl. M. Heidegger, Was heißt Denken?, in: Vorträge und Aufsätze II. Pfullingen 31967, 
3-17: 10 sowie oben Anm.48. 
50 Vgl. Brüder Grimm - Kinder- und Hausmärchen. Bd. I. Hrsg. von F. van der Leyen. Düs- 
seldorf-Berlin 1962, 125-127. 



Imago Dei 37 

und Dankes darzubringen. Weil der einzige Sohn eines alten Grafen 
•dumm" war und nichts in seinen •Kopf (abgetrennt vom Leib) hinein 
wollte, so beginnt die Erzählung, schickt ihn sein Vater zu einem anderen 
Lehrmeister in eine •fremde Stadt". Als dumm und töricht gilt in der 
theologischen Tradition, wer nicht um seine Gottebenbildlichkeit weiß, 
also daß der Mensch - wie es im alttestamentlichen Weisheitsbuch heißt 
- •zur Unvergänglichkeit erschaffen" ist und Gott ihn •zum Bild seiner 
Ewigkeit gemacht" hat (Weish 2,23). Die törichten und gottlosen 
,Frevler', für die es keine Ewigkeit und keine Wiederkehr gibt, sondern 
denen alles bloß als endlich und vergänglich erscheint (Weish 2,1-5), ste- 
hen so im Bund mit dem Tod (Weish 1,16), als dessen Konsequenz sie 
den ermorden und zu einem •ehrlosen Tod" verurteilen müssen, der von 
Gott als seinem Vater spricht (Weish 2,10-20): ist er ihrem die Schöpfung 
ausbeutenden, zutiefst zerstörerischen und so fruchtlosen (ungesegneten) 
Treiben doch ein •lebendiger Vorwurf (V. 14). Man hat in der Theologie 
aus der so verstandenen Dummheit bzw. Torheit die Theorie des geisti- 
gen Todes gemacht. Dieser besteht •in der Stumpfheit des Urteils, in Er- 
blindung und Unlust Gott gegenüber: ,Am stärksten aber versinkt der 
Geist des Menschen ins Irdische durch Unzucht, die auf die größte Lust 
aus ist, durch die die Seele am stärksten gefesselt wird. So wird die 
Dummheit am ehesten aus der Unzucht geboren' (Thomas von Aquin)."51 

Die Warnung vor der Gefahr, in die Gottlosigkeit abzugleiten, hat indes 
auch dazu geführt, den Menschen dualistisch zu zerreißen, Zeit und Erde 
einer falschen Jenseitshoffnung zu opfern und die ganze Sphäre des Sinn- 
lichen und Leiblichen, von Sexualität und Lust zu tabuisieren bzw. zu 
verteufeln.52 Die Antwort, die Nietzsche auf diese bis auf Piaton zurück- 
gehende Tradition gegeben hat, heißt in ihrer (einseitig zugespitzten) For- 
mel: •Das Christentum gab dem Eros Gift zu trinken: - er starb zwar 
nicht daran, aber entartete, zum Laster."53 Was die Tradition nur unzurei- 
chend oder gar nicht gesehen hat, bringt Nietzsche um so deutlicher in 
den Blick, daß nämlich die Bejahung der eigenen Endlichkeit und damit 
des eigenen Todes nur gelingen kann, wenn die eigenen Sinne ,zu Ende 

51 G. Bachl, Eros und Tod, in: Kunst und Kirche 2/1987, 90. Vgl. H. und M. Schmidt 
(Anm.24), 106. 
52 Vgl. ebd., 91. Ausführlich W. Schubart, Religion und Eros. Hrsg. von F. Seifert 
(Beck'sche Reihe 400). München 1989, 231-263. 
53 Jenseits von Gut und Böse, n. 168. Im ,Höhlengleichnis' bestimmt Piaton den Bildungs- 
prozeß einseitig als Übergang aus der Welt der ,Apaideusia', der Befangenheit der Seele in 
den sinnlichen Erscheinungen, hin zur ,Paideia', der ,sonnen'-klaren Erkenntnis der .ewi- 
gen Ideen' - vgl. M. Heidegger, Piatons Lehre von der Wahrheit. Mit einem Brief über den 
•Humanismus". Bern-München 31975, 23. Zu Nietzsches Philosophie als .umgedrehtem 
Piatonismus' vgl. E. Biser (Anm.36), 56 und 112f. 



Klaus W. Hälbig 38 

gedacht' werden, der Geist sich also nicht nur als ,männlich-aktiv' und 
,form-gebend' versteht, sondern wesentlich auch als ,weiblich-empfan- 
gend'.54 Es ist diese weiblich-mütterliche Dimension des Empfangens der 
Wirklichkeit und damit des leidvollen Gestaltwandels (,Gebärens') in der 
Zeit, die der Vater im Märchen an sich selbst als ,Animalität' ausblendet 
und unterdrückt, um sich so in vermeintlich reiner Rationalität' (ohne 
den ,Umweg' über die Sinne und das Weibliche) todlos im Leben seines 
Sohnes linear fortzusetzen. Ohne die Bejahung der eigenen Endlichkeit 
und des eigenen Todes auf seiten des Vaters kann der Sohn aber nicht zu 
sich selbst finden und an sich selbst fruchtbar werden. Die ,Ratio' des 
,Kopfes', die - abgetrennt von der ,großen Vernunft des Leibes' (Nietz- 
sche) - die meta-phorische Sprache in die Herrschaftssprache zeitlos 
identischer Begrifflichkeit aufhebt, erweist sich so als unfähig, in der 
Welt im Gang alles Lebendigen unterwegs zu sein, um so das Leben an 
sich selbst (dankend) zur Sprache kommen zu lassen und (fürbittend) für 
es einzutreten. 

Die negative Vaterbindung aufgrund der verweigerten Selbstübergabe 
des Vaters kann der Sohn, wie das Märchen sagt, erst in der ,Fremde' in 
der Entdeckung der ,anderen' Dimension der eigenen ,Animalität' über- 
winden. Im Erlernen der drei Tier-Sprachen der Hunde, der Frösche und 
der Vögel läßt sich der Geist auf die mannigfaltige Vielheit des Lebens in 
seinen konkreten Erscheinungsformen ein, um in der Versammlung der 
drei Zeitdimensionen von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft, die in 
den drei Tier-Sprachen symbolisiert sind, das Sein als Zeit fruchtbrin- 
gend zu vollziehen. Dabei steht die Hundesprache für die Fähigkeit, die 
(Herkunfts-)Grenze oder Endlichkeit des eigenen Wesens als positiv zu 
erfahren und so sich selbst vom Anderen positiv zu unterscheiden;55 die 
Froschsprache bezeichnet die Bewegung des Über-gangs vom Wasser der 

54 Im Stück •Auf den glückseligen Inseln" sagt Zarathustra zu seinen ,Brüdern': •Könntet 
ihr einen Gott denken? (...) Eure eignen Sinne sollt ihr zu Ende denken! (...) Daß der 
Schaffende selber das Kind sei, das neu geboren werde, dazu muß er auch die Gebärerin 
sein wollen und der Schmerz der Gebärerin." - Auch Ignatius von Loyola fordert in sei- 
nem Exerzitienbuch als Schlußübung der Geistlichen Betrachtung die ,Anwendung der 
Sinne'. 
55 Zum •Hund als Symbol der Grenze" vgl. P. Imhof, •Isebel fressen die Hunde..." 
(1 Kön 21). Der Verrat an der Freiheit, in: Geist und Leben 1/1989, 30-37: 31f. Nietzsche 
spricht in der Zarathustra-Dichtung von der •Hündin Sinnlichkeit" (Tl. I: Von der 
Keuschheit) und von den •schlimmen Trieben" als •wilden Hunden", die •vor Lust in ih- 
rem Keller" bellen, •wenn dein Geist alle Gefängnisse zu lösen trachtet" (Tl. I: Vom Baum 
am Berge), sowie davon, daß sich die •wilden Hunde in deinem Keller" am Ende •zu Vö- 
geln und lieblichen Sängerinnen" verwandeln (Tl. I: Von den Freuden- und Leidenschaf- 
ten). 



Imago Dei 39 

vergänglichen Zeit zum ,trockenen Land' als der Gegenwart des Seins ;56 

im Sprechen der Sprache der Vögel schließlich, die sich im Himmelsraum 
grenzenloser Möglichkeit bewegen können, erlernt der Sohn, sein Dasein 
als zukunftsgerichtet und offen zu erleben, bei aller Herkünftigkeit doch 
undeterminiert.57 Indem der Sohn so sich im Lebensraum der Hunde, der 
Frösche und der Vögel zu bewegen versteht, übt er eben jene ,Herrschaft' 
positiv aus, die dem gottebenbildlichen Menschen über die ,Vögel des 
Himmels', die ,Fische im Meer' und die ,Tiere auf dem Land' übertragen 
ist (Gen 1,28).58 

Mit der Tier-Herrschaft ist zugleich die Voraussetzung erlangt, um dem 
,anderen' Geschlecht im Sinn des Schöpfungsauftrags fruchtbar begeg- 
nen zu können. Im Märchen erhält der Sohn, den sein Vater nach Erler- 
nen der dritten Tiersprache vollends verstößt, die Tochter eines Burgher- 
ren zur Braut, nachdem er zuvor zu den ,wilden Hunden' im alten Burg- 
turm (Hildegard von Bingen spricht vom •Turm der Leiblichkeit") hinab- 
gestiegen ist, ihnen gut zugeredet hat und damit die Stadt von der Not 
befreite, den Hunden immer neue Menschenopfer darzubringen. Daß die 
Hochzeitsreise von der Schweiz, wo das Märchen spielt, ins ,ewige Rom' 
führt, wo die zur Papstwahl versammelten Kardinäle auf das erhoffte 
Gotteszeichen hin - zwei Tauben fliegen beim Betreten des Petersdomes 
auf die Schultern des Sohnes - ihn auf der Stelle zum ,heiligen Papst' er- 
wählen und weihen, was unterwegs bereits die Frösche vorausgesagt hat- 
ten, hebt die innere Entsprechung zwischen wahrer Tier-Herrschaft und 
Gottebenbildlichkeit bzw. Christusförmigkeit ins Licht: der Sohn, der 
sich zum Erlernen der Tiersprachen ,erniedrigte', wird erhoben zum ,hei- 

56 F. Weinreb, Das jüdische Passahmahl (Anm. 10), 124f, deutet im Zusammenhang mit der 
Froschplage beim Auszug aus Ägypten das Froschsymbol zwar negativ, aber doch sinn- 
gleich, wenn er formuliert: Der Frosch •lebt im Wasser und auf dem Land. In der Zeit und 
jenseits der Zeit. In einem Wesen", was von der Gottesstrafe der Plage her als unzulässiger 
Versuch verstanden wird, •ohne weiteres dieses jenseitige Leben hier zur Manifestation zu 
bringen". 
57 In Vergils .Aeneas' findet der Sohn des Anchises dadurch seine Zukunft, daß ihn zwei 
Tauben, die •Vögel der Mutter", nämlich der •göttlichen Mutter" Natur (vgl. 6. Gesang, 
W. 194f) zu dem Goldzweig führen, der ihm den Abstieg zur Unterwelt ins Reich der 
Schatten vorbei an dem fürchterlichen Untier Kerberus erlaubt, um ,im Grunde des grü- 
nenden Tales' seinem Vater zu begegnen. 
58 In dieser Deutung der drei Tierarten auf die drei Zeitdimensionen hin kommt stärker die 
Prozeßhaftigkeit der Selbstwerdung und die Positivität der ,Tiere' zum Ausdruck als in der 
traditionellen Sicht, die - ausgehend von der Figur eines Mannes, der nach Ps 90,13 •über 
Löwen und Drachen schreitet" - in der Tier-Herrschaft die Überlegenheit •über die in- 
nerpsychische Triebwelt erkannt" hat und von daher überhaupt sagen konnte, daß Chri- 
stus •gekommen ist, um die Herrschaft des Menschen über die Tiere wiederherzustellen". 
- H. Schade, Die byzantinische Kunst und ihr •veruntreuter Himmel", in: Stimmen der Zeit 
201 (1983), 158-168: 165. 



Klaus W. Hälbig 40 

ligen Vater', zur höchsten Autorität, zum Stellvertreter Christi auf Erden. 
Darauf, so schließt das Märchen, •mußte er eine Messe singen (!) und 
wußte kein Wort davon, aber die zwei Tauben saßen stets auf seinen 
Schultern und sagten ihm alles ins Ohr". Wer auf die Sprache des Lebens 
neu hören gelernt hat, der vermag auch das Wort Gottes in allen Dingen 
zu vernehmen und Eucharistie zu feiern - als sakramentales Zeichen da- 
für, daß Gottes Selbstübergabe in seinem ewigen Wort im Heute an- 
kommt und reiche Frucht bringt. 

Solche sich im eucharistischen Dank vollendende Fruchtbarkeit ver- 
wandelt das endliche Werden von innen her, befähigt es zur Fülle der Zeit 
und befreit so vom Fluch fruchtloser Vergänglichkeit.59 In der Feier der 
Eucharistie ist der große Schöpfersegen des siebten Tages als Festtag der 
,Gegenwart der Ewigkeit in der Zeit' der ganzen Schöpfung gespendet, 
die als so gesegnete der fruchtbare Paradiesgarten ist, in der auch Mann 
und Frau in ihrem ,Ein-Fleisch-sein' einander zum Segen werden. Die 
Geschlechterliebe läßt dann nicht im ,Irdischen' oder Zeitlichen versin- 
ken, sondern erweist sich als wahrhaft fruchtbar im Mitvollzug des hoch- 
zeitlichen Ein-Fleisch-seins von Christus und der Kirche (vgl. Eph 
5,25-32), deren gemeinsame Frucht vom Kreuzbaum des Lebens in der 
,Mitte' des Paradiesgartens die Eucharistie als •paradiesische Speise" 
(Thomas von Aquin) ist. So offenbart das hochzeitliche Mysterium des 
Kreuzes in einem letzten (eschatologischen) Sinn die Grundordnung der 
Schöpfung als eine Weiheit (Sophia), die auch die Sinnlichkeit und den 
Eros einschließt. Diesem Gedanken ist wie kaum ein anderer neuzeitli- 
cher Denker der ,sophianische Pilger' Wladimir Solowjew nachgegangen, 
den Walter Nigg bezeichnenderweise so schildert, als sei er die lebendige 
Bestätigung der Weisheit des Märchens •Die drei Sprachen": •Auch die 
Tiere", schreibt Walter Nigg, •fühlten sich seltsam zu Solowjew hingezo- 

59 Dieser ,Fluch' wird sinnfällig in der Szene von der Verfluchung des Feigenbaumes, der 
•zur Unzeit" ( = außerhalb der Erntezeit) keine Frucht trägt, so daß Jesus vergebens an 
ihm seinen ,Hunger' stillen will: daraufhin •bis zu den Wurzeln verdorrt", soll •in Ewig- 
keit niemand mehr eine Frucht" von ihm essen (Mk 11,12-14.20f). In rabbinischen Ausle- 
gungen erscheint der Baum der Erkenntnis im Paradies (wegen der .Feigenblätter') als Fei- 
genbaum. Nach F. Weinreb, Astrologie (Anm. 20), 122, kann der •Baum des Lebens, der 
schon Frucht ist und Frucht macht", auch •Baum des Seins" genannt werden: •Der Baum 
der Erkenntnis, der nur Frucht macht, würde dann Baum des Werdens heißen." Dazu vgl. 
F. Ulrich, Der Mensch als Anfang. Zur philosophischen Anthropologie der Kindheit. Einsie- 
deln 1970, 71: •Die Armut Gottes, der ,Hunger' Jesu (vgl. Mark 11,12) verlangt nach dem 
Reif-sein (Nietzsche: ,Alles Reife will sterben!'), weil Gott Liebe ist, die dem Empfangen- 
den nichts vorenthält, sondern die Frucht, das Zukünftige, als schon vorweg Übereignetes, 
Verendlichtes schenkt (eben darin enthüllt sich ja die Armut Gottes, der restlos schenkt: 
weshalb der Baum schon seine .Frucht' sein kann und ist, dort, wo er auf sie hin unterwegs 
ist, die ,Frucht macht')." Bei dem ,Baum' handelt es sich natürlich um den menschlichen 
Willen. 



Imago Dei 41 

gen. Wenn er in einem Gutshof einkehrte, flatterten Tauben auf ihn zu 
und setzten sich ihm auf die Schultern. Scharf abgerichtete Hunde began- 
nen mit dem Schweif zu wedeln und wollten von ihm gestreichelt werden. 
Dieses außerordentliche Phänomen läßt sich nicht aus natürlichen Ursa- 
chen ableiten. Offenbar haben die Tiere das Heilige in diesem Menschen 
gespürt und sich deshalb von ihm angezogen gefühlt. Zwischen den Heili- 
gen und den Tieren bestand öfters ein besonderes Verhältnis, das nicht 
als fromme Legende (oder als ,Märchen', d. V.) abgetan werden darf. Es 
scheint, als ob bei Solowjew der Zustand des Paradieses ... wieder herge- 
stellt worden sei."60 

In der Tat: in der erneuten Bildung des in seiner Gottebenbildlichkeit 
deformierten und so .dummen' (ver-bildeten) Menschen nach der Weis- 
heit Gottes als •Bild seiner Vollkommenheit" (Weish 7,26) geht es um 
nicht weniger als die Wiederherstellung des ,Zustands des Paradieses'. 
Das aber heißt, daß zur Erneuerung und Heilung des Menschseins not- 
wendig eine zyklische Zeiterfahrung gehört, wie sie dem Jahreskreis des 
liturgischen Kirchenjahres zugrunde liegt. Dieses ist das Heilende, weil 
es nicht nur mit der zyklischen Natur versöhnt, sondern zugleich teilgibt 
am •Kreislauf des Lebens, des göttlichen Lebens. Jeder Teil des Kreises 
hat immer alles in sich. Das Mysterium ist immer ganz. (...) In der zykli- 
schen Struktur des Kirchenjahres findet die Sehnsucht nach dem verlore- 
nen Paradies Ausdruck."61 Gegen ein zyklisches Zeitverständnis vom Kir- 
chenjahr her hat allerdings Jürgen Moltmann kritisch eingewandt, daß es 
•die einmaligen Ereignisse der Offenbarungsgeschichte ... in die ,ewige 
Wiederkehr des Gleichen' überführt und damit der archaischen Religiosi- 
tät der Menschen dienstbar" mache.62 Zwar möchte auch Moltmann Ge- 
schichts- und Naturzeit •synchronisieren", weil der •Streß der modernen 
Geschichte" aufgrund des modern-linearen Zeitdenkens den Menschen 
krank mache und die Natur zerstöre.63 Der biblischen Offenbarung ge- 
mäß ist ihm dennoch nicht das Kirchenjahr mit dem Sonntag als Basis 
(dessen Anfänge für ihn •im Dunkeln" liegen), sondern die ,messianische 

60 W. Nigg, Wladimir Solowjew als sophianischer Pilger, in: Heilige ohne Heiligenschein. Öl- 
ten M982, 56-82: 69. - Dazu F. von Lilienfeld, Sophia - die Weisheit Gottes. Über die Visio- 
nen des Wladimir Solowjew als Grundlage seiner •Sophiologie", in: Una Sancta 33 (1984), 
113-129. 
61 A. Grün/M. Reepen, Heilendes Kirchenjahr. Das Kirchenjahr als Psychodrama, Münster- 
schwarzach 1985, 19. - Vgl. O. Casel (Anm.42), 21-28, der das Kirchenjahr als •Sakrament 
des ewigen Lebens" bezeichnet: •Deshalb geht es im Kreise" (26). 
62 J. Moltmann (Anm. 1), 117. Unter .archaischer Religiosität' versteht Moltmann, die 
Ewigkeit der Götter durch ihre Gegenwart in allen drei Modi der Zeit vorzustellen: •Zeus 
war, Zeus ist, Zeus wird sein, Zeus ist ewig" (120). Dasselbe wird indes auch von Christus 
ausgesagt (vgl. Offb 1,8; 4,8; Hebr 13,8). 
"Vgl. ebd., 147-150. 



Klaus W. Hälbig 42 

Zeit' als •Zeit begründeter Hoffnung", die aufgrund der •Gegenwart des 
Messias Jesus" qualitativ zwischen dem vergehenden ,Alten' und dem 
kommenden ,Neuen' unterscheide.64 Hinter solchen Unterscheidungsver- 
suchen darf man eine mehr prophetische' im Gegensatz zur priesterlich- 
kultischen Weltdeutung vermuten, die abschließend noch näher zu be- 
trachten ist. 

3. Die Berufung zum Propheten als Maß-gabe der Hoffnung 

Das Ja zur Endlichkeit der Welt, das Nietzsche in seiner Lehre von der 
Ewigen Wiederkehr des Gleichen ausspricht, widerspricht nicht der 
Hoffnung, sondern ist gerade ihr Ausdruck. •In der Tugend der Hoff- 
nung vor allen anderen versteht und bejaht der Mensch sich darin, Krea- 
tur zu sein, ein Geschöpf Gottes."65 Alles Geschaffene hat, wie auch Pau- 
lus unterstreicht (Rom 8,18-25), die •Bauform der Hoffnung" (J. Pieper). 
Die Ursünde des Wie-Gott-sein-wollens als Verleugnung des eigenen 
Kreatur-seins ist darum vor allem Zerstörung der Hoffnungsstruktur der 
Welt. An die Stelle des Maßes der Hoffnung, das die Dimension zwi- 
schen Himmel und Erde ermißt und Ewigkeit und Zeit einander zubringt, 
treten Vermessenheit und Hybris (im Turmbau zu Babel bis zum .Him- 
mel') bzw. die Maß-losigkeit eines verzweifelt-depressiven Eingeschlos- 
senseins im Endlichen. Die Umkehr als Abkehr von der Sünde vollzieht 
sich darum wesentlich als Rückkehr zur,Mitte' der Welt als dem Maß der 
Hoffnung der Welt. Drewermann versteht solche Rückkehr zum (para- 
diesischen) •Mittelpunkt der Ordnung von Raum und Zeit" als •richtige 
Zentrierung des Lebens", die es erlaube, auch Krankheit, Leiden und 
Tod als sinn-voll zu erfahren.66 Zur richtigen Zentrierung aber bedarf es, 
wie Drewermann am Beispiel der Schamanen aufzeigt, der göttlichen Be- 
rufung in Traum und Vision, die zu jener Mitte hinfinden läßt, von der 
aus das Dasein im ,Kreis der Zeit' seine rechte Ordnung findet.67 Zu- 
gleich sieht er darin auch einen Weg, wieder zu einer ,tieferen Synthese' 

64 Vgl. ebd., 133f. Das kommende ,Neue' ist zudem zu unterscheiden von dem auch im 
zyklischen Denken erwarteten Neuen, kritisiert Moltmann doch, daß es im Kirchenlied 
heißt: •Gottlob, der Sonntag kommt herbei. Die Woche wird nun wieder neu" (ebd., 117). 
65 J. Pieper, Kleines Lesebuch von den Tugenden des menschlichen Herzens. Ostfildern 1988 
45. 
66 E. Drewermann, Tiefenpsychologie und Exegese, Bd. II: Die Wahrheit der Werke und der 
Worte. Ölten 1985, HOf. 

67 Vgl. ebd. - Nach Bonaventura (Hexaemeron, I 24) kann die verlorene Mitte im Lebens- 
kreis nicht anders wiedergefunden werden als •durch zwei rechtwinkelig sich schneidende 
Linien", das heißt durch das Kreuz - vgl. S.-M. Wittschier (Anm.47), 61. 



Imago Dei 43 

von Priestertum und Prophetentum zu gelangen, die - wie die Gestalt des 
im Traum während des (rituellen) Tempelschlafs berufenen Samuel zeige 
- im Alten Testament •doch nicht ganz unmöglich ist".68 

Nach Drewermann besteht im •Widerspruch von Priester und Pro- 
phet" (Archetypik und Personalismus, Institution und Intuition, Amt und 
Charisma) ein ungelöstes Kernproblem nicht nur der Religion Israels, 
sondern auch des Christentums, dessen konfessionelle Zerspaltung auch 
darin seine Wurzeln habe: •beide Welten fallen, jedenfalls zur Zeit der 
Hochblüte der alttestamentlichen Prophetie, auf verhängnisvolle Weise 
auseinander, und in aller Folgezeit, auch im Christentum, werden das 
priesterliche und das prophetische Element durch keine tiefere Synthese 
mehr verbunden sein, sondern immer wieder den Anlaß für polemische 
Divergenzen und konfessionelle Spaltungen bilden".69 Von daher ge- 
winnt Drewermanns tiefenpsychologischer Ansatz zum Bibelverständnis, 
wonach die biblischen ,Bilder' von den inneren (Traum-)Bildern des Un- 
bewußten her zu verstehen sind, eine eminent ökumenische Bedeutung, 
insofern dadurch - wie Drewermann überzeugt ist - das Spannungsver- 
hältnis zwischen dem Prophetischen und dem Priesterlich-Kultischen als 
Gegensatz zwischen der vor allem im Protestantismus gelebten Innerlich- 
keit und Subjektivität persönlicher Glaubensgewißheit einerseits und der 
im Katholizismus vorherrschenden Betonung der Sichtbarkeit und Ob- 
jektivität des Heils im sakramentalen Raum der Kirche andererseits aus- 
geglichen werden kann.70 Unausgesprochen vorausgesetzt wird dabei in- 
des ein Zeitdenken, das Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft im 
,Heute' der Liturgie versammeln sein läßt, was noch in der (von der Litur- 
gie herkommenden) Theologie der Ostkirchen, aber kaum mehr in den 
Westkirchen anzutreffen ist. Gilt doch auch für Drewermann, daß das 
priesterliche Wirken auf die Gegenwart bezogen ist, während propheti- 
sche Kritik auf das Kommen der ,Königsherrschaft' Gottes zu hoffen 

68 Ebd., 371. Zur Berufung Samuels vgl. 1 Sam 3,1-18. 
69 Ebd., 368-371: 369. 
70 Vgl. ebd., 773-776 (Die Dialektik zwischen protestantischer und katholischer Dialektik). 
H.-M. Barth, Protestantismuskritik und Ökumene-Verständnis bei Eugen Drewermann, in: 
Materialdienst des konfessionskundlichen Institutes Bensheim 1/1988, 3-7, bestreitet, daß 
das Verhältnis des Priesterlichen und Prophetischen im Christentum •zu einem friedlichen 
Ausgleich gebracht werden" könne (7). Bei allem Bemühen um ein ganzheitliches Bibel- 
verständnis dürfe das Evangelium •nicht um das gebracht werden, was dem sündigen 
Menschen notwendig fremd ist..., daß gerade das törichte, den Menschen weder rational 
einleuchtende noch psychologisch plausible Wort vom Kreuz den Sünder retten wird" 
(ebd.). Freilich bildet die .Torheit' des Kreuzes gerade keinen Gegensatz zur .Weisheit' der 
Schöpfung, auf die Drewermann letztlich rekurriert, auch wenn bei ihm nicht klar wird, 
wie sich Kreuzes- und Schöpfungsoffenbarung zueinander verhalten. 



Klaus W. Hälbig 44 

lehrt.71 In der Tat ist beides notwendig zusammenzubringen, soll das eu- 
charistische ,Gedächtnis'-Mahl des Kreuzesopfers im biblischen Sinn ge- 
feiert werden können. Denn wie in der eucharistischen •Feier der Ver- 
wandlung des Brotes, der Vergöttlichung aller Dinge" der •priesterliche 
Segen über die Gegenwart" gespendet wird, so ist sie zugleich doch •we- 
sentlich auch ein Vorgriff der Hoffnung..., eine prophetische Verkündi- 
gung des kommenden Königtums Gottes (Mk 14,25)".72 

Mit der Verwandlung und Vergöttlichung aller Dinge im Empfang des 
,fleisch'- bzw. ,brot'-gewordenen ewigen Schöpferwortes geht also die 
Hoffnung als Grundtugend des ,Homo viator', des Menschen im Über- 
gang notwendig einher. Das Schon-empfangen-haben der göttlichen 
Gabe in der Gegenwart und die Armut des Noch-nicht in der Hoffnung 
auf die noch ausstehende Erfüllung schließen einander nicht aus, son- 
dern bedingen vielmehr einander. •Wenn wir aber recht empfangen ha- 
ben, dann wird die gegebene Gabe, die wir aufnehmen und deren An- 
spruch wir unbedingt vertrauen (da sie selbst dem Geber gehorcht), uns 
auf seinen unverfügbaren Willen hin öffnen. Vom Gewesenen her wird 
uns das Neue, das kommt, vertraut sein, ohne daß wir es vom Standpunkt 
der Vergangenheit aus vorwegnehmen oder vereindeutigen könnten. Der 
Betende erinnert empfangen-habend nach vorne. Er ist nicht der von 
Gott passiv Informierte, sondern im Geist des fleischgewordenen Wortes 
auch der Dichter des göttlichen Wortes, ,guter Hoffnung' in den Wehen 
der entäußerten Liebe liegend. Wer den im Gebet spielenden, künstleri- 
schen Geist der Liebe tötet, zerstört die schöpferische Produktivität der 
geschaffenen Freiheit."73 Gottes Wort in der Vielzahl prophetischer Men- 
schenworte und dichterischer Bilder läßt dieses nicht undeutlich werden, 
sondern bezeugt positiv die Fruchtbarkeit des Einen Wortes und die 
,Vielfarbigkeit' der Schöpfungsweisheit, in deren Selbstoffenbarung letzt- 
lich alle Religionen gründen.74 Was die Fleischwerdung des ewigen Wor- 

71 Drewermann meint, daß der Gott •der Priester" letztlich darauf verzichte, die •Maß- 
stäbe der Propheten... an die Menschen anzulegen", weil sie •sonst nicht leben" könnten: 
•Daß die Menschen überhaupt leben - wie soll man das, denken die Priester, anders ver- 
stehen, als daß Gott ein für allemal sich mit dem Menschen abgefunden hat und ihm ver- 
gibt, gerade weil er von ,Grund auf zum Bösen' neigt?" •Nicht die Umgestaltung, sondern 
die Verwandlung" im Innern sei das Ziel des priesterlichen Wirkens, so •daß die Welt als 
ganze, nicht eine künftige, sondern die gegenwärtige, der Ort ist, wo Gott wohnt und 
herrscht". - Das Markus-Evangelium, Bd. 2. Ölten 1988, 474. Aber verzichtet der Gott 
barmherziger Vergebung darauf, daß der Sünder nach dem Maß der Hoffnung umkehrt "> 
72 Ebd., 475f. 
73 F. Ulrich, Gebet als geschöpflicher Grundakt (Beten heute 3). Einsiedeln 1973, 72. 
74 Zum •sophianischen Grund" aller Religionen vgl. Th. Schipflinger, Sophia-Maria. Eine 
ganzheitliche Vision der Schöpfung. München-Zürich 1988 (Koinonia - Schriftenreihe des 
Ostkirchlichen Instituts Regensburg Bd. VII), 309: •Sie (sc. die Religionen, d.V.) sind letzt- 



Imago Dei 45 

tes über die schon ergangene universale Schöpfungsoffenbarung hinaus 
dieser hinzufügt, ist die Überwindung der dissoziierten Zeit in der gott- 
menschlichen Einheit von Ewigkeit und Zeit, von Sein und Werden. In 
der jungfräulichen Mutter als christlichem Urbild des Betens, die das ab- 
solute Seins-Wort des ewigen Vaters empfängt und in guter Hoffnung 
austrägt, ist das Endliche nicht vom Sein getrennt (was die ,Mutterschaft' 
verweigerte), noch schafft sie die Einheit von Sein und Werden aus sich 
selbst (was die Armut des Empfangen-habens und so die Jungfräulich- 
keit' leugnete); vielmehr ist die Virgo-Mater als Gestalt der reinen End- 
lichkeit •die lebendige Grundgestalt des Gebets, das den Schöpfungs- 
rhythmus des Seins als Gabe austrägt".75 So geschieht die Verwandlung 
und Selbstübereignung des Ich als Enteignung auf das absolute Du Got- 
tes hin, dessen Gegenwart zum tragenden Grund wird, dem sich als Ab- 
grund das Dasein hoffend überlassen kann, ohne die Zukunft in falscher 
Heilsgewißheit vorwegzunehmen und das eigene Ich mit dem göttlichen 
Grund zur Deckung bringen zu wollen. 

Der Gefahr der Aufblähung des eigenen Ich und der fanatischen Über- 
hebung über die mythisch-kollektiven ,Großich'-Gestalten der Völker 
(,König',,Priester') ist ja das prophetische Ich im besonderen Maße aus- 
gesetzt, das im Glauben an die absolute Personalität Gottes als es selbst 
heraustritt. Die weisheitliche Lehrerzählung vom ,Propheten Jona' macht 
demgegenüber deutlich, daß jede prophetische Sendung erst im Zu- 
Grunde-gehen des Ich die von Gott gewollte Frucht der Umkehr hervor- 
bringen kann: •Der Betende wird aus dem Ich = Ich herausgeworfen. Er 
geht unter, zu-,grunde' - aber es wartet der Fisch, das Leben im Wasser 
der Zeit. Dieses Leben nimmt ihn auf, und er wird fortschreitend ent-eig- 
net: solange, bis kein Flucht-Winkel im Ich (und seiner Welt) mehr übrig 
bleibt, sondern der tragende Grund des Daseins völlig auf Gott transpa- 

lich, durch die .Erscheinungen' der .polypoikilos Sophia (Eph 3,10) = der vielfarbenen 
und vielgestaltigen Sophia' angeregt, entstanden aus Liebe und Sorge der Sophia für das 
Heil der Menschen, ihrer Kinder." Zur Selbstoffenbarung der Schöpfungsweisheit als 
•Stimme der Urordnung" und •Quelle des Wahrheitsbesitzes aller Völker" vgl. auch G. 
von Rad, Weisheit in Israel. Neukirchen-Vluyn 1970, 189-228: bes. 207f. 
75 F. Ulrich (Anm. 73), 77. Ulrich trennt nicht zwischen der Sophia des Anfangs, der Virgo- 
Mater und der Ecclesia orans, sondern sieht alle drei Größen als die eine Gestalt der .rei- 
nen Endlichkeit' zusammen. Ähnlich sagt K. Gamber, Das Geheimnis der sieben Sterne. 
Zur Symbolik der Apokalypse (17. Beiheft zu den Studia Patristica et Liturgica). Regens- 
burg 1987, 56, zum Bild der .Frau in der Sonne' von Offb 12,1: •Johannes schaut die hei- 
lige Gemeinde der Zeit vor dem Messias und der Zeit nach ihm in einem einzigen Zei- 
chen; denn ,es gibt nur eine einzige Kirche durch alle Zeitalter hindurch' [Gelin]. Im Hirt 
des Hermas heißt es: .Weil sie das erste Geschöpf von allen, darum ist sie alt, um ihretwil- 
len wurde die Welt geschaffen' (Vis. 2,4,1)." Letzteres konkretisiert die Vorstellung, daß 
die Welt da sei für den Kult (s.o. Anm.40). 



Klaus W. Hälbig 46 

rent ist... - und jetzt wird der Betende auf das feste Land geschleudert. 
Der Fisch spuckt ihn aus: und er gehorcht der Sendung"76, nämlich das 
heidnische Niniveh, die ,große Stadt', zur Umkehr zu rufen und der 
barmherzigen Liebe Gottes, die das Heil jedes Menschen und aller Völ- 
ker will, Raum zu geben (vgl. Jona 4). Der Prophet muß, will er nicht 
durch •die angstbedingte Scheinsicherheit eines bloßen Wunschdenkens 
und die fanatische Starre der Rechthaberei" der Gefahr der Lügenpro- 
phetie erliegen, für den unverfügbaren Willen Gottes ganz offen sein, wie 
Drewermann an der Plastik •Der Hörende" von Ernst Barlach verdeut- 
licht: •ein Mann, dessen ganzes Wesen es ist, so weit als irgend men- 
schenmöglich Ohrzu sein".77 Als wahrer Hörer des Wortes, der sich selbst 
ganz enteignet ist, kann der Prophet dann aber auch der wahre Dichter 
des Wortes sein, der mit dem an den Erscheinungen des Himmels erblick- 
ten Maß der Hoffnung, dem •goldenen Meßstab" des Engels, die •Länge, 
Breite und Höhe" des bräutlichen Jerusalem mit seinen •zwölf Toren" 
durchmißt (vgl. Offb 21,15-21; Eph 3,18), das der Schöpfung immer 
schon als ihr Wesensmaß zugrunde liegt. Denn nicht der Mensch (als Kö- 
nig) ist das ,Maß aller Dinge' wie in der Geschichtswelt, noch heißt es 
,Leben um jeden Preis' wie in der Naturwelt. Vielmehr sind Maß und 
Weisheit, die von jenseits des Todes' kommen, die dem Menschen (letzt- 
lich im Kreuz) geschenkte und aufgegebene Gabe Gottes.78 Durch sie al- 
lein vermag er im Schöpfungsrhythmus der Sprache und des Seins im 
Einklang mit allen Dingen zu leben. Und •so und nicht anders ist er spiel- 
ende Freiheit, Künstler der Liebe".79 

76 Ebd., 22. Vgl. ebd., 104. 
77 E. Drewermann, Tiefenpsychologie und Exegese //(Anm.66), 374 und 376. Zur Fragwür- 
digkeit Luthers in dieser Hinsicht vgl. ebd., 374; zum .Propheten Jona' ebd., 363. 
78 Als das •größte Geschenk" einer liebenden Weisheit an den Menschen bezeichnet Paul 
Schütz (1891-1985), eine der wenigen großen prophetischen Gestalten des Protestantismus 
in unserem Jahrhundert, das im Gewissen erfahrene Maß: •Wir brauchen die Dichter, die 
uns wieder das Maß singen... Denn vom Chaos bleiben wir bedroht" - P. Schütz, An den 
Menschen. Vom Verstehen zum Verwandeltwerden. (GW Bd. IV). Hamburg 1971, 330-339 
(Nicht der Mensch ist das Maß). 
79 F. Ulrich (Anm. 73), 72. In Klammern bemerkt Ulrich dazu: •Nietzsche hat davon mehr 
erfahren und begriffen als manche Theologen heutzutage." Zur Bedeutung des Traums für 
Nietzsches Dichten vgl. E. Drewermann, Tiefenpsychologie und Exegese, Bd. I: Die Wahr- 
heit der Formen (Traum, Mythos, Märchen, Sage und Legende). Ölten 1984, 116f. 




