
Gesegnet und verwundet 
Predigt zu Gen 32,23-32 

Thomas Meurer, Münster-Nienberge 

Seitdem ich es für mich entdeckt habe, läßt es mich nicht mehr los: ein 
kleines Gedicht von Gottfried Benn, gerade zwei Strophen, bestehend aus 
vier vollständigen Sätzen, so klein, daß man es leicht übersehen kann im 
Gesamtwerk eines Dichters:1 

Ich trage dich wie eine Wunde 
auf meiner Stirn, die sich nicht schließt. 
Sie schmerzt nicht immer. Und es fließt 
das Herz sich nicht draus tot. 
Nur manchmal plötzlich bin ich blind und spüre 
Blut im Munde. 

Wunden, die sich nicht schließen, deuten darauf hin, daß mehr verletzt 
ist als nur die Haut, daß der gesamte Organismus nicht mehr fähig ist, ge- 
gen die Verwundung Kräfte der Heilung zu mobilisieren. Wunden, die 
sich nicht schließen, stellen ein ständiges Infektionsrisiko dar, erfordern 
täglich einen neuen Verband und neue Desinfektion. Wer solch eine 
Wunde trägt, muß sich in acht nehmen, ist permanent anfällig. Zur not- 
wendigen Vorsicht tritt an manchen Tagen der Schmerz. Es ist keine spek- 
takuläre Verletzung, um die es hier geht, es ist eine Wunde, mit der sich 
der Verwundete im Laufe der Jahre arrangiert hat: •sie schmerzt nicht im- 
mer. Und es fließt / das Herz sich nicht draus tot." Aber solche Wunden 
sind unberechenbar: es genügt ein Augenblick und plötzlich sind die ein- 
fachsten Formen, mit der Welt Kontakt aufzunehmen - Sehen und Spre- 
chen - gestört, von einem Augenblick auf den anderen ist aus dem Arran- 
gement mit der Wunde eine Behinderung geworden. 

Benn veröffentlichte dieses Gedicht 1913 in seinem zweiten Gedicht- 
band •Söhne". Im Vorjahr wurde er zum Doktor der Medizin promoviert 
und hatte eine Tätigkeit am Berliner Krankenhaus Charlottenburg aufge- 
nommen. Mit Wunden sollte der junge Arzt und Dichter in den darauffol- 
genden Jahren noch genug zu tun bekommen. 1912 war auch das Todes- 

1 Benn, Gottfried, Gedichte in der Fassung der Erstdrucke. Hrsg. von Bruno Hillebrand. 
Frankfurt 1982, 65. 



Thomas Meurer 82 

jähr der geliebten Mutter - der Titel dieses Gedichts im Erscheinungsjahr 
1913 greift den schmerzlichen Verlust auf wie ein Ruf: •Mutter". 

Wer jemals einen Menschen verloren hat - mag es durch den Tod oder 
durch das Leben geschehen sein - wird sich in diesem Text wiederfinden. 
Menschen, die trauern, können von Wunden erzählen, die sich nicht 
schließen, die nicht immer schmerzen und die doch plötzlich mit nie ge- 
ahnter Kraft aufzubrechen vermögen. Es gibt Tage, an denen sie sich 
plötzlich bei einem Gegenstand oder einem Wort erinnert fühlen an den 
Menschen, der nicht mehr da ist - Ausbrüche des Schmerzes, die die 
Sprache verschlagen können und unfähig machen, die Umwelt, das ei- 
gene Leben und die noch lebenden Menschen wahrzunehmen. 

•Mutter" - das hat auch noch einen anderen Klang. Seit der Psycho- 
analyse Sigmund Freuds wissen wir, daß das •Elternimago", das Bild der 
Mutter oder des Vaters, von ungeheuer belastender Bedeutung für die 
Psyche des heranwachsenden Kindes sein kann. Es gibt Wunden, die 
trage ich seit Kindertagen mit mir herum, oftmals habe ich mich damit so 
arrangiert, daß ich sie gar nicht mehr wahrnehme: •Nur manchmal plötz- 
lich bin ich blind und spüre / Blut im Munde." Meine offenen Wunden 
lassen sich nicht wegretuschieren; meine Geschichte kann zugleich meine 
Wunde sein. 

Es gibt eine Wunde, die uns Menschen miteinander verbindet: die 
Wunde der Sterblichkeit: •sie schmerzt nicht immer. Und es fließt / das 
Herz sich nicht draus tot" und dennoch begleitet uns diese Wunde an je- 
dem Tag, in jeder Nacht. Rainer Maria Rilke hat diese Wunde gespürt, als 
er schrieb:2 •Der Tod ist groß. / Wir sind die Seinen / lachenden Munds. 
/ Wenn wir uns mitten im Leben meinen, / wagt er zu weinen / mitten in 
uns." 

Auch die Bibel erzählt von Verwundungen: 
In derselben Nacht stand er auf, nahm seine beiden Frauen, seine 
beiden Mägde sowie seine elf Söhne und durchschritt die Furt des 
Jabbok. Er nahm sie und ließ sie den Fluß überqueren. Dann 
schaffte er alles hinüber, das ihm sonst noch gehörte. Als nur noch 
er allein zurückgeblieben war, rang mit ihm ein Mann, bis die Mor- 
genröte aufstieg. Als der Mann sah, daß er ihm nicht beikommen 
konnte, schlug er ihn aufs Hüftgelenk. Jakobs Hüftgelenk renkte 
sich aus, als er mit ihm rang. Der Mann sagte: •Laß mich los, denn 
die Morgenröte ist aufgestiegen." Jakob aber entgegnete: •Ich lasse 

2 Rilke, Rainer Maria, Das Buch der Bilder. Werke in drei Bänden, Bd. 1. Frankfurt/M. 
1966. Zitiert nach: Waller, Friederike, Alles ist nur Übergang. Gedichte und Texte über das 
Sterben. Frankfurt/M. 1991, 83. 



Gesegnet und verwundet 83 

dich nicht los, wenn du mich nicht segnest." Jener fragte: •Wie 
heißt du?" Er antwortete: •Jakob!" Da sprach der Mann: •Nicht 
mehr Jakob wird man dich nennen, sondern Israel, denn mit Gott 
und Menschen hast du gestritten und hast gewonnen." Nun fragte 
Jakob: •Nenne mir doch deinen Namen!" Jener entgegnete: 
•Warum fragst du mich nach meinem Namen?" Und er segnete ihn 
dort. Jakob gab dem Ort den Namen Penuel und sagte: •Ich habe 
Gott von Angesicht zu Angesicht gesehen und bin doch mit dem Le- 
ben davongekommen." Und die Sonne schien bereits auf ihn, als er 
durch Penuel zog; er hinkte an seiner Hüfte. (Gen 32,23-32) 

Jakob, auf den diese Geschichte hin gedichtet wurde, muß sich früh, noch 
vor Sonnenaufgang, einem Mann stellen, der mit ihm ringt.3 Der Erzähler 
erweckt den Anschein, als ließe Jakob alle seine Frauen und Kinder, 
seine ganze Habe vorausziehen, um ganz allein zurückzubleiben an der 
Grenzfurt des Jabbok. Es gibt solche Augenblicke im Leben, in denen es 
ums Ganze geht, in denen niemand mehr beistehen und helfen kann, wo 
man sich stellen muß und nicht mehr weglaufen kann. Der Erzähler hat 
sich bemüht, durch Wortspiele (etwa durch den Bezug von Jakob und 
Jabbok) deutlich zu machen, daß dies die •Stunde des Jakob" ist. 

Plötzlich, wie aus dem Nichts, beginnt der Kampf, ein unüberschauba- 
res Handgemenge, von dem kaum zu sagen ist, wer gerade die Oberhand 
hat. Jakob geht aus diesem Kampf versehrt hervor: •Jakobs Hüftgelenk 
renkte sich aus, als er mit ihm rang". Und dennoch hat er Energie genug, 
den Gegner so lange im Griff zu behalten, bis dieser ihn segnet. Der Er- 
zähler fügt - für uns kaum nachvollziehbar - ein längeres Gespräch in 
den heftigen Kampf ein, in dem auf die Frage des Fremden •Was ist dein 
Name?" (Was ist es um deinen Namen? Was bedeutet er?) Jakob einen 
neuen Namen, den Ehrennamen •Israel" erhält, denn - so sagt der 
Fremde -: •mit Gott und Menschen hast du gestritten und hast gewon- 
nen" - wir würden sagen: •Jakob hat sich einen Namen gemacht." 

Erst an dieser Stelle läßt der Erzähler uns ahnen, mit wem es Jakob da 
frühmorgens zu tun hat: •gestritten hast du mit Gott und hast gewon- 
nen". Ein ungeheuerliches Zeugnis, das dem Jakob hier ausgestellt wird. 
Mose fürchtet sich, Gott anzuschauen (Ex 3,6), Jakob kann am Ende die- 
ses Kampfes sagen: •Ich habe Gott von Angesicht zu Angesicht gese- 
hen". Noch ungeheuerlicher, wie der Erzähler uns Gott schildert: im 
Morgengrauen angreifend, den Menschen wie aus dem Nichts überfal- 

3 Nachfolgende exegetische Grundlegungen verdanke ich den anregenden Beiträgen Peter 
Weimars zur exegetischen Diskussion um Gen 32,23-32 (33) in: MThZ40 (1989), H. 2, 
79-113 und BN 49 (1989), 53-81 sowie BN 50 (1989), 58-94. 



Thomas Meurer 84 

lend. Es entspricht dieses Gottesbild so gar nicht unserer Vorstellung vom 
•lieben Gott", vom •gütigen Vater", der seine Kinder liebt. Es ist typisch 
für die Theologie des Erzählers dieser Jakobgeschichte, daß er so etwas 
wie •Gottesverdunklung" (O. v. Horvath) zu betreiben sucht. In anderen 
Erzählungen, die ebenfalls auf diesen Erzähler zurückgehen, wird Gott 
ähnlich vorgestellt: in Gen 22 •überfällt" Gott plötzlich Abraham mit der 
Forderung, seinen Sohn zu opfern; in Ex 4,24-26 wird uns von Mose er- 
zählt: •Unterwegs aber, dort wo er übernachtete, trat ihm der Herr entge- 
gen und wollte ihn töten." Gott außer Kontrolle - möchte man von unse- 
rer Gottesvorstellung her meinen. Und doch: wer sich auf Gott einläßt, 
wer ihn wirklich als Gegenüber ernst nimmt, wer mit Gott streitet, der 
wird sehr schnell erfahren, wie unberechenbar Gott sein kann, der wird 
sich an dem Schweigen Gottes möglicherweise sehr bald in einem theolo- 
gischen Wortgefecht, in welchem er Gott •in der Tasche" zu haben meint, 
die Hüfte ausrenken. Gott bleibt immer auch das dunkle Geheimnis, die 
•Wunde auf meiner Stirn, die sich nicht schließt", der Gegenstand meiner 
Trauer. Ein solches Gottesbild, wie das des Erzählers unserer Jakobge- 
schichte, läßt sich nicht durch theologische Spitzfindigkeiten entschär- 
fen. 

Die kleine Erzählung ist hineingestellt in einen größeren Erzählbogen, 
dem es um Esau und Jakob zu tun ist. Wer die Geschichte kennt, weiß, 
daß Jakob dem erstgeborenen Bruder Esau •um ein Linsengericht" das 
Recht der Erstgeburt abhandelte, sich mit ein wenig Tierfell die ihm feh- 
lenden sekundären Geschlechtsmerkmale ersetzte und sich dem sterben- 
den Vater - solchermaßen getarnt - als Esau zu erkennen gab, um sich 
den Erstgeburtssegen zu sichern. In Gen 33 wird Jakob dem Esau nach 
Erbstreitigkeiten erneut begegnen. Ein späterer Redaktor hat die ur- 
sprünglich hier nicht angesiedelte kleine Erzählung Gen 32,23-32 (33) so 
eingefügt, als sei dieser •Morgengrauenkampf" (N. Sachs) geradezu die 
Voraussetzung für die Begegnung von Esau und Jakob. In Gen 33,4 lesen 
wir: •Esau eilte ihm entgegen und umarmte ihn." Und um die Beziehung 
beider Erzählungen aufeinander anzudeuten, benutzt der Redaktor für 
•umarmen" und •ringen" dasselbe hebräische Wort. Jakob geht als ein 
anderer aus dem Kampf hervor, der neue Name, die neue Identität er- 
möglichen ihm, Esau entgegenzuziehen. 

Das Große dieser kleinen Erzählung scheint mir das Paradox zu sein, 
von dem hier erzählt wird. Jakob geht versehrt aus dem Ringkampf her- 
vor: •er hinkte an seiner Hüfte". Und dennoch: Der Behinderte ist zu- 
gleich der Gesegnete, trägt den Würdenamen •Israel", kann von sich sa- 
gen, er habe Elohim •von Angesicht zu Angesicht gesehen", kann sich 
sehen lassen. In Vers 32 heißt es abschließend recht ungewöhnlich: •Und 



Gesegnet und verwundet 85 

die Sonne schien bereits auf ihn, als er hinüberzog an Penuel." Jakob 
sieht die Welt nach diesem Kampf mit anderen Augen, ihm ist in der auf- 
gehenden Sonne, in der aufsteigenden Morgenröte ein Licht für sein Le- 
ben aufgegangen. Aus der Nacht der Einsamkeit ist sein Tag geworden. 

Dieses Paradox, die spannungsgeladene Existenz, •angeschlagen" und 
•ausgezeichnet" (G. Fuchs) zugleich zu sein, ist etwas, worüber vielleicht 
nur die Menschen erzählen können, die sich in langen Nacht-und-Nebel- 
Kämpfen aus Trauer und Angst, Krankheit und Not durchgerungen ha- 
ben zum Leben - und die doch auch jetzt immer noch hinkend durchs Le- 
ben gehen, immer noch eine Wunde tragen, •die sich nicht schließt". 
Nelly Sachs hat dieses der Erzählung vom •Gotteskampf" zugrundelie- 
gende Paradox in ihrem Gedicht •Jakob" in unnachahmlicher Weise zur 
Sprache gebracht:4 

•Seliger für uns, 
die in Vergessenheit Verkauften, 
ächzend im Treibeis 
von Tod und Auferstehung 
und vom schweren Engel über uns 
zu Gott verrenkt 
wie du!" 

Vielleicht ist dies die Existenzform des Menschen überhaupt: angeschla- 
gen und ausgezeichnet zugleich, behindert und gesegnet zu sein, lebensfä- 
hig und doch versehen mit einer Wunde, •die sich nicht schließt" und die 
mir nur allzuoft die Sinne nimmt. Es gibt den •Phantomschmerz", den die 
vielen •Amputationen" liebster Menschen in unserem Leben hinterlassen 
haben. Es gibt das schmerzhafte •Weinen" des Todes dort, wo wir uns 
•mitten im Leben meinen". Die unausweichliche Gewißheit des eigenen 
Todes, der alles relativiert, was wir tun und beginnen, jene •Jabbokfurt" 
unseres Lebens, an der wir allein zurückbleiben müssen, ist unsere 
Wunde, die •Wunde, in der wir wohnen", wie Nelly Sachs es an anderer 
Stelle einmal gesagt hat. In der Wunde wohnen - welch ein Paradox. 
Wem gelingt es schon, sich einzurichten in einer Wunde, •die sich nicht 
schließt"? 

Die Jakoberzählung möchte uns Mut machen - uns Menschen zwi- 
schen Leben und Tod, zwischen Behinderung und Segen. Sie möchte uns 
Mut machen, mit jenem •schweren Engel über uns" den Kampf aufzu- 
nehmen, ihn nicht zu lassen, bis wir einen neuen Namen und eine neue 
Identität aus diesem Kampf gewinnen, bis wir •zu Gott verrenkt" sind. 

1 Sachs, Nelly, Fahrt ins Staublose. Frankfurt/M. 1988, 90 f. 



Wolfgang Klaghofer-Treitler 86 

Dort, wo jeder Ausweg abgeschnitten scheint, wo der •dunkle Engel" Ja- 
kob überfällt, mobilisiert dieser seine letzten Kräfte. Am Ende hat er sei- 
nen Segen, seinen •Platz an der Sonne" erkämpft. 

Ganz gleich, in welcher Lebenssituation wir im Moment stehen, ganz 
gleich, in welchen Alltag wir morgen - vielleicht ein wenig mehr hinkend 
als bisher - zurückkehren: wir haben die Kraft aus dem alltäglichen Got- 
teskampf nötig. Das Wissen, daß die Sonne strahlt, offene Arme für die 
anderen, die Fähigkeit, mit offenen Wunden zu leben, mag ein Hinweis 
darauf sein, ob wir gesegnet aus dem Kampf hervorgegangen sind. 

Kardinal Newman 
Skizzen zu Person und Gestalt* 

Wolfgang Klaghofer-Treitler, Senftenberg 

John Henry Newman (1801-1890)1 lebte in einer Zeit, die als Zeit der 
Auflösung begriffen werden kann: Die großen Geister, die gewaltige Syn- 
thesen zu bilden verstanden, waren dahin, und was auf sie folgte, war 
Eklektizismus, der sich in Einzelnes verlor; Kant, Fichte, Hegel und 
Schelling, diese vier großen Denker, die in diesen wenigen Jahrzehnten 
die Geistesgeschichte fulminant vorantreiben konnten, standen auf geisti- 
ger Höhe, in welcher Zusammenschau und also in aller Bestimmtheit •sy- 
stema" zu setzen war, wie sie für die Folgezeit zwar bestimmend blieb, je- 
doch nicht als solche bestehen und einfachhin wiederholt werden 
konnte; vielmehr brachen aus diesen Totalitäten, aus diesen Denkmälern 
des Geistes die folgenden Denker Brocken aus und nutzten diese als ihr 

* Überarbeitete Fassung eines Vortrages, gehalten am 6. November 1990 anläßlich einer 
Festveranstaltung des Katholischen Akademikerverbandes der Erzdiözese Wien zum 100. 
Todestag John Henry Kardinal Newmans; anschließend daran eine Lesung von Original- 
texten durch Kammerschauspieler Prof. Erich Auer. 
1 Veröffentlichungen der Internationalen Cardinal Newman Gesellschaft (Begründet von H. 
Fries und W. Becker). Heroldsberg, Sigmaringendorf 1948-1990 (bisher 14 Folgen); G. 
Biemer, John Henry Newman als Zeuge und Animateur des Glaubens, in: Theologische Be- 
richte 18 (1989) 61-88; C. S. Dessain, John Henry Newman. Anwalt redlichen Glaubens. 
Freiburg, Basel, Wien 1981; S. Gilley, Newman and his age. A biography of Cardinal 
Newman. London 1990; M. Laros, Kardinal Newman (= Religiöse Geister 4). Mainz 1921; 
N. Schiffers, Weltverständnis und Weltverhältnis bei Newman, in: Geist und Leben 35 (1962) 
208-219. 




