Wolfgang Klaghofer-Treitler 86

Dort, wo jeder Ausweg abgeschnitten scheint, wo der ,,dunkle Engel* Ja-
kob tiberfillt, mobilisiert dieser seine letzten Krifte. Am Ende hat er sei-
nen Segen, seinen ,,Platz an der Sonne* erkampft.

Ganz gleich, in welcher Lebenssituation wir im Moment stehen, ganz
gleich, in welchen Alltag wir morgen - vielleicht ein wenig mehr hinkend
als bisher — zurtickkehren: wir haben die Kraft aus dem alltiglichen Got-
teskampf nétig. Das Wissen, daB3 die Sonne strahlt, offene Arme fiir die
anderen, die Fihigkeit, mit offenen Wunden zu leben, mag ein Hinweis
darauf sein, ob wir gesegnet aus dem Kampf hervorgegangen sind.

Kardinal Newman

Skizzen zu Person und Gestalt*

Wolfgang Klaghofer-Treitler, Senftenberg

John Henry Newman (1801-1890)! lebte in einer Zeit, die als Zeit der
Auflésung begriffen werden kann: Die groBen Geister, die gewaltige Syn-
thesen zu bilden verstanden, waren dahin, und was auf sie folgte, war
Eklektizismus, der sich in Einzelnes verlor; Kant, Fichte, Hegel und
Schelling, diese vier groBen Denker, die in diesen wenigen Jahrzehnten
die Geistesgeschichte fulminant vorantreiben konnten, standen auf geisti-
ger Hohe, in welcher Zusammenschau und also in aller Bestimmtheit ,,sy-
stema* zu setzen war, wie sie fiir die Folgezeit zwar bestimmend blieb, je-
doch nicht als solche bestehen und einfachhin wiederholt werden
konnte; vielmehr brachen aus diesen Totalititen, aus diesen Denkmilern
des Geistes die folgenden Denker Brocken aus und nutzten diese als ihr

* Uberarbeitete Fassung eines Vortrages, gehalten am 6. November 1990 anliBlich einer
Festveranstaltung des Katholischen Akademikerverbandes der Erzdiszese Wien zum 100.
Todestag John Henry Kardinal Newmans; anschlieBend daran eine Lesung von Original-
texten durch Kammerschauspieler Prof. Erich Auer.

! Verdffentlichungen der Internationalen Cardinal Newman Gesellschaft (Begriindet von H.
Fries und W. Becker). Heroldsberg, Sigmaringendorf 1948-1990 (bisher 14 Folgen); G.
Biemer, John Henry Newman als Zeuge und Animateur des Glaubens, in: Theologische Be-
richte 18 (1989) 61-88; C.S. Dessain, John Henry Newman. Anwalt redlichen Glaubens.
Freiburg, Basel, Wien 1981; S. Gilley, Newman and his age. A biography of Cardinal
Newman. London 1990; M. Laros, Kardinal Newman (= Religiose Geister 4). Mainz 1921 ;
N. Schiffers, Weltverstindnis und Weltverhdltnis bei Newman, in: Geist und Leben 35 (1962)
208-219.



Kardinal Newman 87

Fundament. Dieses Denken wurde damit notwendig partikular und fand
als eines seiner erschiitterndsten Resultate — zumal was diese im Blick auf
den kirchlichen Glauben anging, der bis dahin noch aller einseitigen Auf-
klarung zum Trotz als der vor allem ausgezeichnete Gegenstand des um-
fassenden Denkens geehrt worden war — in der Kritik der Religion (Feu-
erbach), der auf ihr fuBenden Kritik der Politik (Marx) und schlieBlich
des Geistes in seiner Unterschiedenheit von der Natur (Nietzsche) sein
Finale und seine Erschopfung, fiir welche das Ende Nietzsches stehen
mag: Denn waren alle der voraufgehenden groBen Zeit entstammenden
Systeme und Denkleistungen stets auf der Kippe, sich abzuschlieBen und
gewaltsam zu werden, so konnte ein Systemversuch, der sich schon im Be-
wuBtsein der einseitigen und zugleich romantischen Kritik motivierte,
doch nur hybrid und fiir den Denker selber verhdngnisvoll werden.

Gleichen Zeichens war das Tun der Kunst, v. a. der literarischen, in der
Zeit der Romantik, die sich zur Idee eines absoluten Buches oder Roma-
nes verstieg, der alle Welt in sich aufschloB und so zugleich alle Hinweise
iiber sich hinaus tilgte, und wollte, was nicht sein konnte: sich von einem
einseitigen Standpunkt aus den gewaltsam erbrochenen oder den resi-
gnierenden Uberblick zu verschaffen.?

In dieser Zeit allgemeiner Erschiitterung und Auflésung substantieller
Verhiltnisse hatte nun dieser eigentiimliche John Henry Newman zu le-
ben, in der Zeit, in welcher das schlieBlich vereinsamte, von allem Allge-
meinen in sich zuriickgebogene neuzeitliche Subjekt zu sich, und d.h. in
seine eigene Leere heimgefunden hat, beschwert von der unruhigen
Angst, hier nicht ruhen zu kénnen. Das BewuBtsein Augustins, dal das
Herz des Menschen unruhig umgetrieben werde, bis es in Gott ruhen
wiirde?, mag hier schon als die vor Zeiten artikulierte erhoffte Seligkeit
des Einsamen gelten, die jetzt, in diesem 19. Jahrhundert, beginnt, zu-
sehends ausgetragen zu werden. Die Empfindung dieses neuzeitlichen
Subjekts, sofern es sich nicht resignativ ins vermeintlich liber es ver-
hiingte Schicksal fiigt und in Privatheit seinem entzogenen Leben nach-
trauert, sondern seine Bestimmtheit christlich aufzufassen sich miiht,
schaffte sich in Newman gleichsam einen lebenslanglichen Kommentar
zur Erkenntnis der Unruhe des Einsamen durch Augustin. Wenn darum
diese Vorfindlichkeit sich bei Newman iiberall entdecken l4Bt, sich durch
seine Bildung, wie er sie genossen, aber auch wie er sie als Idee etwa fiir
die katholischen Theologen entwickelt hat?, durch seine Relation zu Gott,

2 H. Blumenberg, Die Lesbarkeit der Welt. Frankfurt/Main 21989, 256 f.

3 Augustinus, Bekenntnisse. Zirich *1983, 31.

4 R. Jenkins, Newman and the idea of an university, in: D. Brown (Hg.), Newman: a man of
our time. Centenary essays. London 1990, 141-158.



Wolfgang Klaghofer-Treitler 88

ja schlieBlich in seiner Lebensgestalt selber findet, sich iiber dies alles
gleichmiéBig legt, so kann dies nicht mehr iiberraschen, sondern allein als
Entfaltung dessen gelten, was im allgemeinen diesen Menschen gezeich-
net hat.

Weil jedoch, auch wenn man, wie dies hier versucht werden soll, die
Gestalt eines Menschen skizzieren will, nichts ohne maBgebliche duBere
Daten getan werden kann, sollen hier gleich vorweg zwei einschneidende
genannt werden: zunichst Newmans religiose Wandlung als Fiinfzehn-
jéhriger, als er fiihlte, ein ,,gewaltiger Umschwung in meiner Seele*s habe
ihn verriickt aus der Sphére des ihm bekannten weltminnischen Chri-
stentums, in dem er durch familiire Bande und Erziehung sich eingefun-
den hat, hin zur Innerlichkeit, zur Besinnung und Insichkehr, in welcher
sich ihm die Ahnung des GroBen auftat, was dem Christentum fernab
von pompdser Reprisentanz seine Stirke gegeben hat. Aufgeriihrt wurde
er durch den eben damals entstehenden Methodismus, der sich als Bewe-
gung verstand, welche sich gegen die verflachte Religiositit, wie sie nicht
zuletzt an den Universititen zelebriert worden war, zugunsten der Sich-
tung und Gewinnung der Fundamente des christlichen Glaubens entwik-
kelt hat. - Dann die Konversion von der anglikanischen zur rémisch-ka-
tholischen Kirche, welche sich in den ersten Oktobertagen 1845 vollzog
und mit der Ablegung des Glaubensbekenntnisses am 10. Oktober des
gleichen Jahres abschloB.® Diese Konversion, so tief ein solcher Ein-
schnitt gewohnlich sich in die Personlichkeit eines Menschen eingribt,
hinterlieB freilich auch an dem spiteren Kardinal ihre Spuren, nicht je-
doch so, daB er gebrochen aus ihr hervorgegangen wire, sondern viel-
mehr so, daB3 er als der gleiche, der er war, in der bleibenden Identitit sei-
ner Person sich iiber diese Klippe hinwegbrachte. Darum gilt es, zwar von
einem Newman der anglikanischen und einem Newman der katholischen
Zeit zu sprechen, nicht aber in der Weise, als stinden hier beinah zwei
verschiedene Charaktere auf. Die Konversion war nicht Resultat, das ein
in sich Gespaltener zog, sondern Resultat einer peniblen geistigen Ent-
wicklung, in welcher die Bestimmtheit einer Logik dies formte, der
Newman spiter in seinem im Jahr 1870 veroffentlichten Werk ,,An Essay
in Aid of a Grammar of Assent“’ theologisch nachgedacht hat. Nach die-
sem kann die Konversion darum nicht als abstrakt logisch zwingendes
Resultat, sondern schlieBlich als Entscheid verstanden werden, welcher
seine Wahrheit und Stringenz in sich, genauer: im Anspruch des unerbitt-

*J. H. Newman, Apologia pro vita sua. Hausen 1913, 4.
¢ M. Laros, Kardinal Newman (Anm. 1), 35.
7 In deutscher Ubersetzung: J. H. Newman, Entwurf einer Zustimmungslehre. Mainz 1961.



Kardinal Newman 89

lich fordernden und billigenden oder verwerfenden Gewissens barg.®
Darum steht Newman schlieBlich als in der Kirche lebend zugleich iiber
ihr und kann nach dieser Seite — unbeschadet aller Einwinde, die sich ge-
gen jede exponierte Persénlichkeit aufbringen lassen — als Erweis und
Zeuge des absoluten Gottes dienen, der in diesem ihm nachfolgenden Le-
ben sein Abbild dargeboten hat, das hier wiederum auf bestimmte Weise
Mensch und Sendung geworden ist.

Bildung Newmans

Newman war von Anfang an inspiriert durch wissenschaftliches und
theologisches Interesse, das ihn in die Welt des Geistes und seiner Tradi-
tion eingefiihrt und ihm zugleich die Festigkeit und Bestdndigkeit verlie-
hen hat, allen Attacken zu widerstehen und getrost das Seine zu verrich-
ten. Dieses Interesse hat sich nach einer zweifachen Richtung entwickelt.
Zum einen vermochte sich Newman - als Anglikaner - mit der Hoch-
zeit der ihm unmittelbar voraufgegangenen Denkgeschichte zu befassen
und so auch in seine katholische Zeit mitzunehmen, was damals in der ka-
tholischen Theologie nicht eben zum Géngigen zdhlte: das protestanti-
sche Ereignis des Idealismus und seiner — noch bedeutender - Denkungs-
art des unanfechtbaren Gewissens, in dessen Anspruch schon Luther auf-
getreten war und sich bis zum Ende unbeugsam zeigte. Kants Kritik der
theoretischen und praktischen Vernunft unternahm es, die Bestimmtheit
des Gewissens philosophisch zu erhellen und gelangte schlieBlich tiber
den Gedanken einer geforderten ausgleichenden Gerechtigkeit®, welche
den absolut Redlichen fiir seine ihm dialektisch widerfahrenden Wider-
stinde und Peinigungen entschadigen sollte, zum Postulat (eines) Gottes,
welcher als regulative Idee Resultat der Theorie des Gewissens ist. —
Wenn auch der Verlauf anders vorliegt, so weist doch die Idee, welche
Newman in seiner dann in katholischer Zeit verfaliten Zustimmungslehre
auslegte, in die gleiche Richtung!®: Gott nicht mehr aus dem, was ist, mit-
tels eines doch irgendwie aristotelisch — scholastisch gewandten Beweis-
verfahrens zu erschlieBen, sondern aus dem Andringen des Gewissens in

8 A.a.0.74-77.

9 1. Kant, Kritik der reinen Vernunft A 631-643; ders., Die Religion innerhalb der Grenzen
der bloflen Vernunft. Stuttgart 1974, 178-181.

10 J, H. Newman, Entwurf einer Zustimmungslehre (Anm. 7), 77: ,Wenn die Ursachen die-
ser Gemiitsbewegung (sc. der Peinigung durch das Gewissen) nicht der sichtbaren Welt an-
gehoren, so muB der Gegenstand, auf den seine Wahrnehmung gerichtet ist, ibernatiirlich
und géttlich sein. So ist also das Phinomen des Gewissens als das eines Befehls dazu ge-
eignet, dem Geist das Bild eines héchsten Herrschers einzuprigen, eines Richters, heilig,
gerecht, michtig, allsehend, vergeltend. Es ist das schopferische Prinzip der Religion.“



Wolfgang Klaghofer-Treitler 90

seiner nicht suspendierbaren Unbedingtheit ein Argument fiir den per-
sonlich zu denkenden Herrn und Gott zu gewinnen, welcher dem Men-
schen als Person zugleich angemessener erscheint als ein Gottesgedanke,
welcher am Ende einer im wesentlichen physiologischen Argumentation
liegt. Hier erweist sich also Newman als Geist seiner Zeit, der ihr Bestes
in sich sammelt und theologisch gegen das Giingige (wenngleich nicht als
Opposition intendiert) entwickelt.

Zum anderen wandte sich Newman der friithen Theologie- und Dog-
mengeschichte zu!!; und dies leitete ihm die Erkenntnis fiir die Wahrheit
Gottes in ihrer kirchlich-konfessionellen Vermittlung und so schlieBlich
auch seine Konversion ein. Die Orientierung an dem, was Urkirche ge-
nannt wurde, sowie die Einsicht in die frithen theologischen Debatten um
die Wahrheit des Jesus von Nazareth als dem letzten Wort, als dem
»Sohn“ Gottes, hatte er stets auf die Wahrheit der Kirche gewandt und
diesen sich ihm vermittelnden Begriff auf die Realitét zuerst der anglika-
nischen, dann der rdmisch-katholischen Kirche bezogen.!2

Diese beiden Seiten seiner Bildung setzten in ihm die geistige Fihig-
keit, in der diirftiger werdenden Zeit, die auf die groBen Geister folgte,
nochmals und nun theologisch wissenschaftliche Synthesen zu denken,
welche die moglichen Antagonismen von Tradition und Fortschritt, von
Kirche und Welt (Kultur), von Gewissen und Gehorsam aufldsten in ei-
ner gegenseitigen Vermittlung, die alle Einseitigkeiten verlassen und so
weit hinter sich zuriicklassen wollte. Was sich hier theologisch verfolgen
1aBt, ist die wissenschaftliche Lauterkeit, mit welcher er gearbeitet hat:
unbeeindruckt von Gegnern gleichermaBen wie Freunden oder von Lob-
hudlern, streng gerichtet auf das, was er als von sich gefordert erkannte,
stand er in intellektueller Ehrlichkeit {iber allen opportunen Parteinah-
men und verstand schon damals, was das 2. Vatikanische Konzil den
Glaubenden, vornehmlich aber den Verantwortlichen der Kirche zumu-
tet: die Zeichen der Zeit recht zu lesen sich bemiithen.!?

Nicht korrumpierbar, erhob darum der anglikanische Lehrer, der
Newman schon mit 27 Jahren geworden war, die Forderung einer zweiten
Reformation, die innerhalb der anglikanischen Hochkirche greifen
sollte; innerhalb ihrer darum, weil Newman sie damals noch als die Mitte
zwischen den beiden Extremen des reinen Protestantismus und des romi-

' Als Resultat dieser Studien kann seine umfangreiche Schrift betreffend die Lehrentwick-
lung des christlichen Glaubens gelten: J. H. Newman, Uber die Entwicklung der Glaubens-
lehre. Mainz 1969; vgl. auch: L. Govaert, Newman — in search of light, in: International cen-
tre of Newman friends. Rome 1985, 17.

12 M. Laros, Kardinal Newman (Anm. 1), 24f.

3 Vgl. Gaudium et spes 4 und 11.



Kardinal Newman 91

schen Katholizismus und deshalb als die wahre Kirche gehalten und ge-
meint hat, dieser wahren Kirche miisse eine wahre und zweite Erneue-
rung angedeihen.’ Doch die zunehmende Vertiefung v.a. in die friih-
kirchlichen theologischen Dispute und deren autoritative Losungen fiihr-
ten Newman schlieBlich dazu, der anglikanischen Hochkirche dieses
MabB als Mitte wieder zu entziehen und aufgrund der von ihm scharf kon-
turierten schiefen Christussicht derselben den Verdacht des Monophysi-
tismus zu duBern: Der allmichtige Pantokrator hat die Menschheit des
Jesus von Nazareth in der offiziellen Frommigkeit und Darstellung in
sich resorbiert und einen Gottesbegriff iibriggelassen, in dem genau ver-
loren ist, was das Christentum als solches bestimmt hat: die Menschwer-
dung Gottes, ganz antignostisch, ganz antimonophysitisch. Newman hat
diese theologische Vermutung ausgesprochen, was ihm selber freilich
nicht gut bekam, weil er sich spitestens von da an stindiger Verdéchti-
gung, ja Ablehnung innerhalb der Hochkirche gegeniiberfand, die ihm
seine bisher ohnedies sparlichen Gefihrten zusehends noch entfremdete.
Die Konversion nun schlieBlich doch als Resultat menschlicher Enttéu-
schung durch die eigenen Kirchengenossen zu halten, wiirde unterstellen,
daB die wissenschaftliche Diszipliniertheit, mit welcher Newman immer
zu Werke zu gehen sich miihte, schlieBlich doch zur Unerheblichkeit her-
abgesetzt werden miiite, als wire sie nicht der eigentliche Prozel3 zu die-
ser Entscheidung gewesen. Sie ist trotz allem, was sie erleichtert haben
mag, doch das offene Ende theologischen Bemiihens; unterhalb dieses
Niveaus hiitte es sich Newman nur verstatten kénnen, eine so weittra-
gende Entscheidung auch nur hypothetisch zu erwégen.

Was Newman hier an sich selber exerzierte, fallte er als zugleich allge-
mein geboten auf — geméB der Einsicht, daB die Schirfe und Klarheit des
Gewissens von allgemeiner, d.h. alle und jeden einzelnen betreffender
Bestimmtheit ist: War sein Weg erleuchtet durch die Fackel der unent-
stellten Einsichtsversuche, die er unternommen hatte, so sah er in ihm zu-
gleich den aligemeinen Weg auf der Suche nach der Erkenntnis Gottes,
fiir welche die Kirche Mittel ist. Die Freiheit der Forschung erhob er
darum zur Forderung in Unbedingtheit, weil er innerhalb dieser am ehe-
sten einen moglichen Zugang zu Gott erkannte.!’ Dieser Freiheit sollen

14 M. Laros, Kardinal Newman (Anm. 1), 21f.

15 Zitiert a.a.0. 45f etwa allgemein auf den wissenschaftlich-universitidren Diskurs hin,
welcher im Dienst des Wahrheitsprozesses steht: ,,Die Universitit mull der Ort sein, wo
die Geister mit der Uberzeugung arbeiten und forschen, stets ebenbiirtigen, wenn auch an-
tagonistischen Kriften und iiberlegenen Wahrheitsentscheidungen zu begegnen. Hier wer-
den Untersuchungen geférdert, Entdeckungen gepriift und vervolistindigt, vorschnelle
Entschliisse schadlos gemacht und der Irrtum durch den ZusammenstoB der Geister und
durch die Priifung des Wissens durch das Wissen gebessert.“ - Weiteres siche Anm. 17.



Wolfgang Klaghofer-Treitler 92

alle Vernunftigen sich bedienen kénnen, vor allem die jungen Menschen,
welche man gewihren zu lassen habe; nicht die ,,jungen Leute durch ein
Spionagesystem iiberwachen und bevormunden, sondern ihnen Ver-
trauen entgegenbringen, auch wenn sie durch Torheiten und Uniiberlegt-
heiten sich dessen nicht wiirdig zeigen.“'* Dem freien Disput, welcher
sich allein der wissenschaftlichen Stringenz iibergibt, traute Newman zu,
das zu leisten, was von auBen allein nicht verordnet werden kann und
darum in seiner Festigkeit auf sandigem Fundament des nicht Vermittel-
ten stehen wiirde; anders: Der theologische ProzeB begrifflicher Kldrung
und Vermittlung wiirde gewiB Resultate, wie sie sich der Wahrheit anni-
hern, im Verlauf seiner allseitigen Wahrnehmung zu erzielen vermdogen,
wohingegen die lehramtliche Stellungnahme in einem Theologenstreit,
vor allem dort, wo sie sich voreilig und als alles iiberwachend und dirigie-
rend geriert, genau diesem ProzeB im Wege stehen miiBte: ,,Da hat viel-
leicht ein Gelehrter einige Gedanken, die er fiir wahr oder zeitgemiB hal-
ten mochte; aber er ist seiner Sache nicht ganz gewiB und méchte darum
die Ansicht anderer horen; er wire gerne bereit, sie aufzugeben, wenn mit
Sicherheit nachgewiesen wiirde, daB sie irrig oder gefihrlich seien. Die
offentliche Erdrterung fiihrt ihn zum Ziele; es werden Gegengriinde gel-
tend gemacht, und er gibt nach oder findet, daB er im Recht ist. Aber er
wird nicht so zu handeln wagen, wenn er weiB, daB die hochste entschei-
dende Autoritit jedes seiner Worte auf die Goldwaage legt und iiber je-
den Satz ihr allerhochstes Urteil spricht. Dann wiirde er allerdings gleich
dem persischen Soldaten nur unter Peitschenhieben ins Gefecht gehen,
und man konnte in Wahrheit sagen, daB die Freiheit des verniinftigen
Denkens von der unfehlbaren Gewalt erdriickt worden sei.“!” Und knapp
darauf mahnt Newman, iiberzeugt von der Richtigkeit eines solchen all-
gemeinen Diskurses, der doch zugleich seine traditionelle Begriindung in
einer innerkirchlich wirksamen Konsensfindung gewinnt, wie sie durch
all die Jahrhunderte der Kirche bis zur Unfehlbarkeitsentscheidung des
1. Vatikanischen Konzils unverbriichlich aufrecht und auch durchgesetzt
war'®: , Diejenigen erweisen darum dem Heiligen Stuhl einen schlechten
Dienst, welche einen eifrigen Menschen nicht gewihren lassen, wenn er
auf seine Weise an die Verteidigung der Kirche herantritt, und die ihn mit
dem Vorwurf der Heterodoxie so lange verfolgen, bis er sich auf ihre aus-
getretenen Gleise begibt.“!® Wenn bedacht wird, daB alle lehramtlichen
Entscheidungen Resultat oder Reaktion auf theologisch Vorgelegtes ge-

16 Zitiert nach M. Laros, Kardinal Newman (Anm. 1), 59.
17 Zitiert a.a.0. 41.

18 Vgl. H. Bacht, Consensus, in: LThK 2111, 43-46.

1 Zitiert nach M. Laros, Kardinal Newman (Anm. 1), 41.



Kardinal Newman 93

wesen sind, und daB sie selber eminent theologisch zu argumentieren hat-
ten, so ergibt sich von selbst, dal wenn, wie Newman gemeint hat, die Zu-
mutung unmittelbar einzulésender Bindung der Theologie ans Lehramt
gesetzt wird, nicht allein die Theologie in ihrer wissenschaftlichen Titig-
keit, sondern das Lehramt selber sich in seiner Aufgabe versiaumt. Eine
Bestimmung des Lehramtes, die dazu fiihrte, dal dieses der wissenschaft-
lichen Theologie sich entzieht oder diese niederhilt und insgeheim oder
offiziell abzuschaffen gedenkt, wird darum am Ende selber stumm oder
schwirmerisch, auf jeden Fall unverniinftig und in seinem Gehalt unver-
mittelbar. Um der Wahrhaftigkeit des Lehramtes willen also suchte
Newman die innerkirchliche Bildungsinstanz der Theologie in der ihr
durch all die Jahrhunderte bestimmten Position gegen alle integralisti-
schen Angriffe zu erhalten.

Diese Haltung blieb von der Konversion unversehrt und unmodifiziert,
der Uberzeugte kannte an sie keine Zugestindnisse, und wenn ihm fri-
her, in anglikanischer Zeit, ein dunkler Schatten durch viele Unterstellun-
gen und VerdachtsduBerungen nachgegangen war, so nahm er auch dies
ungewollt in seine katholische Zeit mit. Solch poiniterte Stellung in der
Frage freier Forschung der Theologie und ihrer Bezogenheit zum Lehr-
amt brachte ihn darum auch hier in den Strudel von Verdichtigungen, de-
ren spitzeste darin bestand — die wie die meisten tibrigen sich auch den
Gerlichten geschickter Taktierer verdankte —, er, Newman, sei das engli-
sche Zentrum einer betont antirémischen Bewegung.?* Newman zu ver-
letzen, ihn weiter in sich zuriickzudridngen, hat dies gentigt; doch war da-
mit nichts Gehaltvolles gesagt, vielmehr hitten ihm seine Gegner, denen
er nicht allein in dieser Frage Anhalt dafiir bot, ihn anzuschwirzen als ei-
nen, welcher sich nicht fiigte, auf dem Niveau wissenschaftlicher Argu-
mentation zu begegnen gehabt und darauf Verzicht zu tun, das von
Newman Geforderte ins Kirchenpolitische zu versetzen und dann im Ge-
riicht zu diffamieren.

Newman, illuminiert vom Plan, ein katholisches College in Oxford ein-
zurichten, dessen Besucher an der freien Oxforder Universitit studieren
und sich allgemeine Bildung aneignen sollten, damit sie dem rauhen
Wind der Gesellschaft gewachsen sein wiirden und es nicht nétig hitten,
im Allerweltsjammer aus der Welt sich zuriickzuziehen und in isolierten
Zirkeln die Schlechtigkeit der Welt und die eigene, aber eben dieser Welt
zugelastete Unfihigkeit der Vermittlung der Glaubensbotschaft zu be-
dauern, gab in der Folge, als diese Verdachtsmomente iiberall anfingen
zu greifen, seinen Plan dieser Griindung auf und schrieb in seiner Resi-

20 E. Prucell, Life of Cardinal Manning. Bd. II. London 1985, 318-324.



Wolfgang Klaghofer-Treitler 94

gnation: ,,Wir sind nun einmal in einer Periode des Ubergangs und miis-
sen geduldig warten, auch wenn der Sturm unser ganzes Leben andau-
ert ... Es kann sein, daB} ein anderer Papst einer anderen Generation das
alles erlaubt ... Einstweilen ist es aber besser, eine Sache nicht zu tun als
schlecht zu tun.“?'Dies war 1864, als das Ende dieses Plans gekommen
war, auf welches der damalige Erzbischof Newmans, Manning, durch ge-
zielte Erwihnungen des Namens Newmans in ebenso gezielten Zusam-
menhingen hingearbeitet hatte.

Gebrochen war der wissenschaftliche Wille Newmans dadurch jedoch
nicht, nur war er innerlicher geworden. Dies machte es auch, daB in die-
ser Zeit, wie nebenher, sein ,, Entwurf einer Zustimmungslehre*“?? entstan-
den war, in der, wiederum scheinbar wenig traditionell, ohne die mittel-
alterlichen Formen der Glaubensreflexion und der Begriindung der
GlaubensgewiBlheit die Logik des menschlichen und als solchen an die
Person des einzelnen gebundenen Folgerungssinnes, welcher wohl als im
Zeichen des Gewissens stehend begriffen werden kann, entwickelt wor-
den war, die nicht als Durchfiihrung einer logischen Ableitung ihr Resul-
tat erreichen wollte, sondern sich als zuletzt unableitbar und doch oder
gerade so, in dieser bestimmten Positivitit, als verniinftig erweisen lassen
sollte. Was Schelling in seiner Philosophie der Mythologie und in der
Philosophie der Offenbarung als ,,positive Philosophie“? schlieBlich aus-
gab, welche sich dem Entschlul des Willens verdankt, bei Gott und sei-
nen Vermittlungsgestalten anfangen zu wollen und nicht — wie die ,,nega-
tive Philosophie*?*, wie er sie vor allem in der Logik Hegels auffaBte —
beim Gott am logischen Ende, stellt sich etwa 25 Jahre spiter bei

2t Zitiert nach M. Laros, Kardinal Newman (Anm. 1), 53.

2 Vgl. Anm. 7.

» F. W. J. Schelling, Zweites Buch. Philosophische Einleitung in die Philosophie der Mytholo-
gie oder Darstellung der reinrationalen Philosophie (zwischen 1847 und 1852), in: ders.,
Schriften. 1842-1852. 1. Teilband (= Ausgewihlte Schriften Bd. 5). Frankfurt/Main 1985,
263-582; ders., Erstes Buch. Einleitung in die Philosophie der Offenbarung oder Begriindung
der positiven Philosophie (Berliner Vorlesung, vermutlich Wintersemester 1842/43), in:
ders., Schriften. 1842-1852. 1. Teilband (= Ausgewihlte Schriften Bd. 5). Frankfurt/Main
1985, 603-776.

** So hat es Schelling gegen Hegel deutlich gemacht, als er in philosophiegeschichtlicher
Absicht sich mit diesem befaBite, dem er unterstellte, sein Gottesbegriff sei als bloB logisch
entwickelter ein solcher am ebenso bloB logischen Ende des begrifflichen Prozesses und
darum im eminenten Sinn unwirklich: ,Denn der Gott, sofern er nur Ende ist, wie er in der
rein rationalen Philosophie nur Ende seyn kann, der Gott, der keine Zukunft hat, der nicht
anfangen kann, der bloB als Finalursache, auf keine Weise Prinzip, anfangende, hervor-
bringende Ursache seyn kann, ein solcher Gott ist ... nicht Geist in dem Sinn, in welchem
die Frommigkeit oder auch der gewdhnliche Sprachgebrauch das Wort zu nehmen pflegt;
... denn wie sollte wirklicher Geist seyn, was vom Ende, an das es gesetzt ist, nicht hinweg
kann“ (F. W. J. Schelling, Zur Geschichte der neueren Philosophie (Wohl 1833/34), in: ders.,
Schriften. 1807-1834 (= Ausgewihlte Schriften Bd. 4). Frankfurt/Main 1985, 571.



Kardinal Newman 95

Newman in der Zustimmungslehre in dhnlicher Weise vor, als durch die
Entscheidung des Gewissens, welche innerlich notwendig und theore-
tisch gleichsam im nachhinein darstellbar ist, der irreduzible und indedu-
zible Anfang aller giiltigen theologisch-inhaltlichen Reflexion gesetzt
werden muB; das Frosteln, das diese beiden Denker in Ansehung der
strikten Logik befiel und den einen - Newman - schlieBlich in die katho-
lische Kirche fiihrte, den andern — Schelling — zumindest in den Verdacht
brachte, ein lauer Protestant und kryptischer Katholik geworden zu sein,
hat sich durch diese gedanklichen Vermittlungen an einer Stétte erwér-
men wollen, wo es heimeliger sein sollte.

Die Logik der Zustimmung, ihre Auslegung, wie sie Newman gab,
kann darum verstanden werden als eine Weise der Einfilhrung in die un-
erschiitterliche GottesgewiBheit, die auf einer Hohe zu stehen kommt -
Bilder von der einsamen Hohe, wo der Lirm der Welt nicht mehr stort
und die Nihe Gottes in dieser stillen Einode fihlbar wird, geh6éren zum
innigsten metaphorischen Hausrat Newmans? -, auf welcher nichts mehr
anficht. Anders gewendet — und dies weist den biographischen Anhalt
dieser Theorie der Zustimmung aus: Sie ist wissenschaftliche Reflexion,
die sich Rechenschaft tiber die eigene GewiBheit des Glaubens abgelegt
hat, der doch durch so viele Erschiitterungen gezeichnet ware, wenn, ja
wenn sie, obwohl oft innerkirchlich zugefiigt, wirklich an diese je heran-
gereicht hitten.

Newmans Gottesbeziehung

Newman hielt je linger, um so bestimmter an einer zuletzt gar nicht mehr
erschiitterbaren Beziehung zu seinem Gott fest, den er in der rigoros an-
dringenden inneren Stimme des Gewissens als sich vollstindig gewi3
empfand, und zwar in der Bestimmtheit der personlich anredenden und
anfordernden Stimme, Stimme des Allmichtigen.?® Diese Relation stand
ihm fest, und sie wurde, wie schon bemerkt, zum Grundprinzip seiner
Frommigkeit und durch sie hindurch seines theologisch wahrscheinlich

25 Vgl. etwa: J. H. Newman, Welt. Freiburg/Breisgau 1922, 72f.

2 Ders., Entwurf einer Zustimmungslehre (Anm. 7), 75: ,,Das Gewissen aber ruht nicht in
sich selbst, sondern langt in vager Weise vor zu etwas jenseits seiner selbst und erkennt un-
deutlich eine Billigung seiner Entscheidungen, die héher ist als es selbst und bewiesen ist
in jenem scharfen Sinn fiir Verpflichtung und Verantwortung, der sie tragt. Daher kommt
es, daBl wir gewohnt sind, vom Gewissen zu sprechen als von einer Stimme - ein Ausdruck,
den auf den Sinn fiir das Schéne anzuwenden uns niemals einfallen wiirde. Und iiberdies
ist es eine Stimme oder das Echo einer Stimme, herrisch und nétigend wie kein anderer
Befehl im ganzen Bereich unserer Erfahrung.“ Vgl. dazu auch: S. A. Grave, Conscience in
Newman’s thought. Oxford 1989.



Wolfgang Klaghofer-Treitler 96

groBten Werkes, des ,,Entwurfs einer Zustimmungslehre“. Gerade in die-
ser Sphére inniger Gewiheit miiite um so dringlicher gelten, was Hegel
in der Sphire der moralisch bestimmten Sittlichkeit aussprach: daBl das
Gewissen anzutasten Frevel sei.?” Seine Aufldsung, wie sie manchmal im
Zeichen des Diktums vom irrenden Gewissen geschieht, angesichts des-
sen gefragt werden sollte, ob hier diese negative Auffassung nicht ange-
trieben wird durch den Verlust der begrifflichen und wirklichen Diffe-
renz von Gewissen, wie es in seiner ganzen und strikten Formalitit das
allgemeine Gute unerbittlich einfordert, und der Einsicht, der das N#ch-
ste fremd und unbekannt sein kann, so daB das, was scheinbar allein aus
dem Gewissen geschehen und schlieBlich bés gewesen sein mag, doch in
Wabhrheit der irrenden Einsicht zugemessen werden miisse - seine Auflo-
sung also kiime der Vernichtung Gottes fiir das BewuBtsein des Kardinals
hier gleich. Die im Gewissen sicher gewordene innigste Relation von —
zeitgendssisch gesagt — Seele und Gott ist das absolute Zentrum, und von
ihm aus wird alles erreicht, was im Leben Relevanz gewinnen wird.?s
Die Bestimmtheit dieser Relation fand Newman in einer letzten Unab-
héngigkeit, wie sie der so mit Gott einige Mensch darlegen konnte. Uber
allen Gipfeln ist Ruh, und aus dieser nicht allein gliicklichen, sondern
ebenso schmerzvoll empfundenen Einsamkeit hatte sich das ganze Leben
Newmans zu verfassen. Gliick und Schmerz lagen hier zusammen, und
abstrakt konnte der Versuch nur sein, das, was als Konkretes zusammen-
stand, irgendwie zu separieren; bloB} dies, daB beide Seiten zusammenge-
spannt sein Bewufltsein Gottes ihm wirklich sein lieBen, kann, aber muf3
auch festgehalten werden. Dies beides in eins - das 148t sich auch in der
Polaritit von Gottvertrauen und Gottesfurcht wiedererkennen, die
Newman gedufBlert hat?, und in deren Zeichen er im BewuBtsein der ab-
soluten — hier nicht nur eminent, sondern ebenso negativ gesetzten
(Schlegel)*® — Unendlichkeit Gottes schon Jahrzehnte vor R. Otto?! des-
sen religionswissenschaftlich durchgefiihrte Dialektik des gottlichen my-
sterium fascinosum et tremendum artikuliert hatte. DaB dieser Dialektik
auch die Gottesliebe, wie Newman sie gekannt hat, organisch sich ange-
fiigt hat, ergibt sich fast von selbst; auch diese ndmlich hat ihn nicht zu ei-
ner schlieBlichen Klidrung ins restlos Schone und Anmutige, unbedingt

2 G. W. F. Hegel, Werke 7. Philosophie des Rechtes. Frankfurt/Main 1971, 418.

% So urteilt etwa P. Boyce, At prayer with Newman, in: International Centre of Newman
friends. Rome 1985, 83: ,Newman’s long life was one of constant prayer and communica-
tion with the unseen world. It is not a mystical journey with extraordinary phanomena, but
a preserving effort in the weakness and darkness of our human condition.“

2 M. Laros, Kardinal Newman (Anm. 1), 74-79.

3¢ H. Blumenberg, Die Lesbarkeit der Welt (Anm. 2), 272.

31 R. Otto, Das Heilige. Breslau 1917.



Kardinal Newman 97

Anziehende gefiihrt, sondern eher zu einer letzten Aufspitzung der Dia-
lektik, wenn er schreibt: ,,Die Liebe mildert die Furcht, und die Furcht
macht die Liebe ernst.“3? Ob diese Liebe, welche sich zugleich repelliert
vorfindet, abgeschreckt von dem, dem sie gelten soll, noch durchzudrin-
gen vermag zu der letzten Gelassenheit so, daB3 diese im jetzigen Leben
dieser Liebe schon nicht allein ahnbar, sondern wirklich wird, bleibt al-
lerdings zweifelhaft. Zu stark scheint diese Polaritit, als daB ihre freilich
allein eschatologisch erhoffbare Lésung im Wandel des zeitlichen Lebens
selber schon in ihren Gestaltungen erkannt, wahrgenommen werden
konnte. Newmans Gottesbeziehung trug darum stets ein unverwandelba-
res Siegel der Schwermut an sich, die er allem aufprigte, was in ihrem
Umkreis existentiell thematisch werden konnte: So tritt auch das Gebet
in diese Ambivalenz ein, motiviert zu sein einerseits vom kraftvollen Im-
petus der Attraktion durch Gott — und zugleich fast gehemmt zu werden
von einer Erschiitterung, welche den Beter beinah zum Verstummen
bringt, ja zum Zweifel dariiber, ob fiirs Gebet iiberhaupt noch irgendein
bestimmter Sinn auszumachen sei. Uber dem Gebet schwebt darum,
gleichsam als sein von Newman eigentiimlich gefiihlter Geist, sowohl die
Freude wie auch die Miihe und die schwere Pflicht, die zu verhindern hel-
fen soll, daB3 der Beter in der Sichtlosigkeit und Dunkelheit, in der ihm
die Attraktion Gottes verdimmert ist, das Gebet iiberhaupt hinter sich in
seine bewegtere Vergangenheit werfe.

Diese Stellung zum Gebet 148t sich an den Gebeten, die Newman sel-
ber geschrieben hat, auch nachvollziehen. Hier wird man gewahr, daf§
ihm die Beschwingtheit fehlt, die manche Frohgemute ihren Sinn ins Ge-
bet bringen lie, ebenso das in allem Schweren noch Kraftvolle und
Maichtige, das den erhabenen Gott bezeugt wie etwa bei Johannes vom
Kreuz, sondern daB sie alle aus dem Geist des — allerdings auf seine be-
scheidene und in dieser Demut doch wiederum eigentiimlich wortge-
wandte Weise — zu Gott Aufblickenden geschrieben sind, der allein da-
durch, daB er sich als zu seinem Gott schlieBlich unmittelbar und einsam
stehend wufite, doch — manchmal unter massiver Aufbietung biblischer
Bilder - sich dichterisch und gewif} in gutem Sinn mystisch, innerlich aus-
zudriicken vermochte.?? Fiir die Predigten gilt das in gleicher Weise. -
Wie auch immer: Die sich vor Gott bringende Demut dieses Einsamen

32 Zitiert nach M. Laros, Kardinal Newman (Anm. 1), 77.

3 Seine Sprache hatte darum nichts Forciertes, sondern kann als Ausdruckskraft gelten, in
welcher er selber betend und glaubend sich offenbarte, wie P. Boyce, At prayer with
Newman (Anm. 28), 71 schreibt: ,Newman could have formulated prayers that would have
given the impression of higher graces. Instead be shunned mystical eloquence and prefer-
ed to let the words he penned be the expression of what he genuinely felt.“



Wolfgang Klaghofer-Treitler 98

stand doch als AuBerung der Schwermut dieses Lebens auf, und diese
wiederum als harte Empfindung seiner Verlassenheit von den vielen,
wenngleich er — fast paradox - eine Korrespondenz entfaltet hat, die von
teils tiefen menschlichen Begegnungen zeugt und gewi an Umfang
kaum ihresgleichen findet, und von der doch zugleich gesagt werden
miiBte, daB sie im Zeichen der Vorletzten gestanden hat: Alles, was er
schrieb, was er an Verbindungen und Verbindlichkeiten unterhielt, worin
er seinen Einsatz legte, alles dies war gehalten von dem vereinsamten Be-
wubtsein, da3 nichts Letztes und Wahres in diesem Leben zu finden
wire, allein die Einwilligung in Gott bleibend ist, was ihm in schwerer
Krankheit vollkommen klar wurde.3

Newmans Lebensgestalt

So mag man seine Vereinsamung als Ratifikation der Einsicht ansehen,
daB alles auf Erden Vorschein ist. Seine Einsamkeit als strenge Folge dar-
aus, im Leben sich nirgends festmachen zu diirfen — an keinem Erfolg,
aber auch an keinem MiBerfolg, in keinem Verhiiltnis je sein Herz ganz zu
verlieren, um dann Gott zu verlieren —, kdnnte so nach dieser Seite zu-
gleich als die Leibhaftigkeit dessen aufgefa3t werden, was literarisch die
Romantik3 entworfen hatte: romantische Ironie, die ein Ganzes, einmal
versucht oder vielleicht gar entworfen, mit dem letzten Federstrich doch
wieder annulliert; es war ernst, aber nicht todernst gemeint. Wenn der
Romantiker allerdings seine Ernsthaftigkeit ins Leere hinein aufheben
wollte und insofern Nietzsches Nihilismus, wie er sich aus der Schau der
Natur und ihrer Wiederkehr gewonnen hat, um sie mit Willen zugleich
herbeizuzwingen, aus ihr konsequent folgte und sie auf diese Weise an ihr
Ende brachte, so vermochte Newman seinen Ernst zu Gott hin zu erhe-
ben und nicht im Todernst der Welt, den Freunden, der Kirche und sei-
nen Gegnern, die an allen Orten standen, auf Gedeih und Verderb ausge-
liefert zu sein. DaB er damit eine gel6ste Sicherheit gewonnen hitte, wire
ein SchluBl des Wunsches, der Newman gegonnt hitte, was ihm versagt
blieb; der Zweifel an allem bohrte doch in ihm, und er erschiitterte ihn da
am schwersten, wo er an die Substanz seines auf Gott ausgerichteten Le-
bens ging: in Andacht, Gebet, Liebe. Davon klagte er verhalten und doch

3 G. Biemer, Gottes Vorsehung. Newmans Krankheitserfahrung auf Sizilien, in: Geist und
Leben 62 (1989) 126-138.

35 Vgl. P. Nicholls/F. Kerr, John Henry Newman. Reason, Rhetoric and Romanticism. Bri-
stol 1990.



Kardinal Newman 99

bitter: ,,Je mehr meine Jahre schwinden, um so weniger fiihle ich ernste
Andacht und inneres Leben.*

Resignation zeichnete dieses Leben doch nicht, sondern was immer
Ziige einer solchen tragen mochte, war Selbstausdruck stiller, verdeckter
Liebe des Einsamen, der nirgends zu Hause und doch allem verhalten,
wenngleich auch manchmal energisch, zugetan blieb. Dafl der Heimat-
lose sich schlieBlich vor allem, wenn nicht allein, dem Scheitern hingege-
ben wuBte, pointiert seine eigentiimliche Lebensgestalt nur iiberdeutlich.
So urteilte Laros in seiner knappen, jedoch sehr einfiihlenden Biographie
von 1921: ,Alles, was er nach der Konversion begonnen hatte, war ge-
scheitert.“3” Dies muBte hart treffen, weil, wie schon erwéihnt worden ist,
die Wendung zur rémisch-katholischen Kirche Resultat ernstesten For-
schens und tiefen Entschlusses gewesen war, und das, was in dieser Kir-
che ihn verfolgte, eben darum als so beschwerend - ja manchmal kaum
tragbar — von Newman ausgehalten worden ist. Allein wihrend der letz-
ten Jahre seines Lebens fand er sich in milderes Licht gesetzt. Die ihn in
die Vereinsamung treibenden, diese festigenden Verdédchtigungen kamen
an ihr Ende durch eine mutige Entscheidung des Papstes Leo XIII., der
Newman zum Kardinal erhob - trotz der schiefen Einfliisterungen, von
denen der Papst geleitet hiitte werden kénnen, und auf die er sich auch
bezog: ,,Mein Kardinal! Es war nicht leicht, wirklich, es war nicht leicht.
Man sagte mir, er sei liberal. Aber ich glaube, daf3 ich mit seiner Aus-
zeichnung die Kirche selbst geehrt habe.“3® Triumphalismus folgte dieser
spiten Rechtfertigung nicht, sondern der einsame Vollzug seines Altwer-
dens, in dem er gleichsam bei sich wohnte.

Gerade gegen das Ende hin erwies sich, was sein ganzes Leben durch-
zogen hatte: Alle Freude ebenso wie aller Schmerz, jedes Gefecht wie
jede einzelne Akzeptanz und Freundschaft — dies alles war wie verschat-
teter Vorschein auf die erhoffte VerheiBung, welche der Tod als Sterben
in Gott hinein in sich bergen sollte, in welchem Sterben auch der Wahl-
spruch des Kardinals: ,,Cor ad cor loquitur® seine wahrhafte Erfiillung
finden sollte. Darum war an der letzten Schwelle, an diesem Ubergang,
fiir Newman restlos giiltig, was als sein Grabspruch gesetzt wurde: ,ex
umbris et imaginibus in veritatem.“

So scheint es beinah einerlei zu sein, welches Glaubensleben man er-
zdhlt, welchem man nachdenkt, um es in seiner Bestimmtheit ein wenig
anzunihern - es mag scheinbar verstellte Charaktere oder impulsive, so-

36 Zitiert nach M. Laros, Kardinal Newman (Anm. 1), 99.
37 A.a.0. 51
38 Zitiert a.a.0. 65.



Wolfgang Klaghofer-Treitler 100

genannte kieine und sogenannte gro3e geben: Sie alle zeugen auf ihre Art
fir Gott, auch, ja gerade in ihren Beschrinkungen, aus welchen heraus
sie das Weite Gottes erhofften und fiir dieses sich einsetzten, damit als
Botschaft fiir sie, aber auch fiir alle werde, daBl der Erlosergott der Gott
ist, fiir den es alles einzusetzen gilt, weil er die Offenbarung ist, daB kein
menschlich ersinnbares Ende, keine Entstellung menschlichen Lebens
und Leidens und Liebens mehr die kundgewordene Schrankenlosigkeit
Gottes iiberwalten kann, wie sie sich liber jede noch denkbare Gottverlas-
senheit hinaus erstreckt, sie in sich aufhebend. Das ist das theologische
Recht wie auch die theologische Pflicht, von den Gestalten des Glaubens
zu reden, gemi der Einsicht eines anderen GroBen der neueren Zeit,
Hans Urs von Balthasars, der in den Heiligen, die doch in Wahrheit alle
Erretteten sind, den lebendigen Kommentar des Evangeliums Gottes ge-
funden und erkannt hat.>® So kann das Nachdenken einer solchen Le-
bensgeschichte nicht ins Belieben eines allein frommen Interesses gesetzt
sein, sondern muB} ebenso und notwendig in der theologischen Reflexion
dargeboten werden, die in solchen Geschichten die unendliche Mensch-
werdung Gottes zu erkennen hat.

3 Vgl. H. U. v. Balthasar, Schwestern im Geist. Therese von Lisieux und Elisabeth von Dijon.
Einsiedeln 31978, 20.





