
Wolfgang Klaghofer-Treitler 86 

Dort, wo jeder Ausweg abgeschnitten scheint, wo der •dunkle Engel" Ja- 
kob überfällt, mobilisiert dieser seine letzten Kräfte. Am Ende hat er sei- 
nen Segen, seinen •Platz an der Sonne" erkämpft. 

Ganz gleich, in welcher Lebenssituation wir im Moment stehen, ganz 
gleich, in welchen Alltag wir morgen - vielleicht ein wenig mehr hinkend 
als bisher - zurückkehren: wir haben die Kraft aus dem alltäglichen Got- 
teskampf nötig. Das Wissen, daß die Sonne strahlt, offene Arme für die 
anderen, die Fähigkeit, mit offenen Wunden zu leben, mag ein Hinweis 
darauf sein, ob wir gesegnet aus dem Kampf hervorgegangen sind. 

Kardinal Newman 
Skizzen zu Person und Gestalt* 

Wolfgang Klaghofer-Treitler, Senftenberg 

John Henry Newman (1801-1890)1 lebte in einer Zeit, die als Zeit der 
Auflösung begriffen werden kann: Die großen Geister, die gewaltige Syn- 
thesen zu bilden verstanden, waren dahin, und was auf sie folgte, war 
Eklektizismus, der sich in Einzelnes verlor; Kant, Fichte, Hegel und 
Schelling, diese vier großen Denker, die in diesen wenigen Jahrzehnten 
die Geistesgeschichte fulminant vorantreiben konnten, standen auf geisti- 
ger Höhe, in welcher Zusammenschau und also in aller Bestimmtheit •sy- 
stema" zu setzen war, wie sie für die Folgezeit zwar bestimmend blieb, je- 
doch nicht als solche bestehen und einfachhin wiederholt werden 
konnte; vielmehr brachen aus diesen Totalitäten, aus diesen Denkmälern 
des Geistes die folgenden Denker Brocken aus und nutzten diese als ihr 

* Überarbeitete Fassung eines Vortrages, gehalten am 6. November 1990 anläßlich einer 
Festveranstaltung des Katholischen Akademikerverbandes der Erzdiözese Wien zum 100. 
Todestag John Henry Kardinal Newmans; anschließend daran eine Lesung von Original- 
texten durch Kammerschauspieler Prof. Erich Auer. 
1 Veröffentlichungen der Internationalen Cardinal Newman Gesellschaft (Begründet von H. 
Fries und W. Becker). Heroldsberg, Sigmaringendorf 1948-1990 (bisher 14 Folgen); G. 
Biemer, John Henry Newman als Zeuge und Animateur des Glaubens, in: Theologische Be- 
richte 18 (1989) 61-88; C. S. Dessain, John Henry Newman. Anwalt redlichen Glaubens. 
Freiburg, Basel, Wien 1981; S. Gilley, Newman and his age. A biography of Cardinal 
Newman. London 1990; M. Laros, Kardinal Newman (= Religiöse Geister 4). Mainz 1921; 
N. Schiffers, Weltverständnis und Weltverhältnis bei Newman, in: Geist und Leben 35 (1962) 
208-219. 



Kardinal Newman 87 

Fundament. Dieses Denken wurde damit notwendig partikulär und fand 
als eines seiner erschütterndsten Resultate - zumal was diese im Blick auf 
den kirchlichen Glauben anging, der bis dahin noch aller einseitigen Auf- 
klärung zum Trotz als der vor allem ausgezeichnete Gegenstand des um- 
fassenden Denkens geehrt worden war - in der Kritik der Religion (Feu- 
erbach), der auf ihr fußenden Kritik der Politik (Marx) und schließlich 
des Geistes in seiner Unterschiedenheit von der Natur (Nietzsche) sein 
Finale und seine Erschöpfung, für welche das Ende Nietzsches stehen 
mag: Denn waren alle der voraufgehenden großen Zeit entstammenden 
Systeme und Denkleistungen stets auf der Kippe, sich abzuschließen und 
gewaltsam zu werden, so konnte ein Systemversuch, der sich schon im Be- 
wußtsein der einseitigen und zugleich romantischen Kritik motivierte, 
doch nur hybrid und für den Denker selber verhängnisvoll werden. 

Gleichen Zeichens war das Tun der Kunst, v. a. der literarischen, in der 
Zeit der Romantik, die sich zur Idee eines absoluten Buches oder Roma- 
nes verstieg, der alle Welt in sich aufschloß und so zugleich alle Hinweise 
über sich hinaus tilgte, und wollte, was nicht sein konnte: sich von einem 
einseitigen Standpunkt aus den gewaltsam erbrochenen oder den resi- 
gnierenden Überblick zu verschaffen.2 

In dieser Zeit allgemeiner Erschütterung und Auflösung substantieller 
Verhältnisse hatte nun dieser eigentümliche John Henry Newman zu le- 
ben, in der Zeit, in welcher das schließlich vereinsamte, von allem Allge- 
meinen in sich zurückgebogene neuzeitliche Subjekt zu sich, und d.h. in 
seine eigene Leere heimgefunden hat, beschwert von der unruhigen 
Angst, hier nicht ruhen zu können. Das Bewußtsein Augustins, daß das 
Herz des Menschen unruhig umgetrieben werde, bis es in Gott ruhen 
würde3, mag hier schon als die vor Zeiten artikulierte erhoffte Seligkeit 
des Einsamen gelten, die jetzt, in diesem 19. Jahrhundert, beginnt, zu- 
sehends ausgetragen zu werden. Die Empfindung dieses neuzeitlichen 
Subjekts, sofern es sich nicht resignativ ins vermeintlich über es ver- 
hängte Schicksal fügt und in Privatheit seinem entzogenen Leben nach- 
trauert, sondern seine Bestimmtheit christlich aufzufassen sich müht, 
schaffte sich in Newman gleichsam einen lebenslänglichen Kommentar 
zur Erkenntnis der Unruhe des Einsamen durch Augustin. Wenn darum 
diese Vorfindlichkeit sich bei Newman überall entdecken läßt, sich durch 
seine Bildung, wie er sie genossen, aber auch wie er sie als Idee etwa für 
die katholischen Theologen entwickelt hat4, durch seine Relation zu Gott, 

2 H. Blumenberg, Die Lesbarkeit der Welt. Frankfurt/Main 21989, 256 f. 
3 Augustinus, Bekenntnisse. Zürich 31983, 31. 
4 R. Jenkins, Newman and the idea of an university, in: D. Brown (Hg.), Newman: a man of 
our time. Centenary essays. London 1990, 141-158. 



Wolfgang Klaghofer-Treitler 88 

ja schließlich in seiner Lebensgestalt selber findet, sich über dies alles 
gleichmäßig legt, so kann dies nicht mehr überraschen, sondern allein als 
Entfaltung dessen gelten, was im allgemeinen diesen Menschen gezeich- 
net hat. 

Weil jedoch, auch wenn man, wie dies hier versucht werden soll, die 
Gestalt eines Menschen skizzieren will, nichts ohne maßgebliche äußere 
Daten getan werden kann, sollen hier gleich vorweg zwei einschneidende 
genannt werden: zunächst Newmans religiöse Wandlung als Fünfzehn- 
jähriger, als er fühlte, ein •gewaltiger Umschwung in meiner Seele"5 habe 
ihn verrückt aus der Sphäre des ihm bekannten weltmännischen Chri- 
stentums, in dem er durch familiäre Bande und Erziehung sich eingefun- 
den hat, hin zur Innerlichkeit, zur Besinnung und Insichkehr, in welcher 
sich ihm die Ahnung des Großen auftat, was dem Christentum fernab 
von pompöser Repräsentanz seine Stärke gegeben hat. Aufgerührt wurde 
er durch den eben damals entstehenden Methodismus, der sich als Bewe- 
gung verstand, welche sich gegen die verflachte Religiosität, wie sie nicht 
zuletzt an den Universitäten zelebriert worden war, zugunsten der Sich- 
tung und Gewinnung der Fundamente des christlichen Glaubens entwik- 
kelt hat. - Dann die Konversion von der anglikanischen zur römisch-ka- 
tholischen Kirche, welche sich in den ersten Oktobertagen 1845 vollzog 
und mit der Ablegung des Glaubensbekenntnisses am 10. Oktober des 
gleichen Jahres abschloß.6 Diese Konversion, so tief ein solcher Ein- 
schnitt gewöhnlich sich in die Persönlichkeit eines Menschen eingräbt, 
hinterließ freilich auch an dem späteren Kardinal ihre Spuren, nicht je- 
doch so, daß er gebrochen aus ihr hervorgegangen wäre, sondern viel- 
mehr so, daß er als der gleiche, der er war, in der bleibenden Identität sei- 
ner Person sich über diese Klippe hinwegbrachte. Darum gilt es, zwar von 
einem Newman der anglikanischen und einem Newman der katholischen 
Zeit zu sprechen, nicht aber in der Weise, als ständen hier beinah zwei 
verschiedene Charaktere auf. Die Konversion war nicht Resultat, das ein 
in sich Gespaltener zog, sondern Resultat einer peniblen geistigen Ent- 
wicklung, in welcher die Bestimmtheit einer Logik dies formte, der 
Newman später in seinem im Jahr 1870 veröffentlichten Werk •An Essay 
in Aid of a Grammar of Assent"7 theologisch nachgedacht hat. Nach die- 
sem kann die Konversion darum nicht als abstrakt logisch zwingendes 
Resultat, sondern schließlich als Entscheid verstanden werden, welcher 
seine Wahrheit und Stringenz in sich, genauer: im Anspruch des unerbitt- 

5 J. H. Newman, Apologia pro vita sua. Hausen 1913, 4. 
6 M. Laros, Kardinal Newman (Anm. 1), 35. 
7 In deutscher Übersetzung: J. H. Newman, Entwurf einer Zustimmungslehre. Mainz 1961. 



Kardinal Newman 89 

lieh fordernden und billigenden oder verwerfenden Gewissens barg.8 

Darum steht Newman schließlich als in der Kirche lebend zugleich über 
ihr und kann nach dieser Seite - unbeschadet aller Einwände, die sich ge- 
gen jede exponierte Persönlichkeit aufbringen lassen - als Erweis und 
Zeuge des absoluten Gottes dienen, der in diesem ihm nachfolgenden Le- 
ben sein Abbild dargeboten hat, das hier wiederum auf bestimmte Weise 
Mensch und Sendung geworden ist. 

Bildung Newmans 

Newman war von Anfang an inspiriert durch wissenschaftliches und 
theologisches Interesse, das ihn in die Welt des Geistes und seiner Tradi- 
tion eingeführt und ihm zugleich die Festigkeit und Beständigkeit verlie- 
hen hat, allen Attacken zu widerstehen und getrost das Seine zu verrich- 
ten. Dieses Interesse hat sich nach einer zweifachen Richtung entwickelt. 

Zum einen vermochte sich Newman - als Anglikaner - mit der Hoch- 
zeit der ihm unmittelbar voraufgegangenen Denkgeschichte zu befassen 
und so auch in seine katholische Zeit mitzunehmen, was damals in der ka- 
tholischen Theologie nicht eben zum Gängigen zählte: das protestanti- 
sche Ereignis des Idealismus und seiner - noch bedeutender - Denkungs- 
art des unanfechtbaren Gewissens, in dessen Anspruch schon Luther auf- 
getreten war und sich bis zum Ende unbeugsam zeigte. Kants Kritik der 
theoretischen und praktischen Vernunft unternahm es, die Bestimmtheit 
des Gewissens philosophisch zu erhellen und gelangte schließlich über 
den Gedanken einer geforderten ausgleichenden Gerechtigkeit9, welche 
den absolut Redlichen für seine ihm dialektisch widerfahrenden Wider- 
stände und Peinigungen entschädigen sollte, zum Postulat (eines) Gottes, 
welcher als regulative Idee Resultat der Theorie des Gewissens ist. - 
Wenn auch der Verlauf anders vorliegt, so weist doch die Idee, welche 
Newman in seiner dann in katholischer Zeit verfaßten Zustimmungslehre 
auslegte, in die gleiche Richtung10: Gott nicht mehr aus dem, was ist, mit- 
tels eines doch irgendwie aristotelisch - scholastisch gewandten Beweis- 
verfahrens zu erschließen, sondern aus dem Andrängen des Gewissens in 

8 A.a.O. 74-77. 
91. Kant, Kritik der reinen Vernunft A 631-643; ders., Die Religion innerhalb der Grenzen 
der bloßen Vernunft. Stuttgart 1974, 178-181. 
10 J. H. Newman, Entwurf einer Zustimmungslehre (Anm. 7), 77: •Wenn die Ursachen die- 
ser Gemütsbewegung (sc. der Peinigung durch das Gewissen) nicht der sichtbaren Welt an- 
gehören, so muß der Gegenstand, auf den seine Wahrnehmung gerichtet ist, übernatürlich 
und göttlich sein. So ist also das Phänomen des Gewissens als das eines Befehls dazu ge- 
eignet, dem Geist das Bild eines höchsten Herrschers einzuprägen, eines Richters, heilig, 
gerecht, mächtig, allsehend, vergeltend. Es ist das schöpferische Prinzip der Religion." 



Wolfgang Klaghofer-Treitler 90 

seiner nicht suspendierbaren Unbedingtheit ein Argument für den per- 
sönlich zu denkenden Herrn und Gott zu gewinnen, welcher dem Men- 
schen als Person zugleich angemessener erscheint als ein Gottesgedanke, 
welcher am Ende einer im wesentlichen physiologischen Argumentation 
liegt. Hier erweist sich also Newman als Geist seiner Zeit, der ihr Bestes 
in sich sammelt und theologisch gegen das Gängige (wenngleich nicht als 
Opposition intendiert) entwickelt. 

Zum anderen wandte sich Newman der frühen Theologie- und Dog- 
mengeschichte zu11; und dies leitete ihm die Erkenntnis für die Wahrheit 
Gottes in ihrer kirchlich-konfessionellen Vermittlung und so schließlich 
auch seine Konversion ein. Die Orientierung an dem, was Urkirche ge- 
nannt wurde, sowie die Einsicht in die frühen theologischen Debatten um 
die Wahrheit des Jesus von Nazareth als dem letzten Wort, als dem 
•Sohn" Gottes, hatte er stets auf die Wahrheit der Kirche gewandt und 
diesen sich ihm vermittelnden Begriff auf die Realität zuerst der anglika- 
nischen, dann der römisch-katholischen Kirche bezogen.12 

Diese beiden Seiten seiner Bildung setzten in ihm die geistige Fähig- 
keit, in der dürftiger werdenden Zeit, die auf die großen Geister folgte, 
nochmals und nun theologisch wissenschaftliche Synthesen zu denken, 
welche die möglichen Antagonismen von Tradition und Fortschritt, von 
Kirche und Welt (Kultur), von Gewissen und Gehorsam auflösten in ei- 
ner gegenseitigen Vermittlung, die alle Einseitigkeiten verlassen und so 
weit hinter sich zurücklassen wollte. Was sich hier theologisch verfolgen 
läßt, ist die wissenschaftliche Lauterkeit, mit welcher er gearbeitet hat: 
unbeeindruckt von Gegnern gleichermaßen wie Freunden oder von Lob- 
hudlern, streng gerichtet auf das, was er als von sich gefordert erkannte, 
stand er in intellektueller Ehrlichkeit über allen opportunen Parteinah- 
men und verstand schon damals, was das 2. Vatikanische Konzil den 
Glaubenden, vornehmlich aber den Verantwortlichen der Kirche zumu- 
tet: die Zeichen der Zeit recht zu lesen sich bemühen.13 

Nicht korrumpierbar, erhob darum der anglikanische Lehrer, der 
Newman schon mit 27 Jahren geworden war, die Forderung einer zweiten 
Reformation, die innerhalb der anglikanischen Hochkirche greifen 
sollte; innerhalb ihrer darum, weil Newman sie damals noch als die Mitte 
zwischen den beiden Extremen des reinen Protestantismus und des römi- 

11 Als Resultat dieser Studien kann seine umfangreiche Schrift betreffend die Lehrentwick- 
lung des christlichen Glaubens gelten: J. H. Newman, Über die Entwicklung der Glaubens- 
lehre. Mainz 1969; vgl. auch: L. Govaert, Newman - in search of light, in: International cen- 
tre of Newman friends. Rome 1985, 17. 
12 M. Laros, Kardinal Newman (Anm. 1), 24f. 
13 Vgl. Gaudium et spes 4 und 11. 



Kardinal Newman 91 

sehen Katholizismus und deshalb als die wahre Kirche gehalten und ge- 
meint hat, dieser wahren Kirche müsse eine wahre und zweite Erneue- 
rung angedeihen.14 Doch die zunehmende Vertiefung v.a. in die früh- 
kirchlichen theologischen Dispute und deren autoritative Lösungen führ- 
ten Newman schließlich dazu, der anglikanischen Hochkirche dieses 
Maß als Mitte wieder zu entziehen und aufgrund der von ihm scharf kon- 
turierten schiefen Christussicht derselben den Verdacht des Monophysi- 
tismus zu äußern: Der allmächtige Pantokrator hat die Menschheit des 
Jesus von Nazareth in der offiziellen Frömmigkeit und Darstellung in 
sich resorbiert und einen Gottesbegriff übriggelassen, in dem genau ver- 
loren ist, was das Christentum als solches bestimmt hat: die Menschwer- 
dung Gottes, ganz antignostisch, ganz antimonophysitisch. Newman hat 
diese theologische Vermutung ausgesprochen, was ihm selber freilich 
nicht gut bekam, weil er sich spätestens von da an ständiger Verdächti- 
gung, ja Ablehnung innerhalb der Hochkirche gegenüberfand, die ihm 
seine bisher ohnedies spärlichen Gefährten zusehends noch entfremdete. 
Die Konversion nun schließlich doch als Resultat menschlicher Enttäu- 
schung durch die eigenen Kirchengenossen zu halten, würde unterstellen, 
daß die wissenschaftliche Diszipliniertheit, mit welcher Newman immer 
zu Werke zu gehen sich mühte, schließlich doch zur Unerheblichkeit her- 
abgesetzt werden müßte, als wäre sie nicht der eigentliche Prozeß zu die- 
ser Entscheidung gewesen. Sie ist trotz allem, was sie erleichtert haben 
mag, doch das offene Ende theologischen Bemühens; unterhalb dieses 
Niveaus hätte es sich Newman nur verstatten können, eine so weittra- 
gende Entscheidung auch nur hypothetisch zu erwägen. 

Was Newman hier an sich selber exerzierte, faßte er als zugleich allge- 
mein geboten auf - gemäß der Einsicht, daß die Schärfe und Klarheit des 
Gewissens von allgemeiner, d. h. alle und jeden einzelnen betreffender 
Bestimmtheit ist: War sein Weg erleuchtet durch die Fackel der unent- 
stellten Einsichtsversuche, die er unternommen hatte, so sah er in ihm zu- 
gleich den allgemeinen Weg auf der Suche nach der Erkenntnis Gottes, 
für welche die Kirche Mittel ist. Die Freiheit der Forschung erhob er 
darum zur Forderung in Unbedingtheit, weil er innerhalb dieser am ehe- 
sten einen möglichen Zugang zu Gott erkannte.15 Dieser Freiheit sollen 

14 M. Laros, Kardinal Newman (Anm. 1), 21 f. 
15 Zitiert a.a.O. 45 f etwa allgemein auf den wissenschaftlich-universitären Diskurs hin, 
welcher im Dienst des Wahrheitsprozesses steht: •Die Universität muß der Ort sein, wo 
die Geister mit der Überzeugung arbeiten und forschen, stets ebenbürtigen, wenn auch an- 
tagonistischen Kräften und überlegenen Wahrheitsentscheidungen zu begegnen. Hier wer- 
den Untersuchungen gefördert, Entdeckungen geprüft und vervollständigt, vorschnelle 
Entschlüsse schadlos gemacht und der Irrtum durch den Zusammenstoß der Geister und 
durch die Prüfung des Wissens durch das Wissen gebessert." - Weiteres siehe Anm. 17. 



Wolfgang Klaghofer-Treitler 92 

alle Vernünftigen sich bedienen können, vor allem die jungen Menschen, 
welche man gewähren zu lassen habe; nicht die •jungen Leute durch ein 
Spionagesystem überwachen und bevormunden, sondern ihnen Ver- 
trauen entgegenbringen, auch wenn sie durch Torheiten und Unüberlegt- 
heiten sich dessen nicht würdig zeigen."16 Dem freien Disput, welcher 
sich allein der wissenschaftlichen Stringenz übergibt, traute Newman zu, 
das zu leisten, was von außen allein nicht verordnet werden kann und 
darum in seiner Festigkeit auf sandigem Fundament des nicht Vermittel- 
ten stehen würde; anders: Der theologische Prozeß begrifflicher Klärung 
und Vermittlung würde gewiß Resultate, wie sie sich der Wahrheit annä- 
hern, im Verlauf seiner allseitigen Wahrnehmung zu erzielen vermögen, 
wohingegen die lehramtliche Stellungnahme in einem Theologenstreit, 
vor allem dort, wo sie sich voreilig und als alles überwachend und dirigie- 
rend geriert, genau diesem Prozeß im Wege stehen müßte: •Da hat viel- 
leicht ein Gelehrter einige Gedanken, die er für wahr oder zeitgemäß hal- 
ten möchte; aber er ist seiner Sache nicht ganz gewiß und möchte darum 
die Ansicht anderer hören; er wäre gerne bereit, sie aufzugeben, wenn mit 
Sicherheit nachgewiesen würde, daß sie irrig oder gefährlich seien. Die 
öffentliche Erörterung führt ihn zum Ziele; es werden Gegengründe gel- 
tend gemacht, und er gibt nach oder findet, daß er im Recht ist. Aber er 
wird nicht so zu handeln wagen, wenn er weiß, daß die höchste entschei- 
dende Autorität jedes seiner Worte auf die Goldwaage legt und über je- 
den Satz ihr allerhöchstes Urteil spricht. Dann würde er allerdings gleich 
dem persischen Soldaten nur unter Peitschenhieben ins Gefecht gehen, 
und man könnte in Wahrheit sagen, daß die Freiheit des vernünftigen 
Denkens von der unfehlbaren Gewalt erdrückt worden sei."17 Und knapp 
darauf mahnt Newman, überzeugt von der Richtigkeit eines solchen all- 
gemeinen Diskurses, der doch zugleich seine traditionelle Begründung in 
einer innerkirchlich wirksamen Konsensfindung gewinnt, wie sie durch 
all die Jahrhunderte der Kirche bis zur Unfehlbarkeitsentscheidung des 
1. Vatikanischen Konzils unverbrüchlich aufrecht und auch durchgesetzt 
war18: •Diejenigen erweisen darum dem Heiligen Stuhl einen schlechten 
Dienst, welche einen eifrigen Menschen nicht gewähren lassen, wenn er 
auf seine Weise an die Verteidigung der Kirche herantritt, und die ihn mit 
dem Vorwurf der Heterodoxie so lange verfolgen, bis er sich auf ihre aus- 
getretenen Gleise begibt."19 Wenn bedacht wird, daß alle lehramtlichen 
Entscheidungen Resultat oder Reaktion auf theologisch Vorgelegtes ge- 

16 Zitiert nach M. Laros, Kardinal Newman (Anm. 1), 59. 
"Zitiert a.a.O. 41. 
18 Vgl. H. Bacht, Consensus, in: LThK2\\\, 43^46. 
19 Zitiert nach M. Laros, Kardinal Newman (Anm. 1), 41. 



Kardinal Newman 93 

wesen sind, und daß sie selber eminent theologisch zu argumentieren hat- 
ten, so ergibt sich von selbst, daß wenn, wie Newman gemeint hat, die Zu- 
mutung unmittelbar einzulösender Bindung der Theologie ans Lehramt 
gesetzt wird, nicht allein die Theologie in ihrer wissenschaftlichen Tätig- 
keit, sondern das Lehramt selber sich in seiner Aufgabe versäumt. Eine 
Bestimmung des Lehramtes, die dazu führte, daß dieses der wissenschaft- 
lichen Theologie sich entzieht oder diese niederhält und insgeheim oder 
offiziell abzuschaffen gedenkt, wird darum am Ende selber stumm oder 
schwärmerisch, auf jeden Fall unvernünftig und in seinem Gehalt unver- 
mittelbar. Um der Wahrhaftigkeit des Lehramtes willen also suchte 
Newman die innerkirchliche Bildungsinstanz der Theologie in der ihr 
durch all die Jahrhunderte bestimmten Position gegen alle integralisti- 
schen Angriffe zu erhalten. 

Diese Haltung blieb von der Konversion unversehrt und unmodifiziert, 
der Überzeugte kannte an sie keine Zugeständnisse, und wenn ihm frü- 
her, in anglikanischer Zeit, ein dunkler Schatten durch viele Unterstellun- 
gen und Verdachtsäußerungen nachgegangen war, so nahm er auch dies 
ungewollt in seine katholische Zeit mit. Solch poiniterte Stellung in der 
Frage freier Forschung der Theologie und ihrer Bezogenheit zum Lehr- 
amt brachte ihn darum auch hier in den Strudel von Verdächtigungen, de- 
ren spitzeste darin bestand - die wie die meisten übrigen sich auch den 
Gerüchten geschickter Taktierer verdankte -, er, Newman, sei das engli- 
sche Zentrum einer betont antirömischen Bewegung.20 Newman zu ver- 
letzen, ihn weiter in sich zurückzudrängen, hat dies genügt; doch war da- 
mit nichts Gehaltvolles gesagt, vielmehr hätten ihm seine Gegner, denen 
er nicht allein in dieser Frage Anhalt dafür bot, ihn anzuschwärzen als ei- 
nen, welcher sich nicht fügte, auf dem Niveau wissenschaftlicher Argu- 
mentation zu begegnen gehabt und darauf Verzicht zu tun, das von 
Newman Geforderte ins Kirchenpolitische zu versetzen und dann im Ge- 
rücht zu diffamieren. 

Newman, illuminiert vom Plan, ein katholisches College in Oxford ein- 
zurichten, dessen Besucher an der freien Oxforder Universität studieren 
und sich allgemeine Bildung aneignen sollten, damit sie dem rauhen 
Wind der Gesellschaft gewachsen sein würden und es nicht nötig hätten, 
im Allerweltsjammer aus der Welt sich zurückzuziehen und in isolierten 
Zirkeln die Schlechtigkeit der Welt und die eigene, aber eben dieser Welt 
zugelastete Unfähigkeit der Vermittlung der Glaubensbotschaft zu be- 
dauern, gab in der Folge, als diese Verdachtsmomente überall anfingen 
zu greifen, seinen Plan dieser Gründung auf und schrieb in seiner Resi- 

20 E. Prucell, Life of Cardinal Manning. Bd. II. London 1985, 318-324. 



Wolfgang Klaghofer-Treitler 94 

gnation: •Wir sind nun einmal in einer Periode des Übergangs und müs- 
sen geduldig warten, auch wenn der Sturm unser ganzes Leben andau- 
ert ... Es kann sein, daß ein anderer Papst einer anderen Generation das 
alles erlaubt... Einstweilen ist es aber besser, eine Sache nicht zu tun als 
schlecht zu tun."21 Dies war 1864, als das Ende dieses Plans gekommen 
war, auf welches der damalige Erzbischof Newmans, Manning, durch ge- 
zielte Erwähnungen des Namens Newmans in ebenso gezielten Zusam- 
menhängen hingearbeitet hatte. 

Gebrochen war der wissenschaftliche Wille Newmans dadurch jedoch 
nicht, nur war er innerlicher geworden. Dies machte es auch, daß in die- 
ser Zeit, wie nebenher, sein •Entwurf einer Zustimmungslehre"22 entstan- 
den war, in der, wiederum scheinbar wenig traditionell, ohne die mittel- 
alterlichen Formen der Glaubensreflexion und der Begründung der 
Glaubensgewißheit die Logik des menschlichen und als solchen an die 
Person des einzelnen gebundenen Folgerungssinnes, welcher wohl als im 
Zeichen des Gewissens stehend begriffen werden kann, entwickelt wor- 
den war, die nicht als Durchführung einer logischen Ableitung ihr Resul- 
tat erreichen wollte, sondern sich als zuletzt unableitbar und doch oder 
gerade so, in dieser bestimmten Positivität, als vernünftig erweisen lassen 
sollte. Was Schelling in seiner Philosophie der Mythologie und in der 
Philosophie der Offenbarung als •positive Philosophie"23 schließlich aus- 
gab, welche sich dem Entschluß des Willens verdankt, bei Gott und sei- 
nen Vermittlungsgestalten anfangen zu wollen und nicht - wie die •nega- 
tive Philosophie"24, wie er sie vor allem in der Logik Hegels auffaßte - 
beim Gott am logischen Ende, stellt sich etwa 25 Jahre später bei 

21 Zitiert nach M. Laros, Kardinal Newman (Anm. 1), 53. 
22 Vgl. Anm. 7. 
23 F. W. J. Schelling, Zweites Buch. Philosophische Einleitung in die Philosophie der Mytholo- 
gie oder Darstellung der reinrationalen Philosophie (zwischen 1847 und 1852), in: ders., 
Schriften. 1842-1852. 1. Teilband (= Ausgewählte Schriften Bd. 5). Frankfurt/Main 1985, 
263-582; ders., Erstes Buch. Einleitung in die Philosophie der Offenbarung oder Begründung 
der positiven Philosophie (Berliner Vorlesung, vermutlich Wintersemester 1842/43), in: 
ders., Schriften. 1842-1852. 1. Teilband (= Ausgewählte Schriften Bd. 5). Frankfurt/Main 
1985, 603-776. 
24 So hat es Schelling gegen Hegel deutlich gemacht, als er in philosophiegeschichtlicher 
Absicht sich mit diesem befaßte, dem er unterstellte, sein Gottesbegriff sei als bloß logisch 
entwickelter ein solcher am ebenso bloß logischen Ende des begrifflichen Prozesses und 
darum im eminenten Sinn unwirklich: •Denn der Gott, sofern er nur Ende ist, wie er in der 
rein rationalen Philosophie nur Ende seyn kann, der Gott, der keine Zukunft hat, der nicht 
anfangen kann, der bloß als Finalursache, auf keine Weise Prinzip, anfangende, hervor- 
bringende Ursache seyn kann, ein solcher Gott ist... nicht Geist in dem Sinn, in welchem 
die Frömmigkeit oder auch der gewöhnliche Sprachgebrauch das Wort zu nehmen pflegt; 
... denn wie sollte wirklicher Geist seyn, was vom Ende, an das es gesetzt ist, nicht hinweg 
kann" (F. W. J. Schelling, Zur Geschichte der neueren Philosophie (Wohl 1833/34), in: ders., 
Schriften. 1807-1834 (= Ausgewählte Schriften Bd. 4). Frankfurt/Main 1985, 571. 



Kardinal Newman 95 

Newman in der Zustimmungslehre in ähnlicher Weise vor, als durch die 
Entscheidung des Gewissens, welche innerlich notwendig und theore- 
tisch gleichsam im nachhinein darstellbar ist, der irreduzible und indedu- 
zible Anfang aller gültigen theologisch-inhaltlichen Reflexion gesetzt 
werden muß; das Frösteln, das diese beiden Denker in Ansehung der 
strikten Logik befiel und den einen - Newman - schließlich in die katho- 
lische Kirche führte, den andern - Schelling - zumindest in den Verdacht 
brachte, ein lauer Protestant und kryptischer Katholik geworden zu sein, 
hat sich durch diese gedanklichen Vermittlungen an einer Stätte erwär- 
men wollen, wo es heimeliger sein sollte. 

Die Logik der Zustimmung, ihre Auslegung, wie sie Newman gab, 
kann darum verstanden werden als eine Weise der Einführung in die un- 
erschütterliche Gottesgewißheit, die auf einer Höhe zu stehen kommt - 
Bilder von der einsamen Höhe, wo der Lärm der Welt nicht mehr stört 
und die Nähe Gottes in dieser stillen Einöde fühlbar wird, gehören zum 
innigsten metaphorischen Hausrat Newmans25 -, auf welcher nichts mehr 
anficht. Anders gewendet - und dies weist den biographischen Anhalt 
dieser Theorie der Zustimmung aus: Sie ist wissenschaftliche Reflexion, 
die sich Rechenschaft über die eigene Gewißheit des Glaubens abgelegt 
hat, der doch durch so viele Erschütterungen gezeichnet wäre, wenn, ja 
wenn sie, obwohl oft innerkirchlich zugefügt, wirklich an diese je heran- 
gereicht hätten. 

Newmans Gottesbeziehung 

Newman hielt je länger, um so bestimmter an einer zuletzt gar nicht mehr 
erschütterbaren Beziehung zu seinem Gott fest, den er in der rigoros an- 
drängenden inneren Stimme des Gewissens als sich vollständig gewiß 
empfand, und zwar in der Bestimmtheit der persönlich anredenden und 
anfordernden Stimme, Stimme des Allmächtigen.26 Diese Relation stand 
ihm fest, und sie wurde, wie schon bemerkt, zum Grundprinzip seiner 
Frömmigkeit und durch sie hindurch seines theologisch wahrscheinlich 

25 Vgl. etwa: J. H. Newman, Welt. Freiburg/Breisgau 1922, 72f. 
26 Ders., Entwurf einer Zustimmungslehre (Anm. 7), 75: •Das Gewissen aber ruht nicht in 
sich selbst, sondern langt in vager Weise vor zu etwas jenseits seiner selbst und erkennt un- 
deutlich eine Billigung seiner Entscheidungen, die höher ist als es selbst und bewiesen ist 
in jenem scharfen Sinn für Verpflichtung und Verantwortung, der sie trägt. Daher kommt 
es, daß wir gewohnt sind, vom Gewissen zu sprechen als von einer Stimme - ein Ausdruck, 
den auf den Sinn für das Schöne anzuwenden uns niemals einfallen würde. Und überdies 
ist es eine Stimme oder das Echo einer Stimme, herrisch und nötigend wie kein anderer 
Befehl im ganzen Bereich unserer Erfahrung." Vgl. dazu auch: S. A. Grave, Conscience in 
Newman's thought. Oxford 1989. 



Wolfgang Klaghofer-Treitler 96 

größten Werkes, des •Entwurfs einer Zustimmungslehre". Gerade in die- 
ser Sphäre inniger Gewißheit müßte um so dringlicher gelten, was Hegel 
in der Sphäre der moralisch bestimmten Sittlichkeit aussprach: daß das 
Gewissen anzutasten Frevel sei.27 Seine Auflösung, wie sie manchmal im 
Zeichen des Diktums vom irrenden Gewissen geschieht, angesichts des- 
sen gefragt werden sollte, ob hier diese negative Auffassung nicht ange- 
trieben wird durch den Verlust der begrifflichen und wirklichen Diffe- 
renz von Gewissen, wie es in seiner ganzen und strikten Formalität das 
allgemeine Gute unerbittlich einfordert, und der Einsicht, der das Näch- 
ste fremd und unbekannt sein kann, so daß das, was scheinbar allein aus 
dem Gewissen geschehen und schließlich bös gewesen sein mag, doch in 
Wahrheit der irrenden Einsicht zugemessen werden müsse - seine Auflö- 
sung also käme der Vernichtung Gottes für das Bewußtsein des Kardinals 
hier gleich. Die im Gewissen sicher gewordene innigste Relation von - 
zeitgenössisch gesagt - Seele und Gott ist das absolute Zentrum, und von 
ihm aus wird alles erreicht, was im Leben Relevanz gewinnen wird.28 

Die Bestimmtheit dieser Relation fand Newman in einer letzten Unab- 
hängigkeit, wie sie der so mit Gott einige Mensch darlegen konnte. Über 
allen Gipfeln ist Ruh, und aus dieser nicht allein glücklichen, sondern 
ebenso schmerzvoll empfundenen Einsamkeit hatte sich das ganze Leben 
Newmans zu verfassen. Glück und Schmerz lagen hier zusammen, und 
abstrakt könnte der Versuch nur sein, das, was als Konkretes zusammen- 
stand, irgendwie zu separieren; bloß dies, daß beide Seiten zusammenge- 
spannt sein Bewußtsein Gottes ihm wirklich sein ließen, kann, aber muß 
auch festgehalten werden. Dies beides in eins - das läßt sich auch in der 
Polarität von Gottvertrauen und Gottesfurcht wiedererkennen, die 
Newman geäußert hat29, und in deren Zeichen er im Bewußtsein der ab- 
soluten - hier nicht nur eminent, sondern ebenso negativ gesetzten 
(Schlegel)30 - Unendlichkeit Gottes schon Jahrzehnte vor R. Otto31 des- 
sen religionswissenschaftlich durchgeführte Dialektik des göttlichen my- 
sterium fascinosum et tremendum artikuliert hatte. Daß dieser Dialektik 
auch die Gottesliebe, wie Newman sie gekannt hat, organisch sich ange- 
fügt hat, ergibt sich fast von selbst; auch diese nämlich hat ihn nicht zu ei- 
ner schließlichen Klärung ins restlos Schöne und Anmutige, unbedingt 

27 G. W. F. Hegel, Werke 7. Philosophie des Rechtes. Frankfurt/Main 1971, 418. 
28 So urteilt etwa P. Boyce, At prayer with Newman, in: International Centre of Newman 
friends. Rome 1985, 83: •Newman's long life was one of constant prayer and communica- 
tion with the unseen world. It is not a mystical journey with extraordinary phanomena, but 
a preserving effort in the weakness and darkness of our human condition." 
29 M. Laros, Kardinal Newman (Anm. 1), 74-79. 
30 H. Blumenberg, Die Lesbarkeit der Welt (Anm. 2), 272. 
31 R. Otto, Das Heilige. Breslau 1917. 



Kardinal Newman 97 

Anziehende geführt, sondern eher zu einer letzten Aufspitzung der Dia- 
lektik, wenn er schreibt: •Die Liebe mildert die Furcht, und die Furcht 
macht die Liebe ernst."32 Ob diese Liebe, welche sich zugleich repelliert 
vorfindet, abgeschreckt von dem, dem sie gelten soll, noch durchzudrin- 
gen vermag zu der letzten Gelassenheit so, daß diese im jetzigen Leben 
dieser Liebe schon nicht allein ahnbar, sondern wirklich wird, bleibt al- 
lerdings zweifelhaft. Zu stark scheint diese Polarität, als daß ihre freilich 
allein eschatologisch erhoffbare Lösung im Wandel des zeitlichen Lebens 
selber schon in ihren Gestaltungen erkannt, wahrgenommen werden 
konnte. Newmans Gottesbeziehung trug darum stets ein unverwandelba- 
res Siegel der Schwermut an sich, die er allem aufprägte, was in ihrem 
Umkreis existentiell thematisch werden konnte: So tritt auch das Gebet 
in diese Ambivalenz ein, motiviert zu sein einerseits vom kraftvollen Im- 
petus der Attraktion durch Gott - und zugleich fast gehemmt zu werden 
von einer Erschütterung, welche den Beter beinah zum Verstummen 
bringt, ja zum Zweifel darüber, ob fürs Gebet überhaupt noch irgendein 
bestimmter Sinn auszumachen sei. Über dem Gebet schwebt darum, 
gleichsam als sein von Newman eigentümlich gefühlter Geist, sowohl die 
Freude wie auch die Mühe und die schwere Pflicht, die zu verhindern hel- 
fen soll, daß der Beter in der Sichtlosigkeit und Dunkelheit, in der ihm 
die Attraktion Gottes verdämmert ist, das Gebet überhaupt hinter sich in 
seine bewegtere Vergangenheit werfe. 

Diese Stellung zum Gebet läßt sich an den Gebeten, die Newman sel- 
ber geschrieben hat, auch nachvollziehen. Hier wird man gewahr, daß 
ihm die Beschwingtheit fehlt, die manche Frohgemute ihren Sinn ins Ge- 
bet bringen ließ, ebenso das in allem Schweren noch Kraftvolle und 
Mächtige, das den erhabenen Gott bezeugt wie etwa bei Johannes vom 
Kreuz, sondern daß sie alle aus dem Geist des - allerdings auf seine be- 
scheidene und in dieser Demut doch wiederum eigentümlich wortge- 
wandte Weise - zu Gott Aufblickenden geschrieben sind, der allein da- 
durch, daß er sich als zu seinem Gott schließlich unmittelbar und einsam 
stehend wußte, doch - manchmal unter massiver Aufbietung biblischer 
Bilder - sich dichterisch und gewiß in gutem Sinn mystisch, innerlich aus- 
zudrücken vermochte.33 Für die Predigten gilt das in gleicher Weise. - 
Wie auch immer: Die sich vor Gott bringende Demut dieses Einsamen 

32 Zitiert nach M. Laros, Kardinal Newman (Anm. 1), 77. 
33 Seine Sprache hatte darum nichts Forciertes, sondern kann als Ausdruckskraft gelten, in 
welcher er selber betend und glaubend sich offenbarte, wie P. Boyce, At prayer with 
Newman (Anm. 28), 71 schreibt: •Newman could have formulated prayers that would have 
given the impression of higher graces. Instead be shunned mystical eloquence and prefer- 
ed to let the words he penned be the expression of what he genuinely felt." 



Wolfgang Klaghofer-Treitler 98 

stand doch als Äußerung der Schwermut dieses Lebens auf, und diese 
wiederum als harte Empfindung seiner Verlassenheit von den vielen, 
wenngleich er - fast paradox - eine Korrespondenz entfaltet hat, die von 
teils tiefen menschlichen Begegnungen zeugt und gewiß an Umfang 
kaum ihresgleichen findet, und von der doch zugleich gesagt werden 
müßte, daß sie im Zeichen der Vorletzten gestanden hat: Alles, was er 
schrieb, was er an Verbindungen und Verbindlichkeiten unterhielt, worin 
er seinen Einsatz legte, alles dies war gehalten von dem vereinsamten Be- 
wußtsein, daß nichts Letztes und Wahres in diesem Leben zu finden 
wäre, allein die Einwilligung in Gott bleibend ist, was ihm in schwerer 
Krankheit vollkommen klar wurde.34 

Newmans Lebensgestalt 

So mag man seine Vereinsamung als Ratifikation der Einsicht ansehen, 
daß alles auf Erden Vorschein ist. Seine Einsamkeit als strenge Folge dar- 
aus, im Leben sich nirgends festmachen zu dürfen - an keinem Erfolg, 
aber auch an keinem Mißerfolg, in keinem Verhältnis je sein Herz ganz zu 
verlieren, um dann Gott zu verlieren -, könnte so nach dieser Seite zu- 
gleich als die Leibhaftigkeit dessen aufgefaßt werden, was literarisch die 
Romantik35 entworfen hatte: romantische Ironie, die ein Ganzes, einmal 
versucht oder vielleicht gar entworfen, mit dem letzten Federstrich doch 
wieder annulliert; es war ernst, aber nicht todernst gemeint. Wenn der 
Romantiker allerdings seine Ernsthaftigkeit ins Leere hinein aufheben 
wollte und insofern Nietzsches Nihilismus, wie er sich aus der Schau der 
Natur und ihrer Wiederkehr gewonnen hat, um sie mit Willen zugleich 
herbeizuzwingen, aus ihr konsequent folgte und sie auf diese Weise an ihr 
Ende brachte, so vermochte Newman seinen Ernst zu Gott hin zu erhe- 
ben und nicht im Todernst der Welt, den Freunden, der Kirche und sei- 
nen Gegnern, die an allen Orten standen, auf Gedeih und Verderb ausge- 
liefert zu sein. Daß er damit eine gelöste Sicherheit gewonnen hätte, wäre 
ein Schluß des Wunsches, der Newman gegönnt hätte, was ihm versagt 
blieb; der Zweifel an allem bohrte doch in ihm, und er erschütterte ihn da 
am schwersten, wo er an die Substanz seines auf Gott ausgerichteten Le- 
bens ging: in Andacht, Gebet, Liebe. Davon klagte er verhalten und doch 

34 G. Biemer, Gottes Vorsehung. Newmans Krankheitserfahrung auf Sizilien, in: Geist und 
Leben 62 (1989) 126-138. 
35 Vgl. P. Nicholls/F. Kerr, John Henry Newman. Reason, Rhetoric and Romanticism. Bri- 
stol 1990. 



Kardinal Newman 99 

bitter: •Je mehr meine Jahre schwinden, um so weniger fühle ich ernste 
Andacht und inneres Leben."36 

Resignation zeichnete dieses Leben doch nicht, sondern was immer 
Züge einer solchen tragen mochte, war Selbstausdruck stiller, verdeckter 
Liebe des Einsamen, der nirgends zu Hause und doch allem verhalten, 
wenngleich auch manchmal energisch, zugetan blieb. Daß der Heimat- 
lose sich schließlich vor allem, wenn nicht allein, dem Scheitern hingege- 
ben wußte, pointiert seine eigentümliche Lebensgestalt nur überdeutlich. 
So urteilte Laros in seiner knappen, jedoch sehr einfühlenden Biographie 
von 1921: •Alles, was er nach der Konversion begonnen hatte, war ge- 
scheitert."37 Dies mußte hart treffen, weil, wie schon erwähnt worden ist, 
die Wendung zur römisch-katholischen Kirche Resultat ernstesten For- 
schens und tiefen Entschlusses gewesen war, und das, was in dieser Kir- 
che ihn verfolgte, eben darum als so beschwerend - ja manchmal kaum 
tragbar - von Newman ausgehalten worden ist. Allein während der letz- 
ten Jahre seines Lebens fand er sich in milderes Licht gesetzt. Die ihn in 
die Vereinsamung treibenden, diese festigenden Verdächtigungen kamen 
an ihr Ende durch eine mutige Entscheidung des Papstes Leo XIII., der 
Newman zum Kardinal erhob - trotz der schiefen Einflüsterungen, von 
denen der Papst geleitet hätte werden können, und auf die er sich auch 
bezog: •Mein Kardinal! Es war nicht leicht, wirklich, es war nicht leicht. 
Man sagte mir, er sei liberal. Aber ich glaube, daß ich mit seiner Aus- 
zeichnung die Kirche selbst geehrt habe."38 Triumphalismus folgte dieser 
späten Rechtfertigung nicht, sondern der einsame Vollzug seines Altwer- 
dens, in dem er gleichsam bei sich wohnte. 

Gerade gegen das Ende hin erwies sich, was sein ganzes Leben durch- 
zogen hatte: Alle Freude ebenso wie aller Schmerz, jedes Gefecht wie 
jede einzelne Akzeptanz und Freundschaft - dies alles war wie verschat- 
teter Vorschein auf die erhoffte Verheißung, welche der Tod als Sterben 
in Gott hinein in sich bergen sollte, in welchem Sterben auch der Wahl- 
spruch des Kardinals: •Cor ad cor loquitur" seine wahrhafte Erfüllung 
finden sollte. Darum war an der letzten Schwelle, an diesem Übergang, 
für Newman restlos gültig, was als sein Grabspruch gesetzt wurde: •ex 
umbris et imaginibus in veritatem." 

So scheint es beinah einerlei zu sein, welches Glaubensleben man er- 
zählt, welchem man nachdenkt, um es in seiner Bestimmtheit ein wenig 
anzunähern - es mag scheinbar verstellte Charaktere oder impulsive, so- 

36 Zitiert nach M. Laros, Kardinal Newman (Anm. 1), 99. 
"A.a.O. 51. 
38 Zitiert a.a.O. 65. 



Wolfgang Klaghof er- Treitler 100 

genannte kleine und sogenannte große geben: Sie alle zeugen auf ihre Art 
für Gott, auch, ja gerade in ihren Beschränkungen, aus welchen heraus 
sie das Weite Gottes erhofften und für dieses sich einsetzten, damit als 
Botschaft für sie, aber auch für alle werde, daß der Erlösergott der Gott 
ist, für den es alles einzusetzen gilt, weil er die Offenbarung ist, daß kein 
menschlich ersinnbares Ende, keine Entstellung menschlichen Lebens 
und Leidens und Liebens mehr die kundgewordene Schrankenlosigkeit 
Gottes überwalten kann, wie sie sich über jede noch denkbare Gottverlas- 
senheit hinaus erstreckt, sie in sich aufhebend. Das ist das theologische 
Recht wie auch die theologische Pflicht, von den Gestalten des Glaubens 
zu reden, gemäß der Einsicht eines anderen Großen der neueren Zeit, 
Hans Urs von Balthasars, der in den Heiligen, die doch in Wahrheit alle 
Erretteten sind, den lebendigen Kommentar des Evangeliums Gottes ge- 
funden und erkannt hat.39 So kann das Nachdenken einer solchen Le- 
bensgeschichte nicht ins Belieben eines allein frommen Interesses gesetzt 
sein, sondern muß ebenso und notwendig in der theologischen Reflexion 
dargeboten werden, die in solchen Geschichten die unendliche Mensch- 
werdung Gottes zu erkennen hat. 

39 Vgl. H. U. v. Balthasar, Schwestern im Geist. Therese von Lisieux und Elisabeth von Dijon. 
Einsiedeln 31978, 20. 




