
Lebensglaube 
Die Betrachtungen der Ellen Key (1849-1926) 
über Gott, Welt und Seele 

Gabriele Lautenschläger, Theilheim 

Den Anbruch des 20. Jahrhunderts hatte seinerzeit ein Künstler im Bild 
eines nackten Kindes dargestellt, das sich zur Erde hinabsenkt - sich aber 
beim Anblick der mit Waffen gespickten Weltkugel erschrocken zurück- 
zieht, weil für dieses nackte Kind, das heißt die neue Zeit, kein Zoll breit 
Boden frei war, um den Fuß daraufsetzen zu können. In einem Kommen- 
tar dazu hieß es: •Die vielen, die über den Sachverhalt nachdachten, den 
das Bild veranschaulichte: wie auf den ökonomischen und den kriegeri- 
schen Schlachtfeldern alle niedrigen Leidenschaften des Menschen noch 
entfesselt werden; wie es der ganzen ungeheuren Kulturentwicklung des 
verflossenen Jahrhunderts noch nicht gelungen ist, dem Kampfe ums Da- 
sein edlere Formen zu verleihen - sie haben ganz gewiß auf ihre Frage, 
warum dem noch so ist, sehr verschiedene Antworten gefunden."1 

Eine wenngleich herausragende Antwort gab die oben zitierte Schrift- 
stellerin und Pädagogin Ellen Key (1849-1926), deren Studie über •Das 
Jahrhundert des Kindes" im Jahre 1900 in erster Auflage erschien, zu ei- 
nem Bestseller werden sollte und als Beginn der reformpädagogischen 
Bewegung gilt. Insgesamt 44 Bücher und 149 Zeitungsartikel umfaßt das 
literarische Opus der am 11. 12. 1849 in Schweden geborenen und am 
25. 4. 1926 gestorbenen E. Key.2 Durch Privatunterricht und einen ausge- 
prägten Hang zu selbständigen Studien war ihr eine umfassende künstle- 
rische und literarische Bildung zuteil geworden. Nach dem Verlust des 
väterlichen Vermögens wirkte sie von 1878 bis 1898 als Lehrerin in Stock- 
holm und lehrte in den Jahren von 1883 bis 1903 als Dozentin am Stock- 
holmer Arbeiterinstitut, wo sie Vorlesungen über •Schwedische Literatur 
im Dienste der nationalen Volksaufklärung" hielt. Im Mittelpunkt ihres 
schriftstellerischen Interesses standen die Frauenfrage, die ihrer Über- 
zeugung nach die Hälfte aller sozialen Fragen ausmacht sowie die Stel- 
lung der Kinder und Jugendlichen, die Anerkennung der ihnen zustehen- 
den Rechte und damit verbundene schul- und bildungspolitische Refor- 

1 Ellen Key, Das Jahrhundert des Kindes. Berlin "1911 (abgekürzt: JdK), 13,14. 
2 Vgl. Gabriele Lautenschläger, Art. Ellen Key, in: T. Bautz (Hrsg.), Biographisch-Bibliogra- 
phisches Kirchenlexikon, Bd. 3., Sp. 1376-1378, erscheint in Kürze. 



Gabriele Lautenschläger \ 02 

men. Angesichts zahlreicher und sich häufender Suizidhandlungen von 
Kindern und Jugendlichen - aus Furcht vor körperlicher Züchtigung 
oder nach einem solchen Geschehen - gehörte die Abschaffung der Prü- 
gelstrafe zu den vorrangigen Zielen E. Keys. Die Menschennatur muß, 
nach ihren Worten, nicht gebogen oder gebrochen, sondern nur ausgegra- 
det und aufgerichtet werden. Körperstrafen hingegen erschüttern bzw. 
zerstören sogar den Grund der Selbstachtung: die körperliche Unverletz- 
lichkeit. Weil sie an die Furcht anstatt die Einsicht appellieren, sind sie 
unsittlich und rufen Unsittlichkeit hervor; sind unvernünftig und rufen 
Unvernunft hervor; sind roh und rufen Rohheit hervor. Nur diejenigen 
erziehen zu mehr Menschlichkeit, die gegenüber der Gewalt sinnlicher 
und gesellschaftswidriger Triebe das Gefühl des Menschenwertes wek- 
ken. Große Bedeutung in der Heranbildung junger Menschen zu selb- 
ständigen, verantwortungsbewußten Persönlichkeiten mißt E. Key dem 
kreativen Spiel bei. •Erst mit dem Spiel beginnt der Mensch, und er ist 
immer am meisten Mensch, wenn er spielt oder künstlerisch schafft. 
Denn dann wirken alle seine Fähigkeiten als ein ganzes, ein in sich abge- 
grenztes, nicht auf andere Ziele gerichtetes Sein, mit einem Wort: als 
Selbstzweck."3 Ihre Vorstellungen von den Kindergärten und Schulen 
der Zukunft betrachtete die Autorin um die Jahrhundertwende nicht als 
einen Reformplan für die Jetztzeit, sondern als einen Zukunftstraum, der 
solange nicht zustande komme, wie die Staaten ihre größten Opfer für 
den Militarismus bringen, anstatt starke menschliche Hirne und Herzen 
als den höchsten Wert der Gesellschaft zu betrachten.4 

Wer sich aus der zeitlichen Distanz von rund 100 Jahren mit Ellen Key 
befaßt, ist erstaunt über den Scharfsinn und das ahnungsvolle Gespür, 
mit denen sie die verheerenden politischen und kulturellen Folgen einer 
Erziehung diagnostiziert, die die Seelen schon im Kindergarten für die 
Uniform einexerziert und deren Schulen mit ihrem Kameraden- und 
Korpsgeist der öffentlichen Gewissenlosigkeit den Weg bahnen. •Denn 
die großen Gewissenlosen, die die verbrecherische Richtung angeben, 
würden niemals die Masse in Bewegung setzen können, wenn sie nicht bis 
auf weiteres eben Masse wäre, dazu geschaffen, kollektiven Ehrgesetzen, 
kollektiven patriotischen Gefühlen, kollektiven Pflichtbegriffen zu fol- 
gen." Die Forderung einer Erziehung zu Individualität und Gefühlskul- 
tur steht für die Autorin nicht im Gegensatz zu Gemeinsinn und sozialer 
Anpassung. Der einzelne kann es durchaus als ein Glück und als Bedürf- 

3 Key, Der Lebensglaube. Betrachtungen über Gott, Welt und Seele. Berlin 21906 (abge- 
kürzt: LG1), 375, 376; vgl. 339, 340. 
4 JdK, 308. 



Ellen Key 103 

nis erfahren, dienender Teil eines Ganzen zu sein. Der Unterschied be- 
steht jedoch darin, daß der Mensch in dem einen Fall wie ein Ziegelstein 
benutzt wird, im anderen Fall wie eine lebende Zelle wirkt, die beim Auf- 
bau lebender Formen mitwirkt.5 

Während der Einfluß E. Keys auf die pädagogische Reformbewegung 
der ersten drei Jahrzehnte unseres Jahrhunderts unbestritten ist und etli- 
che ihrer schul- und bildungspolitischen Reformvorschläge inzwischen 
verwirklicht wurden, fand eine andere Seite ihrer Persönlichkeit, für die 
ihr literarisches Werk ein beredtes Zeugnis ablegt, bislang kaum Beach- 
tung, obwohl erst unter dieser Perspektive der Quellgrund und die inhalt- 
liche Tiefendimension ihres Opus einsichtig wird: Ellen Key war eine 
philosophisch und theologisch gebildete, differenziert denkende Mysti- 
kerin, für die - und das ist das Tragische, aber zugleich stellvertretend für 
folgende Frauengenerationen Bezeichnende - vor dem Hintergrund eige- 
nen religiösen Erfahrungswissens die Kirche in ihrer geschichtlich-insti- 
tutionellen Verfaßtheit zu einem Ort wachsender Entfremdung wurde. 

Erfahrungen als protestantische Christin 

Zu den prägenden Kindheitserinnerungen zählt E. Key ihren •glühenden 
Haß gegen Gott", als sie mit sechs Jahren von Jesu Tod als einem Sühne- 
opfer, einer Art Versöhnungsforderung Gottes, hörte. Mit zehn Jahren 
leugnete sie - tief bestürzt über den Tod eines jungen Arbeiters, der Frau 
und fünf Kinder hinterließ - den Glauben an Gottes Vorsehung. Sie 
schreibt: •Meine Grübelei über die Existenz Gottes nahm damals die 
Form einer Herausforderung an, und ich schrieb in den Sand: Gott ist tot 
und dachte dabei: gibt es einen Gott, so tötet er mich jetzt mit einem 
Blitze! Aber da die Sonne immer weiter schien, war die Frage bis auf wei- 
teres beantwortet - um doch bald wiederzukehren." Sehnsüchtige Suche 
nach einem religiösen Lebensgrund und Empörung über die durch Kir- 
che und Theologie vermittelten Gottesbilder und -begriffe - von dieser 
Spannungseinheit ist der Inhalt der Werke E. Keys bestimmt. Sie ist zu- 
tiefst von der Bedeutung des Religiösen überzeugt, ohne das der Mensch 
weder über seine eigenen Interessen hinaussehen noch mit Opferwillig- 
keit große Ziele verwirklichen kann. Aber statt die Seelen zu weiten, die 
Ehrfurcht vor dem Leben zu wecken und für ein der Wahrheit und Ge- 
rechtigkeit verpflichtetes Handeln zu begeistern, werden die Menschen 
offensichtlich durch die kirchliche Verkündigung eher abgestumpft, so 
daß schon das Kind entweder schlaff das annimmt, was man es lehrt, 

'JdK, 269-271. 



Gabriele Lautenschläger 104 

oder in seinem Innern das leugnet, was seine Lippen wiederholen müs- 
sen, oder aber sein Herz von der einzigen Nahrung ergreifen läßt, die 
seinen religiösen Bedürfnissen geboten wird. •Nichts zeigt besser, wie 
schwach, wie wenig durchgearbeitet der eigene Glaube der modern Den- 
kenden ist, als daß sie noch immer ihre Kinder das lehren, wovon sie 
selbst geistig nicht leben wollen, was sie aber für die Moral und die so- 
ziale Zukunft des Kindes für unentbehrlich halten."6 

Die innere Lebenskraft der christlichen Lehre ist geschwunden. Staat 
und Kirche haben es weitgehend übernommen, zu bestimmen und festzu- 
stellen, was auf geistigem Gebiet die •richtige Speise" für die Seelen ist 
und verabreichen diese geistige Nahrung in immer kondensierterer Form. 
Solchermaßen oftmals durch Unwirklichkeiten genährte Bedürfnisse 
sind jedoch zum Absterben verurteilt. Die Menschen können darin keine 
Bedeutung mehr für ihre wirklichen Lebensbedürfnisse erkennen.7 Sie 
sind der von Haarspaltereien und Dualismen geprägten logisch-metaphy- 
sischen Abstraktionen, die auf dem Gegensatz zwischen Geist und Mate- 
rie, Gott und Mensch, Ewigkeit und Zeit, Leben und Tod aufbauen, zum 
Sterben müde. Als Beispiel nennt die Autorin die Trinitätslehre: einst das 
unentbehrlichste aller Dogmen, das wahre Stürme in der Welt der Gedan- 
ken und Herzen entfesselte, ist zur nahrungsärmsten aller Glaubensäuße- 
rungen geworden; das für das Denken wie für das Gefühl und den Willen 
gleichgültigste aller Dogmen.8 

Vor dem •schreckensvollen Gott des Protestantismus" flüchten viele zu 
einem Gott in der Natur, stellt E. Key fest, doch erweist sich auch dies als 
ein letzter Aberglaube, ein numinoses Gemisch aus wissenschaftlichen 
und dichterischen Elementen. Der romantische Glaube des Naturalismus 
an die Natur wird von der Natur selbst widerlegt, die alles Gerede Lügen 
straft, daß Gottes Wesen sich in ihren Gesetzen offenbare. 

Nach Meinung vieler Zeitgenossen um die Jahrhundertwende lagen 
die Ursachen einer allgemeinen •Entchristlichung" in den neuen Er- 
kenntnissen von Naturwissenschaft, Bibelkritik und vergleichender Reli- 
gionswissenschaft begründet, durch die der Glaube seines geistigen 
Wahrheits- und Verbindlichkeitsgehaltes beraubt würde. E. Key hinge- 
gen nennt als den alles entscheidenden Konfliktpunkt: •Will ich jene Op- 
fer meiner Persönlichkeit bringen, die erforderlich sind, um mich ganz in 
Jesu Persönlichkeit einzuleben?" Wird diese Frage mit Nein beantwortet, 
dann hört ein Mensch auf, ein Christ zu sein. Während der Katholizismus 

sJdK, 341,343. 
'LG1, 29; 140 und 143. 
<LG1, 11, 12,481,482. 



Ellen Key 105 

die Menschen zu •willenlosen Leichen" heranbilde, macht die Autorin 
dem Neuprotestantismus ihrer Zeit zum Vorwurf, das Kreuz Christi im- 
mer dünner zu schnitzen und sein Joch mit allerlei Kulturblumen zu ver- 
zieren. Der Sohn Gottes wird zum Ideal reinster Menschenliebe erklärt, 
zum höchsten Sittenlehrer oder vollkommensten Religionsverkünder ge- 
macht; aber was unterscheidet diesen Jesus dann noch von jeder anderen 
großen religiösen Persönlichkeit? 

Keinerlei Bibelkritik vermag einen Christen in seinem Glauben zu er- 
schüttern, solange die ihm vermittelte christliche Lehre in Bezug zu seinen 
wirklichen Lebensbedürfnissen steht.9 Keine einzige naturwissenschaftli- 
che Erkenntnis vermag religiöse Überzeugungen in Frage zu stellen, so- 
lange es sich hierbei nicht nur um Meinungen handelt, die von außen aner- 
zogen und bekräftigt wurden, sondern um einen Glauben, der von innen 
errungen wurde. E. Key rechnet es der modernen Naturwissenschaft sogar 
als Verdienst an, die Gottesbilder immer wieder von falschen, irreführen- 
den Anthropomorphismen und Aberglauben zu befreien; und sie fragt: 
Steckt nicht manchmal mehr Religion in einer Wissenschaft, die nicht alles 
zu wissen glaubt, als in der Theologie und Metaphysik, die dies zu tun mei- 
nen? Wenn der Seele ein tragfähiges, persönliches Erleben im Hinblick auf 
die Glaubensinhalte fehlt, dann klammert sich der Gedankenlose an Dog- 
men und der Denkende will Beweise; dann sucht man Gott überall, wo er 
nicht ist, nur nicht da, wo er ist: im Leben. 

Auch die vergleichende Religionswissenschaft bedeutet keinen Angriff 
auf das eindeutige Bekenntnis zum Christentum. Sie kann vielmehr etwas 
von dem Wert, der Größe und Universalität der urmenschlichen Sehn- 
sucht nach Gott vermitteln sowie Achtung und Ehrfurcht vor anderen 
Kulturen wecken. E. Key vergleicht diese Form religiöser Toleranz mit 
der Achtung, die z. B. der Ehefrau eines anderen Mannes entgegenge- 
bracht wird; was jedoch nicht so weit zu gehen braucht, daß man der eige- 
nen Frau untreu wird, weil man sich in die Frau des anderen verliebt hat. 

Mit einer würzigen Mischung aus Verständnis und Ironie nimmt die 
Autorin zur Kenntnis, daß etliche ihrer Zeitgenossen, verunsichert durch 
das protestantische Paktieren zwischen Freiheit und Autorität, in der ka- 
tholischen Kirche Zuflucht suchen, weil sie einer wirklichen Stütze be- 
dürfen. •Und da die Gefühle anspruchsloser sind als die Gedanken, ver- 
mag mancher sogar aus den fossilen abergläubischen Vorstellungen des 
Katholizismus Andacht herauszuziehen, so wie man Wohlgerüche aus 
der Steinkohle zieht."10 

9LG1, 29-31; 38, 39, 116, 117, 123. 
10 LG1, 46; vgl. 25, 29, 133, 167, 241. 



Gabriele Lautenschläger 106 

Zum Gottesbegriff 

Symptomatisch für die religiösen Zerfallserscheinungen zu Beginn des 
20. Jahrhunderts ist für E. Key die Tatsache eines ebenso unbestimmten 
wie unzulänglichen Gottesbegriffs. Noch nie habe sich menschliches 
Denken Unendlichkeit konkret vorstellen können, aber Gott versucht 
man durch Begriffe und geschlossene Systeme zu bestimmen und zu be- 
grenzen. Jedoch: •Was sind alle Begriffe der Theologen und Philosophen 
von Gott anderes als Muscheln, die aus dem Wasser des Unendlichen mit 
dem Schaum der Worte auf dem Strand herumgeschleudert werden, wo 
das Menschliche und das Unendliche sich begegnen, - sich begegnen ge- 
rade an jenem Schaumrand, der verbirgt, wo das eine anfängt und das an- 
dere aufhört." Es ist der menschlichen Vernunft gemäß und notwendig, 
dem Unendlichen Gestalt zu geben, Gott immer wieder im Wort zur Spra- 
che zu bringen. Diese Bilder und Begriffe sind gleichsam - wie Muscheln 
- aus dem Meer geborene Lebensformen, die sich im Laufe der Ge- 
schichte wandeln können und die Bedeutung geologischer Ablagerungen 
erlangen. Ein lebendiger Glaube entfaltet sich jedoch nicht dadurch, am 
Strand zu sitzen und mit Muscheln zu spielen, sondern sich angesichts 
dieser Muscheln von der Sehnsucht nach dem Meer ergreifen zu lassen. 
Je klarer ein Mensch die Vergänglichkeit der geformten Muschel erkennt, 
um so glühender kann er von der Liebe zu dem unendlichen Meer selbst 
entflammt werden, •das niemals altert, ewig schafft, das spielt und tötet 
und lächelt in seiner ewigen Stärke".11 

Die solchermaßen von konkreten Gottesvorstellungen immer wieder 
Entblößten, das heißt die •Armen im Geiste", vernehmen Gott vor allem 
als •ewige Stille", so wie das Meer von einem genügend hohen Gesichts- 
punkt aus auch bei Sturm als still erscheint. E. Key sieht sich mit diesem 
religiösen Erfahrungswissen in der Tradition der christlichen Mystik ver- 
wurzelt. Namentlich nennt sie den hl. Franz, für den Lieben und Beten 
ein und dieselbe Bewegung war, Caterina von Siena, Teresa von Avila, 
Angelus Silesius.12 Die mystisch Erfahrenen werfen sich nicht bei jedem 
Glaubens-Dunkel wie dunkelscheue Kinder in Gottes Arme; sie flüchten 
nicht aus Angst vor der Einsamkeit in ein Gruppenbekenntnis, um wie zu- 
sammengedrängte kalte Körper ein wenig Wärme zu erleben. Die my- 
stisch Erfahrenen wissen, daß das Geheimnisvolle wie ein Horizont zu- 
rückweicht, während sie gehen; aber indem sie daraufzugehen, gelangen 
sie - beinahe unbemerkt - rings um die Erde, das heißt zur Vollendung ih- 
res Lebenswerkes. Ähnlich ist der Traum die große Triebkraft des Le- 

11 LG1, 111, 112. 
12 LG1, 121, 122, 153, 154, 167, 168, 173, 359, 360, 369, 547. 



Ellen Key 107 

bens, •weil es ein Gesetz der Seele ist, daß das, was in unserer Seele am 
stärksten lebt, das Unerreichte ist: in dieser Richtung arbeitet der Felsen- 
bohrer der Phantasie: in dieser Richtung sammelt und verdichtet sich die 
Energie". 

Die Ahnung von der Einheit des Alls, vom Zusammenhang des einzel- 
nen mit dem Ganzen, die Verbundenheit mit Vergangenem und Zukünfti- 
gem sowie die Ehrfurcht vor dem Dasein schlechthin, bilden den Ur- 
grund des religiösen Erlebens. Wenn die Glaubensinhalte nicht mehr von 
dieser Erfahrung genährt werden, wenn der Glaube nicht mehr von einer 
Leib und Seele umgreifenden schweigenden Andacht getragen wird, 
dann stehen seine Gottesbegriffe nur mehr wie Maurergerüste um ein ein- 
gestürztes Gebäude. Gelehrsamkeit kann solchermaßen zu einer - wenn- 
gleich intelligenten - Todesart für die gläubige Seele werden. Denn der 
Glaube hat tiefere Gründe als die Vernunft. Seine Begriffe und Systeme 
sind wie Steine, die aus der Quelle einen Brunnen machen. Den Durst der 
Menschen nach dem unendlichen Urgrund, ihre Sehnsucht nach Gott 
können die Steine nicht stillen; die Menschen kommen zum Brunnen, um 
Wasser zu schöpfen.13 

Auf der Suche nach einer lebensbejahenden Spiritualität 

Unter Berufung auf das Wort Jesu, daß sich der Mensch mit seinem Bru- 
der versöhnen müsse, ehe er seine Gabe auf dem Altar opfert, stellt E. 
Key fest, daß der Ewigkeitsgedanke eine wertlose Gabe bleibt, solange 
die Menschen nicht dem irdischen Leben ihre Arme geöffnet haben. 
•Eine schöne und gesunde Erdgebundenheit, das ist die Seelenverfas- 
sung, die die Menschheit jetzt zunächst braucht, um wirklich vermensch- 
licht zu werden", schreibt sie. Wieviel krankes Gewissen, kleine Ziele 
stecken in jenen Knechten der Welt, die sich eingedenk ihres ungelebten 
Lebens auf Erden mit dem Hinweis zu beschwichtigen suchen, alles Ver- 
lorene und Versäumte einst im Himmel zu erlangen. Angesichts realer 
kirchlicher und sozialer Mißstände plädiert E. Key dafür, den Gottes- 
dienst in Lebensdienst zu wandeln, indem die Menschen ihre Andacht 
•extra muros", außerhalb aller Tempel, entfalten; erst dann wird Religion 
aufhören, etwas außerhalb des Lebens zu sein.14 

Die Überzeugung vom Wert allen Daseins verbindet den einzelnen 
Menschen mit jedem, auch dem geringsten Wesen, das seine streifende 
Hand zwar vernichten kann, aber dessen ausgelöschten Lebensfunken 

' LG1, 192, 226, 240, 253, 259, 403, 456, 457. 
LG1, 189,509,511. 



Gabriele Lautenschläger 108 

weder menschliche Weisheit noch die ganze Summe an Erfindungen und 
Entdeckungen der Menschheit je wiedergeben könnten. •Das Leben ist 
und bleibt ein Rätsel, vor dem der Gedanke halt macht und von dem er 
ausgeht, das größte, ja das einzige Rätsel." Sofern man gleichsam die 
Welt zwischen sich und Gott legt bzw. die Welt und Gott voneinander so- 
wie von sich selbst trennt, werden Reinheitswille, Heiligkeitsstreben, Ge- 
rechtigkeitsdurst oder Liebeskraft bestenfalls im Leben vieler einzelner 
zu Mächten, aber nicht im Leben in seiner Gesamtheit. Weil immer mehr 
Menschen an den Spaltungen und Widersprüchen, den ungelösten Rät- 
seln des Daseins leiden, wächst eine tiefe Sehnsucht nach Ganzheitsemp- 
findung; sie verhält sich dem Dasein gegenüber künstlerisch, das heißt 
selbsttätig schaffend. 

Das Ziel ganzheitlichen Erlebens, Getrenntes zu sammeln und zu verei- 
nen, entfaltet sich nach Dafürhalten E. Keys unbewußt im Kind, halbbe- 
wußt vor allem bei Jugendlichen und Frauen sowie bewußt bei allen 
künstlerisch Schaffenden, wohingegen die Summen des Mann-Denkers - 
sei er Idealist oder Materialist - nie stimmen können, weil sein logisch 
konsequentes Denken stets einen Teil der Mannigfaltigkeit des Lebens 
ausschließt oder im Widerspruch damit steht, weil er die künstlerische 
Empfindung des Daseins nicht mit in Rechnung zieht. 

Die als Bewußtheit tätige Vernunft neigt dazu, die übrige Natur im gei- 
stigen oder körperlichen Bereich, zu vergewaltigen, und wirkt entspre- 
chend lebenshemmend. Im Unterschied dazu ist der Seele insgesamt, mit 
ihren bewußten als auch unbewußten Schichten, ihren tausenden von Ge- 
danken, Gefühlen und ihrer Intuition, ein Trieb zur Lebenssteigerung ei- 
gen, der Geist und Körper umfaßt. Damit ist nicht der Hingabe an die 
Lust des Augenblicks das Wort geredet, sondern einem Gespür für Quali- 
tät, das Verzicht, Opfer, Entsagung und Tod durchaus mit in ein Ver- 
ständnis von erfülltem Leben einschließt.15 

Den Selbstbewahrungstrieb des Lebensverneiners vergleicht E. Key 
mit dem Treiben Beelzebubs, dem Herrscher über die schnurrenden 
Nichtigkeiten. Sie schreibt: Das Leben in Wahrheit lieben heißt, •vom 
Morgenlicht zu Taten getauft werden, im Abendlicht des Tages Gaben an 
einem Rosenkranz zu zählen. Das heißt sich vom Morgen bis zum Abend 
als Sakrament austeilen und das Sakrament in all der Stärke und Süßig- 
keit, die der Tag uns bot, zu genießen. Das heißt, wie unser nordischer Sa- 
genheld, mitten in den Qualen der Schlangengrube noch das Leben lob- 
zupreisen. Das heißt, sich jeden Tag des neuen Lebens freuen, das überall 
keimt. Das Leben braucht nie vollkommen arm für den zu sein, der noch 

15 LG1, 190-192, 214, 215. 



Ellen Key 109 

mit irgendeiner Faser seines Wesens mit einem Kind verbunden ist, wenn 
auch nur mit dem, das zufällig zu seinen Füßen spielt".16 

Die Mystik, wie sie sich im Mittelalter vorwiegend hinter Klostermau- 
ern entfaltete, gilt es - nach Überzeugung E. Keys - zu •verweltlichen", 
um das Dasein zu vergöttlichen, das heißt zu einem Quell religiöser Er- 
fahrung zu machen. Mystik ist die große ungeteilte Kraft des Lebens, wo- 
hingegen eine Kultur, die durch soziale und psychologische Arbeitstei- 
lung diese Einheit zersplittert, zur größten Gefahr für das Überleben der 
Menschheit wird. Die Autorin kann nicht umhin, dem Christentum eine 
historische Mitschuld an dem allgemein verbreiteten Hang zur Lebens- 
verneinung, zur Geringschätzung des irdischen Daseins, zu geben. In die- 
ser Tendenz scheinen sich Mephisto und Christentum sogar zu begegnen. 
Aber während letzteres mit dem Himmel tröstet, lockt Mephisto mit der 
Lust des Augenblicks.17 

Ist nicht dieser allgemeine Wettlauf nach Gesellschaftsfunktionen ein 
gekünsteltes Kraftaufgebot, eine Rastlosigkeit, bei der die Menschen 
nichts erfahren, weil sie an allem wie mit einem Eilzug vorüberfahren? 
Trotz ständiger Bewegung sind sie geistig wie eingefroren. Augenblicke, 
in denen nichts Gemeinnütziges geschieht, sehen sie als verloren an; das 
eigene Glück sucht man in der Arbeit für andere, der Augenblick soll für 
die Zukunft, das Ich für das Ganze geopfert werden - •da ist die Form 
des Wahnsinns und Selbstmords, die jetzt rast", schreibt E. Key Anfang 
des 20. Jahrhunderts. Der moderne Mensch läuft als Weltverbesserer 
herum, und dabei sinkt er selbst täglich an Wert, weil er niemals im Ge- 
genwärtigen verweilt, um es wirklich zu erleben. 

Im Hinblick auf ihr Seelenleben ist die Menschheit unwissender als in 
bezug auf Fragen der Viehzucht; ja, der Tierschutz steht hoch, verglichen 
mit dem Seelenschutz. Wer weiß schon um die •Ernährungsbedingun- 
gen" der Seele; um die Notwendigkeit, ihren Gedanken, Gefühlen, Ein- 
drücken, Stimmungen und Regungen angemessene Freiräume zu schaf- 
fen. Dieser seelische Lebensraum wird durch Sammlung, Konzentration 
und Ruhe gewonnen. •Nur wer ganz bei dem ist, wobei er eben ist - 
denkt, was er denkt, fühlt, was er fühlt, sieht, was er sieht - mit einem 
Wort: Wer sowohl zu Dingen wie zu Gedanken in ein unmittelbares Ver- 
hältnis tritt, wer in jedem Augenblick voll gegenwärtig ist, nur bei dem 
wird Denken wie Fühlen, Wille wie Stimmung gesättigt und mächtig." Im 
Gegensatz zu den vorschnellen Meinungen und dem oberflächlichen Ge- 
dankenaustausch großer Teile der modernen Gesellschaft, ihren lahmen 

16 LG1, 265, 266. 
17 LG1, 169, 286; vgl. 47, 384. 



Gabriele Lautenschläger JJQ 

Motiven, verkrüppelten Bewegungen, erstarrten Gedanken, versumpften 
Gefühlen, ihrem Summarium an Uneigentlichkeit, wachsen wirkliche 
Meinung und Überzeugung unter täglichem stillem Nachdenken aus dem 
Kern der Persönlichkeit, um Wirklichkeit zu werden. •Die lebende Seele 
- wo man ihr auch begegnet, bei Kindern oder Greisen, bei den Genies 
oder den Stillen im Lande - vereinigt fruchtbare Tätigkeit mit fruchtbarer 
Ruhe, Nachdenken mit Unmittelbarkeit."18 Diese Seele kennt im Unter- 
schied zum Bedürfnis des seichten Glaubens nach starken Worten und 
Beweisen die mystische Erfahrung stillen Versinkens und seligen Schwei- 
gens, andächtige Ehrfurcht vor dem Dasein, das heißt Lebensglauben. In 
Schmerz wie in Freude ist diese Seele zur Begegnung mit dem Leben be- 
reit; im Wissen um den Tod empfängt sie jeden Morgen das Leben aufs 
neue; sie denkt in großen Zeiträumen und erlebt das eigene Geschick in 
Zusammenhang mit dem Ganzen. 

Jeder überzeugte Christ verwirklicht nach Dafürhalten E. Keys, wenn 
auch oftmals unbewußt, diesen Lebensglauben. In der Nachfolge des 
menschgewordenen Gottes macht ein solcher Christ zugleich die Erfah- 
rung, daß der Menschensohn keinen Ort hat, wo er sein Haupt hinlegen 
kann (Lk9,58). Das bedeutet: Zur Entwicklung und Reifung religiösen 
Lebens gehört, daß die einzelnen lernen, ihre Einsamkeit zu tragen. 
Gleichförmigkeit auf religiösem Gebiet läßt •die Teuererkauften" in den 
Bethäusern zu Billigware werden und bereitet einer Zerfallsepoche der 
Sekten den Weg. •Nur wer mit brennenden Wunden der Seele sich oft zu 
Gott geflüchtet hat, weiß, was er wagt, wenn er den Menschen sagt, daß 
sie größer werden, wenn sie es vermögen, auch diese letzte Einsamkeit zu 
tragen, die, in der nicht einmal Gott ihr Freund ist!"19 

Das Glück als Pflicht 

•Vollendete Menschlichkeit ist erst bei der schönen Seele zu finden, die, 
von unmittelbaren Gefühlen geleitet, mit der Leichtigkeit des Instinktes 
vollbringt, was andere peinvolle Pflicht und schwere Opfer nennen."20 

E. Key schließt sich in diesem Zusammenhang dem Einwand Friedrich 
Schillers gegen Immanuel Kant an, daß dieser seine Sittenlehre für 
Knechte, nicht aber für die eigenen Kinder des Hauses geschaffen habe, 
für die das Gute ein Lebensbedürfnis und dessen Ausübung daher Glück 
bedeutet. Ein Handeln, das gezwungen, unfrei, von außen auferlegt ist, 

18 LGl, 394, 395, 398. 
19 LGl, 194, 167, 418, 423, 424, 493^195. 
20 LGl, 374. 



Ellen Key 111 

kann nicht den Anspruch erheben, sittlich verantwortetes Handeln zu 
sein. Unter Berufung auf Schillers Begriff des ethisch-ästhetischen Han- 
delns entfaltet die Autorin einen Entwurf vollendeter Lebenskunst, bei 
dem der Wille zum Leben und Dasein die Grundlage jedweder Tugend 
bildet. Denn •niemand kann recht handeln - oder glücklich sein - ohne 
sein, handeln und leben zu wollen". Je mehr Freiheit der einzelne für 
seine Selbsterhaltung und Lebensgestaltung erringt - eine Freiheit, die 
am entsprechenden Recht der anderen ihre Grenze hat - desto mehr Ge- 
meinsamkeit entsteht. Ein Mensch, der seine eigene Persönlichkeit in der 
Weise zur Geltung bringen kann, daß die Vernunft nichts grundsätzlich 
gegen die Natur verlangt, wünscht für sich selbst nichts, was er nicht auch 
für andere gelten läßt und anderen ermöglicht. 

Eine dergestalt geistig befreite Persönlichkeit ist die durch Erfahrung 
einsehende. Während ein Übermaß an Leidenschaft blind macht und le- 
benshemmend wirkt, weil die Freuden der Übermäßigkeit niedrig sind 
und die Fähigkeit, zu verstehen und zu handeln, herabmindern, wirkt das 
Maßvolle lebenssteigernd. Mäßigkeit ist nicht an und für sich ein Gut, sie 
ist vielmehr die Grundlage und Möglichkeitsbedingung, damit der 
Mensch seine natürlichen Rechte und Bedürfnisse frei, von der Vernunft 
geleitet, ausübt. Unvernunft verursacht Konflikte, die die menschliche 
Natur spalten. Wer hingegen vernünftig - seiner Natur gemäß - lebt, ist 
nicht nur selbst der Glücklichste, sondern auch der für andere Nütz- 
lichste. Ein so verstanden glücklicher, das heißt freier Mensch wird nicht 
in erster Linie durch Pflichtgebote von außen zu sittlichen Handlungen 
getrieben. Aufgrund der unauflöslichen Spannungseinheit von Geistigem 
und Sittlichem ist ihm vielmehr das Sittengesetz •natürlich" geworden. 
Der Pflichtbegriff verliert in dem Maß seinen düster-strengen Charakter, 
wie es als Lust und Glück erlebt wird, Gutes zu üben. Die Menschen wer- 
den nicht glücklich, weil sie die Herrschaft ihrer Gelüste verringern oder 
ihre sinnlichen Kräfte unterdrücken, sondern weil sie glücklich sind, ha- 
ben die Leidenschaften und Gelüste keine Herrschaft mehr über sie. 

E. Key stellt in diesem Zusammenhang in keiner Weise die Notwendig- 
keit in Frage, bestimmte äußere Formen und Gebote, die das Zusammen- 
leben von Individuum und Gemeinschaft regeln, durch entsprechende 
Maßnahmen aufrechtzuerhalten und durchzusetzen. Sie wendet sich je- 
doch gegen eine falsch verstandene Pflichtmoral, die davon ausgeht, daß 
der einzelne grundsätzlich von selbstsüchtigen Forderungen absehen 
muß und für die Wohlfahrt der Gesamtheit, nicht für das eigene Glück zu 
arbeiten hat. Ihr Entwurf einer Glückslehre geht davon aus, daß die 
größtmögliche freie Lebensentfaltung des einzelnen Menschen, bei 
gleichzeitiger Respektierung des Freiraums der anderen, auch den best- 



Gabriele Lautenschläger 112 

möglichen Beitrag für das Wohl der Gemeinschaft leistet.21 Dem Gebot 
der Pflichtlehre, die eigene Natur zu überwinden, stellt die Glückslehre 
das Gebot entgegen, die Wesentlichkeit der eigenen Natur zu finden und 
zu vervollkommnen. Glück heißt dann, in der höchsten Weise zu leben, 
derer man unter den gegebenen Voraussetzungen und Bedingungen fähig 
ist. Das bedeutet konkret: Erst wenn die Wehrpflichtigen in allen Völkern 
nicht mehr für die Interessen der Machthaber ihr Gehirn auf Schlachtfel- 
dern zerfetzen lassen wollen, sondern ihre eigenen Lebens- und Glücks- 
forderungen zu denen des Vaterlandes machen, ist der Krieg undenkbar. 
Erst wenn die Arbeiter nicht mehr nur geduldig, unter ungesunden Ver- 
hältnissen, für den Gewinn der Arbeitgeber roboten, sondern die Bedin- 
gungen der Arbeit so gestaltet werden, daß sie der einzelne Arbeiter mit 
Aufmerksamkeit und Phantasie, durch vielseitige Einsicht und klare 
Übersicht beherrscht und ausüben kann, steigert die Werktätigkeit zu- 
gleich die Lebenskraft der ganzen Gesellschaft. 

Ein falscher Pflichtbegriff bricht - mit den Worten E. Keys - den Mut 
der Menschen zu ihrer Wesentlichkeit. Sie verlieren sich dann in seelen- 
loser Genuß- oder Gewinnsucht, Ehr- oder Arbeitssucht, im Nützlich- 
keits- oder Pflichteifer. Pflichtmenschen sind wie Wellen, die zufrieren, 
weil das Wasser zu seicht und die Kälte stark ist. Glücksmenschen hinge- 
gen gleichen freien Wellen, die nicht geringere Bürden tragen, wenn- 
gleich sie unter ihnen tanzen. Die ethischen Werte und sittlichen Ansprü- 
che bleiben gewahrt, aber an die Stelle der Pflicht tritt die Triebkraft der 
Lust. Traum und Hoffnung gelten unter dem Gesichtspunkt einer Pflicht- 
moral als geistige Genußmittel; die Glückslehre erkennt in ihnen ein paar 
tragende Hände. Pflichten, die ein Gebot von außen auferlegt, sind blei- 
schwer, bis eine Hoffnung oder ein Traum sie federleicht macht. 

Ausdrücklich weist E. Key darauf hin, daß der Glückswille kein senti- 
mentales Bedürfnis nach leidfreien, idyllischen Zuständen bedeutet; er 
kann sogar mit lebenslangem Verzicht verbunden sein. Was die Glücks- 
lehre überwinden will, ist nicht das Leiden, sofern es zum Leben gehört, 
sondern eine dem Menschen gegen seine innerste Überzeugung und Na- 
tur auferlegte Pflichtmoral, unter deren Geboten er krumm, anstatt ge- 
rade wächst. Den zutiefst lebensfeindlichen Tenor der traditionellen 
Pflichtauffassung beschreibt die Autorin mit den Worten: •Wenn nur das 
Opfer für uns schwer war, dann schwieg das Gewissen ruhig zu den Lei- 
den, die man dadurch mittelbar anderen verursachte, ebenso wie zu dem 
Versiegen der eigenen Lebenstüchtigkeit oder der Verhärtung der Seele, 

21 LGl, 294-299. 



Ellen Key 113 

die oft gerade denen, für die man sich geopfert hat, größere Leiden verur- 
sacht, als wenn das Opfer unterblieben wäre!"22 

In den Augen E. Keys ist es kurzsichtig, gesellschaftliche Mißstände 
durch permanente Appelle an das Mitleid bzw. Mitgefühl beheben zu 
wollen. Die wirksamste Triebkraft im Hinblick auf umfassende gesell- 
schaftliche Reformen ist nicht das Mitleid, sondern der Gemeinsinn. 
Nicht weil die Leerausgegangenen leiden, sondern weil das Ganze mit ih- 
nen und durch sie leidet, gebührt ihnen ihr Anteil. Nicht weil gewisse Ver- 
hältnisse Qualen mit sich bringen, sondern weil und insofern solche Qua- 
len lebenshemmend auf die Gesamtheit wirken, sollen sie aufgehoben 
werden. Weil ungerechte Zustände, die den einen zwingen, bei all seiner 
Arbeit in unverdienter Armut zu verharren, während der andere bei all 
seinem Müßiggang in unverdientem Reichtum verharren kann, lebensge- 
fährlich für die Ordnung und den Frieden der Gesellschaft insgesamt 
sind, müssen diese Zustände geändert werden. Eine bloße Linderung des 
Leids im Einzelfall kann zum Hindernis für notwendige umfassende Re- 
formen werden und den ungerechten Zustand im ganzen belassen.23 

Weil die christlich-soziale Tätigkeit bislang vorwiegend vom Pflicht- 
und Mitgefühl ausging, viel von Barmherzigkeit und •Arbeit für das 
Glück anderer" spricht, anstatt den Glückswillen des einzelnen und den 
Gemeinsinn zu stärken, ist sie nach Dafürhalten der Autorin in der Frage 
maßgeblicher Gesellschaftsgestaltung und -reform letztendlich geschei- 
tert. Denn wer sich durch seine Opferwilligkeit nicht auch persönlich be- 
glückt fühlt, macht die, für die er sich in Familie und Gesellschaft opfert, 
selbst zu Opfern. Auf diese Weise wird die langsame, aber organische 
Entwicklung einer gesunden und starken Haltung der gegenseitigen Hilfe 
schon im Ansatz erschüttert. E. Key schreibt: •Es wurde die Seligkeit des 
einen, die Not des anderen zu lindern, während es doch beider Wohlfahrt 
sein sollte, daß die Not aufgehoben werde. So wie das Predigen der Ge- 
duld das Leiden verlängert und das Predigen der Sanftmut die Gewalt 
verstärkt hat, wurde und ist die Liebestätigkeit das Kopfkissen der Selbst- 
sucht und der Schlupfwinkel der Ungerechtigkeit."24 

Hinter der aufopfernden •Pflicht, für andere zu leben", verbirgt sich 
allzuoft eiskalte und eisenharte, lahme und lähmende, hohläugig karge 
Lebensfeindlichkeit. Sittlich gut ist ein solches Handeln nur durch das 
Maß an Liebe, mit der es geschieht. Die Liebe - nicht als Caritas allein, 
sondern als Eros - macht jede Unterscheidung zwischen opfern und emp- 

22 LGl, 321; vgl. 311, 318-321, 330-333, 401. 
23 LGl, 334-336. 
24 LGl, 68. 



Gabriele Lautenschläger 114 

fangen unmöglich. Sie ist die einzige, unabänderliche Bedingung des 
Glücks. Die Liebe läßt ein Gemeingefühl entstehen, das die Möglichkei- 
ten, die man für sich selbst will, auch für andere verlangt; die man für an- 
dere will, auch für sich selbst; das Glück der anderen wird als ein Teil des 
eigenen erlebt, das eigene als Teil des ganzen; ja, das Glück der anderen 
bildet schließlich sogar jenen Teil des eigenen, den man zu allerletzt mis- 
sen will. 

In dem Maß wie das •höchstmögliche Glück für die größtmögliche An- 
zahl" zum Ziel des Gesellschaftswillens wird, wird auch das Leben als un- 
endlich wertvoll erfahren. Das hat nicht Feigheit vor dem Leid oder 
Angst vor Schmerz und Widerstand zur Folge, sondern erfüllt den Men- 
schen mit einer religiösen Liebe zum Leben, die den Mut zum Tod mit 
einschließt. Das ist dann nicht der Tod des Lebensmüden oder Verzwei- 
felten, des Furchtsamen oder Resignierten, sondern der Tod jener Wage- 
mutigen, die ihr Leben geben, um es zu gewinnen; und die solchermaßen 
der Menschheit einen neuen Stern schenken, nach dem sie steuern kann. 
•Und ein solcher Stern zu werden, ist das höchste Glück."25 

Mystik und Politik 

E. Key charakterisiert die religiöse Umbruchsituation zu Beginn des 
20. Jahrhunderts als eine Entwicklung, bei der die Menschen allmählich 
einer von außen an sie herangetragenen Autorität entwachsen und nach 
einer von persönlichen Gründen und Überzeugungen bestimmten, von 
innen errungenen Religiosität streben. Das heißt nicht, sich selbst aus ei- 
genen Hilfsquellen irgendeine Religion zu machen, sondern im Licht des 
Glaubens die eigene Verantwortung in der Welt zu erkennen und wahrzu- 
nehmen. So verstanden, ist Mündigkeit nichts anderes als echte Demut 
im Geiste Jesu, die aus nüchterner Selbsterkenntnis heraus ebenso unab- 
hängig von Unterschätzung wie unberührt von Überschätzung durch an- 
dere wird. •Wenn man die Höhe erklommen hat, von der aus alles aus 
dem Gesichtspunkt der Notwendigkeit und Ewigkeit betrachtet wird, hat 
die Seele eine Ruhe gefunden, in der tiefe Demut und stolzes Selbstgefühl 
sich vereinigen. In der Gewißheit, mit Notwendigkeit gerade das zu sein, 
was man ist - und als dieses ein unentbehrlicher Teil des ewigen und un- 
endlichen Seins - hat man die Berechtigung seiner Persönlichkeit."26 

Die außerordentliche Bedeutung des Betens bleibt unbestritten, aber 
zugleich wird auf die Gefahr aufmerksam gemacht, daß durch eine un- 

25 LGl, 346; vgl. 345-348, 358-361, 447. 
"LG1, 301; vgl. 37,63,64. 



Ellen Key 115 

mündige Art und Weise des Gottvertrauens unbewußt die eigene Wach- 
samkeit sowie der auf das Erdenleben gerichtete Schaffensdrang er- 
schlaffen. Mehr noch: Die Hoffnung, im Himmel das ewige Heil zu ge- 
winnen, wird dem Menschen allzuoft wie ein Beruhigungsmittel verab- 
reicht, wenn er sich auf jenem Schmerzenslager umherwälzt, das das Er- 
denleben noch jetzt für die meisten ist. Erst wenn er des Betäubungsmit- 
tels beraubt ist, setzt er seinen ganzen Willen dafür ein, die Schmerzen 
aufzuheben. Die Hoffnung, dank Gottes Vorsehung in den ewigen Hafen 
geführt zu werden, kann Menschen darin hindern, selbst die Leitung der 
Entdeckungsfahrt ihres Erdenlebens in die Hand zu nehmen. Und die 
Hoffnung auf ewige Sabbatruhe, stellt E. Key fest, wird nicht selten für 
das Leben in seiner Gesamtheit, was der Sonntagsgottesdienst für die 
Woche ist: er gibt Gewissensruhe für die Weltlichkeit der übrigen Tage! 

Weil die moderne Kultur und religiöse Erziehung das Gedanken- und 
Gefühlsleben spalten, ist der Gedanke zu einer Wirklichkeit ohne Reli- 
gion und das Gefühl eine Religion ohne Wirklichkeit geworden. Derge- 
stalt wird das Handeln nicht mehr zugleich von der Liebe zur eigenen 
Existenz getragen; ist nicht erfüllt vom Willen nach Lebenssteigerung 
und Hoffnung für sich selbst. Und entsprechend stirbt allmählich auch 
das echte Gefühl für die Mitmenschen. Der zu geistiger Reife und Mün- 
digkeit gelangte Mensch weiß hingegen, daß der Kampf um die Mensch- 
werdung immer im Hier und Jetzt gekämpft wird.27 

Der von E. Key so genannte •Lebensglaube" bedingt einen auf das Er- 
denleben gerichteten Schaffensdrang, der die Kleinen und Schwachen zu 
ihrem Recht kommen lassen will, weil das Ganze sich nicht zum Guten 
entwickeln und vervollkommnen kann, wenn seine Teile leiden. Zugrun- 
degelegt wird hierbei der Gedanke von Einheit und Entwicklung als ein 
relationales Spannungsverhältnis, das insofern handlungsbestimmend 
wirkt, als der Mensch hieraus ein lebendiges Bewußtsein und Gespür für 
die Bedeutung des Augenblicks entwickelt, den großen Zusammenhang 
mit Vergangenheit und Zukunft, mit den Vorfahren und Nachkommen 
ahnt und entsprechend seine Verantwortung für die Gestaltung des Er- 
denlebens wahrnimmt. Die Erkenntnis des Guten und der Lebensglaube 
können zur Einheit wachsen, wobei die Eigenständigkeit und Unterschie- 
denheit der beiden Bereiche gewahrt bleiben. 

•Europa ist alterskrank", stellt die Autorin fest. Bezeichnend hierfür ist 
die allgemein abnehmende Lebensenergie, verbunden mit zähem Konser- 
vatismus, weil es weniger Mühe kostet, an alten Begriffen festzuhalten, 
als neue zu schaffen, und es leichter ist, mit dem Strom als dagegen zu 

27 LGl, 94, 95, 180, 181, 301, 351, 498. 



Gabriele Lautenschläger 116 

schwimmen. Aber es ist unsinnig und verhängnisvoll, unter diesem Ge- 
sichtspunkt die Jugend für den Nutzen des Staates, der von den Alten re- 
giert wird, heranzubilden sowie Pflichtgefühl und Vaterlandsliebe einzu- 
fordern, wenn diese Jugend nie gelernt hat, vom eigenen Glück zu träu- 
men. Eine kräftige Jugend ohne eigenen Glückswillen ist wie Salz ohne 
Salzigkeit, wie ein Jahr ohne Frühling. Zu den schönsten Vorrechten der 
Jugend gehört es, andere mit ihrem Wein berauschen zu können, ohne 
einen Tropfen aus dem eigenen Becher zu verlieren. Wenn die Jugend je- 
doch wie ein Stock auf dem Platz liegen bleibt, auf den das Leben sie ab- 
geladen oder die Erziehung sie gezwängt hat, dann entwickelt sie sich zu 
einem Wrack im Strom des Lebens. Hingegen waren alle großen Lebens- 
künstler, Taten- und Geistesmenschen in ihrer Jugend in gewisser Weise 
aufrührerisch, das heißt von einer konstruktiven Naturkraft beseelt, sich 
eigene Formen zu schaffen und eigene Gesetze zu geben. E. Key schreibt: 
•Wären die Alten weise, so würden sie sich über jeden gegen den Strom 
schwimmenden jungen Menschen freuen, anstatt daß diese ,störenden 
Elemente' im Heim, in der Schule, im Amt nur Unwillen erregen."28 

Rücksichtsloser Egoismus, Eigensucht oder politischer Eroberungs- 
wille sind nach Überzeugung der Autorin nicht die Folge überzogenen 
Glücksstrebens, sondern im Gegenteil der Ausdruck ungelebten Lebens, 
was sowohl im politisch-sozialen als auch individuellen Bereich schwer- 
wiegende Schäden verursacht. Eines ihrer wichtigsten Anliegen ist in die- 
sem Zusammenhang eine allgemeine Reform des Religionsunterrichtes, 
dessen traditionelle Leitlinien zu der um sich greifenden Religionslosig- 
keit der Jugend beigetragen haben. Eine Lösung kann und darf nicht 
darin bestehen, die Teilnahme am Religionsunterricht freizustellen. Da- 
bei handelt es sich lediglich um eine Buchstabenfreiheit, während die 
jungen Menschen außerhalb der Schule - unwissend und blind - um so 
massiveren Einflüssen ausgesetzt werden und in die eine oder andere 
Richtung geleitet bzw. verleitet werden. Als Folge davon erkennt E. Key, 
daß man vom Regen des Staatskirchentums in die Traufe der Sekten 
kommen wird.29 

Was nottut, ist ein Unterricht, der das religiöse Gefühl pflegt und 
gleichzeitig die Religionsfreiheit wahrt. Er hat nur dann einen Wert, 
wenn die vermittelten Inhalte für die Lehrenden selbst zu einer tiefen Le- 
benswirklichkeit geworden sind. Denn Leben entzündet Leben, und eine 
junge Seele, die einmal religiös lebendiggeworden ist, findet früher oder 
später ihren persönlichen Glaubensweg. Im Religionsunterricht geht es 

28 LGl, 443; vgl. 149, 262, 351, 352. 
29 LGl, 85, 86. 



Ellen Key 117 

folglich nicht in erster Linie um Meinungen, sondern um Überzeugun- 
gen. Doch von diesem Leitbild sieht E. Key den Unterricht zu ihrer Zeit 
noch weit entfernt. Von Kindheit an werden die jungen Menschen auf 
einen von der Gesellschaft vorgeschriebenen Glauben eingestellt, der 
kaum die volle Zustimmung ihres Gemütes besitzt. Ihre Einwände wer- 
den mit Entschiedenheit zum Schweigen und ihre Stimmungen künstlich 
zu einer Zustimmung gebracht, gegen die sich ihr Gewissen insgeheim 
auflehnt. Durch die herrschende Gesellschaftsordnung zu fortgesetzten 
Unwahrheiten gezwungen, stumpft ihr Gewissen ab, und so verliert ein 
Mensch nur allzuleicht auch auf anderen Gebieten den Sinn für volle 
Redlichkeit. Zur Entwicklung einer tragfähigen Religiosität bedarf es 
nicht unbedingt eines durch große Zeichen und Worte zur Schau gestell- 
ten Christentums. Ein Unterricht, der Kulturgeschichte und Naturwis- 
senschaften, Kunst und Literatur so zu vermitteln weiß, daß der Kinder- 
sinn durch alles mit Andacht und Staunen erfüllt wird, leistet einen 
ebenso wichtigen Beitrag und bereitet den Nährboden für ein fruchtbares 
Glaubensleben.30 

E. Key beschreibt das Verhältnis von Mystik und Politik als unterschie- 
dene Spannungseinheit von religiöser Individualität und umfassender 
Sozialität, von Lebensglauben und Gesellschaftskunst.Wichtig ist nicht, 
daß ein Staat besteht, sondern wie er besteht. Eine besondere Gefahr wird 
in dem Hang gesehen, das Glück des einzelnen, aber auch kulturelle 
Werte und Ideale der höheren Organisation der Gemeinschaft zu opfern. 
Mittels eines abstrakten Staatsbegriffes werden die Massen für die Erhal- 
tung verwelkter Organisationsformen mißbraucht, anstatt sich der Auf- 
gabe unterordnen zu können, die Lebensqualität aller zu steigern. Auf 
diese Weise macht man die Mitglieder der Gesellschaft und die Staatsdie- 
ner zuerst selbst zu Opfern des Systems, ehe sie verhärtet oder abge- 
stumpft andere demselben opfern. Denn wer die Macht über den Lebens- 
unterhalt und die Rechtssicherheit eines Menschen besitzt, hat bei der 
Mehrzahl der Menschen auch die Macht, ihre Seelen herabzuziehen.31 

Wie alles Leben ist auch das religiöse an äußere Bedingungen ge- 
knüpft, um wachsen und gedeihen zu können. Zeichen einer schwinden- 
den Seelenkultur und damit verbundenen Religiosität ist in dieser Hin- 
sicht die gedankenlose Beschränkung der äußeren Sabbatruhe durch den 
Staat, die mit einem inneren Verlust an Konzentration, Gelassenheit und 
Stille einhergeht. Sabbatruhe und Werktätigkeit verhalten sich zueinan- 
der wie das Unbewußte zum bewußten Ich, wie das Erdinnere zur bebau- 

1 LGl, 74, 77, 94, 95. 
LG1, 327-329, 335, 386, 445, 461.462. 



Gabriele Lautenschläger 118 

baren Erdoberfläche. In einem Leben, das sich zum großen Teil auf Ver- 
sammlungen abspielt, findet die Seele selten den rechten Nährboden, 
und auch wenn es einen gäbe, so wächst doch nichts in einer Erde, die 
täglich geharkt wird. 

Mit einer Veränderung äußerer Verhältnisse ist es jedoch nicht getan, 
stellt E. Key fest. Bessere Arbeitsbedingungen und eine bessere Gesell- 
schaftsordnung, größere Rechte und Aufgaben, Gesetze und Grundsätze, 
die Steigerung des Verstandes und der Fähigkeiten, des sozialen Gefühls 
und der Tatenlust - all dies hat den modernen Menschen nicht gehindert, 
die alten Ungerechtigkeiten unter neuen Namen weiter zu dulden. •Die 
neuen Verhältnisse haben es nicht gehindert, daß die Seelen falsch und 
feige oder eng und trocken oder lahm und leer geblieben sind."32 

Am Beispiel der Geschichte der Frauenbewegung des 19. Jahrhunderts 
sieht die Autorin diesen Eindruck bestätigt. Ihr durchaus berechtigter 
und notwendiger Befreiungskampf kostete einen hohen Preis; viele 
Frauen wurden dazu gebracht, an Saft und Kraft, Tiefe und Eigenart zu 
verlieren, indem gleichsam Wasser in den Wein ihrer reichen Seelen ge- 
gossen wurde. Eine wirkliche Befreiung kann es nur durch eine beidseitig 
entgegenkommende Respektierung und Versöhnung der Polaritäten von 
Frau und Mann geben. •Weil nur zwei jedes für sich selbst entwickelte 
Menschenwesen eine höhere Einheit bilden können", liegt der Kampf 
der Frauen um das Recht auf Bildung, eigene Lebensgestaltung und poli- 
tisch-öffentliche Einflußnahme letztendlich auch im Interesse des Man- 
nes. Denn durch die Herabsetzung des weiblichen Geschlechtes berau- 
ben sich die Männer des Erlebnisses echter Partnerschaft, weil seelisch 
und geistig verstümmelte Frauen keine wahren Lebensgefährtinnen sind. 
Vielleicht - und von dieser Hoffnung ist E. Key erfüllt - erwacht die neue 
Frau einmal zur Einsicht, daß es ihre größte Aufgabe ist, das Leben zu be- 
seelen. Dann wird ihre Begabung für die künstlerische Gestaltung des Le- 
bens auch für die politische Gesellschaftskunst von tiefer Bedeutung wer- 
den. Dann wird ihre durch Befreiung erlangte Macht eine Bedeutung er- 
langen, die jetzt nur die Weitestblickenden ahnen. •Denn die beseelende 
Macht ist und bleibt die Liebe, die Liebe, die einigt, wo die Vernunft 
trennt."33 

• LGl, 447. 
1 LGl, 447; vgl. 371, 406, 415, 445-447. 



Ellen Key 119 

Ausblick 

Als hervorragende Rednerin und geistvolle Schriftstellerin sowie Symbol- 
gestalt der modernen Freiheitsbewegungen hatte Ellen Key einen großen 
Kreis von Bewunderern um sich geschart. Rainer Maria Rilke war über- 
zeugt, daß •mit ihr eine neue Zeit anbreche".34 Das von ihr erwartete 
•dritte Reich", verstanden als Reich des Heiligen Geistes, des göttlich ge- 
wordenen Menschengeistes, kam -jedoch als Chimäre, als ein realpoliti- 
sches Reich des Ungeistes - und sollte einmal mehr ihre Beobachtung be- 
stätigen, daß überall in Europa das Leben an Intellektualismus und Dua- 
lismus, Bürokratismus, Systematismus und allen möglichen Partei-ismen 
krankt, wobei die Menschen einander nur mehr als nützliche oder schäd- 
liche Dinge behandeln, die man hütet oder vernichtet.35 Bedingt durch 
eine unheilvolle Verknüpfung von Christlichkeit und Militarismus habe 
vor allem in Deutschland, wo die Seelen schon im Kindergarten für die 
Uniform einexerziert werden, die bürgerliche Rechtssicherheit und kultu- 
relle Freiheit schweren Schaden gelitten. •Und all dies wird so weiterge- 
hen"; schreibt E. Key im Jahre 1900, •die Völker werden unter immer 
größeren Rüstungen zu Boden gedrückt werden; das Recht der kleinen 
Nationen wird von den großen immer mehr verletzt werden, auch nach- 
dem die jetzigen Weltgewalten, so wie alle vorhergehenden, unter ihrer 
eigenen Expansion zerbrochen sind! Es wird so fortgehen, bis die Mütter 
in den Seelen der Kinder das Menschlichkeitsgefühl vor dem Vaterlands- 
gefühl großziehen, bis sie bestrebt sind, die Sympathie der Kinder mit al- 
lem Lebenden zu erweitern - mit Pflanzen, Tieren und Menschen; bis sie 
sie sehen lehren, daß die Sympathie uns nicht nur das Mitleid, sondern 
auch die Mitfreude schenkt, und daß das Individuum sein eigenes Le- 
bensgefühl steigert, wenn es lernt, mit anderen Individuen und mit ande- 
ren Völkern zu fühlen."36 

Größtmögliche Individualität, verbunden mit umfassender Sozialität - 
diese Auffassung entwickelt E. Key im Rahmen eines •mystischen Evolu- 
tionismus und Monismus", was sie nicht als Welt-, sondern als eine Le- 
bensdeutung verstanden wissen will. Es ist das Glaubenswissen vom 
schöpferischen Zusammenspiel differenzierter Vielfalt und ursprüngli- 
cher Einheit, •der Einheit zwischen einem Wirken, das ein höheres Sein 
fördert, und einem Sein, das gleichzeitig stets ein höheres Wirken hervor- 

34 Zitiert bei: Josef Rattner, Ellen Key und •Das Jahrhundert des Kindes", in: Jb. f. verst. 
Tiefenpsychol. u. Kulturanalyse 1 (1981), 225-240; hier: 225. 

35 LG1, 289, 457, 458. 
36 JdK, 353, 354. 



Gabriele Lautenschläger 120 

ruft".37 Unter Berufung auf Giordano Bruno, Spinoza, J.-J. Rousseau, 
insbesondere aber auf J. W. von Goethe entfaltet die Autorin -jenseits al- 
ler •ismen" - den letztendlich eigenständigen, persönlich geprägten re- 
ligiös-philosophischen Entwurf eines Lebensglaubens, verstanden als 
Haltung und Inhalt. Ihre zum Teil heftigen Angriffe gegen das institutio- 
nell verfaßte Kirchentum sind durch tiefe Leiden an den realen Mißstän- 
den ihrer Zeit bedingt und entsprechend einzuordnen. Ihr Verständnis 
von Gott-losigkeit wehrt sich gegen die eindimensionalen Gottesbegriffe 
und -bilder der Theologen und ist der glaubensmäßige Niederschlag je- 
ner mystischen Erfahrung, daß Gott in der Begegnung mit dem Men- 
schen die Grenzen alles Erkenn- und Erfahrbaren immer wieder sprengt, 
bis hin zur •Nacht des Glaubens", was nicht die Aufhebung der Gewiß- 
heit des Glaubens bedeutet, sondern das Nicht-Erfahren des Geglaubten. 

Die ihr eigene Intelligenz, kreative Denkkraft und Phantasie, ihre Er- 
fahrungen als Frau mit Leiblichkeit, Erziehung und Sozialisation ließen 
E. Key innerhalb einer von Mann-Denkern geprägten Kirche seinerzeit 
keinen Platz mehr finden, •wo sie ihr Haupt hinlegen konnte". Extra mu- 
ros hat sie durch ihr literarisches Werk der Nachwelt ein Vermächtnis 
hinterlassen, das von gläubiger Lebensbejahung und Hoffnung wider alle 
Hoffnung, von sinnlicher Ästhetik sowie dem hohen Ethos einer religiö- 
sen Persönlichkeit kündet, deren realpolitischer Wirklichkeitssinn nicht 
nur die Zeichen ihrer Zeit erkannte; dem vielmehr eine prophetische Di- 
mension auch für die Gegenwart eignet. 

Als Pädagogin hatte sie die erziehungs- und bildungspolitische Re- 
formbewegung zu Beginn des 20. Jahrhunderts entscheidend mitgeprägt. 
Ihre Bedeutung als Mystikerin für die Kirche und Theologie im Über- 
gang zum 21. Jahrhundert harrt noch einer entsprechenden, wohlwol- 
lend-kritischen Rezeption. Hierzu aber bedarf es eines feinen Gehörs; die 
•Musikinstrumente" der Seele müssen gleichsam aus ihren Verstecken 
geholt werden. Denn als eine Art Gleichnis für die Tatsache offensichtli- 
cher (oder vermeintlicher) Geist-Abwesenheit innerhalb der Kirche er- 
zählte E. Key die Geschichte jenes Theologen, der in seiner Jugend seine 
Violine bis auf weiteres versteckte, weil er fürchtete, die Macht, die die 
Musik auf ihn ausübte, könne ihn von den tiefernsten Forderungen des 
Christentums ablenken. Und so richtet sich die Frage Ellen Keys damals 
wie heute an all jene, die das Christentum ernst genommen haben: •Wo 
hast du deine Violine verborgen? Wie hast du das zum Schweigen ge- 
bracht, was in deinem Leben singen wollte?"38 

37 LG1, 147. 
38 LG1, 53, 54. 




