Lebensglaube

Die Betrachtungen der Ellen Key (1849-1926)
iiber Gott, Welt und Seele

Gabriele Lautenschlidger, Theilheim

Den Anbruch des 20. Jahrhunderts hatte seinerzeit ein Kiinstler im Bild
eines nackten Kindes dargestellt, das sich zur Erde hinabsenkt - sich aber
beim Anblick der mit Waffen gespickten Weltkugel erschrocken zuriick-
zieht, weil fiir dieses nackte Kind, das heiBt die neue Zeit, kein Zoll breit
Boden frei war, um den FuB3 darauf setzen zu kénnen. In einem Kommen-
tar dazu hieB es: ,,Die vielen, die iiber den Sachverhalt nachdachten, den
das Bild veranschaulichte: wie auf den 6konomischen und den kriegeri-
schen Schlachtfeldern alle niedrigen Leidenschaften des Menschen noch
entfesselt werden; wie es der ganzen ungeheuren Kulturentwicklung des
verflossenen Jahrhunderts noch nicht gelungen ist, dem Kampfe ums Da-
sein edlere Formen zu verleihen — sie haben ganz gewi3 auf ihre Frage,
warum dem noch so ist, sehr verschiedene Antworten gefunden.*!

Eine wenngleich herausragende Antwort gab die oben zitierte Schrift-
stellerin und Padagogin Ellen Key (1849-1926), deren Studie iiber ,,Das
Jahrhundert des Kindes* im Jahre 1900 in erster Auflage erschien, zu ei-
nem Bestseller werden sollte und als Beginn der reformpéddagogischen
Bewegung gilt. Insgesamt 44 Biicher und 149 Zeitungsartikel umfaBt das
literarische Opus der am 11. 12. 1849 in Schweden geborenen und am
25. 4. 1926 gestorbenen E. Key.? Durch Privatunterricht und einen ausge-
prigten Hang zu selbstindigen Studien war ihr eine umfassende kiinstle-
rische und literarische Bildung zuteil geworden. Nach dem Verlust des
viterlichen Vermdgens wirkte sie von 1878 bis 1898 als Lehrerin in Stock-
holm und lehrte in den Jahren von 1883 bis 1903 als Dozentin am Stock-
holmer Arbeiterinstitut, wo sie Vorlesungen iiber ,,Schwedische Literatur
im Dienste der nationalen Volksaufklarung® hielt. Im Mittelpunkt ihres
schriftstellerischen Interesses standen die Frauenfrage, die ihrer Uber-
zeugung nach die Hilfte aller sozialen Fragen ausmacht sowie die Stel-
lung der Kinder und Jugendlichen, die Anerkennung der ihnen zustehen-
den Rechte und damit verbundene schul- und bildungspolitische Refor-

1 Ellen Key, Das Jahrhundert des Kindes. Berlin '*1911 (abgekiirzt: JdK), 13, 14.
2 Vgl. Gabriele Lautenschldger, Art. Ellen Key, in: T. Bautz (Hrsg.), Biographisch-Bibliogra-
phisches Kirchenlexikon, Bd. 3., Sp. 1376-1378, erscheint in Kiirze.



Gabriele Lautenschldger 102

men. Angesichts zahlreicher und sich hiufender Suizidhandlungen von
Kindern und Jugendlichen - aus Furcht vor kérperlicher Ziichtigung
oder nach einem solchen Geschehen - gehérte die Abschaffung der Prii-
gelstrafe zu den vorrangigen Zielen E. Keys. Die Menschennatur muB,
nach ihren Worten, nicht gebogen oder gebrochen, sondern nur ausgegra-
det und aufgerichtet werden. Korperstrafen hingegen erschiittern bzw.
zerstoren sogar den Grund der Selbstachtung: die korperliche Unverletz-
lichkeit. Weil sie an die Furcht anstatt die Einsicht appellieren, sind sie
unsittlich und rufen Unsittlichkeit hervor; sind unverniinftig und rufen
Unvernunft hervor; sind roh und rufen Rohheit hervor. Nur diejenigen
erzichen zu mehr Menschlichkeit, die gegeniiber der Gewalt sinnlicher
und gesellschaftswidriger Triebe das Gefiihl des Menschenwertes wek-
ken. Grofle Bedeutung in der Heranbildung junger Menschen zu selb-
stindigen, verantwortungsbewuBten Personlichkeiten miBt E. Key dem
kreativen Spiel bei. ,,Erst mit dem Spiel beginnt der Mensch, und er ist
immer am meisten Mensch, wenn er spielt oder kiinstlerisch schalfft.
Denn dann wirken alle seine Fihigkeiten als ein ganzes, ein in sich abge-
grenztes, nicht auf andere Ziele gerichtetes Sein, mit einem Wort: als
Selbstzweck.“? Thre Vorstellungen von den Kindergirten und Schulen
der Zukunft betrachtete die Autorin um die Jahrhundertwende nicht als
einen Reformplan fiir die Jetztzeit, sondern als einen Zukunftstraum, der
solange nicht zustande komme, wie die Staaten ihre groBten Opfer fiir
den Militarismus bringen, anstatt starke menschliche Hirne und Herzen
als den hochsten Wert der Gesellschaft zu betrachten.*

Wer sich aus der zeitlichen Distanz von rund 100 Jahren mit Ellen Key
befallt, ist erstaunt {iber den Scharfsinn und das ahnungsvolle Gespiir,
mit denen sie die verheerenden politischen und kulturellen Folgen einer
Erziehung diagnostiziert, die die Seelen schon im Kindergarten fiir die
Uniform einexerziert und deren Schulen mit ihrem Kameraden- und
Korpsgeist der offentlichen Gewissenlosigkeit den Weg bahnen. ,,Denn
die groBen Gewissenlosen, die die verbrecherische Richtung angeben,
wiirden niemals die Masse in Bewegung setzen kénnen, wenn sie nicht bis
auf weiteres eben Masse wire, dazu geschaffen, kollektiven Ehrgesetzen,
kollektiven patriotischen Gefiihlen, kollektiven Pflichtbegriffen zu fol-
gen.“ Die Forderung einer Erziehung zu Individualitit und Gefiihlskul-
tur steht fiir die Autorin nicht im Gegensatz zu Gemeinsinn und sozialer
Anpassung. Der einzelne kann es durchaus als ein Gliick und als Bediirf-

*Key, Der Lebensglaube. Betrachtungen iiber Gott, Welt und Seele. Berlin 21906 (abge-
kiirzt: LGl), 375, 376; vgl. 339, 340.
4 JdK, 308.



Ellen Key 103

nis erfahren, dienender Teil eines Ganzen zu sein. Der Unterschied be-
steht jedoch darin, dal der Mensch in dem einen Fall wie ein Ziegelstein
benutzt wird, im anderen Fall wie eine lebende Zelle wirkt, die beim Auf-
bau lebender Formen mitwirkt.’

Wihrend der EinfluB E. Keys auf die pddagogische Reformbewegung
der ersten drei Jahrzehnte unseres Jahrhunderts unbestritten ist und etli-
che ihrer schul- und bildungspolitischen Reformvorschldge inzwischen
verwirklicht wurden, fand eine andere Seite ihrer Personlichkeit, fiir die
ihr literarisches Werk ein beredtes Zeugnis ablegt, bislang kaum Beach-
tung, obwohl erst unter dieser Perspektive der Quellgrund und die inhalt-
liche Tiefendimension ihres Opus einsichtig wird: Ellen Key war eine
philosophisch und theologisch gebildete, differenziert denkende Mysti-
kerin, fiir die - und das ist das Tragische, aber zugleich stellvertretend fiir
folgende Frauengenerationen Bezeichnende — vor dem Hintergrund eige-
nen religidsen Erfahrungswissens die Kirche in ihrer geschichtlich-insti-
tutionellen VerfaBtheit zu einem Ort wachsender Entfremdung wurde.

Erfahrungen als protestantische Christin

Zu den prigenden Kindheitserinnerungen zéhlt E. Key ihren ,,glithenden
HaB gegen Gott“, als sie mit sechs Jahren von Jesu Tod als einem Sithne-
opfer, einer Art Vers6hnungsforderung Gottes, horte. Mit zehn Jahren
leugnete sie — tief bestiirzt iiber den Tod eines jungen Arbeiters, der Frau
und fiinf Kinder hinterlieB - den Glauben an Gottes Vorsehung. Sie
schreibt: ,Meine Griibelei iiber die Existenz Gottes nahm damals die
Form einer Herausforderung an, und ich schrieb in den Sand: Gott ist tot
und dachte dabei: gibt es einen Gott, so tdtet er mich jetzt mit einem
Blitze! Aber da die Sonne immer weiter schien, war die Frage bis auf wei-
teres beantwortet — um doch bald wiederzukehren.* Sehnsiichtige Suche
nach einem religiésen Lebensgrund und Emp6rung iiber die durch Kir-
che und Theologie vermittelten Gottesbilder und -begriffe — von dieser
Spannungseinheit ist der Inhalt der Werke E. Keys bestimmt. Sie ist zu-
tiefst von der Bedeutung des Religisen iiberzeugt, ohne das der Mensch
weder iiber seine eigenen Interessen hinaussehen noch mit Opferwillig-
keit groBe Ziele verwirklichen kann. Aber statt die Seelen zu weiten, die
Ehrfurcht vor dem Leben zu wecken und fiir ein der Wahrheit und Ge-
rechtigkeit verpflichtetes Handeln zu begeistern, werden die Menschen
offensichtlich durch die kirchliche Verkiindigung eher abgestumpft, so
daB schon das Kind entweder schlaff das annimmt, was man es lehrt,

5 JdK, 269-271.



Gabriele Lautenschliger 104

oder in seinem Innern das leugnet, was seine Lippen wiederholen miis-
sen, oder aber sein Herz von der einzigen Nahrung ergreifen 14B8t, die
seinen religidsen Bedirfnissen geboten wird. ,,Nichts zeigt besser, wie
schwach, wie wenig durchgearbeitet der eigene Glaube der modern Den-
kenden ist, als daBl sie noch immer ihre Kinder das lehren, wovon sie
selbst geistig nicht leben wollen, was sie aber fiir die Moral und die so-
ziale Zukunft des Kindes fiir unentbehrlich halten.

Die innere Lebenskraft der christlichen Lehre ist geschwunden. Staat
und Kirche haben es weitgehend iibernommen, zu bestimmen und festzu-
stellen, was auf geistigem Gebiet die ,,richtige Speise* fiir die Seelen ist
und verabreichen diese geistige Nahrung in immer kondensierterer Form.
SolchermaBen oftmals durch Unwirklichkeiten genihrte Bediirfnisse
sind jedoch zum Absterben verurteilt. Die Menschen kénnen darin keine
Bedeutung mehr fiir ihre wirklichen Lebensbediirfnisse erkennen.” Sie
sind der von Haarspaltereien und Dualismen geprigten logisch-metaphy-
sischen Abstraktionen, die auf dem Gegensatz zwischen Geist und Mate-
rie, Gott und Mensch, Ewigkeit und Zeit, Leben und Tod aufbauen, zum
Sterben miide. Als Beispiel nennt die Autorin die Trinitétslehre: einst das
unentbehrlichste aller Dogmen, das wahre Stiirme in der Welt der Gedan-
ken und Herzen entfesselte, ist zur nahrungsirmsten aller GlaubensiuBe-
rungen geworden; das fiir das Denken wie fiir das Gefiihl und den Willen
gleichgiiltigste aller Dogmen.8

Vor dem ,,schreckensvollen Gott des Protestantismus® fliichten viele zu
einem Gott in der Natur, stellt E. Key fest, doch erweist sich auch dies als
ein letzter Aberglaube, ein numinoses Gemisch aus wissenschaftlichen
und dichterischen Elementen. Der romantische Glaube des Naturalismus
an die Natur wird von der Natur selbst widerlegt, die alles Gerede Liigen
straft, daB3 Gottes Wesen sich in ihren Gesetzen offenbare.

Nach Meinung vieler Zeitgenossen um die Jahrhundertwende lagen
die Ursachen einer allgemeinen ,Entchristlichung® in den neuen Er-
kenntnissen von Naturwissenschaft, Bibelkritik und vergleichender Reli-
gionswissenschaft begriindet, durch die der Glaube seines geistigen
Wabhrheits- und Verbindlichkeitsgehaltes beraubt wiirde. E. Key hinge-
gen nennt als den alles entscheidenden Konfliktpunkt: ,,Will ich jene Op-
fer meiner Personlichkeit bringen, die erforderlich sind, um mich ganzin
Jesu Personlichkeit einzuleben? Wird diese Frage mit Nein beantwortet,
dann hort ein Mensch auf, ein Christ zu sein. Wihrend der Katholizismus

¢ JdK, 341, 343.
7 LGl 29; 140 und 143.
s LGL, 11, 12, 481, 482.



Ellen Key 105

die Menschen zu ,willenlosen Leichen“ heranbilde, macht die Autorin
dem Neuprotestantismus ihrer Zeit zum Vorwurf, das Kreuz Christi im-
mer diinner zu schnitzen und sein Joch mit allerlei Kulturblumen zu ver-
zieren. Der Sohn Gottes wird zum Ideal reinster Menschenliebe erklirt,
zum hochsten Sittenlehrer oder vollkommensten Religionsverkiinder ge-
macht; aber was unterscheidet diesen Jesus dann noch von jeder anderen
groBen religiosen Personlichkeit?

Keinerlei Bibelkritik vermag einen Christen in seinem Glauben zu er-
schiittern, solange die ihm vermittelte christliche Lehre in Bezug zu seinen
wirklichen Lebensbediirfnissen steht.® Keine einzige naturwissenschaftli-
che Erkenntnis vermag religiose Uberzeugungen in Frage zu stellen, so-
lange es sich hierbei nicht nur um Meinungen handelt, die von au3en aner-
zogen und bekriftigt wurden, sondern um einen Glauben, der von innen
errungen wurde. E. Key rechnet es der modernen Naturwissenschaftsogar
als Verdienst an, die Gottesbilder immer wieder von falschen, irrefithren-
den Anthropomorphismen und Aberglauben zu befreien; und sie fragt:
Steckt nicht manchmal mehr Religion in einer Wissenschaft, die nicht alles
zu wissen glaubt, als in der Theologie und Metaphysik, die dies zu tun mei-
nen? Wenn der Seele ein tragfihiges, personliches Erleben im Hinblick auf
die Glaubensinhalte fehlt, dann klammert sich der Gedankenlose an Dog-
men und der Denkende will Beweise; dann sucht man Gott iiberall, wo er
nicht ist, nur nicht da, wo erist: im Leben.

Auch die vergleichende Religionswissenschaft bedeutet keinen Angriff
auf das eindeutige Bekenntnis zum Christentum. Sie kann vielmehr etwas
von dem Wert, der GroBe und Universalitit der urmenschlichen Sehn-
sucht nach Gott vermitteln sowie Achtung und Ehrfurcht vor anderen
Kulturen wecken. E. Key vergleicht diese Form religioser Toleranz mit
der Achtung, die z. B. der Ehefrau eines anderen Mannes entgegenge-
bracht wird; was jedoch nicht so weit zu gehen braucht, dafl man der eige-
nen Frau untreu wird, weil man sich in die Frau des anderen verliebt hat.

Mit einer wiirzigen Mischung aus Verstindnis und Ironie nimmt die
Autorin zur Kenntnis, daB etliche ihrer Zeitgenossen, verunsichert durch
das protestantische Paktieren zwischen Freiheit und Autoritit, in der ka-
tholischen Kirche Zuflucht suchen, weil sie einer wirklichen Stiitze be-
diirfen. ,,Und da die Gefiihle anspruchsloser sind als die Gedanken, ver-
mag mancher sogar aus den fossilen abergldubischen Vorstellungen des
Katholizismus Andacht herauszuziehen, so wie man Wohlgeriiche aus
der Steinkohle zieht.“!?

°® LGl, 29-31; 38, 39, 116, 117, 123.
L .Gl, 46; vgl. 25, 29, 133, 167, 241.



Gabriele Lautenschliger 106

Zum Gottesbegriff

Symptomatisch fiir die religiésen Zerfallserscheinungen zu Beginn des
20. Jahrhunderts ist fiir E. Key die Tatsache eines ebenso unbestimmten
wie unzuldnglichen Gottesbegriffs. Noch nie habe sich menschliches
Denken Unendlichkeit konkret vorstellen konnen, aber Gott versucht
man durch Begriffe und geschlossene Systeme zu bestimmen und zu be-
grenzen. Jedoch: ,,Was sind alle Begriffe der Theologen und Philosophen
von Gott anderes als Muscheln, die aus dem Wasser des Unendlichen mit
dem Schaum der Worte auf dem Strand herumgeschleudert werden, wo
das Menschliche und das Unendliche sich begegnen, — sich begegnen ge-
rade an jenem Schaumrand, der verbirgt, wo das eine anfingt und das an-
dere aufhort. Es ist der menschlichen Vernunft gemi und notwendig,
dem Unendlichen Gestalt zu geben, Gott immer wieder im Wort zur Spra-
che zu bringen. Diese Bilder und Begriffe sind gleichsam — wie Muscheln
- aus dem Meer geborene Lebensformen, die sich im Laufe der Ge-
schichte wandeln kdnnen und die Bedeutung geologischer Ablagerungen
erlangen. Ein lebendiger Glaube entfaltet sich jedoch nicht dadurch, am
Strand zu sitzen und mit Muscheln zu spielen, sondern sich angesichts
dieser Muscheln von der Sehnsucht nach dem Meer ergreifen zu lassen.
Je klarer ein Mensch die Vergiinglichkeit der geformten Muschel erkennt,
um so glithender kann er von der Liebe zu dem unendlichen Meer selbst
entflammt werden, ,,das niemals altert, ewig schafft, das spielt und totet
und lachelt in seiner ewigen Stirke*.!!

Die solchermaflen von konkreten Gottesvorstellungen immer wieder
EntbloBten, das hei3t die ,,Armen im Geiste*, vernehmen Gott vor allem
als ,,ewige Stille®, so wie das Meer von einem geniigend hohen Gesichts-
punkt aus auch bei Sturm als still erscheint. E. Key sieht sich mit diesem
religidsen Erfahrungswissen in der Tradition der christlichen Mystik ver-
wurzelt. Namentlich nennt sie den hl. Franz, fiir den Lieben und Beten
ein und dieselbe Bewegung war, Caterina von Siena, Teresa von Avila,
Angelus Silesius.”? Die mystisch Erfahrenen werfen sich nicht bei jedem
Glaubens-Dunkel wie dunkelscheue Kinder in Gottes Arme; sie fliichten
nicht aus Angst vor der Einsamkeit in ein Gruppenbekenntnis, um wie zu-
sammengedringte kalte Korper ein wenig Wirme zu erleben. Die my-
stisch Erfahrenen wissen, daB das Geheimnisvolle wie ein Horizont zu-
riickweicht, wihrend sie gehen; aber indem sie darauf zugehen, gelangen
sie - beinahe unbemerkt - rings um die Erde, das heiBt zur Vollendung ih-
res Lebenswerkes. Ahnlich ist der Traum die groBe Triebkraft des Le-

LGl 111, 112.
2LGl, 121, 122, 153, 154, 167, 168, 173, 359, 360, 369, 547.



Ellen Key 107

bens, ,,weil es ein Gesetz der Seele ist, daBl das, was in unserer Seele am
stiarksten lebt, das Unerreichte ist: in dieser Richtung arbeitet der Felsen-
bohrer der Phantasie: in dieser Richtung sammelt und verdichtet sich die
Energie®.

Die Ahnung von der Einheit des Alls, vom Zusammenhang des einzel-
nen mit dem Ganzen, die Verbundenheit mit Vergangenem und Zukiinfti-
gem sowie die Ehrfurcht vor dem Dasein schlechthin, bilden den Ur-
grund des religiosen Erlebens. Wenn die Glaubensinhalte nicht mehr von
dieser Erfahrung genidhrt werden, wenn der Glaube nicht mehr von einer
Leib und Seele umgreifenden schweigenden Andacht getragen wird,
dann stehen seine Gottesbegriffe nur mehr wie Maurergeriiste um ein ein-
gestiirztes Gebdude. Gelehrsamkeit kann solchermaBen zu einer — wenn-
gleich intelligenten — Todesart fiir die gldubige Seele werden. Denn der
Glaube hat tiefere Griinde als die Vernunft. Seine Begriffe und Systeme
sind wie Steine, die aus der Quelle einen Brunnen machen. Den Durst der
Menschen nach dem unendlichen Urgrund, ihre Sehnsucht nach Gott
kénnen die Steine nicht stillen; die Menschen kommen zum Brunnen, um
Wasser zu schopfen.t?

Auf der Suche nach einer lebensbejahenden Spiritualitdt

Unter Berufung auf das Wort Jesu, daB3 sich der Mensch mit seinem Bru-
der vershnen miisse, ehe er seine Gabe auf dem Altar opfert, stellt E.
Key fest, daB der Ewigkeitsgedanke eine wertlose Gabe bleibt, solange
die Menschen nicht dem irdischen Leben ihre Arme gedffnet haben.
,,Eine schéne und gesunde Erdgebundenheit, das ist die Seelenverfas-
sung, die die Menschheit jetzt zunichst braucht, um wirklich vermensch-
licht zu werden®, schreibt sie. Wieviel krankes Gewissen, kleine Ziele
stecken in jenen Knechten der Welt, die sich eingedenk ihres ungelebten
Lebens auf Erden mit dem Hinweis zu beschwichtigen suchen, alles Ver-
lorene und Versdumte einst im Himmel zu erlangen. Angesichts realer
kirchlicher und sozialer MiBstinde plidiert E. Key dafiir, den Gottes-
dienst in Lebensdienst zu wandeln, indem die Menschen ihre Andacht
. extra muros*“, auBerhalb aller Tempel, entfalten; erst dann wird Religion
aufhoéren, etwas auBerhalb des Lebens zu sein.'

Die Uberzeugung vom Wert allen Daseins verbindet den einzelnen
Menschen mit jedem, auch dem geringsten Wesen, das seine streifende
Hand zwar vernichten kann, aber dessen ausgeléschten Lebensfunken

B LGI, 192, 226, 240, 253, 259, 403, 456, 457.
4 1L.Gl, 189, 509, 511.



Gabriele Lautenschliger 108

weder menschliche Weisheit noch die ganze Summe an Erfindungen und
Entdeckungen der Menschheit je wiedergeben kénnten. ,,Das Leben ist
und bleibt ein Ritsel, vor dem der Gedanke halt macht und von dem er
ausgeht, das groBte, ja das einzige Ritsel.“ Sofern man gleichsam die
Welt zwischen sich und Gott legt bzw. die Welt und Gott voneinander so-
wie von sich selbst trennt, werden Reinheitswille, Heiligkeitsstreben, Ge-
rechtigkeitsdurst oder Liebeskraft bestenfalls im Leben vieler einzelner
zu Michten, aber nicht im Leben in seiner Gesamtheit. Weil immer mehr
Menschen an den Spaltungen und Widerspriichen, den ungelosten Riit-
seln des Daseins leiden, wichst eine tiefe Sehnsucht nach Ganzheitsemp-
findung; sie verhilt sich dem Dasein gegeniiber kiinstlerisch, das hei3t
selbsttitig schaffend.

Das Ziel ganzheitlichen Erlebens, Getrenntes zu sammeln und zu verei-
nen, entfaltet sich nach Dafiirhalten E. Keys unbewuf$t im Kind, halbbe-
wuflt vor allem bei Jugendlichen und Frauen sowie bewulB3t bei allen
kiinstlerisch Schaffenden, wohingegen die Summen des Mann-Denkers —
sei er Idealist oder Materialist — nie stimmen konnen, weil sein logisch
konsequentes Denken stets einen Teil der Mannigfaltigkeit des Lebens
ausschlieBt oder im Widerspruch damit steht, weil er die kiinstlerische
Empfindung des Daseins nicht mit in Rechnung zieht.

Die als BewuBtheit titige Vernunft neigt dazu, die {ibrige Natur im gei-
stigen oder korperlichen Bereich, zu vergewaltigen, und wirkt entspre-
chend lebenshemmend. Im Unterschied dazu ist der Seele insgesamt, mit
ihren bewufiten als auch unbewuf3ten Schichten, ihren tausenden von Ge-
danken, Gefiihlen und ihrer Intuition, ein Trieb zur Lebenssteigerung ei-
gen, der Geist und Koérper umfaBBt. Damit ist nicht der Hingabe an die
Lust des Augenblicks das Wort geredet, sondern einem Gespiir fiir Quali-
tit, das Verzicht, Opfer, Entsagung und Tod durchaus mit in ein Ver-
stindnis von erfiilltem Leben einschlie3t.!?

Den Selbstbewahrungstrieb des Lebensverneiners vergleicht E. Key
mit dem Treiben Beelzebubs, dem Herrscher iiber die schnurrenden
Nichtigkeiten. Sie schreibt: Das Leben in Wahrheit lieben heiBt, ,,vom
Morgenlicht zu Taten getauft werden, im Abendlicht des Tages Gaben an
einem Rosenkranz zu zdhlen. Das heil3t sich vom Morgen bis zum Abend
als Sakrament austeilen und das Sakrament in all der Stdrke und SiiBig-
keit, die der Tag uns bot, zu genieBen. Das heif3t, wie unser nordischer Sa-
genheld, mitten in den Qualen der Schlangengrube noch das Leben lob-
zupreisen. Das heifit, sich jeden Tag des neuen Lebens freuen, das iiberall
keimt. Das Leben braucht nie vollkommen arm fiir den zu sein, der noch

15 LGl 190-192, 214, 215.



Ellen Key 109

mit irgendeiner Faser seines Wesens mit einem Kind verbunden ist, wenn
auch nur mit dem, das zufillig zu seinen Fiilen spielt®.!®

Die Mystik, wie sie sich im Mittelalter vorwiegend hinter Klostermau-
ern entfaltete, gilt es — nach Uberzeugung E. Keys - zu ,,verweltlichen®,
um das Dasein zu vergéttlichen, das heiBt zu einem Quell religidser Er-
fahrung zu machen. Mystik ist die groBe ungeteilte Kraft des Lebens, wo-
hingegen eine Kultur, die durch soziale und psychologische Arbeitstei-
lung diese Einheit zersplittert, zur groBten Gefahr fir das Uberleben der
Menschheit wird. Die Autorin kann nicht umhin, dem Christentum eine
historische Mitschuld an dem allgemein verbreiteten Hang zur Lebens-
verneinung, zur Geringschétzung des irdischen Daseins, zu geben. In die-
ser Tendenz scheinen sich Mephisto und Christentum sogar zu begegnen.
Aber wihrend letzteres mit dem Himmel trostet, lockt Mephisto mit der
Lust des Augenblicks.!’

Ist nicht dieser allgemeine Wettlauf nach Gesellschaftsfunktionen ein
gekiinsteltes Kraftaufgebot, eine Rastlosigkeit, bei der die Menschen
nichts erfahren, weil sie an allem wie mit einem Eilzug voriiberfahren?
Trotz stindiger Bewegung sind sie geistig wie eingefroren. Augenblicke,
in denen nichts Gemeinniitziges geschieht, sehen sie als verloren an; das
eigene Gliick sucht man in der Arbeit fiir andere, der Augenblick soll fiir
die Zukunft, das Ich fiir das Ganze geopfert werden — ,,da ist die Form
des Wahnsinns und Selbstmords, die jetzt rast“, schreibt E. Key Anfang
des 20. Jahrhunderts. Der moderne Mensch lauft als Weltverbesserer
herum, und dabei sinkt er selbst tiglich an Wert, weil er niemals im Ge-
genwirtigen verweilt, um es wirklich zu erleben.

Im Hinblick auf ihr Seelenleben ist die Menschheit unwissender als in
bezug auf Fragen der Viehzucht; ja, der Tierschutz steht hoch, verglichen
mit dem Seelenschutz. Wer weill schon um die ,,Erndhrungsbedingun-
gen“ der Seele; um die Notwendigkeit, ihren Gedanken, Gefiihlen, Ein-
driicken, Stimmungen und Regungen angemessene Freirdume zu schaf-
fen. Dieser seelische Lebensraum wird durch Sammlung, Konzentration
und Ruhe gewonnen. ,,Nur wer ganz bei dem ist, wobei er eben ist -
denkt, was er denkt, fiihlt, was er fiihlt, sieht, was er sieht — mit einem
Wort: Wer sowohl zu Dingen wie zu Gedanken in ein unmittelbares Ver-
hiltnis tritt, wer in jedem Augenblick voll gegenwirtig ist, nur bei dem
wird Denken wie Fiihlen, Wille wie Stimmung geséttigt und méchtig.“ Im
Gegensatz zu den vorschnellen Meinungen und dem oberflachlichen Ge-
dankenaustausch groBer Teile der modernen Gesellschaft, ihren lahmen

16 LGl, 265, 266.
17 LG, 169, 286; vgl. 47, 384.



Gabriele Lautenschliger 110

Motiven, verkriippelten Bewegungen, erstarrten Gedanken, versumpften
Gefiihlen, ihrem Summarium an Uneigentlichkeit, wachsen wirkliche
Meinung und Uberzeugung unter tiglichem stillem Nachdenken aus dem
Kern der Personlichkeit, um Wirklichkeit zu werden. ,Die lebende Seele
- wo man ihr auch begegnet, bei Kindern oder Greisen, bei den Genies
oder den Stillen im Lande - vereinigt fruchtbare Tatigkeit mit fruchtbarer
Ruhe, Nachdenken mit Unmittelbarkeit.“!® Diese Seele kennt im Unter-
schied zum Bediirfnis des seichten Glaubens nach starken Worten und
Beweisen die mystische Erfahrung stillen Versinkens und seligen Schwei-
gens, andédchtige Ehrfurcht vor dem Dasein, das heifit Lebensglauben. In
Schmerz wie in Freude ist diese Seele zur Begegnung mit dem Leben be-
reit; im Wissen um den Tod empfingt sie jeden Morgen das Leben aufs
neue; sie denkt in groBen Zeitrdumen und erlebt das eigene Geschick in
Zusammenhang mit dem Ganzen.

Jeder tiberzeugte Christ verwirklicht nach Dafiirhalten E. Keys, wenn
auch oftmals unbewufit, diesen Lebensglauben. In der Nachfolge des
menschgewordenen Gottes macht ein solcher Christ zugleich die Erfah-
rung, dal der Menschensohn keinen Ort hat, wo er sein Haupt hinlegen
kann (Lk 9,58). Das bedeutet: Zur Entwicklung und Reifung religiésen
Lebens gehort, daB die einzelnen lernen, ihre Einsamkeit zu tragen.
Gleichformigkeit auf religiosem Gebiet 148t ,,die Teuererkauften® in den
Bethdusern zu Billigware werden und bereitet einer Zerfallsepoche der
Sekten den Weg. ,,Nur wer mit brennenden Wunden der Seele sich oft zu
Gott gefliichtet hat, weil, was er wagt, wenn er den Menschen sagt, dal
sie groBer werden, wenn sie es vermdgen, auch diese letzte Einsamkeit zu
tragen, die, in der nicht einmal Gott ihr Freund ist!*!®

Das Gliick als Pflicht

»VYollendete Menschlichkeit ist erst bei der schénen Seele zu finden, die,
von unmittelbaren Gefiihlen geleitet, mit der Leichtigkeit des Instinktes
vollbringt, was andere peinvolle Pflicht und schwere Opfer nennen.“20
E. Key schlieBt sich in diesem Zusammenhang dem Einwand Friedrich
Schillers gegen Immanuel Kant an, daB dieser seine Sittenlehre fiir
Knechte, nicht aber fiir die eigenen Kinder des Hauses geschaffen habe,
fir die das Gute ein Lebensbediirfnis und dessen Ausiibung daher Gliick
bedeutet. Ein Handeln, das gezwungen, unfrei, von auBlen auferlegt ist,

18 LG, 394, 395, 398.
19 LG, 194, 167, 418, 423, 424, 493-495.
2 LGl 374.



Ellen Key 111

kann nicht den Anspruch erheben, sittlich verantwortetes Handeln zu
sein. Unter Berufung auf Schillers Begriff des ethisch-dsthetischen Han-
delns entfaltet die Autorin einen Entwurf vollendeter Lebenskunst, bei
dem der Wille zum Leben und Dasein die Grundlage jedweder Tugend
bildet. Denn ,,niemand kann recht handeln — oder gliicklich sein — ohne
sein, handeln und leben zu wollen“. Je mehr Freiheit der einzelne fir
seine Selbsterhaltung und Lebensgestaltung erringt - eine Freiheit, die
am entsprechenden Recht der anderen ihre Grenze hat - desto mehr Ge-
meinsamkeit entsteht. Ein Mensch, der seine eigene Personlichkeit in der
Weise zur Geltung bringen kann, daB die Vernunft nichts grundsétzlich
gegen die Natur verlangt, wiinscht fiir sich selbst nichts, was er nicht auch
fiir andere gelten 146t und anderen ermdglicht.

Eine dergestalt geistig befreite Personlichkeit ist die durch Erfahrung
einsehende. Wihrend ein UbermaB an Leidenschaft blind macht und le-
benshemmend wirkt, weil die Freuden der UbermiBigkeit niedrig sind
und die Fihigkeit, zu verstehen und zu handeln, herabmindern, wirkt das
MabBvolle lebenssteigernd. MaBigkeit ist nicht an und fir sich ein Gut, sie
ist vielmehr die Grundlage und Moglichkeitsbedingung, damit der
Mensch seine natiirlichen Rechte und Bediirfnisse frei, von der Vernunft
geleitet, ausiibt. Unvernunft verursacht Konflikte, die die menschliche
Natur spalten. Wer hingegen verniinftig - seiner Natur gemiB - lebt, ist
nicht nur selbst der Gliicklichste, sondern auch der fiir andere Niitz-
lichste. Ein so verstanden gliicklicher, das heif3t freier Mensch wird nicht
in erster Linie durch Pflichtgebote von auflen zu sittlichen Handlungen
getrieben. Aufgrund der unaufléslichen Spannungseinheit von Geistigem
und Sittlichem ist ihm vielmehr das Sittengesetz ,,natiirlich® geworden.
Der Pflichtbegriff verliert in dem Ma@ seinen diister-strengen Charakter,
wie es als Lust und Gliick erlebt wird, Gutes zu iiben. Die Menschen wer-
den nicht gliicklich, weil sie die Herrschaft ihrer Geliiste verringern oder
ihre sinnlichen Krifte unterdriicken, sondern weil sie gliicklich sind, ha-
ben die Leidenschaften und Geliiste keine Herrschaft mehr iiber sie.

E. Key stellt in diesem Zusammenhang in keiner Weise die Notwendig-
keit in Frage, bestimmte duflere Formen und Gebote, die das Zusammen-
leben von Individuum und Gemeinschaft regeln, durch entsprechende
MaBnahmen aufrechtzuerhalten und durchzusetzen. Sie wendet sich je-
doch gegen eine falsch verstandene Pflichtmoral, die davon ausgeht, daB3
der einzelne grundsitzlich von selbststichtigen Forderungen absehen
muB und fiir die Wohlfahrt der Gesamtheit, nicht fiir das eigene Gliick zu
arbeiten hat. Thr Entwurf einer Gliickslehre geht davon aus, daf3 die
groBtmogliche freie Lebensentfaltung des einzelnen Menschen, bei
gleichzeitiger Respektierung des Freiraums der anderen, auch den best-



Gabriele Lautenschliger 112

moglichen Beitrag fiir das Wohl der Gemeinschaft leistet.?! Dem Gebot
der Pflichtlehre, die eigene Natur zu liberwinden, stellt die Gliickslehre
das Gebot entgegen, die Wesentlichkeit der eigenen Natur zu finden und
zu vervollkommnen. Gliick heit dann, in der hochsten Weise zu leben,
derer man unter den gegebenen Voraussetzungen und Bedingungen fihig
ist. Das bedeutet konkret: Erst wenn die Wehrpflichtigen in allen Vélkern
nicht mehr fiir die Interessen der Machthaber ihr Gehirn auf Schlachtfel-
dern zerfetzen lassen wollen, sondern ihre eigenen Lebens- und Gliicks-
forderungen zu denen des Vaterlandes machen, ist der Krieg undenkbar.
Erst wenn die Arbeiter nicht mehr nur geduldig, unter ungesunden Ver-
héltnissen, fur den Gewinn der Arbeitgeber roboten, sondern die Bedin-
gungen der Arbeit so gestaltet werden, daB} sie der einzelne Arbeiter mit
Aufmerksamkeit und Phantasie, durch vielseitige Einsicht und klare
Ubersicht beherrscht und ausiiben kann, steigert die Werktitigkeit zu-
gleich die Lebenskraft der ganzen Gesellschaft.

Ein falscher Pflichtbegriff bricht — mit den Worten E. Keys - den Mut
der Menschen zu ihrer Wesentlichkeit. Sie verlieren sich dann in seelen-
loser GenuB3- oder Gewinnsucht, Ehr- oder Arbeitssucht, im Niitzlich-
keits- oder Pflichteifer. Pflichtmenschen sind wie Wellen, die zufrieren,
weil das Wasser zu seicht und die Kalte stark ist. Gliicksmenschen hinge-
gen gleichen freien Wellen, die nicht geringere Biirden tragen, wenn-
gleich sie unter ihnen tanzen. Die ethischen Werte und sittlichen Ansprii-
che bleiben gewahrt, aber an die Stelle der Pflicht tritt die Triebkraft der
Lust. Traum und Hoffnung gelten unter dem Gesichtspunkt einer Pflicht-
moral als geistige GenuBmittel; die Gliickslehre erkennt in ihnen ein paar
tragende Hénde. Pflichten, die ein Gebot von auBen auferlegt, sind blei-
schwer, bis eine Hoffnung oder ein Traum sie federleicht macht.

Ausdriicklich weist E. Key darauf hin, daB der Gliickswille kein senti-
mentales Bediirfnis nach leidfreien, idyllischen Zustinden bedeutet: er
kann sogar mit lebenslangem Verzicht verbunden sein. Was die Gliicks-
lehre iiberwinden will, ist nicht das Leiden, sofern es zum Leben gehort,
sondern eine dem Menschen gegen seine innerste Uberzeugung und Na-
tur auferlegte Pflichtmoral, unter deren Geboten er krumm, anstatt ge-
rade wichst. Den zutiefst lebensfeindlichen Tenor der traditionellen
Pflichtauffassung beschreibt die Autorin mit den Worten: ,, Wenn nur das
Opfer fiir uns schwer war, dann schwieg das Gewissen ruhig zu den Lei-
den, die man dadurch mittelbar anderen verursachte, ebenso wie zu dem
Versiegen der eigenen Lebenstiichtigkeit oder der Verhdrtung der Seele,

21 LGl, 294-299.



Ellen Key 113

die oft gerade denen, fiir die man sich geopfert hat, groBere Leiden verur-
sacht, als wenn das Opfer unterblieben ware!“2?

In den Augen E. Keys ist es kurzsichtig, gesellschaftliche MiBstinde
durch permanente Appelle an das Mitleid bzw. Mitgefiihl beheben zu
wollen. Die wirksamste Triebkraft im Hinblick auf umfassende gesell-
schaftliche Reformen ist nicht das Mitleid, sondern der Gemeinsinn.
Nicht weil die Leerausgegangenen leiden, sondern weil das Ganze mit ih-
nen und durch sie leidet, gebiihrt ihnen ihr Anteil. Nicht weil gewisse Ver-
héltnisse Qualen mit sich bringen, sondern weil und insofern solche Qua-
len lebenshemmend auf die Gesamtheit wirken, sollen sie aufgehoben
werden. Weil ungerechte Zustidnde, die den einen zwingen, bei all seiner
Arbeit in unverdienter Armut zu verharren, wihrend der andere bei all
seinem Miiliggang in unverdientem Reichtum verharren kann, lebensge-
fahrlich fiir die Ordnung und den Frieden der Gesellschaft insgesamt
sind, miissen diese Zustédnde gedndert werden. Eine bloBe Linderung des
Leids im Einzelfall kann zum Hindernis fiir notwendige umfassende Re-
formen werden und den ungerechten Zustand im ganzen belassen.??

Weil die christlich-soziale Titigkeit bislang vorwiegend vom Pflicht-
und Mitgefiihl ausging, viel von Barmherzigkeit und ,,Arbeit fiir das
Gliick anderer spricht, anstatt den Gliickswillen des einzelnen und den
Gemeinsinn zu stirken, ist sie nach Dafiirhalten der Autorin in der Frage
malfigeblicher Gesellschaftsgestaltung und -reform letztendlich geschei-
tert. Denn wer sich durch seine Opferwilligkeit nicht auch persénlich be-
gliickt fithlt, macht die, fiir die er sich in Familie und Gesellschaft opfert,
selbst zu Opfern. Auf diese Weise wird die langsame, aber organische
Entwicklung einer gesunden und starken Haltung der gegenseitigen Hilfe
schon im Ansatz erschiittert. E. Key schreibt: ,,Es wurde die Seligkeit des
einen, die Not des anderen zu lindern, wihrend es doch beider Wohlfahrt
sein sollte, da3 die Not aufgehoben werde. So wie das Predigen der Ge-
duld das Leiden verldngert und das Predigen der Sanftmut die Gewalt
verstirkt hat, wurde und ist die Liebestétigkeit das Kopfkissen der Selbst-
sucht und der Schlupfwinkel der Ungerechtigkeit.“2*

Hinter der aufopfernden ,,Pflicht, fiir andere zu leben“, verbirgt sich
allzuoft eiskalte und eisenharte, lahme und l&#hmende, hohldugig karge
Lebensfeindlichkeit. Sittlich gut ist ein solches Handeln nur durch das
MaB an Liebe, mit der es geschieht. Die Liebe — nicht als Caritas allein,
sondern als Eros — macht jede Unterscheidung zwischen opfern und emp-

2 1.Gl, 321; vgl. 311, 318-321, 330-333, 401.
3 LGI, 334-336.
2 LG, 68.



Gabriele Lautenschliger 114

fangen unmoglich. Sie ist die einzige, unabinderliche Bedingung des
Gliicks. Die Liebe 148t ein Gemeingefiihl entstehen, das die Moglichkei-
ten, die man fiir sich selbst will, auch fiir andere verlangt; die man fiir an-
dere w111 auch fir sich selbst; das Gliick der anderen wird als ein Teil des
eigenen erlebt, das eigene als Teil des ganzen; ja, das Gliick der anderen
bildet schlieBlich sogar jenen Teil des eigenen, den man zu allerletzt mis-
sen will.

In dem MaB wie das ,,h6chstmégliche Gliick fiir die groBtmogliche An-
zahl“ zum Ziel des Gesellschaftswillens wird, wird auch das Leben als un-
endlich wertvoll erfahren. Das hat nicht Feigheit vor dem Leid oder
Angst vor Schmerz und Widerstand zur Folge, sondern erfiillt den Men-
schen mit einer religiésen Liebe zum Leben, die den Mut zum Tod mit
einschliet. Das ist dann nicht der Tod des Lebensmiiden oder Verzwei-
felten, des Furchtsamen oder Resignierten, sondern der Tod jener Wage-
mutigen, die ihr Leben geben, um es zu gewinnen; und die solchermafien
der Menschheit einen neuen Stern schenken, nach dem sie steuern kann.
,,und ein solcher Stern zu werden, ist das hochste Gliick.“?

Mpystik und Politik

E. Key charakterisiert die religidse Umbruchsituation zu Beginn des
20. Jahrhunderts als eine Entwicklung, bei der die Menschen alimahlich
einer von aullen an sie herangetragenen Autoritit entwachsen und nach
einer von persdnlichen Griinden und Uberzeugungen bestimmten, von
innen errungenen Religiositiit streben. Das heift nicht, sich selbst aus ei-
genen Hilfsquellen irgendeine Religion zu machen, sondern im Licht des
Glaubens die eigene Verantwortung in der Welt zu erkennen und wahrzu-
nehmen. So verstanden, ist Miindigkeit nichts anderes als echte Demut
im Geiste Jesu, die aus niichterner Selbsterkenntnis heraus ebenso unab-
hiingig von Unterschitzung wie unberiihrt von Uberschétzung durch an-
dere wird. ,,Wenn man die Hohe erklommen hat, von der aus alles aus
dem Gesichtspunkt der Notwendigkeit und Ewigkeit betrachtet wird, hat
die Seele eine Ruhe gefunden, in der tiefe Demut und stolzes Selbstgefiihl
sich vereinigen. In der GewiBlheit, mit Notwendigkeit gerade das zu sein,
was man ist — und als dieses ein unentbehrlicher Teil des ewigen und un-
endlichen Seins - hat man die Berechtigung seiner Personlichkeit.“2¢
Die auBlerordentliche Bedeutung des Betens bleibt unbestritten, aber
zugleich wird auf die Gefahr aufmerksam gemacht, daf3 durch eine un-

25 LG, 346; vgl. 345-348, 358-361, 447.
26 LGl, 301; vgl. 37, 63, 64.



Ellen Key 115

miindige Art und Weise des Gottvertrauens unbewuft die eigene Wach-
samkeit sowie der auf das Erdenleben gerichtete Schaffensdrang er-
schlaffen. Mehr noch: Die Hoffnung, im Himmel das ewige Heil zu ge-
winnen, wird dem Menschen allzuoft wie ein Beruhigungsmittel verab-
reicht, wenn er sich auf jenem Schmerzenslager umherwilzt, das das Er-
denleben noch jetzt fiir die meisten ist. Erst wenn er des Betdubungsmit-
tels beraubt ist, setzt er seinen ganzen Willen dafiir ein, die Schmerzen
aufzuheben. Die Hoffnung, dank Gottes Vorsehung in den ewigen Hafen
gefiihrt zu werden, kann Menschen darin hindern, selbst die Leitung der
Entdeckungsfahrt ihres Erdenlebens in die Hand zu nehmen. Und die
Hoffnung auf ewige Sabbatruhe, stellt E. Key fest, wird nicht selten fiir
das Leben in seiner Gesamtheit, was der Sonntagsgottesdienst fiir die
Woche ist: er gibt Gewissensruhe fiir die Weltlichkeit der iibrigen Tage!

Weil die moderne Kultur und religiése Erziehung das Gedanken- und
Gefiihlsleben spalten, ist der Gedanke zu einer Wirklichkeit ohne Reli-
gion und das Gefiihl eine Religion ohne Wirklichkeit geworden. Derge-
stalt wird das Handeln nicht mehr zugleich von der Liebe zur eigenen
Existenz getragen; ist nicht erfiillt vom Willen nach Lebenssteigerung
und Hoffnung fiir sich selbst. Und entsprechend stirbt allmihlich auch
das echte Gefiihl fiir die Mitmenschen. Der zu geistiger Reife und Miin-
digkeit gelangte Mensch weif3 hingegen, dal der Kampf um die Mensch-
werdung immer im Hier und Jetzt gekdmpft wird.?”

Der von E. Key so genannte ,,Lebensglaube“ bedingt einen auf das Er-
denleben gerichteten Schaffensdrang, der die Kleinen und Schwachen zu
ihrem Recht kommen lassen will, weil das Ganze sich nicht zum Guten
entwickeln und vervollkommnen kann, wenn seine Teile leiden. Zugrun-
degelegt wird hierbei der Gedanke von Einheit und Entwicklung als ein
relationales Spannungsverhilitnis, das insofern handlungsbestimmend
wirkt, als der Mensch hieraus ein lebendiges BewuBtsein und Gespiir fiir
die Bedeutung des Augenblicks entwickelt, den groBen Zusammenhang
mit Vergangenheit und Zukunft, mit den Vorfahren und Nachkommen
ahnt und entsprechend seine Verantwortung fiir die Gestaltung des Er-
denlebens wahrnimmt. Die Erkenntnis des Guten und der Lebensglaube
konnen zur Einheit wachsen, wobei die Eigenstdndigkeit und Unterschie-
denheit der beiden Bereiche gewahrt bleiben.

,Europa ist alterskrank®, stellt die Autorin fest. Bezeichnend hierfiir ist
die allgemein abnehmende Lebensenergie, verbunden mit zahem Konser-
vatismus, weil es weniger Miihe kostet, an alten Begriffen festzuhalten,
als neue zu schaffen, und es leichter ist, mit dem Strom als dagegen zu

27 LG, 94, 95, 180, 181, 301, 351, 498.



Gabriele Lautenschliger 116

schwimmen. Aber es ist unsinnig und verhingnisvoll, unter diesem Ge-
sichtspunkt die Jugend fiir den Nutzen des Staates, der von den Alten re-
giert wird, heranzubilden sowie Pflichtgefiihl und Vaterlandsliebe einzu-
fordern, wenn diese Jugend nie gelernt hat, vom eigenen Gliick zu triu-
men. Eine kréftige Jugend ohne eigenen Gliickswillen ist wie Salz ohne
Salzigkeit, wie ein Jahr ohne Friithling. Zu den schénsten Vorrechten der
Jugend gehort es, andere mit ihrem Wein berauschen zu kénnen, ohne
einen Tropfen aus dem eigenen Becher zu verlieren. Wenn die Jugend je-
doch wie ein Stock auf dem Platz liegen bleibt, auf den das Leben sie ab-
geladen oder die Erziehung sie gezwingt hat, dann entwickelt sie sich zu
einem Wrack im Strom des Lebens. Hingegen waren alle groBen Lebens-
kiinstler, Taten- und Geistesmenschen in ihrer Jugend in gewisser Weise
aufrithrerisch, das heiBt von einer konstruktiven Naturkraft beseelt, sich
eigene Formen zu schaffen und eigene Gesetze zu geben. E. Key schreibt:
»Wiren die Alten weise, so wiirden sie sich iiber jeden gegen den Strom
schwimmenden jungen Menschen freuen, anstatt daB3 diese ,stérenden
Elemente’ im Heim, in der Schule, im Amt nur Unwillen erregen.“28

Riicksichtsloser Egoismus, Eigensucht oder politischer Eroberungs-
wille sind nach Uberzeugung der Autorin nicht die Folge iiberzogenen
Gliicksstrebens, sondern im Gegenteil der Ausdruck ungelebten Lebens,
was sowohl im politisch-sozialen als auch individuellen Bereich schwer-
wiegende Schidden verursacht. Eines ihrer wichtigsten Anliegen ist in die-
sem Zusammenhang eine allgemeine Reform des Religionsunterrichtes,
dessen traditionelle Leitlinien zu der um sich greifenden Religionslosig-
keit der Jugend beigetragen haben. Eine Losung kann und darf nicht
darin bestehen, die Teilnahme am Religionsunterricht freizustellen. Da-
bei handelt es sich lediglich um eine Buchstabenfreiheit, wihrend die
jungen Menschen auBerhalb der Schule — unwissend und blind — um so
massiveren Einfliissen ausgesetzt werden und in die eine oder andere
Richtung geleitet bzw. verleitet werden. Als Folge davon erkennt E. Key,
daBl man vom Regen des Staatskirchentums in die Traufe der Sekten
kommen wird.? '

Was nottut, ist ein Unterricht, der das religiose Gefiihl pflegt und
gleichzeitig die Religionsfreiheit wahrt. Er hat nur dann einen Wert,
wenn die vermittelten Inhalte fiir die Lehrenden selbst zu einer tiefen Le-
benswirklichkeit geworden sind. Denn Leben entziindet Leben, und eine
junge Seele, die einmal religios lebendiggeworden ist, findet frither oder
spéter ihren personlichen Glaubensweg. Im Religionsunterricht geht es

2 LG, 443; vgl. 149, 262, 351, 352.
2 LGl 85, 86.



Ellen Key 117

folglich nicht in erster Linie um Meinungen, sondern um Uberzeugun-
gen. Doch von diesem Leitbild sieht E. Key den Unterricht zu ihrer Zeit
noch weit entfernt. Von Kindheit an werden die jungen Menschen auf
einen von der Gesellschaft vorgeschriebenen Glauben eingestellt, der
kaum die volle Zustimmung ihres Gemiites besitzt. IThre Einwinde wer-
den mit Entschiedenheit zum Schweigen und ihre Stimmungen kiinstlich
zu einer Zustimmung gebracht, gegen die sich ihr Gewissen insgeheim
auflehnt. Durch die herrschende Gesellschaftsordnung zu fortgesetzten
Unwahrheiten gezwungen, stumpft ihr Gewissen ab, und so verliert ein
Mensch nur allzuleicht auch auf anderen Gebieten den Sinn fiir volle
Redlichkeit. Zur Entwicklung einer tragfihigen Religiositit bedarf es
nicht unbedingt eines durch groBe Zeichen und Worte zur Schau gestell-
ten Christentums. Ein Unterricht, der Kulturgeschichte und Naturwis-
senschaften, Kunst und Literatur so zu vermitteln weil}, daBl der Kinder-
sinn durch alles mit Andacht und Staunen erfiillt wird, leistet einen
ebenso wichtigen Beitrag und bereitet den Nahrboden fiir ein fruchtbares
Glaubensleben.®®

E. Key beschreibt das Verhiltnis von Mystik und Politik als unterschie-
dene Spannungseinheit von religioser Individualitdt und umfassender
Sozialitit, von Lebensglauben und Gesellschaftskunst. Wichtig ist nicht,
daf3ein Staat besteht, sondern wieer besteht. Eine besondere Gefahr wird
in dem Hang gesehen, das Gliick des einzelnen, aber auch kulturelle
Werte und Ideale der hheren Organisation der Gemeinschaft zu opfern.
Mittels eines abstrakten Staatsbegriffes werden die Massen fiir die Erhal-
tung verwelkter Organisationsformen mifibraucht, anstatt sich der Auf-
gabe unterordnen zu kénnen, die Lebensqualitit aller zu steigern. Auf
diese Weise macht man die Mitglieder der Gesellschaft und die Staatsdie-
ner zuerst selbst zu Opfern des Systems, ehe sie verhirtet oder abge-
stumpft andere demselben opfern. Denn wer die Macht tiber den Lebens-
unterhalt und die Rechtssicherheit eines Menschen besitzt, hat bei der
Mehrzahl der Menschen auch die Macht, ihre Seelen herabzuziehen.!

Wie alles Leben ist auch das religiose an duflere Bedingungen ge-
kniipft, um wachsen und gedeihen zu kdnnen. Zeichen einer schwinden-
den Seelenkultur und damit verbundenen Religiositit ist in dieser Hin-
sicht die gedankenlose Beschrinkung der dufieren Sabbatruhe durch den
Staat, die mit einem inneren Verlust an Konzentration, Gelassenheit und
Stille einhergeht. Sabbatruhe und Werktitigkeit verhalten sich zueinan-
der wie das UnbewuBte zum bewuBten Ich, wie das Erdinnere zur bebau-

0 LG, 74, 77, 94, 95.
31 LG, 327-329, 335, 386, 445, 461.462.



Gabriele Lautenschliger 118

baren Erdoberfliche. In einem Leben, das sich zum groBen Teil auf Ver-
sammlungen abspielt, findet die Seele selten den rechten Nihrboden,
und auch wenn es einen gibe, so wichst doch nichts in einer Erde, die
taglich geharkt wird.

Mit einer Verdnderung duflerer Verhiltnisse ist es jedoch nicht getan,
stellt E. Key fest. Bessere Arbeitsbedingungen und eine bessere Gesell-
schaftsordnung, groBere Rechte und Aufgaben, Gesetze und Grundsitze,
die Steigerung des Verstandes und der Fihigkeiten, des sozialen Gefiihls
und der Tatenlust — all dies hat den modernen Menschen nicht gehindert,
die alten Ungerechtigkeiten unter neuen Namen weiter zu dulden. ,,Die
neuen Verhiltnisse haben es nicht gehindert, daB die Seelen falsch und
feige oder eng und trocken oder lahm und leer geblieben sind.“32

Am Beispiel der Geschichte der Frauenbewegung des 19. Jahrhunderts
sieht die Autorin diesen Eindruck bestitigt. Thr durchaus berechtigter
und notwendiger Befreiungskampf kostete einen hohen Preis; viele
Frauen wurden dazu gebracht, an Saft und Kraft, Tiefe und Eigenart zu
verlieren, indem gleichsam Wasser in den Wein ihrer reichen Seelen ge-
gossen wurde. Eine wirkliche Befreiung kann es nur durch eine beidseitig
entgegenkommende Respektierung und Verséhnung der Polaritiiten von
Frau und Mann geben. ,,Weil nur zwei jedes fiir sich selbst entwickelte
Menschenwesen eine hohere Einheit bilden konnen“, liegt der Kampf
der Frauen um das Recht auf Bildung, eigene Lebensgestaltung und poli-
tisch-offentliche EinfluBnahme letztendlich auch im Interesse des Man-
nes. Denn durch die Herabsetzung des weiblichen Geschlechtes berau-
ben sich die Minner des Erlebnisses echter Partnerschaft, weil seelisch
und geistig verstimmelte Frauen keine wahren Lebensgefidhrtinnen sind.
Vielleicht — und von dieser Hoffnung ist E. Key erfiillt — erwacht die neue
Frau einmal zur Einsicht, daf} es ihre gréBte Aufgabe ist, das Leben zu be-
seelen. Dann wird ihre Begabung fiir die kiinstlerische Gestaltung des Le-
bens auch fiir die politische Gesellschaftskunst von tiefer Bedeutung wer-
den. Dann wird ihre durch Befreiung erlangte Macht eine Bedeutung er-
langen, die jetzt nur die Weitestblickenden ahnen. ,,Denn die beseelende
Macht ist und bleibt die Liebe, die Liebe, die einigt, wo die Vernunft
trennt.“3?

2 LGl, 447.
3 LGI, 447; vgl. 371, 406, 415, 445-447.



Ellen Key 119

Ausblick

Als hervorragende Rednerin und geistvolle Schriftstellerin sowie Symbol-
gestalt der modernen Freiheitsbewegungen hatte Ellen Key einen groBen
Kreis von Bewunderern um sich geschart. Rainer Maria Rilke war tiber-
zeugt, daB ,,mit ihr eine neue Zeit anbreche*.** Das von ihr erwartete
,dritte Reich“, verstanden als Reich des Heiligen Geistes, des gottlich ge-
wordenen Menschengeistes, kam — jedoch als Chimdre, als ein realpoliti-
sches Reich des Ungeistes — und sollte einmal mehr ihre Beobachtung be-
stitigen, daB iiberall in Europa das Leben an Intellektualismus und Dua-
lismus, Biirokratismus, Systematismus und allen mdglichen Partei-ismen
krankt, wobei die Menschen einander nur mehr als niitzliche oder schid-
liche Dinge behandeln, die man hiitet oder vernichtet.’* Bedingt durch
eine unheilvolle Verkniipfung von Christlichkeit und Militarismus habe
vor allem in Deutschland, wo die Seelen schon im Kindergarten fiir die
Uniform einexerziert werden, die biirgerliche Rechtssicherheit und kultu-
relle Freiheit schweren Schaden gelitten. ,,Und all dies wird so weiterge-
hen“; schreibt E. Key im Jahre 1900, ,die V6lker werden unter immer
groBeren Riistungen zu Boden gedriickt werden; das Recht der kleinen
Nationen wird von den groBen immer mehr verletzt werden, auch nach-
dem die jetzigen Weltgewalten, so wie alle vorhergehenden, unter ihrer
eigenen Expansion zerbrochen sind! Es wird so fortgehen, bis die Miitter
in den Seelen der Kinder das Menschlichkeitsgefiihl vor dem Vaterlands-
gefiihl groBziehen, bis sie bestrebt sind, die Sympathie der Kinder mit al-
lem Lebenden zu erweitern — mit Pflanzen, Tieren und Menschen; bis sie
sie sehen lehren, daB die Sympathie uns nicht nur das Mitleid, sondern
auch die Mitfreude schenkt, und daB das Individuum sein eigenes Le-
bensgefiihl steigert, wenn es lernt, mit anderen Individuen und mit ande-
ren Volkern zu fithlen.*¢

GroBtmogliche Individualitit, verbunden mit umfassender Sozialitdt —
diese Auffassung entwickelt E. Key im Rahmen eines ,,mystischen Evolu-
tionismus und Monismus*“, was sie nicht als Welt-, sondern als eine Le-
bensdeutung verstanden wissen will. Es ist das Glaubenswissen vom
schopferischen Zusammenspiel differenzierter Vielfalt und urspriingli-
cher Einheit, ,,der Einheit zwischen einem Wirken, das ein hoheres Sein
fordert, und einem Sein, das gleichzeitig stets ein hoheres Wirken hervor-

34 Zitiert bei: Josef Rattner, Ellen Key und , Das Jahrhundert des Kindes*, in: Jb. f. verst.
Tiefenpsychol. u. Kulturanalyse 1 (1981), 225-240; hier: 225.

3 LG, 289, 457, 458.

36 JdK, 353, 354.



Gabriele Lautenschliger 120

ruft“.’” Unter Berufung auf Giordano Bruno, Spinoza, J.-J. Rousseau,
insbesondere aber auf J. W. von Goethe entfaltet die Autorin - jenseits al-
ler ,,ismen* — den letztendlich eigenstdndigen, persénlich gepriigten re-
ligids-philosophischen Entwurf eines Lebensglaubens, verstanden als
Haltung und Inhalt. Thre zum Teil heftigen Angriffe gegen das institutio-
nell verfa3te Kirchentum sind durch tiefe Leiden an den realen MiBstin-
den ihrer Zeit bedingt und entsprechend einzuordnen. Ihr Verstindnis
von Gott-losigkeit wehrt sich gegen die eindimensionalen Gottesbegriffe
und -bilder der Theologen und ist der glaubensmiBige Niederschlag je-
ner mystischen Erfahrung, daB Gott in der Begegnung mit dem Men-
schen die Grenzen alles Erkenn- und Erfahrbaren immer wieder sprengt,
bis hin zur ,,Nacht des Glaubens“, was nicht die Aufhebung der Gewil3-
heit des Glaubens bedeutet, sondern das Nicht-Erfahren des Geglaubten.

Die ihr eigene Intelligenz, kreative Denkkraft und Phantasie, ihre Er-
fahrungen als Frau mit Leiblichkeit, Erziehung und Sozialisation lieBen
E. Key innerhalb einer von Mann-Denkern geprigten Kirche seinerzeit
keinen Platz mehr finden, ,,wo sie ihr Haupt hinlegen konnte“. Extra mu-
ros hat sie durch ihr literarisches Werk der Nachwelt ein Vermichtnis
hinterlassen, das von glidubiger Lebensbejahung und Hoffnung wider alle
Hoffnung, von sinnlicher Asthetik sowie dem hohen Ethos einer religi-
sen Personlichkeit kiindet, deren realpolitischer Wirklichkeitssinn nicht
nur die Zeichen ihrer Zeit erkannte; dem vielmehr eine prophetische Di-
mension auch fiir die Gegenwart eignet.

Als Pidagogin hatte sie die erziehungs- und bildungspolitische Re-
formbewegung zu Beginn des 20. Jahrhunderts entscheidend mitgeprigt.
Ihre Bedeutung als Mystikerin fiir die Kirche und Theologie im Uber-
gang zum 21. Jahrhundert harrt noch einer entsprechenden, wohlwol-
lend-kritischen Rezeption. Hierzu aber bedarf es eines feinen Gehors; die
»Musikinstrumente“ der Seele miissen gleichsam aus ihren Verstecken
geholt werden. Denn als eine Art Gleichnis fiir die Tatsache offensichtli-
cher (oder vermeintlicher) Geist-Abwesenheit innerhalb der Kirche er-
zéhlte E. Key die Geschichte jenes Theologen, der in seiner Jugend seine
Violine bis auf weiteres versteckte, weil er fiirchtete, die Macht, die die
Musik auf ihn ausiibte, kénne ihn von den tiefernsten Forderungen des
Christentums ablenken. Und so richtet sich die Frage Ellen Keys damals
wie heute an all jene, die das Christentum ernst genommen haben: ,,Wo
hast du deine Violine verborgen? Wie hast du das zum Schweigen ge-
bracht, was in deinem Leben singen wollte 738

7 LG, 147.
#¥ LGl 53, 54.





