
Simone Weil 
Aufmerksamkeit oder die Sinnstufen der Existenz 

Regine Kather, Freiburg 

•Die Welt ist ein Text mit mehrfachen Bedeutungen, und man gelangt 
von einer Bedeutung zur andern durch eine Arbeit. Eine Arbeit,... wie 
wenn man das Alphabet einer fremden Sprache erlernt, dieses Alphabet 
der Hand durch beständiges Schreiben der Buchstaben geläufig werden 
muß. Ohne dies ist jede Veränderung unserer Denkungsart eine Täu- 
schung."1 Meist gilt das Wahrgenommene unbefragt als Wirklichkeit, die 
unerschütterlich und festgegründet scheint. Woher aber stammt diese Si- 
cherheit? Wie die französische Philosophin, Widerstandskämpferin und 
Mystikerin Simone Weil, die 1943 im Alter von nur 34 Jahren starb, sagt, 
gibt es unterschiedliche Zugangsweisen zur Wirklichkeit. Gewohnheit be- 
wirkt, daß nur eine Zugangsweise für gültig gehalten wird. Das Gesche- 
hen wird nicht rein und unverstellt erfaßt, sondern durch einen Schleier 
von Konventionen, Meinungen, Vorstellungen, Absichten und gebunden 
an die einzigartige Perspektive unserer Weltsicht, so daß kein Standpunkt 
endgültige, eindeutige und ausschließliche Geltung hat. Verstehen ist ein 
organischer Prozeß fortschreitenden Durchdringens und geduldigen Ver- 
tiefens, der Zeit braucht und bei dem sich stufenweise immer komplexere 
Zusammenhänge erschließen. Alle bisherigen Erkenntnisse treten in eine 
gewandelte Konstellation, erscheinen in einem neuen Licht und in ande- 
ren Bedeutungen. Der jeweilige Kontext verleiht dem Geschehnis einen 
anderen Sinn. Schon Piaton schildert im ,Symposion' einen Stufenweg 
zur Schau der Wahrheit, und, etwa zeitgleich mit Simone Weil, führt Wal- 
ter Benjamin in seine Sprachphilosophie den Begriff der Konstellation 
und der Sinnstufen des Verstehens ein2. 

Verstehen allerdings ist für Simone Weil ein Prozeß, an dem Leib und 
Seele beteiligt sind. Alles Wissen muß leibhafte Erfahrung werden und 
die ganze Person durchdringen. Nicht nur das Unglück gräbt seine Spu- 
ren in die Leiblichkeit, auch Arbeit, religiöse Erkenntnisse und vor allem 
die Liebe bedürfen der leibhaften Vergegenwärtigung. 

Der Prozeß des Verstehens vollzieht sich nicht automatisch, aber er ist 

1 S. Weil: Zeugnis für das Gute. Traktate, Briefe, Aufzeichnungen, (zit. als: ZfG). Ölten 
1979 (2), 152. 
2 Walter Benjamin: Ursprung des deutschen Trauerspiels..'Vorrede, in: Gesammelte Schriften 
Bd. I, 1. Hrsg. R. Tiedemann/ R. Schweppenhäuser. Frankfurt/M. 1980, 208; 214f. 



Regine Kather 122 

auch nicht machbar, planbar oder verfügbar. Paradox formuliert ge- 
schieht er weder von selbst noch ohne uns. Es bedarf gesammelter, kon- 
zentrierter Anstrengung, um den eigenen Welthorizont zu überschreiten 
und zu erweitern: der Aufmerksamkeit. •Meistens verwechselt man eine 
gewisse Muskelanstrengung mit der Aufmerksamkeit. Wenn man den 
Schülern sagt: ,•Nun paßt einmal gut auf, sieht man sie die Brauen run- 
zeln, den Atem anhalten, die Muskeln anspannen. Fragt man sie dann 
nach zwei Minuten, worauf sich ihre Aufmerksamkeit richtet, so wissen 
sie keine Antwort. Sie haben überhaupt nicht aufgepaßt, sie waren nicht 
aufmerksam. Sie haben ihre Muskeln angespannt."3 Aufmerksamkeit ist 
ein Schlüsselbegriff in der Gedankenwelt Simone Weils, der die Lebens- 
haltung, die in Schule und Studium, Freundschaft und Mitmenschlich- 
keit, in der Politik und vor allem im Gebet entscheidend ist, kennzeich- 
net. 

Aufmerksamkeit ist kein Willensakt, kein verbissener, ermüdender 
Fleiß, kein gewaltsames Ergreifen des Gegenstandes, nicht die mühsame 
Ausübung lastender Pflichten. •Die Aufmerksamkeit ist eine Anstren- 
gung, vielleicht die größte von allen, aber sie ist eine negative Anstren- 
gung. Sie selbst ermüdet nicht.... Die Aufmerksamkeit besteht darin, das 
Denken auszusetzen, den Geist verfügbar, leer und für den Gegenstand 
offen zu halten, die verschiedenen bereits erworbenen Kenntnisse, die 
man zu benutzen genötigt ist, in sich dem Geist zwar nahe und erreichbar, 
doch auf einer tieferen Stufe zu erhalten, ohne daß sie ihn berührten.... 
Und vor allem sollte der Geist leer sein, wartend, nichts suchend, aber be- 
reit, den Gegenstand, der in ihn eingehen wird, in seiner nackten Wahr- 
heit aufzunehmen."4 Aufmerksamkeit ist Ausgespanntheit des Geistes, 
Offenheit, die Vorbehaltlosigkeit, etwas so zu erfassen, wie es sich zeigt. 
Jedes absichtsvolle Suchen dagegen läßt zu wenig Raum für das Gegen- 
über, sondern ergreift es. Gerade bei dem, was sich der Verfügbarkeit ent- 
zieht wie der Prozeß des Verstehens, das Schreiben eines Textes, die Be- 
gegnung mit Menschen, das Erforschen der Natur oder das Gestalten ei- 
nes Kunstwerkes führt das aktive, etwas zu hastige Suchen leicht zum 
Ergreifen des Falschen. Als Ringen um Objektivität, um Unparteilichkeit, 
Vorurteilslosigkeit und Klarheit fordert Aufmerksamkeit die Konzentra- 
tion auf einen Inhalt, während alles andere lediglich als unscharfer Hori- 
zont mit wahrgenommen wird. Dennoch führt diese Einschränkung auf 
einen Gehalt nicht zu einer Verarmung des Bewußtseins, sondern bewirkt 
als Ausdruck geistiger Intensität gerade dessen Steigerung und Auswei- 

1 S. Weil:ZfG, 54. 
' S. WeilrZfG, 55 f. 



Simone Weil 123 

tung. Die Präzision und Klarheit, die im Erfassen eines Gegenstandes ge- 
wonnen wurde, kommt allen anderen Bereichen des Lebens zugute. Tref- 
fend sagt Meister Eckhart: •Je mehr sich die Seele gesammelt hat, um so 
enger ist sie, und je enger sie ist, um so weiter ist sie."5 

Innere Sammlung wirkt der Trägheit, der eigenen Schwere und Zer- 
streuung entgegen. Zerstreuung kennt Erleben nur als quantitatives, als 
flüchtiges Berühren der Welt, ohne sich auf sie einzulassen. Sie ist ange- 
wiesen auf die Flut der Außenreize, die ihm das Gefühl der Lebendigkeit 
verleihen. Sie erschöpft, verausgabt und ermüdet und hungert doch uner- 
sättlich nach Neuem, das sie ebensoschnell wieder verbraucht. Aufgeso- 
gen von der Außenwelt und zerrissen durch die Flut an Eindrücken und 
Wünschen geht die eigene Identität mehr und mehr verloren. Dagegen 
bewirkt Sammlung als Gegenbewegung zur Zerstreuung eine allmähliche 
Steigerung von Erlebnisintensität, Klarheit und Bewußtheit. Aufmerk- 
samkeit ist Ausdruck spontanen Tätigseins, das dem eigenen Innersten 
entwächst und als Ausdruck innerer Freiheit und Selbstübereinstimmung 
beglückend ist und zugleich zu einer Teilhabe und Verwurzelung in der 
Wirklichkeit in ihrer Vielschichtigkeit führt. Henri Bergson schildert 
diese Ausgespanntheit des Menschen zwischen zwei Formen der Unend- 
lichkeit: der der leeren Dauer, die in Langeweile und Stillstand mündet 
und der der Intensität, der die Kraft zur lebendigen, unerschöpflichen Er- 
neuerung innewohnt: Verfall oder Aufbau der Person: •In beiden Fällen 
können wir uns durch eine immer kräftigere Anstrengung ins Unbe- 
grenzte erweitern, in beiden Fällen gehen wir über uns selbst hinaus. Im 
ersten gehen wir auf eine immer zerstreutere Dauer zu, deren Pulsschläge 
schneller als die unseren sind, indem sie unsere einfache Wahrnehmung 
zerteilen, ihre Qualität in Quantität verdünnen: an der Grenze wäre das 
rein Homogene, die reine Wiederholung.... In der andern Richtung gehen 
wir auf eine Dauer zu, die sich immer mehr in sich spannt, sich zusam- 
menzieht, immer intensiver wird: an der Grenze würde die Ewigkeit 
sein."6 

Ein weiterer Aspekt tritt durch die Übung der Aufmerksamkeit hinzu: 
die Ausbildung eines ethischen Bewußtseins. Gemeinhin herrscht die 
Überzeugung, Tugenden würden erworben durch Ge- und Verbote, die 
das Verhalten regeln und ihm Grenzen ziehen. Aber auch durch das auf- 
merksame Betrachten der Phänomene wird eine ethische Haltung gewon- 
nen, ohne daß diese ausdrücklich einem willentlichen Vorsatz entsprin- 
gen würde. Dieselbe Redlichkeit, die zur Betrachtung der Phänomene 

Meister Eckhart: Deutsche Predigten und Traktate. Hrsg. J. Quint. München 1979, 250. 
1 Henri Bergson: Einführung in die Metaphysik. Jena 1909, 40. 



Regine Kather 124 

aufgewendet wird, wendet sich dem eigenen Ich zu, so daß die eigenen 
Fehler in den Blick treten und die dunklen Seiten der Person nicht auf an- 
dere projiziert werden. Außerdem führt das aufmerksame Betrachten ei- 
ner Sache, der Natur oder eines anderen Menschen über das eigene Ich 
hinaus. Das Gegenüber tritt ins Zentrum des Blicks, ohne daß der eigene 
Ausgangspunkt aufgegeben würde. Nicht falsche Selbstsicherheit und 
Arroganz, sondern Demut vor dem anderen entwickeln sich. Eine Äuße- 
rung Albert Einsteins verdeutlicht diesen Gedanken für die Naturwissen- 
schaft: •Wenn es ein Ziel der Religion ist, den Menschen nachMöglich- 
keit von der Sklaverei egozentrischen Begehrens, Wünschens und Fürch- 
tens zu befreien, so vermag die wissenschaftliche Vernunft der Religion 
noch in einem zweiten Sinne zu helfen. Es ist richtig, daß die Wissen- 
schaft bestrebt ist, die Regeln aufzufinden, welche Tatsachen zu verknüp- 
fen und vorherzusagen gestatten.... Wer aber erfolgreiche Schritte auf 
diesem Gebiete intensiv erlebt, der wird von einer tiefen Verehrung für 
die in dem Seienden sich manifestierende Vernunft ergriffen. Er gelangt 
auf dem Wege des Begreifens zu einer weitgehenden Befreiung von den 
Fesseln des persönlichen Wünschens und Hoffens und zu jener demüti- 
gen Einstellung des Gemüts gegenüber der in ihren letzten Tiefen dem 
Menschen unzugänglichen Größe der im Seienden verkörperten Ver- 
nunft."7 

In Graden also vollzieht sich die Annäherung an die höchste Intensität 
von Aufmerksamkeit. Wahrheitsliebe, die unbeirrbar nach dem forscht, 
,was die Welt in ihrem Innersten zusammenhält', ist ihre Grundlage, so 
daß Aufmerksamkeit im tiefsten Sinne eine religiöse Haltung ist. Zu- 
gleich ist sie eine äußerst kritische Instanz, die Vorstellungen, Meinungen 
und Glaubenssätze bis auf ihren innersten Sinn hin immer wieder neu be- 
fragt. 

Diese intellektuelle Redlichkeit führt Simone Weil zu der Überzeu- 
gung, daß sogar der Atheismus eher ein Schritt hin zu Gott sein kann als 
das fraglose und konfliktfreie Hinnehmen religiöser Dogmen. In diesen 
Gedanken spiegelt sich mehr als nur der biographische Hintergrund Si- 
mone Weils, die als überzeugte Atheistin plötzlich den Einbruch des 
Transzendenten erlebte. Auch Edith Stein verstand sich, nachdem ihr 
Kinderglaube zerbrochen war, für mehrere Jahre als Atheistin. Es han- 
delt sich um einen Atheismus, der sich nicht zur Haltung bloßer Negation 
verfestigt, sondern gerade jenes aufmerksame, vorurteilsfreie Betrachten 
der Phänomene, also auch religiöser, praktiziert. Gänzlich unwissen- 
schaftlich ist eine Haltung, die zwar naturwissenschaftliche Phänomene 

7 A. Einstein: Aus meinen späten Jahren. Stuttgart 1979, 41-47. 



Simone Weil 125 

geduldig erforscht, aber nicht gleichermaßen die über die ganze Welt ver- 
breiteten religiösen Phänomene mit ebenderselben Nüchternheit betrach- 
tet. So kann Atheismus ein fruchtbarer Durchgang sein, der zu besonders 
intensivem, aufmerksamem Befragen der Dinge führt und schließlich in 
eine geläuterte, gereifte religiöse Überzeugung münden kann. •Es gibt 
zwei Arten des Atheismus, deren eine eine Läuterung unseres Begriffs 
von Gott ist.... Von zwei Menschen ohne Gotteserfahrung ist der, wel- 
cher ihn leugnet, ihm vielleicht am nächsten."8 

Dies fordert Mut nicht nur in religiösen Dingen, sondern schon in den 
alltäglichen, verlangt doch die Suche nach Klarheit und innerer Gewißheit 
das Aufgeben beruhigender Sicherungen. Ausgesetztsein und Verzweif- 
lung, der Durchgang durch ,die dunkle Nacht', wie Johannes vom Kreuz 
sie nennt, gehören dazu. Diese Erfahrung ist für Kant untrennbar mit dem 
äußerst beschwerlichen Prozeß des Selbständig- und Mündigwerdens ver- 
bunden. In seinem Traktat ,Was ist Aufklärung' schildert Kant den Aus- 
gang des Menschen aus seiner selbstverschuldeten Unmündigkeit': Nur 
allmählich löst sich der Mensch von Vormündern und lernt, sich seiner ei- 
genen Vernunft und Urteilsfähigkeit zu bedienen, denn Unmündigkeit ist 
nahezu zur Gewohnheit geworden und äußerst bequem. Darüber hinaus 
lähmt die Angst vor den unvermeidbaren Fehlern. Auch Goethes ,Wilhelm 
Meister' kennt zu Beginn seines Weges nur das tiefe, unbewußte Drängen, 
sich selbst auszubilden, während Weg und Ziel ihm verborgen sind. Viele 
und verschlungene Pfade mit manchen schmerzhaften Fehltritten führen 
ihn schließlich ans Ziel: Dieses ist allerdings kein einmal erreichter Zu- 
stand, sondern der sich nun in innerer Selbstübereinstimmung unab- 
schließbar vollziehende Prozeß der Ausbildung der Person. Schon der Rö- 
mer Apuleius, der im 2. Jahrhundert nach Christus lebte, bearbeitet dies 
Motiv in seinem in Anlehnung an Einweihungsmysterien geschriebenen 
Roman ,Amor und Psyche': Psyche, die Seele, ist durch ihre Neugier aus 
dem nächtlichen Schlummer erwacht: Ein Verbot durchbrechend, schaut 
sie beim Licht einer Öllampe ihren Geliebten an, der unerkannt bleiben 
will. Eros aber wird wach und flieht. Nach langer, leidvoller Irrfahrt durch 
die Welt bis hinab in die Unterwelt, die Welt der Toten, getrieben von Eros, 
der Liebe und Sehnsucht, erlangt Psyche, nun ihrer selbst bewußt gewor- 
den, die Versöhnung mit dem Geliebten9. 

8 Simone Weil: Schwerkraft und Gnade (zit. als: SuG). München 1954, 210. 
9 vgl. 1) I. Kant: Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?, in: Schriften zur Anthropolo- 
gie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pädagogik 1, Werkausgabe Bd. XI. Hrsg. W. Wei- 
schedel. Frankfurt/ M. 1982 (4), 53 f. - 2) J. W. v. Goethe: Wilhelm Meisters Lehrjahre, in: 
Goethes Werke Bd. VII, Hamburger Ausgabe. München 1982 (11), 290. - 3) Apuleius: Das 
Märchen von Amor und Psyche. Stuttgart 1978. 



Regine Kather 126 

Wahrheitsliebe wirkt der Schwere und Trägheit, sich in Vorgefundenes 
bruchlos einzufügen, entgegen. Allerdings: Sie bedarf der geistigen Schu- 
lung. Diese setzt in der alltäglichen Lebenshaltung, in den kleinen und 
womöglich auch ungeliebten Tätigkeiten ein. Für die von ihren Schüle- 
rinnen wegen ihrer Authentizität geliebte Lehrerin Simone Weil sind 
Schule und Studium ein fruchtbares Beispiel für die Übung der Aufmerk- 
samkeit. •Es gibt für jede Schulübung eine eigentümliche Art und Weise, 
die Wahrheit zu erwarten, indem man sie begehrt, ohne daß man sich ge- 
stattet sie zu suchen. Eine Weise des Aufmerkens auf die Gegebenheiten 
eines geometrischen Problems, ohne seine Lösung zu suchen, auf die 
Worte eines lateinischen oder griechischen Textes, ohne nach ihrem Sinn 
zu suchen, oder, wenn man schreibt, eine Art des Wartens, bis das richtige 
Wort von selbst aus der Feder fließt, während man nichts tut, als nur die 
unzulänglichen Worte abzuweisen."10 

Ungeachtet aller äußeren Leistungsnachweise sollen die Schüler selb- 
ständig denken lernen und soll sich die Aufmerksamkeit entwickeln, die 
die Grundlage für ein differenziertes, klares und präzises Erfassen eines 
Gedankens ist. •Sucht man mit einer wahrhaften Aufmerksamkeit die Lö- 
sung eines geometrischen Problems, und ist man nach Verlauf einer 
Stunde nicht weiter als am Anfang, so ist man dennoch, während jeder 
Minute dieser Stunde, in einer anderen, geheimnisvolleren Dimension 
vorgeschritten. Ohne daß man es gewahr wird und ohne daß man es weiß, 
hat diese scheinbar vergebliche Anstrengung die Seele mit hellerem Licht 
erfüllt. Die Früchte aber erntet man eines Tages, später, im Gebet. Gewiß 
aber erntet man sie auch einmal, als Dreingabe, auf irgendeinem Felde 
der Erkenntnis, das unter Umständen mit der Mathematik gar nichts ge- 
mein hat. Wer diese ergebnislose Anstrengung geleistet hat, wird viel- 
leicht einmal imstande sein, die Schönheit eines Verses von Racine ... un- 
mittelbarer zu erfassen."11 Schulübungen und Studium werden meist 
nach dem Nutzen beurteilt, den sie für eine spätere Berufswahl oder we- 
nigstens für Mußestunden haben. Sie erscheinen daher als sinnlose Zeit- 
verschwendung, wenn dieser Nachweis nicht mehr erbracht werden 
kann. Übersehen wird hierbei eine entscheidende Dimension, die nicht 
einen sichtbaren Nutzen vorweisen kann: die Schulung der Aufmerksam- 
keit, die durch jede Übung erfolgen kann und sich womöglich in Gebie- 
ten und Lebensphasen auswirkt, die mit der gestellten Aufgabe nichts 
mehr zu tun haben. •Jede Anstrengung fügt ein Körnchen Gold zu einem 
Schatz, den nichts auf der Welt uns rauben kann. Die vergeblichen An- 

»S. WeihZfG, 57. 
ZfG51. 



Simone Weil 127 

strengungen, denen sich der Pfarrer von Ars während langer und 
schmerzlicher Jahre unterzogen hatte, um das Latein zu erlernen, trugen 
all ihre Früchte in der wunderbaren Gabe der Unterscheidung, mit der er 
die Seele derer, die zu ihm zur Beichte kamen, hinter ihren Worten und 
sogar hinter ihrem Schweigen bis auf den Grund erkannte."12 Auch die 
spezifische Begabung ist nicht entscheidend. Gerade wo keine Begabung 
vorliegt, kann die Übung der Aufmerksamkeit am größten sein, da die 
schnelle Lösung des gestellten Problems oft nur wenig Konzentration for- 
dert. Die Schulung der Aufmerksamkeit entzieht sich damit dem Bereich 
dessen, was gesellschaftlich als Leistung anerkannt und belohnt wird. Sie 
gehört einer anderen, nicht auf diese Weise normierbaren Sphäre an, in- 
dem sie Auffassungsgabe und Unterscheidungsvermögen insgesamt bil- 
det. Jede mit voller Aufmerksamkeit ausgeführte Tätigkeit wirkt in dieser 
Weise auf den Menschen zurück. Wahrheitsliebe, nicht das Streben nach 
gesellschaftlicher Anerkennung, ist die ausschlaggebende Motivation, 
sich in die gestellte Aufgabe zu versenken. •Jedesmal, wenn ein menschli- 
ches Wesen, selbst außerhalb jedes expliziten religiösen Glaubens, eine 
Anstrengung der Aufmerksamkeit leistet, mit dem einzigen Verlangen, 
dadurch tüchtiger zu werden zur Erfassung der Wahrheit, erwirbt es diese 
vermehrte Tüchtigkeit, auch wenn seine Anstrengung keine sichtbaren 
Früchte gezeitigt hat."13 

In Mathematik und Philosophie drückt sich für Simone Weil besonders 
deutlich das Ringen um ein objektives Erfassen der Seinsordnung aus. 
Schon in der Schule interessiert sich Simone leidenschaftlich für Philoso- 
phie und Mathematik und diskutiert auch später mit ihrem Bruder An- 
dre, der zunächst in Göttingen Mathematik studiert und bis 1940 in Straß- 
burg lehrt, intensiv mathematische Fragen. In der Verbindung von Ma- 
thematik und Philosophie ist sie nicht nur Pythagoras und Piaton nahe, 
dem sie sich verwandt fühlt und über dessen Schule die Inschrift gestan- 
den haben soll: •Keiner trete hier ein, er sei denn Mathematiker."14 Auch 
Philosophen wie Gottfried Wilhelm Leibniz, Edmund Husserl und Al- 
fred North Whitehead beherrschten die Mathematik ihrer Zeit. Spinoza 
verfaßte eine Ethik ,more geometrico', die Erbauer der Kathedrale von 
Chartres sahen in dieser ein nach mathematischen Prinzipien konstruier- 
tes Abbild des mittelalterlichen Kosmos, und schließlich ist die Mathe- 
matik die Sprache der modernen Physik. 

Mathematik erscheint Simone Weil als eine verlängerte Funktion der 

12 ZfG 52. 
13 ZfG 52. 
14 Zit. n. Simone Weil: Vorchristliche Schau (zit. als: VS). München 1959. 



Regine Kather 128 

Sinnesorgane, durch die man der Phänomene dieser und sogar jener Welt 
durch aufmerksames Betrachten inne werden kann. Vorrangig dient sie 
dem Erfassen der Gesetze der Notwendigkeit und lenkt den Blick auf 
eine verborgene göttliche Ordnung, auf die Wahrheit. Erkenntnis ge- 
winnt durch Mathematik ihre unverzichtbare Strenge und Objektivität. 
Mathematische Verhältnisse erlauben es, eine Ordnung in der Natur dar- 
zustellen, so daß diese nicht als Wirken launenhafter Götter oder gänz- 
lich ungeregelter Geschehnisse erscheint. Die der stoischen Philosophie 
entlehnte Vorstellung einer ehernen Notwendigkeit in allem Geschehen 
macht es Simone allerdings unmöglich, die Ergebnisse der Quantentheo- 
rie, in deren Zentrum der Begriff der Wahrscheinlichkeit steht, zu akzep- 
tieren. Einsteins berühmter Ausspruch ,Gott würfelt nicht', entspricht 
ganz ihrer Überzeugung. •Grundsätzlich bildet die Mathematik ..., d. h. 
wenn unter diesem Namen jedes theoretische, strenge und reine Studium 
der notwendigen Beziehungen einbegriffen wird, zugleich die einzige Er- 
kenntnis des stofflichen Universums, in dem wir leben, und die offenbare 
Spiegelung der göttlichen Wahrheiten.... Um den Umfang dieses Wun- 
ders zu begreifen, muß man sich klarmachen, daß selbst die Wahrneh- 
mung der Sinnesdinge sogar bei den weniger entwickelten Menschen 
stillschweigend eine große Menge von mathematischen Zusammenhän- 
gen einschließt, die die Bedingung dazu sind; daß selbst die primitivste 
Technik immer zumindest stillschweigend angewandte Mathematik 
ist."15 

In der Gedankenwelt Simone Weils kommt der Mathematik durch die 
von ihr geforderte Strenge allerdings nicht nur die Aufgabe zu, die Auf- 
merksamkeit zu schulen. Ein zweiter Aspekt ist für unsere Zeit min- 
destens genauso bedeutsam: Die Bestimmung des Verhältnisses von Na- 
turwissenschaften und Religion, von präziser Verstandestätigkeit zur re- 
ligiösen Erfahrung. •Die naturwissenschaftliche Anschauung der Welt 
muß, recht verstanden, nicht abgetrennt sein vom wahren Glauben. Gott 
hat dieses Universum geschaffen als ein Gewebe auseinander hervorge- 
hender Ursachen."16 Für Simone Weil schließen sich von Seiten der My- 
stik Verstand und religiöse Erfahrung nicht gegenseitig aus. Im Gegen- 
teil: Das aufmerksame Betrachten der Phänomene, wie es Mathematik 
und Naturwissenschaften üben, führt letztlich über deren eigenen Gegen- 
standsbereich, die Sphäre dieser Welt, hinaus. 

Auch von seiten der Naturwissenschaft gibt es viele Zeugnisse, daß Re- 
ligion und autonome Naturwissenschaft als einander ergänzend erfahren 

15 VS 143. 
16 Simone Weil: Lettre ä un religieux. Paris 1951, 54-56. 



Simone Weil 129 

wurden: Albert Einstein wurde bereits genannt, Werner Heisenberg und 
Carl Friedrich von Weizsäcker sind die bekanntesten. Da in unserer Zeit 
die gefühlsmäßige Verwurzelung in der religiösen Sphäre schwach ge- 
worden ist, ist es um so wichtiger, soweit irgend möglich den Sinngehalt 
von Religion und Mystik mit Hilfe des Verstandes begreiflich zu machen. 
Dies entspricht dem Abbau von blinde Gläubigkeit und Gehorsam for- 
dernden Institutionen und dem Übergang zur eigenständigen Orientie- 
rung der Menschen in religiösen Fragen. Hierbei nimmt die Auseinander- 
setzung über die Vereinbarkeit naturwissenschaftlicherErkenntnisse mit 
religiösen Phänomenen eine Schlüsselstellung ein. Simone Weils Impuls 
aufgreifend und eine vorschnelle Gleichsetzung beider Sphären vermei- 
dend, dürfen wir sagen: Aufgabe der Naturwissenschaft wäre es, die 
Grenzen ihres Gegenstandsbereiches und der von ihr zur Beschreibung 
der Welt verwendeten Begriffe genau zu bestimmen. Dies ließe Raum für 
andere Zugangsweisen zur Wirklichkeit, ohne die Bedeutung der natur- 
wissenschaftlichen Erkenntnis zu schmälern. Auch Religion und Philoso- 
phie müßten die Reichweite ihrer Begriffe bedenken. Um aber aus der 
Defensive, in die sie im Unterschied zu den Naturwissenschaften geraten 
sind, herauszukommen, ist eine andere Haltung gegenüber den naturwis- 
senschaftlichen Erkenntnissen nötig. Treffend formuliert der Mathemati- 
ker und Philosoph Alfred North Whitehead den fatalen Kontrast, in dem 
Naturwissenschaft und Religion jeweils auf neue Erkenntnisse über die 
Natur reagieren: •Jeder dieser Anlässe traf die religiösen Denker unvor- 
bereitet. Etwas, das für lebenswichtig erklärt wurde, hat schließlich, nach 
Kampf, Verzweiflung und Anathema, eine ... neue Interpretation erfah- 
ren. Die nächste Generation von religiösen Apologeten gratuliert dann 
der religiösen Welt zu der tieferen Einsicht. Das Ergebnis der unausge- 
setzten Wiederholung dieses unwürdigen Rückzugs über viele Generatio- 
nen hinweg hat letzten Endes die intellektuelle Autorität der religiösen 
Denker fast vollständig zerstört. Man denke an folgenden Kontrast: 
Wenn Darwin oder Einstein Theorien verkünden, die unsere Ideen modi- 
fizieren, dann ist das ein Triumph der Wissenschaft. Wir sagen nicht, daß 
die Wissenschaft schon wieder eine Niederlage erlitten hat, weil ihre al- 
ten Ideen aufgegeben wurden. Wir wissen, daß ein weiterer Schritt der 
wissenschaftlichen Einsicht gelungen ist."17 Wissenschaft begreift sich als 
Prozeß, der die Auseinandersetzung mit bisher unerkannten Phänome- 
nen, deren Integration in bestehende Theorien oder die Modifikation der 
grundlegenden Theorien fordert. Jede Theorie erfaßt immer nur einen 
Teilbereich der Wirklichkeit. Auch die Interpretation der Grundgehalte 

' A. N. Whitehead: Wissenschaft und moderne Welt. Frankfurt/M., 1984, 219. 



Regine Kather 130 

von Religion vollzieht sich in der Wandelbarkeit und Unabgeschlossen- 
heit von Zeit und Geschichte und ist angewiesen auf das begrenzte Auf- 
fassungsvermögen der jeweils lebenden Menschen. Keine Religion M/das 
Absolute, sondern sie kann lediglich die Darstellung des Absoluten in der 
Gebrochenheit der Zeit sein. Insbesondere die naturwissenschaftlichen 
Vorstellungen der religiösen Texte sprechen jeweils die Sprache ihrer 
Zeit. Wenn Religion diese Offenheit gegenüber ihrer eigenen Entwick- 
lung gewinnen könnte, wäre wieder eine fruchtbare Auseinandersetzung 
mit den Naturwissenschaften möglich. Auseinandersetzung aber heißt 
auch, Widersprüche auszuhalten, bis vielleicht die Möglichkeit einer Syn- 
these auf höherer Ebene sichtbar wird. 

Die unverzichtbare Bedeutung von Aufmerksamkeit zeigt sich nicht 
nur in der Wissenschaft, sondern noch in einer weiteren Sphäre: der der 
Mitmenschlichkeit. Sie gewährt in der Freundschaft die nötige Distanz 
zum anderen, durch die er so, wie er ist, in den Blick treten kann. Sie er- 
greift ihn nicht, formt ihn nicht nach den eigenen Vorstellungen, Bildern 
und Wünschen, sondern läßt ihn frei. Gesucht wird im anderen nicht die 
Bestätigung des eigenen Ich, sondern eine von diesem untrennbar unter- 
schiedene Wirklichkeit. •Die beiden Freunde willigen völlig darin ein, 
daß sie zwei und nicht einer sind; sie achten den Abstand, der zwischen 
ihnen gesetzt ist... Die Freundschaft ist das Wunder, durch welches ein 
menschliches Wesen einwilligt, das andere, das ihm wie eine Nahrung 
unentbehrlich ist, aus der Ferne zu betrachten ... Die höfische Liebe hat 
ein menschliches Wesen zum Gegenstand; aber sie ist nicht lüstern. Sie 
ist nur eine Aufmerksamkeit, die sich auf das geliebte Wesen richtet und 
dafür um Zustimmung bittet... Eine solche Liebe in ihrer Fülle ist Gottes- 
liebe durch das geliebte Wesen hindurch."18 Wieder zeigt sich uns Auf- 
merksamkeit als eine Haltung, in der sich Welt über das eigene, be- 
schränkte Ich hinausgehend erschließt, durch die eine Ausrichtung auf 
anderes gewonnen wird, ohne dies zu vereinnahmen. Will ich Begegnung, 
Freundschaft, Liebe erzwingen, zerstöre ich sie unweigerlich. Die Wirk- 
lichkeit des anderen, der unverfügbar ist, entschwindet. Was bleibt, ist 
das Gefängnis der eigenen Wünsche. Nur indem der andere frei bleibt, 
kann er mir begegnen, kann er mich lieben. Und doch, und dies ist ein 
schmaler Grat, bedeutet Aufmerksamkeit keine handlungslose Passivität. 
Martin Buber drückt diesen Gedanken der Koinzidenz von Aktion und 
Passion, von tätiger Erwartung oder ausgerichteter Empfänglichkeit fol- 
gendermaßen aus: •Das Du begegnet mir von Gnaden - durch Suchen 

18 Simone Weil: Das Unglück und die Gottesliebe. Hamburg 1961, 22Iff; - Simone Weil: 
Was bedeutet der Okzitanische Geist?, in: Ecrits historiques et politiques, 1960, 80. 



Simone Weil 131 

wird es nicht gefunden. Aber daß ich zu ihm das Grundwort spreche, ist 
Tat meines Wesens, meine Wesenstat. Das Du begegnet mir. Aber ich 
trete in die unmittelbare Beziehung zu ihm. So ist die Beziehung Erwählt- 
werden und Erwählen, Passion und Aktion."19 

Aufmerksamkeit gegenüber dem anderen muß sich gerade in Leid und 
unabwendbarer Not bewähren. Schon 1921, im Alter von 12 Jahren, trifft 
Simone Weil ein persönliches, rein körperliches Unglück: Heftige An- 
fälle von Kopfschmerzen, die um den Mittelpunkt des Nervensystems an- 
gesiedelt sind und häufig auch im Schlaf andauern, quälen sie von nun an 
unaufhörlich und verlangen von ihr ein Höchstmaß an innerer Konzen- 
tration, um die Fähigkeit zur Teilnahme am Schicksal anderer und ihre 
intellektuelle Schöpferkraft nicht zu verlieren. Die eigene Not wird zum 
Anstoß, intensiv über Leid und Unglück nachzudenken, das Simone Weil 
später bei den Arbeitern, im spanischen Bürgerkrieg wie in dem von den 
Nationalsozialisten besetzten Frankreich mit durchlitt. •Ein nur körperli- 
cher Schmerz hingegen ist etwas Geringes und hinterläßt keine Spuren in 
der Seele. So zum Beispiel der Zahnschmerz ... Anders verhält es sich mit 
einem sehr lang andauernden oder sehr häufigen körperlichen Leiden. 
Aber ein solches Leiden ist oft etwas völlig anderes als ein Leiden; es ist 
oft ein Unglück."20 Schmerz und Leiden, auch materielle Verluste und 
Mangel an äußeren Gütern können vorübergehen, ohne tiefe Spuren in 
der Seele zu hinterlassen. Wirkliches Unglück dagegen trifft den Men- 
schen als leib-geistige Einheit in allen Fasern seiner Existenz. Jede tiefe 
seelische Qual, Demütigungen, ungerechte Verurteilungen, ständige Er- 
niedrigungen sind unlösbar verknüpft mit einem physischen Schmerz. 
Das ganze körperliche Sein möchte sich gegen die erlittene Gewalt auf- 
bäumen und muß diesen Wunsch aus Ohnmacht oder Angst unterdrük- 
ken. Das Unglück brennt sich in die Seele ein, fesselt sie, lähmt und unter- 
wirft den Menschen dem Kräftespiel der rein mechanischen Notwendig- 
keit. Er verliert die Freiheit zu entscheiden und selbständig zu handeln. 
Das Unglück stürzt einen Menschen in tiefe innere und äußere Verlassen- 
heit, in der er die Abwendung und Verachtung der Menschen und die Ab- 
wesenheit Gottes, Hiob und Christus vergleichbar, erleidet. Mit zwingen- 
der Gewalt prägt das Unglück dem Menschen unauslöschlich Verach- 
tung, Ekel, Selbsthaß, Grauen und die Empfindung eigener Schuld auf. 
•Das Unglück ist eine Entwurzelung des Lebens, etwas, das in mehr oder 
minder abgeschwächter Form dem Tode gleichkommt... Wahrhaftes Un- 
glück liegt nur dann vor, wenn das Ereignis, das ein Leben ergriffen und 

19 Martin Buber: Ich und Du, in: Das Dialogische Prinzip. Heidelberg 1979, 15. 
20ZfG 17 f. 



Regine Kather 13 2 

entwurzelt hat, es unmittelbar oder mittelbar in allen seinen Teilen, in sei- 
nem sozialen, psychologischen und physischen Teil, getroffen hat."21 

Das Unglück erscheint als eine blinde, gleichgültige und anonyme 
Macht, die die Persönlichkeit zum bloßen Gegenstand herabwürdigt. 
Einsamkeit und die Sinnlosigkeit des Geschehens, die den Unglücklichen 
umschließen, lassen ihn verstummen. Er findet für das, was ihm ge- 
schieht, keine Worte mehr, um sich anderen mitzuteilen. Zuletzt meidet 
er unbewußt sogar Mittel und Wege zu einer Veränderung seiner Lage 
und neigt dazu, sich immer wieder neu ins Unglück zu stürzen. Er miß- 
traut denen, die ihm helfen wollen, und spürt die geringste Überlegenheit 
seiner Wohltäter als verletzende Verachtung, die ihn nur noch tiefer ins 
Unglück stürzt. •Eine andere Wirkung des Unglücks ist, daß es die Seele 
nach und nach zu seinem Mithelfer macht, indem sie ihr ein Gift der 
Trägheit einspritzt. Jeder, der lange genug unglücklich war, handelt wie 
in heimlichem Einverständnis mit seinem eigenen Unglück."22 Unglück 
ist die Erfahrung radikalen Ausgesetztseins und des Verlusts von mit- 
menschlicher Anerkennung, durch die es die Macht gewinnt, die lebens- 
notwendige Selbstachtung völlig zu lähmen und zu zerstören. Daher be- 
zeugt Aufmerksamkeit mehr als alle Gefühle, den Wert des anderen. Sie 
schenkt ihm sein Selbstwertgefühl, indem sie ihn als diesen einzigartigen 
Menschen anschaut. Das, was der andere nutzen könnte, ist kein Krite- 
rium, unter dem er angesprochen wird. Auch die Erinnerung daran, daß 
es vielen anderen ebenso gehe, spendet keinen Trost, und selbst pragmati- 
sche, hilfreiche Ratschläge können die Aufmerksamkeit nicht ersetzen. 
•Die Unglücklichen bedürfen keines anderen Dinges in dieser Welt als 
solcher Menschen, die fähig sind, ihnen ihre Aufmerksamkeit zuzuwen- 
den. Die Fähigkeit, dem Unglücklichen seine Aufmerksamkeit zuzuwen- 
den, ist etwas sehr Seltenes und sehr Schwieriges.... Die Wärme des Ge- 
fühls, die Bereitschaft des Herzens, das Mitleid genügen hierzu nicht."23 

Die Deutung der Welt als vielschichtige Textur zeigt uns auch Auf- 
merksamkeit als Haltung mit verschiedenen Sinnstufen und Graden der 
Intensität, die sich gegenseitig ergänzen. Aufmerksamkeit verklammert 
die Welt des Alltags mit der religiösen Sphäre, indem das alltägliche Tun 
auf die Fähigkeit zur Aufmerksamkeit auch in der Zuwendung zu Gott 
zurückwirkt. 

Die tiefste Bedeutung gewinnt Aufmerksamkeit für die religiöse 
Sphäre. Wider ihren Willen und ohne ausdrückliche Suche mündet Si- 

21 ZfG 14. 
22 ZfG 18. 
23 ZfG 58 f. 



Simone Weil 133 

mone Weils Weg in den schmalen Pfad der Mystik ein. •Ich hatte boh- 
rende Kopfschmerzen, jeder Ton tat mir weh wie ein Schlag; und da er- 
laubte mir eine äußerste Anstrengung der Aufmerksamkeit, aus diesem 
elenden Fleisch herauszutreten, es in seinen Winkel hingekauert allein zu 
lassen und in der unerhörten Schönheit der Gesänge und Worte eine 
reine und vollkommene Freude zu finden."24 Die äußerste Anspannung 
der Aufmerksamkeit kehrt die Bewegung der Schwere, die Simone nie- 
derdrücken will, um und zieht sie empor in einen Bereich reiner, lichtvol- 
ler Freude. Diese Wirkung äußerster Konzentration erschloß sich Simone 
zunächst bei der absichtslosen Rezitation des Gedichtes ,Love' von 
George Herbert, das der englischen metaphysischen Dichtung des 17. 
Jahrhunderts angehört. Simone Weil rezitierte es zunächst absichtslos mit 
höchster Aufmerksamkeit und Zustimmung immer dann, wenn sie die na- 
hezu unerträglichen Kopfschmerzen überfielen: 

Liebe bot mir Willkomm; doch meine Seele schrak zurück, 
In Schuld des Staubes, Schuld der Sünde. 
Sie aber, Liebe, flinken Auges merksam, wie ich trag 
Den Fuß kaum von der Schwelle setzte, 
Drang näher an mich, zärtlich fragend, 
Ob etwas mir zu mangeln schien. 

Ein Gast, gab ich zur Antwort, würdig dieses Orts. 
Und Liebe sprach: Du sollst es sein. 
Ich, der des Undanks, der Ungute voll? Ach, lieber Freund, 
Der nicht dich anzuschaun vermag. 
Liebe ergriff mich bei der Hand und sagte lächelnd: Wer schuf die 
Augen, wenn nicht ich? 

Zu wahr, Herr, aber ich verdarb sie nur; laß meine Schande 
Dort hingehn, wo sie es verdient. 
Und weißt du nicht, spricht Liebe, wer den Tadel auf sich nahm? 
Dann will ich, lieber Freund, dir dienen. 
Du mußt, spricht Liebe, niedersitzen und mein Mahl genießen. 
So setzte ich mich denn und aß.25 

Das Gedicht gewinnt die Kraft eines meditativen Gebets, bei dem Si- 
mone Weil einmal völlig unerwartet die liebende Gegenwart Christi er- 
fährt. •Ich glaubte, nur ein schönes Gedicht zu sprechen, aber dieses 
Sprechen hatte, ohne daß ich es wußte, die Kraft eines Gebetes. Einmal, 

24Zit. in: A. Krogmann: Simone Weil. Hamburg 1970, 53. 
25 George Herbert: Zit. in: ZfG 271. 



Regine Kather \ 34 

während ich es sprach, ist Christus herabgestiegen und hat mich ergrif- 
fen. ... Ich empfand nur durch das Leiden hindurch die Gegenwart einer 
Liebe gleich jener, die man im Lächeln eines geliebten Antlitzes liest.26 

Die selbstkritische, nüchterne Intellektualität Simone Weils lassen sie 
immer wieder prüfen, ob es sich bei dieser Übermächtigung nicht um ein 
durch Autosuggestion hervorgerufenes Erleben oder um bloße Gefühle 
handelt. Deutlich unterscheidet sie die Aufmerksamkeit von jedem nur 
gefühlsmäßigen Akt oder dem alltäglichen Denken. Man darf sagen, daß 
letztlich die Kraft des Denkens und Fühlens erst aus der gesammelten 
Aufmerksamkeit entspringt. Nur durch die höchste Konzentration der 
Aufmerksamkeit kann der Mensch für ein Nu dem Gesetz der Notwen- 
digkeit entrinnen und wird in seltenen, unverfügbaren, geschenkten Mo- 
menten einer übersinnlichen Erkenntnis teilhaftig. In dieser ,connais- 
sance surnaturelle' steht der Mensch für einen blitzartigen Augenblick 
unmittelbar vor Gott: •Der Mensch entrinnt den Gesetzen dieser Welt 
nur für die Dauer eines Blitzstrahls. Augenblicke des Innehaltens, der 
Kontemplation, der reinen Intuition. . . Durch diese Augenblicke ist er 
des Übernatürlichen fähig."27 Intellektuelle Aufmerksamkeit liegt also 
gleichsam am Schnittpunkt zwischen Natürlichem und Übernatürlichem. 
Sie zeigt ihre Wirksamkeit im Alltag, vermag aber auch in einem Moment 
äußerster Sammlung, einem Nu, den Menschen hierüber hinaus zu tra- 
gen. 

Am Vater-unser bildet Simone Weil die Schulung der Aufmerksamkeit 
zu einer systematischen Übung aus, indem sie sich bemüht, es ohne den 
geringsten abweichenden Gedanken einmal jeden Morgen zu sprechen. 
•Seitdem habe ich mir als einzige Übung die Verpflichtung auferlegt, es 
jeden Morgen ein Mal mit unbedingter Aufmerksamkeit zu sprechen. 
Wenn meine Aufmerksamkeit unter dem Sprechen abirrt oder einschläft, 
und sei es auch nur im allergeringsten Grade, so fange ich wieder von 
vorne an, bis ich ein Mal eine völlig reine Aufmerksamkeit erreicht habe. 
... Die Kraft dieser Übung ist außerordentlich und überrascht mich jedes 
Mal ,.."28 Aufmerksamkeit, die in allen Lebensbereichen unverzichtbar 
ist, gewinnt in der religiösen Erfahrung ihre größte Tiefe. •Das Wesen des 
Gebets besteht in der Aufmerksamkeit.... Im Gebet richtet die Seele alle 
Aufmerksamkeit, deren sie fähig ist, auf Gott, und die Beschaffenheit des 
Gebetes hängt zu einem großen Teil von der Beschaffenheit der Aufmerk- 
samkeit ab. Wenn es hieran mangelt, kann auch die Wärme des Gefühls 

26 Simone Weil: Das Unglück und die Gottesliebe. Op. cit., 50-55. 
27 ZfG 170. 
28ZfG 109. 



Simone Weil 135 

keine Abhilfe schaffen."29 Kein Bittgebet ist hier gemeint, das irgend ein 
endliches Gut erfleht. Das erstrebte Gut ist Gott und nichts anderes ne- 
ben ihm oder gar über ihn hinaus, denn er ist allumfassend. Die Worte, 
die im Gebet verwendet werden, sind, verglichen mit der Aufmerksam- 
keit, mit der sich der Betende zu Gott wendet, nebensächlich. Gebet ist 
eine Ausrichtung auf Gott mit der ganzen Kraft der Seele und ein Abse- 
hen von allen anderen Gedanken, Wünschen, Sorgen. 

Gebet als meditative Sammlung ist eine in vielen Religionen verbrei- 
tete Übung. Besonderheit der monotheistischen Religionen wie Juden- 
tum, Christentum und Islam ist, daß es sich nicht nur um ein Leerwerden 
handelt: Entscheidend ist die Ausrichtung auf Gott, der allerdings allen 
Vorstellungen, Bildern und Aussagen des Menschen entrückt ist. Medita- 
tive Sammlung verleiht dem Gebet, den Worten, Kraft. Worte sind dann 
nicht mehr nur nützliche Mittel der Kommunikation, sondern Ausdruck 
der Ganzheit der Person, ihrer Ausgerichtetheit. Daß Worte wirken, spü- 
ren wir im Alltag meist nur an Verletzungen, die sie reißen, oder an Trost 
und Wärme, die sie spenden. 

Ihre Erfahrungen lassen Simone dem Text des ,Vaterunser' einen ande- 
ren, mystischen Sinn geben, der für sie allerdings in Übereinstimmung 
mit dem griechischen Wortlaut der eigentliche ist: Nicht um das tägliche 
Brot ist zu bitten, sondern um das übernatürliche. •Christus ist unser 
Brot. Wir können ihn nur für den gegenwärtigen Augenblick erbitten. 
Denn er ist immer da, Einlaß heischend steht er an der Tür unserer Seele 
und will eintreten; aber er vergewaltigt nicht die Einwilligung. Wenn wir 
einwilligen, daß er eintrete, so tritt er ein; und sobald wir es nicht mehr 
wollen, geht er sogleich hinweg."30 Daß Aufmerksamkeit kein aktives Er- 
greifen meint, wird an der Unverfügbarkeit Gottes besonders deutlich. 
Was dem Menschen möglich und aufgegeben ist, ist konzentrierte Auf- 
merksamkeit, gesammelte Ausrichtung: attente. Und dennoch ist dies 
nicht bloß die Haltung passiven Wartens auf einen Gnadenakt. So sehr es 
an Gott ist, die Seele zu ergreifen, so ist es der Teil der Seele, sich in auf- 
merksamer Erwartung auszuspannen. Aktivität und Empfänglichkeit 
koinzidieren. 

Nahrung ist nicht nur das, was der Mensch physisch braucht. Sein tief- 
ster Lebensquell ist nicht soziales Ansehen, äußerer Erfolg, Geld, Macht 
oder gar Berühmtheit. Auch wenn dies in begrenztem Rahmen hinzukom- 
men muß, soll der Mensch nicht unter der Last der äußeren Umstände 
zerbrechen, so sind doch physische Nahrung und soziale Anerkennung 

29 ZfG 50. 
30 ZfG 64. 



Regine Kather 136 

lediglich die Grundlage, um die Aufmerksamkeit auch auf die übersinnli- 
che Nahrung, die Nahrung des Geistes zu richten. Dieses übernatürliche 
Brot kann nicht gespeichert werden für magere Jahre, sondern muß im- 
mer neu empfangen werden, indem der Mensch in seine zeitlose Gegen- 
wärtigkeit eintaucht. 

Diese Umkehrung unseres gewöhnlichen Lebensgefühls drückt Piaton 
in einer Metapher aus, die besagt, daß der Mensch ein Baum sei, dessen 
Wurzeln im Himmel verankert seien und der von dort auf die Erde zu 
wachse. Ähnlich schildert es Edith Stein: ebenfalls leidenschaftliche Phi- 
losophin und Zeitgenossin Simone Weils, durchlebte sie wie diese in hart- 
näckiger Wahrheitssuche als Schülerin Edmund Husserls Jahre des Athe- 
ismus. Bis sie eines Tages am Ende des Ersten Weltkrieges während einer 
persönlichen Krise das unwiderstehliche Einströmen der Wirklichkeit 
Gottes in ihr Inneres erfuhr. Eine Geborgenheit erfüllte sie, die nicht aus 
ihr stammte. Jahre später schildert sie, daß dies die Quelle der Kraft für 
ihre intensive Arbeit war. •Besondere Mittel wende ich zur Verlängerung 
der Arbeitszeit nicht an. Ich tue, soviel ich kann. Das Können steigert 
sich offenbar mit der Menge der notwendigen Dinge. Wenn nichts Bren- 
nendes vorliegt, hört es viel früher auf... Es kommt nur darauf an, daß 
man zunächst einmal in der Tat einen stillen Winkel hat, in dem man mit 
Gott so verkehren kann, als ob es sonst überhaupt nichts gäbe ... schließ- 
lich, daß man sich ganz und gar als Werkzeug betrachtet."31 

Für Simone Weil ist dies das Urerlebnis der Kommunion, das nicht an 
Raum und Zeit gebunden ist. Es bleibt allein das Individuum vor Gott, ei- 
nem Gott allerdings, den die Dogmen der Religionen nur unzureichend 
darstellen. •Es gibt eine transzendente Energie, deren Quell im Himmel 
entspringt, die in uns einströmt, sobald wir es begehren. Dies ist wirklich 
eine Energie; sie vollbringt Taten vermittels unserer Seele und unseres 
Leibes."32 

Aufmerksamkeit ist ein individueller Akt, der nicht kollektiv vermittelt 
werden kann. Diese Individualisierung wird häufig der Mystik zum Vor- 
wurfgemacht, obwohl sich gerade hierin die Einzigartigkeit des Individu- 
ums ausdrückt, sein unverwechselbarer Wert wie das Vertrauen in seine 
Möglichkeiten. Unwichtig sind gesellschaftlicher Status, herausragende 
Begabungen oder besondere Leistungsnachweise. Allerdings, und hierin 
mag. für viele das Beunruhigende liegen, wird dadurch auch die Macht 

31Zit. nach: W. Herbstrith (Hg.): Edith Stein: Ein neues Lebensbild in Zeugnissen und 
Selbstzeugnissen. Freiburg 1983, 38; vgl. 31. 
32 ZfG 65. 



Simone Weil 137 

der religiösen Institutionen in Schranken verwiesen. •Wer Gott um Brot 
bittet, wird keine Steine von ihm empfangen."33 

Die Religionsgrenzen werden durchlässig. Im Unterschied zu Edith 
Stein konvertierte die Jüdin Simone Weil nicht zum Christentum. Einer 
der Gründe war, daß sie überall in der Welt und durch alle Zeiten hin- 
durch eine der Struktur nach ähnliche Beschreibung der ,connaissance 
surnaturelle', der übernatürlichen Erkenntnis, fand. DieTexte der Ägyp- 
ter, der Griechen wie Homer, Äischylos, Sophokles und Piaton, der 
christlichen Mystik und der Inder offenbarten ihr ihren verborgenen my- 
stischen Sinn. Sie untersucht die antiken und außereuropäischen Myste- 
rienkulte auf ihren sakralen und mystischen Gehalt hin, vergleicht ihre 
Symbole mit den christlichen und entdeckt eine Fülle von Ähnlichkeiten. 
In den Symbolen erkennt Simone den Verweis auf ein und denselben 
Sinn, der durch die Jahrtausende wiederkehrt. Einweihungsrituale, die 
Tod und Neugeburt vollziehen sollen, wie der sakrale Gebrauch von Brot 
und Wein sind lange vor dem Christentum verbreitet. 

Mit Clemens von Alexandria gesprochen, sucht Simone Weil die logoi 
spermatikoi, die Samenkeime der Wahrheit in allen nichtchristlichen Re- 
ligionen. Die Berechtigung für ihre ahistorische Interpretation bezieht sie 
aus einem entscheidenden Argument: Gott ist zeitlos, so daß es für ihn 
kein Vorher und Nachher gibt. Zu jedem Zeitpunkt kann das Zeitlose in 
Zeit und Geschichte einbrechen. Auch die Natur des Menschen ist trotz 
aller Abwandlungen der Lebens- und Gesellschaftsformen über die Jahr- 
tausende dieselbe geblieben. •Vergangenheit und Zukunft sind symme- 
trisch. Die Chronologie kann keine entscheidende Rolle spielen in der 
Beziehung zwischen GOTT und den Menschen ..."34 

In Verbindung mit der Überzeugung, daß sich die ,connaissance surna- 
turelle' in allen Zeiten und Kulturen finde, stellt sich für Simone Weil 
auch die Frage nach der Deutung der Gestalt Christi neu: Ähnlich wie 
Friedrich Hölderlin teilt sie die Überzeugung, daß die Inkarnation Gottes 
kein einmaliges Geschehen sei, sondern sich immer wieder in den ver- 
schiedenen Religionen ereignet habe, die sich ja in der Tat fast alle auf 
Mittlergestalten berufen. Osiris, Dionysos, Melchisedek und Prometheus 
nennt sie namentlich. Immer wieder vermittelt sich der göttliche Logos in 
die Welt, um den Menschen beizustehen und durch Leiden ihre Schuld 
zu sühnen. •Danach habe ich empfunden, daß Plato Mystiker ist, daß die 
ganze Mas von christlichem Licht durchflutet ist, und daß Dionysos und 
Osiris in gewisser Weise Christus selber sind ... Niemals legte ich mir die 

"ZfG 180. 
34Zit. in: A. Krogmann: Simone Weil. Op. cit., 113. 



Regine Kather 138 

Frage vor, ob Christus eine Inkarnation Gottes war oder nicht, aber ich 
war in der Tat außerstande, an ihn zu denken, ohne ihn als Gott zu den- 
ken. Im Frühjahr 1940 las ich die Bhagavad-Gita. Seltsam: als ich diese 
wunderbaren Worte von einem derart christlichen Klange las, die einer 
Inkarnation Gottes in den Mund gelegt werden, da geschah es, daß mich 
das kräftige Gefühl überkam, daß wir der religiösen Wahrheit sehr viel 
mehr schulden als die Zustimmung, die man einer schönen Dichtung ge- 
währt."35 

Teilt man mit Simone Weil die Überzeugung vom Einen Gott als Ur- 
grund aller Religionen, so müßte man Gemeinsamkeiten und Unter- 
schiede der Mittlergestalten ebenfalls in neuem Licht betrachten, eine 
Aufgabe, die Simone Weil nicht mehr angeht. In der Erforschung frem- 
der Religionen und im Vergleich mit der christlichen Religion sieht sie für 
die kommenden Jahrzehnte einen neuen wichtigen Aufgabenbereich, 
dessen Bedeutung zunehmen wird, je mehr die heiligen Schriften anderer 
Völker erschlossen werden. In dieser spannungsvollen Auseinanderset- 
zung kann auch das Christentum neue Dimensionen gewinnen. •Heutzu- 
tage ist die vergleichende Erkenntnis der Religionen in Europa, und viel- 
leicht in der Welt, so gut wie nicht vorhanden. Man hat nicht einmal ei- 
nen Begriff von der Möglichkeit einer solchen Erkenntnis."36 

Ein besonders schönes Beispiel für die ,connaissance surnaturelle' bei 
den frühen Griechen ist Simone Weils Interpretation des Raubes der Per- 
sephone, der Tochter Demeters, der Erdmutter, durch Hades: Hades ist 
als Bruder des Zeus ein Aspekt des höchsten Gottes selbst. Dieser Raub 
der Persephone ist nun nicht Ausdruck der Grausamkeit von Hades. Per- 
sephone ist in der Gefahr, sich blumenpflückend in die Schönheit dieser 
Welt zu verlieren. Diese ist zwar Abglanz der göttlichen Schönheit, aber 
doch nicht das Ziel und die Heimat des Menschen. Der Raub vollzieht 
daher nur, was sowieso des Menschen Schicksal ist: Die Rückbindung an 
seine geistige Heimat, damit er nicht verlorengehe. Wie in den Evangelien 
ist es Gott, der die Seele sucht und sich ihrer bemächtigt. In der griechi- 
schen Erzählung hindert der Schmerz der Erdmutter Demeter über den 
Raub ihrer Tochter die Pflanzen und das Getreide am Wachsen. Perse- 
phone muß also wieder ans Tageslicht zurückkehren. Anders ist der Fort- 
bestand der Welt nicht möglich. Durch eine List, einen Granatapfelkern, 
den Hades Persephone heimlich zu essen gibt, vergewissert er sich je- 
doch, daß sie immer wieder in sein Reich zurückkehren muß. 

35ZfG 107 f. 
36 Zit. in: A. Krogmann: Simone Weil. Op. cit., 103. 



Simone Weil 139 

•Eile, Persephoneia, zur dunkelgekleideten Mutter, 
Sänftige in der Brust dein Herz und deine Gesinnung; 
Sei nicht vor den andern so übermäßig erbittert. 
Bin ich Dir unter den Göttern doch ein unwürdiger Gatte, 
Ich, der leibliche Bruder des Vaters Kronion. Hier unten 
wirst Du Herrscherin sein von allem, was lebet und webet, 
Und im Kreise der Götter die höchsten Ehren genießen. 
Ewige Strafe trifft, wer jemals wider Dich sündigt, 
Wer nicht deinen Sinn genug mit Opfern besänftigt 
Und sie rein vollführt und würdige Gaben Dir darbringt." 
Sprachs, da lachte das Herz der weisen Persephoneia, 
Hurtig sprang sie empor voll Freude. Aber Aidoneus 
Sah sich spähend um und gab einen süßen Granatkern 
Heimlich ihr zu essen, damit sie nicht künftig für immer 
Dort bei der züchtigen Mutter, der dunkelgekleideten weile. 37 

Simone Weil kommentiert dies folgendermaßen: •Gott muß die Seele 
in die Natur entlassen, zuvor aber läßt er sie überraschend heimlich einen 
Granatapfelkern essen. Ißt sie, ist sie für immer eingenommen. Der Gra- 
natapfelkern ist die Zustimmung, die die Seele fast ohne ihr Eigenwissen 
und Eingeständnis mit Gott in Einklang bringt, die ein unendlich Kleines 
unter allen fleischlichen Neigungen der Seele ist und trotzdem für immer 
ihr Schicksal bestimmt. Sie ist das Senfkorn, dem Christus das Himmel- 
reich vergleicht, das kleinste der Samenkörner, das später zum Baum 
wird, in dem die Vögel des Himmels wohnen."38 

Das Thema von Leid und Unglück wird nun auf einer höheren Ebene 
nochmals aufgegriffen: In der Tragödie ,Elektra' von Sophokles findet 
Simone Weil ein Bild für das Ausgesetztsein und Verlorensein des Men- 
schen in einer ihm fremden und feindseligen Umgebung, ohne jeden Aus- 
weg und mit erloschener Hoffnung. Doch erst der Durchgang durch die 
äußere Verlassenheit wie die innere Leere, durch das Unglück also, bringt 
die ersehnte Erlösung. Die Erfahrung der vollständigen Abwesenheit 
Gottes bis hin zum Aufgeben der Hoffnung und des Glaubens an ihn ist 
das Kernstück dieses Motivs. Der Text der Tragödie von Sophokles schil- 
dert die Begegnung von Elektra mit ihrem totgeglaubten Bruder Orestes. 

•Elektra: Wo ist denn dann des Unglückseligen Grab? 
Orestes: Ist nirgends; der Lebendige hat kein Grab. 
Elektra: Was sagst Du, Knabe? 

37 Zit. in: VS 12. 
38 VS 12 f. 



Regine Kather 140 

Orestes: Keine Lüge sag ich. 
Elektra: Er lebt noch? 
Orestes: Wenn ich noch am Leben bin. 
Elektra: Du bist es, Du? 
Orestes: Sieh hier den Siegelring des Vaters und erkenne, wer ich bin." 

Simone Weil erläutert dies so: •Elektra ist die Tochter eines mächtigen 
Königs, aber in der erbärmlichsten Sklaverei unter die Gewalt jener gera- 
ten, die ihren Vater verraten haben. Sie hungert. Sie ist in Lumpen. Das 
Unglück erdrückt sie nicht nur, es entwürdigt und erbittert sie. Aber sie 
gibt nicht klein bei. Sie haßt diese Feinde ihres Vaters, die alle Macht 
über sie haben. Nur ihr Bruder, der in der Ferne ist, könnte sie retten. Sie 
verzehrt sich im Warten. Endlich kommt er, aber sie weiß nichts davon. 
Sie glaubt einen Fremden zu sehen, der seinen Tod kündet und seine 
Asche bringt. Sie fällt in grenzenlose Verzweiflung, sie will sterben. Aber 
obwohl sie nichts mehr hofft, denkt sie keinen Augenblick daran, aufzu- 
geben. Nur noch mehr haßt sie die Feinde. Während sie weinend die 
Urne hält, erkennt Orest sie, der sie für eine Sklavin gehalten hatte, an ih- 
ren Tränen. Er zeigt ihr, daß die Urne leer ist. Er gibt sich ihr zu erkennen. 
Es gibt ein zwiefaches Erkennen. Gott erkennt die Seele an ihren Tränen, 
dann läßt er sich erkennen."39 Eine Parallele findet Simone Weil in der 
Gestalt Maria Magdalenas, die am Grab den Tod Jesu beweint. Sie er- 
kennt ihn nicht in der Gestalt des Gärtners, bis er sich ihr zu erkennen 
gibt. Unglück und Leiden als Ausdruck der Entwürdigung vor den Augen 
anderer und der weitesten Entfernung von Gott zeigen sich als mystischer 
Kern dieses Gedankens. 

Im Unglück kann Aufmerksamkeit in die tiefste religiöse Dimension 
münden: Die einzige Möglichkeit, den vernichtenden Folgen des Un- 
glücks zu entrinnen, besteht darin, daß es dem Menschen gelingt, auch in 
der tiefsten Verzweiflung und Verlassenheit nicht aufzuhören, ins Leere 
hinein zu lieben, und sei es mit dem kleinsten Teil seiner selbst. Nur dies 
schützt ihn noch davor, sich nicht völlig in sich zu verschließen und das 
Unglück nicht an andere weiterzugeben. Dann kann im tiefsten Grund 
der inneren Leere, in der der Mensch in der Gefahr ist, endgültig zu stür- 
zen, das Schweigen Gottes laut werden. •Unsere Seele macht beständig 
Lärm, aber es gibt einen Punkt in ihr, der Schweigen ist und den wir nie- 
mals vernehmen. Wenn das Schweigen Gottes Eingang findet in unsere 
Seele, sie durchdringt und dort sich jenem Schweigen verbindet, das 
heimlich in uns gegenwärtig ist, dann haben wir hinfort Gott als unseren 
Schatz.... Es gibt nur zwei Spitzen, die durchbohrend genug sind, um der- 

39 VS 17 f. 



Simone Weil 141 

art in unsere Seele Eingang zu finden: das Unglück und die Schönheit."40 

Die Erfahrung völligen Verlassenseins nicht nur von den Menschen, son- 
dern auch von Gott bringt den Menschen in eine gefährliche Nähe zum 
Abgrund. Er kann stürzen. Dies haltlose Ausgesetztsein ist aber zugleich 
ein Leerwerden von allen Dingen, die sonst den menschlichen Geist be- 
schäftigen und seine Identität stützen, die ihn zerstreuen und fesseln. In 
der Hingabe an diese Leere, im Loslassen aller anderen Sicherheiten 
kann sich der Umschlag vollziehen und sich die Gottesliebe entzünden. 
Aus der Verlassenheit wird eine Gelassenheit in den göttlichen Urgrund. 
Meister Eckhart drückt dies so aus: •Und je mehr wir dem Unseren ent- 
werden, um so wahrhafter werden wir in diesem."41 

Simone Weil selbst fordert ihre physischen und geistigen Kräfte stets 
aufs äußerste. Sie verausgabt sich in einem kurzen, äußerst intensiven Le- 
ben, aufgezehrt von einer brennenden Sehnsucht nach Wahrheit. Darin 
gleicht sie einem Menschentyp, den Charlotte von Kalb, die Freundin 
Schillers, in Hölderlin sah: ,Er ist ein schnell laufendes Rad'. Der bren- 
nende Wunsch, den Eigenwillen zu verlieren, ist nur von ihrer mystischen 
Sehnsucht nach dem Absoluten zu verstehen. •Und es ist mein innigster 
Wunsch, nicht nur jeden Willen, sondern jedes Eigensein zu verlieren."42 

•Gott hat mir ein Sein gegeben, damit ich es ihm zurückgebe. Das ist wie 
eine jener Prüfungen, die Fallen gleichen und denen man in den Märchen 
und Initationsgeschichten begegnet. Nehme ich diese Gabe an, verkehrt 
sie sich ins Schlechte und schlägt mir zum Verderben aus; ihre Kraft wird 
erst offenbar, wenn ich die Annahme verweigere. Gott erlaubt mir, außer- 
halb seiner ein Dasein zu haben. An mir ist es, mich zu weigern, von die- 
ser Ermächtigung Gebrauch zu machen."43 Simone spricht ein Grundpro- 
blem der Mystik aus: die Rückbindung in den göttlichen Urquell im Le- 
ben zu vollziehen, bedeutet, das Streben nach Eigensein zu verlieren. Nur 
die paradoxe Rede, daß der Mensch erst dann eigentlich Mensch sei, 
wenn er sich vernichte, kann diese Logik ausdrücken. Sie beruht auf der 
tiefen Einsicht, daß der Mensch keinen Bestand aus sich selbst hat, son- 
dern nur in seiner Gegründetheit in Gott eigentlich ist. •Der Mensch hat 
kein Sein, er hat nur ein Haben. Das Sein des Menschen hat seinen Ort 
hinter dem Vorhang, auf seiten der Übernatur. Was er von sich selbst zu 
erkennen vermag, ist einzig das, was ihm die Umstände leihweise geben. 
Das Selbst in mir (und den anderen) ist verborgen; es ist auf seiten Got- 
tes, es ist in Gott, es ist Gott.... Der Vorhang, das ist das menschliche 

4°ZfG48f. 
41 Meister Eckhart: Op. cit., 90. 
42 ZfG 98. 
43 SG 59. 



Regine Kather 142 

Elend ..."44 Grundanliegen der Mystik ist das Auslöschen des Habens, 
des Scheins, falscher Identifikationen mit sozialem Status, Ehre, Macht 
oder Reichtum. Erst dann kann das wahre Sein des Menschen durchbre- 
chen, erkennt er sich selbst in jenem tiefen Sinne, wie es der Spruch des 
Apollon-Tempels zu Delphi seit Jahrtausenden fordert. Was in den Oh- 
ren des ,Weltmenschen' als Lebensverneinung klingt, ist in der Sprache 
der Mystik die Erschließung der eigentlichen Seinsfülle. 

Das Kreuz ist für Simone Weil das Symbol für die Bereitschaft, das Lei- 
den bis in seinen innersten Grund auszukosten. Das Annehmen des Lei- 
dens ist nicht zu verwechseln mit einem Suchen des Leidens, mit Maso- 
chismus. Die tiefe Symbolik des Kreuzes einer Zeit zu erklären, die Lei- 
den mit allen Mitteln ausblenden möchte, ist schwer. Jesus mit der Dor- 
nenkrone auf dem Haupt erscheint als Verkörperung menschlicher 
Schwäche und Hilflosigkeit. Warum hat er sich nicht gewehrt? Darin 
gleicht er Sokrates, dem die Freunde die Flucht aus dem Gefängnis er- 
möglichen wollten. Doch er trank furchtlos den Giftbecher aus Achtung 
vor dem Ideal der Gesetze Athens. Ist die gekrümmte Gestalt Jesu nur Er- 
innerung für vom Wohlergehen verhärtete Herzen? Um sie zu mahnen, 
daß, wer heute eine machtvolle Position in Wirtschaft oder Politik inne- 
hat und gefeiert ist, schon morgen gestürzter oder kranker Mensch sein 
kann? Und wenn wir Leiden nicht verdrängen, sondern um uns schauen: 
Ist die Welt nicht mit Leid schon übersättigt? Bedarfes noch der zusätzli- 
chen Erinnerung im Zentrum der Religion? Sollte der einzige Sinn der 
Botschaft Jesu sein mitzuteilen, daß das Dasein voll Leid und Qual sein 
kann? Aber wieso gilt Jesus dann als Bringer einer Heilsbotschaft? Dies 
Ringen um ein Verständnis der Kreuzessymbolik schildert Alfred Döblin 
in seinem autobiographischen Werk ,Schicksalsreise': Während seiner 
Flucht durch das besetzte Frankreich war die Ordnung des alltäglichen 
Seinszusammenhangs zerrissen. Weder Raum noch Zeit erschienen als 
tragendes Gefüge, das eine Orientierung erlaubte. In dieser Sinnlosigkeit 
allen Geschehens ging ihm ein Sinn der Symbolik des Kreuzes auf. •Und 
da hängt die schmerzgewundene Menschengestalt. Wer ist Jesus? Eine 
geschichtliche Figur? Es ließe sich argumentieren: entweder er ist Gott, 
hat die Welt geschaffen und sie vollkommen herausgestellt, und so steht 
sie nun da - oder sie steht nicht so da, und dann ist er nicht Gott.... Die 
Welt ist nicht fertig. Sie ist als Naturwelt nicht fertig. Sie bewegt sich, 
läuft ab und kommt zu keinem Abschluß. Sie ist auch als Ichwelt nicht 
fertig. Da wird sie Schicksal. Eine vollkommene Welt hat der Urgrund 
nicht aus sich herausgestellt in dem, was beweglich, also nicht an seinem 

44 SG 57. 



Simone Weil 143 

Ziel ist.... So aber sind wir nicht geschaffen, daß wir in dieser Unvoll- 
kommenheit verrinnen, verkommen und uns in der Sinnlosigkeit der Exi- 
stenz verreiben sollen. Es wäre unbegreiflich, fühlende, wertende Seelen 
in das Zentrum der Welt zu stellen, um sie sich an einer brodelnden Mate- 
rie erschöpfen zu lassen.... Die Klarheit heißt: Der ewige Urgrund, der 
uns emporgetragen hat, hat auch in dieser zerfallenen Welt die Beziehung 
zu ihm nicht aufgegeben.... Jesus sagt: ,Die Welt ist schlimm, aber sie hat 
Geschichte, und wir haben ein Schicksal, das über die irdische Existenz 
hinausreicht. Der Mensch neigt als Kreatur dazu, zu den Kreaturen zu- 
rückzufallen und zu verzweifeln.' ... Jesus ... ist der Ruf, der uns von den 
beiden Abgründen zurückreißt, zwischen denen unsere Existenz verläuft: 
zwischen dem, der in den Sumpf des kreatürlichen Vegetierens führt, und 
dem der Verzweiflung."45 Die Erfahrung des Leids geht einher mit der Be- 
jahung der Unvollendetheit der Welt, die allerdings als Aufgabe verstan- 
den wird. Wäre die Welt vollkommen, wäre alles menschliche Tun nur 
ein Spiel und es bedürfte seiner nicht. Wäre sie unüberwindbar unvoll- 
kommen, wäre Verzweiflung die einzig angemessene Antwort. Die Sym- 
bolik des Kreuzes verweist den Menschen auf seine Ausgespanntheit zwi- 
schen den Polen seiner Existenz: seinem bloß kreatürlichen Dasein und 
der Sehnsucht nach Vollkommenheit, von Schwerkraft und Gnade, 
Schwere und Licht wie Simone Weil sagt. Geschichtlichkeit, der unab- 
schließbare Wegcharakter sind Kennzeichen seiner Existenz. 

Für Simone Weil erwächst aus der im Abgrund des Leids erfahrenen 
Gottesliebe Verantwortung für die Mitgeschöpfe. Entgegen der geläufi- 
gen Vorstellung, Mystik sei Weltflucht, wird der einzelne durch sie in der 
Welt verwurzelt. ,Einwurzelung' ist das Wort Simone Weils und zugleich 
der Titel eines ihrer Werke, in dem sie den Sinn von Arbeit, Beruf und So- 
zialem auf diesem Hintergrund beleuchtet. •Wir haben die Möglichkeit, 
Mittler zu sein zwischen Gott und jenem Teil der Schöpfung, der uns an- 
vertraut ist. Unsere Einwilligung läßt uns durch ihn hindurch seine 
Schöpfung wahrnehmen."46 

So führt Aufmerksamkeit zu einer sich allmählich vertiefenden Teil- 
nahme an der Wirklichkeit: an dem also, was nicht das eigene be- 
schränkte Ich ist; an den Dingen, der Natur, den Mitmenschen und 
schließlich an Gottes Gegenwart. Sie kostet die Spannweite der Erfah- 
rungsfähigkeit des Menschen aus: vom tiefsten Leid bis zur Glückselig- 
keit. Es ist ein organischer Prozeß des Wachsens und Reifens, der, bei al- 
ler Anstrengung, nicht erzwungen oder gar verordnet werden kann. Darin 

45 Alfred Döblin: Schicksalsreise. Flucht und Exil 1940-1948. München 1986, 144f. 
46SuG 113 f. 



Literaturberich t 144 

entfaltet sich Menschlichkeit als die Kraft, Not zu lindern, Sinn zu erle- 
ben, Wertgefühl zu erwecken. •Wie ein Kind die Übung der Sinne, die 
sinnliche Erkenntnis, die Wahrnehmung der Dinge lernt, die es umgeben, 
wie es später die entsprechenden Übertragungsmechanismen erwirbt, die 
an die Lektüre oder das neue Empfindungsvermögen gebunden sind, das 
den Gebrauch der Werkzeuge begleitet, ebenso begreift die Liebe zu Gott 
eine Lehrzeit mit ein. Ein Kind weiß zuerst, daß jeder Buchstabe einem 
Laut entspricht. Richtet es später die Augen auf ein Papier, dringt ihm der 
Laut des Wortes durch die Augen unmittelbar in das Denken. Ebenso be- 
ginnen wir zuerst abstrakt zu wissen, daß man Gott in allem lieben muß. 
Später erst dringt die geliebte Gegenwart Gottes zu jeder Sekunde durch 
alle großen oder kleinen Vorfälle, die das Gewebe des Tages bilden, mit- 
ten in unsere Seele. Der Weg zu diesem Zustand ist eine Arbeit, die der 
entspricht, durch die ein Kind lesen, ein Lehrling seinen Beruf lernt ,.."47 

47 VS 151. 

LITERATURBERICHT 

Über Mystik und Spiritualität in modernen Lexika 

In deutscher Sprache über Lexika schreiben, die Mystik, christliche Mystik be- 
rühren, ist vom Neidgefühl begleitet gegenüber dem monumentalen französi- 
schen Dictionnaire de Spiritualite, ascetique et mystique, doctrine et histoire. 1938 
wurde es begonnen; der zuletzt erschienene Faszikel des 16. Bandes endet mit 
dem angebrochenen Artikel •Vide". M. Dupny zeigt, wie tief das Nachdenken 
über •Leere" auch in der christlichen Spiritualität zu Hause ist. Man darf ge- 
spannt auf die Weiterführung für die fernöstliche Mystik sein; denn im ganzen 
Lexikon wird der Dialog mit nicht-christlicher Religiosität gepflegt. Der Begriff 
•Mystik" wurde grundlegend schon im 2. Band unter •Contemplation" behan- 
delt. Die Spaltenlänge von 1643 bis 2194 zeigt, daß der Artikel ein recht umfang- 
reiches Buch darstellt. In den historischen Partien aus der Hand vieler prominen- 
ter Autoren ist dieses •Buch" nach wie vor unübertroffen. Spätere Artikel wie 
•Mystique" (zusammen mit •Mystere" auch als eigenes Buch erschienen) oder - 
für uns Deutsche wichtig - •Rhenane, Mystique" von Prof. A. M. Haas ergänzen 
diesen grundlegenden Beitrag. Aus der Fülle von Einzelartikeln sind besonders 
jene über Personen, Richtungen, Formen wichtig. Im ausführlichen Artikel über 
•Meditation" zeigt sich der Reichtum christlicher und nicht-christlicher Spiritua- 




