Simone Weil

Aufmerksamkeit oder die Sinnstufen der Existenz

Regine Kather, Freiburg

»Die Welt ist ein Text mit mehrfachen Bedeutungen, und man gelangt
von einer Bedeutung zur andern durch eine Arbeit. Eine Arbeit, ... wie
wenn man das Alphabet einer fremden Sprache erlernt, dieses Alphabet
der Hand durch bestidndiges Schreiben der Buchstaben geldufig werden
muf}. Ohne dies ist jede Verinderung unserer Denkungsart eine Tiu-
schung.“! Meist gilt das Wahrgenommene unbefragt als Wirklichkeit, die
unerschiitterlich und festgegriindet scheint. Woher aber stammt diese Si-
cherheit? Wie die franz6sische Philosophin, Widerstandskimpferin und
Mystikerin Simone Weil, die 1943 im Alter von nur 34 Jahren starb, sagt,
gibt es unterschiedliche Zugangsweisen zur Wirklichkeit. Gewohnheit be-
wirkt, daB3 nur eine Zugangsweise fiir giiltig gehalten wird. Das Gesche-
hen wird nicht rein und unverstellt erfa3t, sondern durch einen Schleier
von Konventionen, Meinungen, Vorstellungen, Absichten und gebunden
an die einzigartige Perspektive unserer Weltsicht, so daB kein Standpunkt
endgiiltige, eindeutige und ausschlieBliche Geltung hat. Verstehen ist ein
organischer ProzeB fortschreitenden Durchdringens und geduldigen Ver-
tiefens, der Zeit braucht und bei dem sich stufenweise immer komplexere
Zusammenhinge erschlieBen. Alle bisherigen Erkenntnisse treten in eine
gewandelte Konstellation, erscheinen in einem neuen Licht und in ande-
ren Bedeutungen. Der jeweilige Kontext verleiht dem Geschehnis einen
anderen Sinn. Schon Platon schildert im ,Symposion‘ einen Stufenweg
zur Schau der Wahrheit, und, etwa zeitgleich mit Simone Weil, fithrt Wal-
ter Benjamin in seine Sprachphilosophie den Begriff der Konstellation
und der Sinnstufen des Verstehens ein?.

Verstehen allerdings ist fiir Simone Weil ein Prozef3, an dem Leib und
Seele beteiligt sind. Alles Wissen muf} leibhafte Erfahrung werden und
die ganze Person durchdringen. Nicht nur das Ungliick gribt seine Spu-
ren in die Leiblichkeit, auch Arbeit, religiose Erkenntnisse und vor allem
die Liebe bediirfen der leibhaften Vergegenwirtigung.

Der ProzeB des Verstehens vollzieht sich nicht automatisch, aber er ist

'S. Weil: Zeugnis fiir das Gute. Traktate, Briefe, Aufzeichnungen, (zit. als: ZfG). Olten
1979 (2), 152.

2 Walter Benjamin: Ursprung des deutschen Trauerspiels: Vorrede, in: Gesammelte Schriften
Bd. I, 1. Hrsg. R. Tiedemann/ R. Schweppenhiuser. Frankfurt/M. 1980, 208; 214f.



Regine Kather 122

auch nicht machbar, planbar oder verfiigbar. Paradox formuliert ge-
schieht er weder von selbst noch ohne uns. Es bedarf gesammelter, kon-
zentrierter Anstrengung, um den eigenen Welthorizont zu iiberschreiten
und zu erweitern: der Aufmerksamkeit. ,,Meistens verwechselt man eine
gewisse Muskelanstrengung mit der Aufmerksamkeit. Wenn man den
Schiilern sagt: ,,,Nun paBt einmal gut auf*, sicht man sie die Brauen run-
zeln, den Atem anhalten, die Muskeln anspannen. Fragt man sie dann
nach zwei Minuten, worauf sich ihre Aufmerksamkeit richtet, so wissen
sie keine Antwort. Sie haben iiberhaupt nicht aufgepaBt, sic waren nicht
aufmerksam. Sie haben ihre Muskeln angespannt.“? Aufmerksamkeit ist
ein Schliisselbegriff in der Gedankenwelt Simone Weils, der die Lebens-
haltung, die in Schule und Studium, Freundschaft und Mitmenschlich-
keit, in der Politik und vor allem im Gebet entscheidend ist, kennzeich-
net.

Aufmerksamkeit ist kein Willensakt, kein verbissener, ermiidender
FleiB3, kein gewaltsames Ergreifen des Gegenstandes, nicht die mithsame
Ausiibung lastender Pflichten. ,,Die Aufmerksamkeit ist eine Anstren-
gung, vielleicht die groBte von allen, aber sie ist eine negative Anstren-
gung. Sie selbst ermiidet nicht. ... Die Aufmerksamkeit besteht darin, das
Denken auszusetzen, den Geist verfiigbar, leer und fiir den Gegenstand
offen zu halten, die verschiedenen bereits erworbenen Kenntnisse, die
man zu benutzen genotigt ist, in sich dem Geist zwar nahe und erreichbar,
doch auf einer tieferen Stufe zu erhalten, ohne daB sie ihn beriihrten. ...
Und vor allem sollte der Geist leer sein, wartend, nichts suchend, aber be-
reit, den Gegenstand, der in ihn eingehen wird, in seiner nackten Wahr-
heit aufzunehmen.“* Aufmerksamkeit ist Ausgespanntheit des Geistes,
Offenheit, die Vorbehaltlosigkeit, etwas so zu erfassen, wie es sich zeigt.
Jedes absichtsvolle Suchen dagegen 148t zu wenig Raum fiir das Gegen-
iber, sondern ergreift es. Gerade bei dem, was sich der Verfiigbarkeit ent-
zieht wie der ProzeB des Verstehens, das Schreiben eines Textes, die Be-
gegnung mit Menschen, das Erforschen der Natur oder das Gestalten ei-
nes Kunstwerkes fiihrt das aktive, etwas zu hastige Suchen leicht zum
Ergreifen des Falschen. Als Ringen um Objektivitit, um Unparteilichkeit,
Vorurteilslosigkeit und Klarheit fordert Aufmerksamkeit die Konzentra-
tion auf einen Inhalt, wihrend alles andere lediglich als unscharfer Hori-
zont mit wahrgenommen wird. Dennoch fiihrt diese Einschrinkung auf
einen Gehalt nicht zu einer Verarmung des BewuBtseins, sondern bewirkt
als Ausdruck geistiger Intensitit gerade dessen Steigerung und Auswei-

3 8. Weil: ZfG, 54.
4S. Weil: ZfG, 55f.



Simone Weil 123

tung. Die Prazision und Klarheit, die im Erfassen eines Gegenstandes ge-
wonnen wurde, kommt allen anderen Bereichen des Lebens zugute. Tref-
fend sagt Meister Eckhart: , Je mehr sich die Seele gesammelt hat, um so
enger ist sie, und je enger sie ist, um so weiter ist sie.”’

Innere Sammlung wirkt der Trégheit, der eigenen Schwere und Zer-
streuung entgegen. Zerstreuung kennt Erleben nur als quantitatives, als
fliichtiges Beriihren der Welt, ohne sich auf sie einzulassen. Sie ist ange-
wiesen auf die Flut der AuBenreize, die ihm das Gefiihl der Lebendigkeit
verleihen. Sie erschdpft, verausgabt und ermiidet und hungert doch uner-
sittlich nach Neuem, das sie ebensoschnell wieder verbraucht. Aufgeso-
gen von der AuBenwelt und zerrissen durch die Flut an Eindriicken und
Wiinschen geht die eigene Identitit mehr und mehr verloren. Dagegen
bewirkt Sammlung als Gegenbewegung zur Zerstreuung eine allméihliche
Steigerung von Erlebnisintensitdt, Klarheit und BewuBtheit. Aufmerk-
samkeit ist Ausdruck spontanen Titigseins, das dem eigenen Innersten
entwichst und als Ausdruck innerer Freiheit und Selbstiibereinstimmung
begliickend ist und zugleich zu einer Teilhabe und Verwurzelung in der
Wirklichkeit in ihrer Vielschichtigkeit fithrt. Henri Bergson schildert
diese Ausgespanntheit des Menschen zwischen zwei Formen der Unend-
lichkeit: der der leeren Dauer, die in Langeweile und Stillstand miindet
und der der Intensitét, der die Kraft zur lebendigen, unerschopflichen Er-
neuerung innewohnt: Verfall oder Aufbau der Person: ,,In beiden Fillen
kénnen wir uns durch eine immer kriftigere Anstrengung ins Unbe-
grenzte erweitern, in beiden Fillen gehen wir iiber uns selbst hinaus. Im
ersten gehen wir auf eine immer zerstreutere Dauer zu, deren Pulsschlige
schneller als die unseren sind, indem sie unsere einfache Wahrnehmung
zerteilen, ihre Qualitit in Quantitit verdiinnen: an der Grenze wire das
rein Homogene, die reine Wiederholung. ... In der andern Richtung gehen
wir auf eine Dauer zu, die sich immer mehr in sich spannt, sich zusam-
menzieht, immer intensiver wird: an der Grenze wiirde die Ewigkeit
sein.“¢

Ein weiterer Aspekt tritt durch die Ubung der Aufmerksamkeit hinzu:
die Ausbildung eines ethischen Bewuftseins. Gemeinhin herrscht die
Uberzeugung, Tugenden wiirden erworben durch Ge- und Verbote, die
das Verhalten regeln und ihm Grenzen ziehen. Aber auch durch das auf-
merksame Betrachten der Phinomene wird eine ethische Haltung gewon-
nen, ohne daB diese ausdriicklich einem willentlichen Vorsatz entsprin-
gen wiirde. Dieselbe Redlichkeit, die zur Betrachtung der Phinomene

s Meister Eckhart: Deutsche Predigten und Traktate. Hrsg. J. Quinl. Miinchen 1979, 250.
¢ Henri Bergson: Einfiihrung in die Metaphysik. Jena 1909, 40.



Regine Kather 124

aufgewendet wird, wendet sich dem eigenen Ich zu, so daB die eigenen
Fehler in den Blick treten und die dunklen Seiten der Person nicht auf an-
dere projiziert werden. AuBerdem fiihrt das aufmerksame Betrachten ei-
ner Sache, der Natur oder eines anderen Menschen iiber das eigene Ich
hinaus. Das Gegendiber tritt ins Zentrum des Blicks, ohne daB der eigene
Ausgangspunkt aufgegeben wiirde. Nicht falsche Selbstsicherheit und
Arroganz, sondern Demut vor dem anderen entwickeln sich. Eine AufBe-
rung Albert Einsteins verdeutlicht diesen Gedanken fiir die Naturwissen-
schaft: ,,Wenn es ein Ziel der Religion ist, den Menschen nachMéglich-
keit von der Sklaverei egozentrischen Begehrens, Wiinschens und Fiirch-
tens zu befreien, so vermag die wissenschaftliche Vernunft der Religion
noch in einem zweiten Sinne zu helfen. Es ist richtig, daB die Wissen-
schaft bestrebt ist, die Regeln aufzufinden, welche Tatsachen zu verkniip-
fen und vorherzusagen gestatten. ... Wer aber erfolgreiche Schritte auf
diesem Gebiete intensiv erlebt, der wird von einer tiefen Verehrung fiir
die in dem Seienden sich manifestierende Vernunft ergriffen. Er gelangt
auf dem Wege des Begreifens zu einer weitgehenden Befreiung von den
Fesseln des personlichen Wiinschens und Hoffens und zu jener demiiti-
gen Einstellung des Gemiits gegeniiber der in ihren letzten Tiefen dem
Menschen unzuginglichen GroBe der im Seienden verkdrperten Ver-
nunft.*’

In Graden also vollzieht sich die Anniherung an die héchste Intensitit
von Aufmerksamkeit. Wahrheitsliebe, die unbeirrbar nach dem forscht,
,was die Welt in ihrem Innersten zusammenhalt®, ist ihre Grundlage, so
daBl Aufmerksamkeit im tiefsten Sinne eine religiose Haltung ist. Zu-
gleich ist sie eine duBerst kritische Instanz, die Vorstellungen, Meinungen
und Glaubenssitze bis auf ihren innersten Sinn hin immer wieder neu be-
fragt.

Diese intellektuelle Redlichkeit fiithrt Simone Weil zu der Uberzeu-
gung, daB} sogar der Atheismus eher ein Schritt hin zu Gott sein kann als
das fraglose und konfliktfreie Hinnehmen religiéser Dogmen. In diesen
Gedanken spiegelt sich mehr als nur der biographische Hintergrund Si-
mone Weils, die als iiberzeugte Atheistin plétzlich den Einbruch des
Transzendenten erlebte. Auch Edith Stein verstand sich, nachdem ihr
Kinderglaube zerbrochen war, fiir mehrere Jahre als Atheistin. Es han-
delt sich um einen Atheismus, der sich nicht zur Haltung bloBer Negation
verfestigt, sondern gerade jenes aufmerksame, vorurteilsfreie Betrachten
der Phidnomene, also auch religidser, praktiziert. Ginzlich unwissen-
schaftlich ist eine Haltung, die zwar naturwissenschaftliche Phinomene

" A. Einstein: Aus meinen spditen Jahren. Stuttgart 1979, 41-47.



Simone Weil 125

geduldig erforscht, aber nicht gleichermaBien die iiber die ganze Welt ver-
breiteten religiosen Phinomene mit ebenderselben Niichternheit betrach-
tet. So kann Atheismus ein fruchtbarer Durchgang sein, der zu besonders
intensivem, aufmerksamem Befragen der Dinge fithrt und schlieBlich in
eine geliuterte, gereifte religiose Uberzeugung miinden kann. ,,Es gibt
zwei Arten des Atheismus, deren eine eine Liuterung unseres Begriffs
von Gott ist. ... Von zwei Menschen ohne Gotteserfahrung ist der, wel-
cher ihn leugnet, ihm vielleicht am né4chsten.*®

Dies fordert Mut nicht nur in religiésen Dingen, sondern schon in den
alltiglichen, verlangt doch die Suche nach Klarheit und innerer Gewilheit
das Aufgeben beruhigender Sicherungen. Ausgesetztsein und Verzweif-
lung, der Durchgang durch ,die dunkle Nacht’, wie Johannes vom Kreuz
sie nennt, gehodren dazu. Diese Erfahrung ist fiir Kant untrennbar mit dem
duBerst beschwerlichen Prozef3 des Selbstindig- und Miindigwerdens ver-
bunden. In seinem Traktat ,Was ist Aufkldrung‘ schildert Kant den ,Aus-
gang des Menschen aus seiner selbstverschuldeten Unmiindigkeit‘: Nur
alilméhlich 16st sich der Mensch von Vormiindern und lernt, sich seiner ei-
genen Vernunft und Urteilsfdhigkeit zu bedienen, denn Unmiindigkeit ist
nahezu zur Gewohnheit geworden und duBlerst bequem. Dariiber hinaus
lihmt die Angst vor den unvermeidbaren Fehlern. Auch Goethes ,Wilhelm
Meister‘ kennt zu Beginn seines Weges nur das tiefe, unbewuBte Dringen,
sich selbst auszubilden, wihrend Weg und Ziel ihm verborgen sind. Viele
und verschlungene Pfade mit manchen schmerzhaften Fehltritten fiihren
ihn schlieBlich ans Ziel: Dieses ist allerdings kein einmal erreichter Zu-
stand, sondern der sich nun in innerer Selbstiibereinstimmung unab-
schlieBbar vollziehende ProzeB der Ausbildung der Person. Schon der Ro-
mer Apuleius, der im 2. Jahrhundert nach Christus lebte, bearbeitet dies
Motiv in seinem in Anlehnung an Einweihungsmysterien geschriebenen
Roman ,Amor und Psyche‘: Psyche, die Seele, ist durch ihre Neugier aus
dem nichtlichen Schlummer erwacht: Ein Verbot durchbrechend, schaut
sie beim Licht einer Ollampe ihren Geliebten an, der unerkannt bleiben
will. Eros aber wird wach und flieht. Nach langer, leidvoller Irrfahrt durch
die Welt bis hinab in die Unterwelt, die Welt der Toten, getrieben von Eros,
der Liebe und Sehnsucht, erlangt Psyche, nun ihrer selbst bewuB3t gewor-
den, die Versohnung mit dem Geliebten’.

8 Simone Weil: Schwerkraft und Gnade (zit. als: SuG). Miinchen 1954, 210.

*vgl. 1) I. Kant: Beantwortung der Frage: Was ist Aufkldrung?, in: Schriften zur Anthropolo-
gie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pddagogik 1, Werkausgabe Bd. XI. Hrsg. W. Wei-
schedel. Frankfurt/ M. 1982 (4), 53 f. — 2) J. W. v. Goethe: Wilhelm Meisters Lehrjahre, in:
Goethes Werke Bd. VII, Hamburger Ausgabe. Miinchen 1982 (11), 290. — 3) Apuleius: Das
Mrchen von Amor und Psyche. Stuttgart 1978.



Regine Kather 126

Wahrheitsliebe wirkt der Schwere und Trigheit, sich in Vorgefundenes
bruchlos einzufiigen, entgegen. Allerdings: Sie bedarf der geistigen Schu-
lung. Diese setzt in der alltdglichen Lebenshaltung, in den kleinen und
womoglich auch ungeliebten Titigkeiten ein. Fiir die von ihren Schiile-
rinnen wegen ihrer Authentizitit geliebte Lehrerin Simone Weil sind
Schule und Studium ein fruchtbares Beispiel fiir die Ubung der Aufmerk-
samkeit. ,,Es gibt fiir jede Schuliibung eine eigentiimliche Art und Weise,
die Wahrheit zu erwarten, indem man sie begehrt, ohne daB man sich ge-
stattet sie zu suchen. Eine Weise des Aufmerkens auf die Gegebenheiten
eines geometrischen Problems, ohne seine Lésung zu suchen, auf die
Worte eines lateinischen oder griechischen Textes, ohne nach ihrem Sinn
zu suchen, oder, wenn man schreibt, eine Art des Wartens, bis das richtige
Wort von selbst aus der Feder fliet, wihrend man nichts tut, als nur die
unzulidnglichen Worte abzuweisen.“1?

Ungeachtet aller duBleren Leistungsnachweise sollen die Schiiler selb-
stdndig denken lernen und soll sich die Aufmerksamkeit entwickeln, die
die Grundlage fir ein differenziertes, klares und prizises Erfassen eines
Gedankens ist. ,,Sucht man mit einer wahrhaften Aufmerksamkeit die L6-
sung eines geometrischen Problems, und ist man nach Verlauf einer
Stunde nicht weiter als am Anfang, so ist man dennoch, wihrend jeder
Minute dieser Stunde, in einer anderen, geheimnisvolleren Dimension
vorgeschritten. Ohne dal man es gewahr wird und ohne daB man es weiB,
hat diese scheinbar vergebliche Anstrengung die Seele mit hellerem Licht
erfiillt. Die Friichte aber erntet man eines Tages, spiter, im Gebet. GewiB
aber erntet man sie auch einmal, als Dreingabe, auf irgendeinem Felde
der Erkenntnis, das unter Umstinden mit der Mathematik gar nichts ge-
mein hat. Wer diese ergebnislose Anstrengung geleistet hat, wird viel-
leicht einmal imstande sein, die Schénheit eines Verses von Racine ... un-
mittelbarer zu erfassen.“!! Schuliibungen und Studium werden meist
nach dem Nutzen beurteilt, den sie fiir eine spitere Berufswahl oder we-
nigstens flir Muflestunden haben. Sie erscheinen daher als sinnlose Zeit-
verschwendung, wenn dieser Nachweis nicht mehr erbracht werden
kann. Ubersehen wird hierbei eine entscheidende Dimension, die nicht
einen sichtbaren Nutzen vorweisen kann: die Schulung der Aufmerksam-
keit, die durch jede Ubung erfolgen kann und sich woméglich in Gebie-
ten und Lebensphasen auswirkt, die mit der gestellten Aufgabe nichts
mehr zu tun haben. , Jede Anstrengung fiigt ein K6rnchen Gold zu einem
Schatz, den nichts auf der Welt uns rauben kann. Die vergeblichen An-

108, Weil: ZfG, 57.
1 7ZfG 51.



Simone Weil 127

strengungen, denen sich der Pfarrer von Ars wihrend langer und
schmerzlicher Jahre unterzogen hatte, um das Latein zu erlernen, trugen
all ihre Friichte in der wunderbaren Gabe der Unterscheidung, mit der er
die Seele derer, die zu ihm zur Beichte kamen, hinter ihren Worten und
sogar hinter ihrem Schweigen bis auf den Grund erkannte.“'> Auch die
spezifische Begabung ist nicht entscheidend. Gerade wo keine Begabung
vorliegt, kann die Ubung der Aufmerksamkeit am groBten sein, da die
schnelle Losung des gestellten Problems oft nur wenig Konzentration for-
dert. Die Schulung der Aufmerksamkeit entzieht sich damit dem Bereich
dessen, was gesellschaftlich als Leistung anerkannt und belohnt wird. Sie
gehort einer anderen, nicht auf diese Weise normierbaren Sphire an, in-
dem sie Auffassungsgabe und Unterscheidungsvermogen insgesamt bil-
det. Jede mit voller Aufmerksamkeit ausgefiihrte Tétigkeit wirkt in dieser
Weise auf den Menschen zuriick. Wahrheitsliebe, nicht das Streben nach
gesellschaftlicher Anerkennung, ist die ausschlaggebende Motivation,
sich in die gestellte Aufgabe zu versenken. ,,Jedesmal, wenn ein menschli-
ches Wesen, selbst auBerhalb jedes expliziten religiosen Glaubens, eine
Anstrengung der Aufmerksamkeit leistet, mit dem einzigen Verlangen,
dadurch tiichtiger zu werden zur Erfassung der Wahrheit, erwirbt es diese
vermehrte Tiichtigkeit, auch wenn seine Anstrengung keine sichtbaren
Friichte gezeitigt hat.*!?

In Mathematik und Philosophie driickt sich fiir Simone Weil besonders
deutlich das Ringen um ein objektives Erfassen der Seinsordnung aus.
Schon in der Schule interessiert sich Simone leidenschaftlich fiir Philoso-
phie und Mathematik und diskutiert auch spéter mit ihrem Bruder An-
dré, der zunichst in Gottingen Mathematik studiert und bis 1940 in StraB3-
burg lehrt, intensiv mathematische Fragen. In der Verbindung von Ma-
thematik und Philosophie ist sie nicht nur Pythagoras und Platon nahe,
dem sie sich verwandt fiihlt und Giber dessen Schule die Inschrift gestan-
den haben soll: ,,Keiner trete hier ein, er sei denn Mathematiker.“'* Auch
Philosophen wie Gottfried Wilhelm Leibniz, Edmund Husserl und Al-
fred North Whitehead beherrschten die Mathematik ihrer Zeit. Spinoza
verfaBte eine Ethik ,more geometrico‘, die Erbauer der Kathedrale von
Chartres sahen in dieser ein nach mathematischen Prinzipien konstruier-
tes Abbild des mittelalterlichen Kosmos, und schlieBlich ist die Mathe-
matik die Sprache der modernen Physik.

Mathematik erscheint Simone Weil als eine verlingerte Funktion der

12 7fG 52.
13 ZfG 52. .
14.7it. n. Simone Weil: Vorchristliche Schau (zit. als: VS). Miinchen 1959.



Regine Kather 128

Sinnesorgane, durch die man der Phinomene dieser und sogar jener Welt
durch aufmerksames Betrachten inne werden kann. Vorrangig dient sie
dem Erfassen der Gesetze der Notwendigkeit und lenkt den Blick auf
eine verborgene gottliche Ordnung, auf die Wahrheit. Erkenntnis ge-
winnt durch Mathematik ihre unverzichtbare Strenge und Objektivitit.
Mathematische Verhiltnisse erlauben es, eine Ordnung in der Natur dar-
zustellen, so daB3 diese nicht als Wirken launenhafter Gotter oder ginz-
lich ungeregelter Geschehnisse erscheint. Die der stoischen Philosophie
entlehnte Vorstellung einer ehernen Notwendigkeit in allem Geschehen
macht es Simone allerdings unmdglich, die Ergebnisse der Quantentheo-
rie, in deren Zentrum der Begriff der Wahrscheinlichkeit steht, zu akzep-
tieren. Einsteins beriihmter Ausspruch ,Gott wiirfelt nicht’, entspricht
ganz ihrer Uberzeugung. ,,Grundsitzlich bildet die Mathematik ..., d. h.
wenn unter diesem Namen jedes theoretische, strenge und reine Studium
der notwendigen Beziehungen einbegriffen wird, zugleich die einzige Er-
kenntnis des stofflichen Universums, in dem wir leben, und die offenbare
Spiegelung der gottlichen Wahrheiten. ... Um den Umfang dieses Wun-
ders zu begreifen, mul man sich klarmachen, daB selbst die Wahrneh-
mung der Sinnesdinge sogar bei den weniger entwickelten Menschen
stillschweigend eine groBe Menge von mathematischen Zusammenhén-
gen einschlieBt, die die Bedingung dazu sind; daB selbst die primitivste
Technik immer zumindest stillschweigend angewandte Mathematik
ist. 13

In der Gedankenwelt Simone Weils kommt der Mathematik durch die
von ihr geforderte Strenge allerdings nicht nur die Aufgabe zu, die Auf-
merksamkeit zu schulen. Ein zweiter Aspekt ist fiir unsere Zeit min-
destens genauso bedeutsam: Die Bestimmung des Verhiltnisses von Na-
turwissenschaften und Religion, von priziser Verstandestitigkeit zur re-
ligiosen Erfahrung. ,,Die naturwissenschaftliche Anschauung der Welt
muf, recht verstanden, nicht abgetrennt sein vom wahren Glauben. Gott
hat dieses Universum geschaffen als ein Gewebe auseinander hervorge-
hender Ursachen.“!¢ Fiir Simone Weil schlieBen sich von Seiten der My-
stik Verstand und religiése Erfahrung nicht gegenseitig aus. Im Gegen-
teil: Das aufmerksame Betrachten der Phiinomene, wie es Mathematik
und Naturwissenschaften iiben, fiihrt letztlich iiber deren eigenen Gegen-
standsbereich, die Sphire dieser Welt, hinaus.

Auch von seiten der Naturwissenschaft gibt es viele Zeugnisse, da3 Re-
ligion und autonome Naturwissenschaft als einander ergidnzend erfahren

15 VS 143.
16 Simone Weil: Lettre a un religieux. Paris 1951, 54-56.



Simone Weil 129

wurden: Albert Einstein wurde bereits genannt, Werner Heisenberg und
Carl Friedrich von Weizsicker sind die bekanntesten. Da in unserer Zeit
die gefiihlsmaBige Verwurzelung in der religiosen Sphére schwach ge-
worden ist, ist es um so wichtiger, soweit irgend moglich den Sinngehalt
von Religion und Mystik mit Hilfe des Verstandes begreiflich zu machen.
Dies entspricht dem Abbau von blinde Glaubigkeit und Gehorsam for-
dernden Institutionen und dem Ubergang zur eigenstdndigen Orientie-
rung der Menschen in religiésen Fragen. Hierbei nimmt die Auseinander-
setzung iiber die Vereinbarkeit naturwissenschaftlicherErkenntnisse mit
religidsen Phidnomenen eine Schliisselstellung ein. Simone Weils Impuls
aufgreifend und eine vorschnelle Gleichsetzung beider Sphiren vermei-
dend, diirfen wir sagen: Aufgabe der Naturwissenschaft wire es, die
Grenzen ihres Gegenstandsbereiches und der von ihr zur Beschreibung
der Welt verwendeten Begriffe genau zu bestimmen. Dies lieBe Raum fiir
andere Zugangsweisen zur Wirklichkeit, ohne die Bedeutung der natur-
wissenschafilichen Erkenntnis zu schmilern. Auch Religion und Philoso-
phie miiBten die Reichweite ihrer Begriffe bedenken. Um aber aus der
Defensive, in die sie im Unterschied zu den Naturwissenschaften geraten
sind, herauszukommen, ist eine andere Haltung gegeniiber den naturwis-
senschaftlichen Erkenntnissen notig. Treffend formuliert der Mathemati-
ker und Philosoph Alfred North Whitehead den fatalen Kontrast, in dem
Naturwissenschaft und Religion jeweils auf neue Erkenntnisse iiber die
Natur reagieren: ,,Jeder dieser Anldsse traf die religiosen Denker unvor-
bereitet. Etwas, das fiir lebenswichtig erkldrt wurde, hat schlieBlich, nach
Kampf, Verzweiflung und Anathema, eine ... neue Interpretation erfah-
ren. Die nichste Generation von religiosen Apologeten gratuliert dann
der religiésen Welt zu der tieferen Einsicht. Das Ergebnis der unausge-
setzten Wiederholung dieses unwiirdigen Riickzugs iiber viele Generatio-
nen hinweg hat letzten Endes die intellektuelle Autoritit der religidsen
Denker fast vollstindig zerstért. Man denke an folgenden Kontrast:
Wenn Darwin oder Einstein Theorien verkiinden, die unsere Ideen modi-
fizieren, dann ist das ein Triumph der Wissenschaft. Wir sagen nicht, dal3
die Wissenschaft schon wieder eine Niederlage erlitten hat, weil ihre al-
ten Ideen aufgegeben wurden. Wir wissen, daB ein weiterer Schritt der
wissenschaftlichen Einsicht gelungen ist.“!” Wissenschaft begreift sich als
ProzeB3, der die Auseinandersetzung mit bisher unerkannten Phénome-
nen, deren Integration in bestehende Theorien oder die Modifikation der
grundlegenden Theorien fordert. Jede Theorie erfallt immer nur einen
Teilbereich der Wirklichkeit. Auch die Interpretation der Grundgehalte

17 A. N. Whitehead: Wissenschaft und moderne Welt. Frankfurt/M., 1984, 219.



Regine Kather 130

von Religion vollzieht sich in der Wandelbarkeit und Unabgeschlossen-
heit von Zeit und Geschichte und ist angewiesen auf das begrenzte Auf-
fassungsvermogen der jeweils lebenden Menschen. Keine Religion ist das
Absolute, sondern sie kann lediglich die Darstellung des Absoluten in der
Gebrochenheit der Zeit sein. Insbesondere die naturwissenschaftlichen
Vorstellungen der religidsen Texte sprechen jeweils die Sprache ihrer
Zeit. Wenn Religion diese Offenheit gegeniiber ihrer eigenen Entwick-
lung gewinnen konnte, wire wieder eine fruchtbare Auseinandersetzung
mit den Naturwissenschaften méglich. Auseinandersetzung aber heifit
auch, Widerspriiche auszuhalten, bis vielleicht die Méglichkeit einer Syn-
these auf hoherer Ebene sichtbar wird.

Die unverzichtbare Bedeutung von Aufmerksamkeit zeigt sich nicht
nur in der Wissenschaft, sondern noch in einer weiteren Sphire: der der
Mitmenschlichkeit. Sie gewihrt in der Freundschaft die nétige Distanz
zum anderen, durch die er so, wie er ist, in den Blick treten kann. Sie er-
greift ihn nicht, formt ihn nicht nach den eigenen Vorstellungen, Bildern
und Wiinschen, sondern 148t ihn frei. Gesucht wird im anderen nicht die
Bestitigung des eigenen Ich, sondern eine von diesem untrennbar unter-
schiedene Wirklichkeit. ,,Die beiden Freunde willigen véllig darin ein,
daB sie zwei und nicht einer sind; sie achten den Abstand, der zwischen
ihnen gesetzt ist ... Die Freundschaft ist das Wunder, durch welches ein
menschliches Wesen einwilligt, das andere, das ihm wie eine Nahrung
unentbehrlich ist, aus der Ferne zu betrachten ... Die hofische Liebe hat
ein menschliches Wesen zum Gegenstand; aber sie ist nicht liistern. Sie
ist nur eine Aufmerksamkeit, die sich auf das geliebte Wesen richtet und
dafiir um Zustimmung bittet ... Eine solche Liebe in ihrer Fiille ist Gottes-
liebe durch das geliebte Wesen hindurch.“'® Wieder zeigt sich uns Auf-
merksamkeit als eine Haltung, in der sich Welt iiber das eigene, be-
schriankte Ich hinausgehend erschlieBt, durch die eine Ausrichtung auf
anderes gewonnen wird, ohne dies zu vereinnahmen. Will ich Begegnung,
Freundschaft, Liebe erzwingen, zerstore ich sie unweigerlich. Die Wirk-
lichkeit des anderen, der unverfiigbar ist, entschwindet. Was bleibt, ist
das Gefingnis der eigenen Wiinsche. Nur indem der andere frei bleibt,
kann er mir begegnen, kann er mich lieben. Und doch, und dies ist ein
schmaler Grat, bedeutet Aufmerksamkeit keine handlungslose Passivitit.
Martin Buber driickt diesen Gedanken der Koinzidenz von Aktion und
Passion, von titiger Erwartung oder ausgerichteter Empfinglichkeit fol-
gendermaBlen aus: ,,Das Du begegnet mir von Gnaden — durch Suchen

18 Simone Weil: Das Ungliick und die Gottesliebe. Hamburg 1961, 221ff; — Simone Weil:
Was bedeutet der Okzitanische Geist?, in: Ecrits historiques et politiques, 1960, 80.



Simone Weil 131

wird es nicht gefunden. Aber daB ich zu ihm das Grundwort spreche, ist
Tat meines Wesens, meine Wesenstat. Das Du begegnet mir. Aber ich
trete in die unmittelbare Beziehung zu ihm. So ist die Beziehung Erwihlt-
werden und Erwihlen, Passion und Aktion.“!®

Aufmerksamkeit gegeniiber dem anderen muB sich gerade in Leid und
unabwendbarer Not bewiihren. Schon 1921, im Alter von 12 Jahren, trifft
Simone Weil ein personliches, rein korperliches Ungliick: Heftige An-
fille von Kopfschmerzen, die um den Mittelpunkt des Nervensystems an-
gesiedelt sind und haufig auch im Schlaf andauern, quélen sie von nun an
unaufhérlich und verlangen von ihr ein Hochstmall an innerer Konzen-
tration, um die Fihigkeit zur Teilnahme am Schicksal anderer und ihre
intellektuelle Schépferkraft nicht zu verlieren. Die eigene Not wird zum
AnstoB, intensiv tiber Leid und Ungliick nachzudenken, das Simone Weil
spiter bei den Arbeitern, im spanischen Biirgerkrieg wie in dem von den
Nationalsozialisten besetzten Frankreich mit durchlitt. ,,Ein nur korperli-
cher Schmerz hingegen ist etwas Geringes und hinterla3t keine Spuren in
der Seele. So zum Beispiel der Zahnschmerz ... Anders verhilt es sich mit
einem sehr lang andauernden oder sehr hiaufigen kérperlichen Leiden.
Aber e¢in solches Leiden ist oft etwas v6llig anderes als ein Leiden; es ist
oft ein Ungliick.“?® Schmerz und Leiden, auch materielle Verluste und
Mangel an duBeren Giitern kénnen voriibergehen, ohne tiefe Spuren in
der Seele zu hinterlassen. Wirkliches Ungliick dagegen trifft den Men-
schen als leib-geistige Einheit in allen Fasern seiner Existenz. Jede tiefe
seelische Qual, Demiitigungen, ungerechte Verurteilungen, stindige Er-
niedrigungen sind unlésbar verkniipft mit einem physischen Schmerz.
Das ganze korperliche Sein mochte sich gegen die erlittene Gewalt auf-
biumen und muB diesen Wunsch aus Ohnmacht oder Angst unterdriik-
ken. Das Ungliick brennt sich in die Seele ein, fesselt sie, lahmt und unter-
wirft den Menschen dem Kriftespiel der rein mechanischen Notwendig-
keit. Er verliert die Freiheit zu entscheiden und selbstindig zu handeln.
Das Ungliick stiirzt einen Menschen in tiefe innere und &dufere Verlassen-
heit, in der er die Abwendung und Verachtung der Menschen und die Ab-
wesenheit Gottes, Hiob und Christus vergleichbar, erleidet. Mit zwingen-
der Gewalt prigt das Ungliick dem Menschen unausidschlich Verach-
tung, Ekel, SelbsthaB, Grauen und die Empfindung eigener Schuld auf.
,Das Ungliick ist eine Entwurzelung des Lebens, etwas, das in mehr oder
minder abgeschwichter Form dem Tode gleichkommt ... Wahrhaftes Un-
gliick liegt nur dann vor, wenn das Ereignis, das ein Leben ergriffen und

19 Martin Buber: Ich und Du, in: Das Dialogische Prinzip. Heidelberg 1979, 15.
20 7ZfG 17f1.



Regine Kather 132

entwurzelt hat, es unmittelbar oder mittelbar in allen seinen Teilen, in sei-
nem sozialen, psychologischen und physischen Teil, getroffen hat.“2!
Das Ungliick erscheint als eine blinde, gleichgiiltige und anonyme

Macht, die die Personlichkeit zum bloBen Gegenstand herabwiirdigt.
Einsamkeit und die Sinnlosigkeit des Geschehens, die den Ungliicklichen
umschlieBen, lassen ihn verstummen. Er findet fiir das, was ihm ge-
schieht, keine Worte mehr, um sich anderen mitzuteilen. Zuletzt meidet
er unbewullt sogar Mittel und Wege zu einer Verdnderung seiner Lage
und neigt dazu, sich immer wieder neu ins Ungliick zu stiirzen. Er miB-
traut denen, die ihm helfen wollen, und spiirt die geringste Uberlegenheit
seiner Wohltiter als verletzende Verachtung, die ihn nur noch tiefer ins
Ungliick stuirzt. ,,Eine andere Wirkung des Ungliicks ist, daB es die Seele
nach und nach zu seinem Mithelfer macht, indem sie ihr ein Gift der
Tréagheit einspritzt. Jeder, der lange genug ungliicklich war, handelt wie
in heimlichem Einverstdndnis mit seinem eigenen Ungliick.“?? Ungliick
ist die Erfahrung radikalen Ausgesetztseins und des Verlusts von mit-
menschlicher Anerkennung, durch die es die Macht gewinnt, die lebens-
notwendige Selbstachtung vollig zu ldhmen und zu zerstéren. Daher be-
zeugt Aufmerksamkeit mehr als alle Gefiihle, den Wert des anderen. Sie
schenkt ihm sein Selbstwertgefiihl, indem sie ihn als diesen einzigartigen
Menschen anschaut. Das, was der andere nutzen konnte, ist kein Krite-
rium, unter dem er angesprochen wird. Auch die Erinnerung daran, daB
es vielen anderen ebenso gehe, spendet keinen Trost, und selbst pragmati-
sche, hilfreiche Ratschlige kénnen die Aufmerksamkeit nicht ersetzen.
»Die Ungliicklichen bediirfen keines anderen Dinges in dieser Welt als
solcher Menschen, die fahig sind, ihnen ihre Aufmerksamkeit zuzuwen-
den. Die Fahigkeit, dem Ungliicklichen seine Aufmerksamkeit zuzuwen-
den, ist etwas sehr Seltenes und sehr Schwieriges. ... Die Wirme des Ge-
fiihls, die Bereitschaft des Herzens, das Mitleid geniigen hierzu nicht.“23

Die Deutung der Welt als vielschichtige Textur zeigt uns auch Auf-
merksamkeit als Haltung mit verschiedenen Sinnstufen und Graden der
Intensitét, die sich gegenseitig erginzen. Aufmerksamkeit verklammert
die Welt des Alltags mit der religidsen Sphire, indem das alltéigliche Tun
auf die Fahigkeit zur Aufmerksamkeit auch in der Zuwendung zu Gott
zuriickwirkt.

Die tiefste Bedeutung gewinnt Aufmerksamkeit fiir die religidse
Sphdre. Wider ihren Willen und ohne ausdriickliche Suche miindet Si-

1 ZfG 14.
2 ZfG 18.
3 ZfG 58f.



Simone Weil 133

mone Weils Weg in den schmalen Pfad der Mystik ein. ,,Ich hatte boh-
rende Kopfschmerzen, jeder Ton tat mir weh wie ein Schlag; und da er-
laubte mir eine duBerste Anstrengung der Aufmerksamkeit, aus diesem
elenden Fleisch herauszutreten, es in seinen Winkel hingekauert allein zu
lassen und in der unerhérten Schonheit der Gesinge und Worte eine
reine und vollkommene Freude zu finden.“?* Die duflerste Anspannung
der Aufmerksamkeit kehrt die Bewegung der Schwere, die Simone nie-
derdriicken will, um und zieht sie empor in einen Bereich reiner, lichtvol-
ler Freude. Diese Wirkung duBerster Konzentration erschlof3 sich Simone
zunichst bei der absichtslosen Rezitation des Gedichtes ,Love® von
George Herbert, das der englischen metaphysischen Dichtung des 17.
Jahrhunderts angehort. Simone Weil rezitierte es zunéchst absichtslos mit
héchster Aufmerksamkeit und Zustimmung immer dann, wenn sie die na-
hezu unertriiglichen Kopfschmerzen iiberfielen:

Liebe bot mir Willkomm; doch meine Seele schrak zuriick,
In Schuld des Staubes, Schuld der Siinde.

Sie aber, Liebe, flinken Auges merksam, wie ich trig

Den FuB8 kaum von der Schwelle setzte,

Drang niher an mich, zértlich fragend,

Ob etwas mir zu mangeln schien.

Fin Gast, gab ich zur Antwort, wiirdig dieses Orts.

Und Liebe sprach: Du sollst es sein.

Ich, der des Undanks, der Ungiite voll? Ach, lieber Freund,

Der nicht dich anzuschaun vermag.

Liebe ergriff mich bei der Hand und sagte lichelnd: Wer schuf die
Augen, wenn nicht ich?

Zu wahr, Herr, aber ich verdarb sie nur; lal meine Schande

Dort hingehn, wo sie es verdient.

Und weiBt du nicht, spricht Liebe, wer den Tadel auf sich nahm?
Dann will ich, lieber Freund, dir dienen.

Du muBt, spricht Liebe, niedersitzen und mein Mahl genieBen.
So setzte ich mich denn und aB3.?

Das Gedicht gewinnt die Kraft eines meditativen Gebets, bei dem Si-
mone Weil einmal v6llig unerwartet die liebende Gegenwart Christi er-
fihrt. , Ich glaubte, nur ein schénes Gedicht zu sprechen, aber dieses
Sprechen hatte, ohne daB ich es wufite, die Kraft eines Gebetes. Einmal,

24 Zit. in: A. Krogmann: Simone Weil. Hamburg 1970, 53.
25 George Herbert: Zit. in: ZfG 271.



Regine Kather 134

wiahrend ich es sprach, ist Christus herabgestiegen und hat mich ergrif-
fen. ... Ich empfand nur durch das Leiden hindurch die Gegenwart einer
Liebe gleich jener, die man im Lécheln eines geliebten Antlitzes liest.2¢

Die selbstkritische, niichterne Intellektualitit Simone Weils lassen sie
immer wieder priifen, ob es sich bei dieser Ubermachtigung nicht um ein
durch Autosuggestion hervorgerufenes Erleben oder um bloBe Gefiihle
handelt. Deutlich unterscheidet sie die Aufmerksamkeit von jedem nur
gefiihlsméiBigen Akt oder dem alltédglichen Denken. Man darf sagen, daB3
letztlich die Kraft des Denkens und Fiihlens erst aus der gesammelten
Aufmerksamkeit entspringt. Nur durch die hochste Konzentration der
Aufmerksamkeit kann der Mensch fiir ein Nu dem Gesetz der Notwen-
digkeit entrinnen und wird in seltenen, unverfiigbaren, geschenkten Mo-
menten einer iibersinnlichen Erkenntnis teilhaftig. In dieser ,connais-
sance surnaturelle steht der Mensch fiir einen blitzartigen Augenblick
unmittelbar vor Gott: ,,Der Mensch entrinnt den Gesetzen dieser Welt
nur fir die Dauer eines Blitzstrahls. Augenblicke des Innehaltens, der
Kontemplation, der reinen Intuition. . . Durch diese Augenblicke ist er
des Ubernatiirlichen fihig.“?’ Intellektuelle Aufmerksamkeit liegt also
gleichsam am Schnittpunkt zwischen Natiirlichem und Ubernatiirlichem.
Sie zeigt ihre Wirksamkeit im Alltag, vermag aber auch in einem Moment
duBlerster Sammlung, einem Nu, den Menschen hieriiber hinaus zu tra-
gen.

Am Vater-unser bildet Simone Weil die Schulung der Aufmerksamkeit
zu einer systematischen Ubung aus, indem sie sich bemiiht, es ohne den
geringsten abweichenden Gedanken einmal jeden Morgen zu sprechen.
»Seitdem habe ich mir als einzige Ubung die Verpflichtung auferlegt, es
jeden Morgen ein Mal mit unbedingter Aufmerksamkeit zu sprechen.
Wenn meine Aufmerksamkeit unter dem Sprechen abirrt oder einschlift,
und sei es auch nur im allergeringsten Grade, so fange ich wieder von
vorne an, bis ich ein Mal eine vollig reine Aufmerksamkeit erreicht habe.
... Die Kraft dieser Ubung ist auBerordentlich und iiberrascht mich jedes
Mal ...“?® Aufmerksamkeit, die in allen Lebensbereichen unverzichtbar
ist, gewinnt in der religiosen Erfahrung ihre groBie Tiefe. ,,Das Wesen des
Gebets besteht in der Aufmerksamkeit. ... Im Gebet richtet die Seele alle
Aufmerksamkeit, deren sie fihig ist, auf Gott, und die Beschaffenheit des
Gebetes hingt zu einem groBen Teil von der Beschaffenheit der Aufmerk-
samkeit ab. Wenn es hieran mangelt, kann auch die Wiarme des Gefiihls

26 Simone Weil: Das Ungliick und die Gottesliebe. Op. cit., 50-55.
27 ZfG 170.
2 ZfG 109.



Simone Weil 135

keine Abhilfe schaffen.“?® Kein Bittgebet ist hier gemeint, das irgend ein
endliches Gut erfleht. Das erstrebte Gut ist Gott und nichts anderes ne-
ben ihm oder gar iiber ihn hinaus, denn er ist allumfassend. Die Worte,
die im Gebet verwendet werden, sind, verglichen mit der Aufmerksam-
keit, mit der sich der Betende zu Gott wendet, nebensichlich. Gebet ist
eine Ausrichtung auf Gott mit der ganzen Kraft der Seele und ein Abse-
hen von allen anderen Gedanken, Wiinschen, Sorgen.

Gebet als meditative Sammlung ist eine in vielen Religionen verbrei-
tete Ubung. Besonderheit der monotheistischen Religionen wie Juden-
tum, Christentum und Islam ist, daf} es sich nicht nur um ein Leerwerden
handelt: Entscheidend ist die Ausrichtung auf Gott, der allerdings allen
Vorstellungen, Bildern und Aussagen des Menschen entriickt ist. Medita-
tive Sammlung verleiht dem Gebet, den Worten, Kraft. Worte sind dann
nicht mehr nur niitzliche Mittel der Kommunikation, sondern Ausdruck
der Ganzheit der Person, ihrer Ausgerichtetheit. Dall Worte wirken, spii-
ren wir im Alltag meist nur an Verletzungen, die sie reiflen, oder an Trost
und Wirme, die sie spenden.

Ihre Erfahrungen lassen Simone dem Text des ,Vaterunser* einen ande-
ren, mystischen Sinn geben, der fiir sie allerdings in Ubereinstimmung
mit dem griechischen Wortlaut der eigentliche ist: Nicht um das tégliche
Brot ist zu bitten, sondern um das iibernatiirliche. ,,Christus ist unser
Brot. Wir kénnen ihn nur fiir den gegenwirtigen Augenblick erbitten.
Denn er ist immer da, EinlaB heischend steht er an der Tiir unserer Seele
und will eintreten; aber er vergewaltigt nicht die Einwilligung. Wenn wir
einwilligen, daB er eintrete, so tritt er ein; und sobald wir es nicht mehr
wollen, geht er sogleich hinweg.“3° Dafl Aufmerksamkeit kein aktives Er-
greifen meint, wird an der Unverfiigbarkeit Gottes besonders deutlich.
Was dem Menschen méglich und aufgegeben ist, ist konzentrierte Auf-
merksamkeit, gesammelte Ausrichtung: attente. Und dennoch ist dies
nicht bloB die Haltung passiven Wartens auf einen Gnadenakt. So sehr es
an Gott ist, die Seele zu ergreifen, so ist es der Teil der Seele, sich in auf-
merksamer Erwartung auszuspannen. Aktivitit und Empféanglichkeit
koinzidieren.

Nahrung ist nicht nur das, was der Mensch physisch braucht. Sein tief-
ster Lebensquell ist nicht soziales Ansehen, dulerer Erfolg, Geld, Macht
oder gar Berithmtheit. Auch wenn dies in begrenztem Rahmen hinzukom-
men muf, soll der Mensch nicht unter der Last der duBleren Umstidnde
zerbrechen, so sind doch physische Nahrung und soziale Anerkennung

» ZfG 50.
30 ZfG 64.



Regine Kather 136

lediglich die Grundlage, um die Aufmerksamkeit auch auf die iibersinnli-
che Nahrung, die Nahrung des Geistes zu richten. Dieses libernatiirliche
Brot kann nicht gespeichert werden fiir magere Jahre, sondern muf} im-
mer neu empfangen werden, indem der Mensch in seine zeitlose Gegen-
wirtigkeit eintaucht.

Diese Umkehrung unseres gewdhnlichen Lebensgefiihls driickt Platon
in einer Metapher aus, die besagt, daB der Mensch ein Baum sei, dessen
Wurzeln im Himmel verankert seien und der von dort auf die Erde zu
wachse. Ahnlich schildert es Edith Stein: ebenfalls leidenschaftliche Phi-
losophin und Zeitgenossin Simone Weils, durchlebte sie wie diese in hart-
ndckiger Wahrheitssuche als Schiilerin Edmund Husserls Jahre des Athe-
ismus. Bis sie eines Tages am Ende des Ersten Weltkrieges wihrend einer
persOnlichen Krise das unwiderstehliche Einstromen der Wirklichkeit
Gottes in ihr Inneres erfuhr. Eine Geborgenheit erfiillte sie, die nicht aus
ihr stammte. Jahre spéter schildert sie, daB dies die Quelle der Kraft fiir
ihre intensive Arbeit war. ,,Besondere Mittel wende ich zur Verlédngerung
der Arbeitszeit nicht an. Ich tue, soviel ich kann. Das Konnen steigert
sich offenbar mit der Menge der notwendigen Dinge. Wenn nichts Bren-
nendes vorliegt, hort es viel frither auf ... Es kommt nur darauf an, daB
man zundchst einmal in der Tat einen stillen Winkel hat, in dem man mit
Gott so verkehren kann, als ob es sonst iiberhaupt nichts gébe ... schlieB-
lich, daBB man sich ganz und gar als Werkzeug betrachtet.*3!

Fir Simone Weil ist dies das Urerlebnis der Kommunion, das nicht an
Raum und Zeit gebunden ist. Es bleibt allein das Individuum vor Gott, ei-
nem Gott allerdings, den die Dogmen der Religionen nur unzureichend
darstellen. ,,Es gibt eine transzendente Energie, deren Quell im Himmel
entspringt, die in uns einstromt, sobald wir es begehren. Dies ist wirklich
eine Energie; sie vollbringt Taten vermittels unserer Seele und unseres
Leibes.“32

Aufmerksamkeit ist ein individueller Akt, der nicht kollektiv vermittelt
werden kann. Diese Individualisierung wird h4ufig der Mystik zum Vor-
wurf gemacht, obwohl sich gerade hierin die Einzigartigkeit des Individu-
ums ausdriickt, sein unverwechselbarer Wert wie das Vertrauen in seine
Moglichkeiten. Unwichtig sind gesellschaftlicher Status, herausragende
Begabungen oder besondere Leistungsnachweise. Allerdings, und hierin
mag fiir viele das Beunruhigende liegen, wird dadurch auch die Macht

' Zit. nach: W. Herbstrith (Hg.): Edith Stein: Ein neues Lebensbild in Zeugnissen und
Selbstzeugnissen. Freiburg 1983, 38; vgl. 31.
2 ZfG 65.



Simone Weil 137

der religiosen Institutionen in Schranken verwiesen. ,,Wer Gott um Brot
bittet, wird keine Steine von ihm empfangen.«33

Die Religionsgrenzen werden durchlidssig. Im Unterschied zu Edith
Stein konvertierte die Jiidin Simone Weil nicht zum Christentum. Einer
der Griinde war, daB sie tiberall in der Welt und durch alle Zeiten hin-
durch eine der Struktur nach dhnliche Beschreibung der ,connaissance
surnaturelle®, der iibernatiirlichen Erkenntnis, fand. DieTexte der Agyp-
ter, der Griechen wie Homer, Aischylos, Sophokles und Platon, der
christlichen Mystik und der Inder offenbarten ihr ihren verborgenen my-
stischen Sinn. Sie untersucht die antiken und auBereuropiischen Myste-
rienkulte auf ihren sakralen und mystischen Gehalt hin, vergleicht ihre
Symbole mit den christlichen und entdeckt eine Fiille von Ahnlichkeiten.
In den Symbolen erkennt Simone den Verweis auf ein und denselben
Sinn, der durch die Jahrtausende wiederkehrt. Einweihungsrituale, die
Tod und Neugeburt vollziehen sollen, wie der sakrale Gebrauch von Brot
und Wein sind lange vor dem Christentum verbreitet.

Mit Clemens von Alexandria gesprochen, sucht Simone Weil die logoi
spermatikoi, die Samenkeime der Wahrheit in allen nichtchristlichen Re-
ligionen. Die Berechtigung fiir ihre ahistorische Interpretation bezieht sie
aus einem entscheidenden Argument: Gott ist zeitlos, so daf3 es fiir ihn
kein Vorher und Nachher gibt. Zu jedem Zeitpunkt kann das Zeitlose in
Zeit und Geschichte einbrechen. Auch die Natur des Menschen ist trotz
aller Abwandlungen der Lebens- und Gesellschaftsformen iiber die Jahr-
tausende dieselbe geblieben. ,,Vergangenheit und Zukunft sind symme-
trisch. Die Chronologie kann keine entscheidende Rolle spielen in der
Beziehung zwischen GOTT und den Menschen ...“3

In Verbindung mit der Uberzeugung, daB sich die ,connaissance surna-
turelle® in allen Zeiten und Kulturen finde, stellt sich fiir Simone Weil
auch die Frage nach der Deutung der Gestalt Christi neu: Ahnlich wie
Friedrich Holderlin teilt sie die Uberzeugung, daB die Inkarnation Gottes
kein einmaliges Geschehen sei, sondern sich immer wieder in den ver-
schiedenen Religionen ereignet habe, die sich ja in der Tat fast alle auf
Mittlergestalten berufen. Osiris, Dionysos, Melchisedek und Prometheus
nennt sie namentlich. Immer wieder vermittelt sich der géttliche Logos in
die Welt, um den Menschen beizustehen und durch Leiden ihre Schuld
zu siihnen. ,,Danach habe ich empfunden, daB3 Plato Mystiker ist, daB die
ganze Ilias von christlichem Licht durchflutet ist, und daB Dionysos und
Osiris in gewisser Weise Christus selber sind ... Niemals legte ich mir die

33 ZfG 180.
3 Zit. in: A. Krogmann: Simone Weil. Op. cit., 113.



Regine Kather 138

Frage vor, ob Christus eine Inkarnation Gottes war oder nicht, aber ich
war in der Tat auBerstande, an ihn zu denken, ohne ihn als Gott zu den-
ken. Im Friihjahr 1940 las ich die Bhagavad-Gita. Selisam: als ich diese
wunderbaren Worte von einem derart christlichen Klange las, die einer
Inkarnation Gottes in den Mund gelegt werden, da geschah es, daB3 mich
das kriftige Gefiihl iiberkam, daB wir der religiosen Wahrheit sehr viel
mehr schulden als die Zustimmung, die man einer schonen Dichtung ge-
wahrt. 3

Teilt man mit Simone Weil die Uberzeugung vom Einen Gott als Ur-
grund aller Religionen, so miite man Gemeinsamkeiten und Unter-
schiede der Mittlergestalten ebenfalls in neuem Licht betrachten, eine
Aufgabe, die Simone Weil nicht mehr angeht. In der Erforschung frem-
der Religionen und im Vergleich mit der christlichen Religion sieht sie fiir
die kommenden Jahrzehnte einen neuen wichtigen Aufgabenbereich,
dessen Bedeutung zunehmen wird, je mehr die heiligen Schriften anderer
Volker erschlossen werden. In dieser spannungsvollen Auseinanderset-
zung kann auch das Christentum neue Dimensionen gewinnen. ,,Heutzu-
tage ist die vergleichende Erkenntnis der Religionen in Europa, und viel-
leicht in der Welt, so gut wie nicht vorhanden. Man hat nicht einmal ei-
nen Begriff von der Moglichkeit einer solchen Erkenntnis, 36

Ein besonders schones Beispiel fiir die ,connaissance surnaturelle‘ bei
den frithen Griechen ist Simone Weils Interpretation des Raubes der Per-
sephone, der Tochter Demeters, der Erdmutter, durch Hades: Hades ist
als Bruder des Zeus ein Aspekt des hochsten Gottes selbst. Dieser Raub
der Persephone ist nun nicht Ausdruck der Grausamkeit von Hades. Per-
sephone ist in der Gefahr, sich blumenpfliickend in die Schénheit dieser
Welt zu verlieren. Diese ist zwar Abglanz der géttlichen Schonheit, aber
doch nicht das Ziel und die Heimat des Menschen. Der Raub vollzieht
daher nur, was sowieso des Menschen Schicksal ist: Die Riickbindung an
seine geistige Heimat, damit er nicht verlorengehe. Wie in den Evangelien
ist es Gott, der die Seele sucht und sich ihrer bemichtigt. In der griechi-
schen Erzdhlung hindert der Schmerz der Erdmutter Demeter iiber den
Raub ihrer Tochter die Pflanzen und das Getreide am Wachsen. Perse-
phone muf3 also wieder ans Tageslicht zurtickkehren. Anders ist der Fort-
bestand der Welt nicht méglich. Durch eine List, einen Granatapfelkern,
den Hades Persephone heimlich zu essen gibt, vergewissert er sich je-
doch, daB3 sie immer wieder in sein Reich zuriickkehren muB8.

33 ZfG 107f.
36 Zit. in: A. Krogmann: Simone Weil. Op. cit., 103.



Simone Weil 139

,»Eile, Persephoneia, zur dunkelgekleideten Mutter,
Sanftige in der Brust dein Herz und deine Gesinnung;

Sei nicht vor den andern so iibermiBig erbittert.

Bin ich Dir unter den Géttern doch ein unwiirdiger Gatte,
Ich, der leibliche Bruder des Vaters Kronion. Hier unten
wirst Du Herrscherin sein von allem, was lebet und webet,
Und im Kreise der Gotter die hochsten Ehren genieBen.
Ewige Strafe trifft, wer jemals wider Dich siindigt,

Wer nicht deinen Sinn genug mit Opfern besinftigt

Und sie rein vollfithrt und wiirdige Gaben Dir darbringt.*
Sprachs, da lachte das Herz der weisen Persephoneia,
Hurtig sprang sie empor voll Freude. Aber Aidoneus

Sah sich spdhend um und gab einen siiBen Granatkern
Heimlich ihr zu essen, damit sie nicht kiinftig fiir immer
Dort bei der ziichtigen Mutter, der dunkelgekleideten weile.’’

Simone Weil kommentiert dies folgendermaBien: ,,Gott muf} die Seele
in die Natur entlassen, zuvor aber 148t er sie iiberraschend heimlich einen
Granatapfelkern essen. 1Bt sie, ist sie fiir inmer eingenommen. Der Gra-
natapfelkern ist die Zustimmung, die die Seele fast ohne ihr Eigenwissen
und Eingestindnis mit Gott in Einklang bringt, die ein unendlich Kleines
unter allen fleischlichen Neigungen der Seele ist und trotzdem fiir immer
ihr Schicksal bestimmt. Sie ist das Senfkorn, dem Christus das Himmel-
reich vergleicht, das kleinste der Samenkdrner, das spiter zum Baum
wird, in dem die Vogel des Himmels wohnen. 3%

Das Thema von Leid und Ungliick wird nun auf einer hoheren Ebene
nochmals aufgegriffen: In der Tragddie ,Elektra‘ von Sophokles findet
Simone Weil ein Bild fiir das dusgesetztsein und Verlorensein des Men-
schen in einer ihm fremden und feindseligen Umgebung, ohne jeden Aus-
weg und mit erloschener Hoffnung. Doch erst der Durchgang durch die
dufere Verlassenheit wie die innere Leere, durch das Ungliick also, bringt
die ersehnte Erlésung. Die Erfahrung der vollstindigen Abwesenheit
Gottes bis hin zum Aufgeben der Hoffnung und des Glaubens an ihn ist
das Kernstiick dieses Motivs. Der Text der Tragddie von Sophokles schil-
dert die Begegnung von Elektra mit ihrem totgeglaubten Bruder Orestes.

,Elektra: Wo ist denn dann des Ungliickseligen Grab?
Orestes: Ist nirgends; der Lebendige hat kein Grab.
Elektra: Was sagst Du, Knabe?

37 Zit. in: VS 12,
2B VYS 12f.



Regine Kather 140

Orestes: Keine Liige sag ich.

Elektra: Er lebt noch?

Orestes: Wenn ich noch am Leben bin.

Elektra: Du bist es, Du?

Orestes: Sieh hier den Siegelring des Vaters und erkenne, wer ich bin.“

Simone Weil erldutert dies so: ,,Elektra ist die Tochter eines michtigen
Konigs, aber in der erbidrmlichsten Sklaverei unter die Gewalt jener gera-
ten, die ihren Vater verraten haben. Sie hungert. Sie ist in Lumpen. Das
Ungliick erdriickt sie nicht nur, es entwiirdigt und erbittert sie. Aber sie
gibt nicht klein bei. Sie haBt diese Feinde ihres Vaters, die alle Macht
iiber sie haben. Nur ihr Bruder, der in der Ferne ist, kénnte sie retten. Sie
verzehrt sich im Warten. Endlich kommt er, aber sie wei3 nichts davon.
Sie glaubt einen Fremden zu sehen, der seinen Tod kiindet und seine
Asche bringt. Sie fillt in grenzenlose Verzweiflung, sie will sterben. Aber
obwohl sie nichts mehr hofft, denkt sie keinen Augenblick daran, aufzu-
geben. Nur noch mehr haBit sie die Feinde. Wihrend sie weinend die
Urne hilt, erkennt Orest sie, der sie fiir eine Sklavin gehalten hatte, an ih-
ren Trdnen. Er zeigt ihr, da3 die Urne leer ist. Er gibt sich ihr zu erkennen.
Es gibt ein zwiefaches Erkennen. Gott erkennt die Seele an ihren Trinen,
dann 1483t er sich erkennen.“** Eine Parallele findet Simone Weil in der
Gestalt Maria Magdalenas, die am Grab den Tod Jesu beweint. Sie er-
kennt ihn nicht in der Gestalt des Girtners, bis er sich ihr zu erkennen
gibt. Ungliick und Leiden als Ausdruck der Entwiirdigung vor den Augen
anderer und der weitesten Entfernung von Gott zeigen sich als mystischer
Kern dieses Gedankens.

Im Ungliick kann Aufmerksamkeit in die tiefste religitse Dimension
miinden: Die einzige Méglichkeit, den vernichtenden Folgen des Un-
gliicks zu entrinnen, besteht darin, daBl es dem Menschen gelingt, auch in
der tiefsten Verzweiflung und Verlassenheit nicht aufzuhoren, ins Leere
hinein zu lieben, und sei es mit dem kleinsten Teil seiner selbst. Nur dies
schiitzt ihn noch davor, sich nicht véllig in sich zu verschlieen und das
Ungliick nicht an andere weiterzugeben. Dann kann im tiefsten Grund
der inneren Leere, in der der Mensch in der Gefahr ist, endgiiltig zu stiir-
zen, das Schweigen Gottes laut werden. ,,Unsere Seele macht bestindig
Larm, aber es gibt einen Punkt in ihr, der Schweigen ist und den wir nie-
mals vernehmen. Wenn das Schweigen Gottes Eingang findet in unsere
Seele, sie durchdringt und dort sich jenem Schweigen verbindet, das
heimlich in uns gegenwirtig ist, dann haben wir hinfort Gott als unseren
Schatz. ... Es gibt nur zwei Spitzen, die durchbohrend genug sind, um der-

P VS 171,



Simone Weil 141

art in unsere Seele Eingang zu finden: das Ungliick und die Schonheit.*4?
Die Erfahrung volligen Verlassenseins nicht nur von den Menschen, son-
dern auch von Gott bringt den Menschen in eine gefdhrliche Nihe zum
Abgrund. Er kann stiirzen. Dies haltlose Ausgesetztsein ist aber zugleich
ein Leerwerden von allen Dingen, die sonst den menschlichen Geist be-
schéftigen und seine 1dentitét stiitzen, die ihn zerstreuen und fesseln. In
der Hingabe an diese Leere, im Loslassen aller anderen Sicherheiten
kann sich der Umschlag vollziehen und sich die Gottesliebe entziinden.
Aus der Verlassenheit wird eine Gelassenheit in den gottlichen Urgrund.
Meister Eckhart driickt dies so aus: ,,Und je mehr wir dem Unseren ent-
werden, um so wahrhafter werden wir in diesem.**!

Simone Weil selbst fordert ihre physischen und geistigen Krifte stets
aufs duBerste. Sie verausgabt sich in einem kurzen, duBerst intensiven Le-
ben, aufgezehrt von einer brennenden Sehnsucht nach Wahrheit. Darin
gleicht sie einem Menschentyp, den Charlotte von Kalb, die Freundin
Schillers, in Holderlin sah: ,Er ist ein schnell laufendes Rad‘. Der bren-
nende Wunsch, den Eigenwillen zu verlieren, ist nur von ihrer mystischen
Sehnsucht nach dem Absoluten zu verstehen. ,,Und es ist mein innigster
Wunsch, nicht nur jeden Willen, sondern jedes Eigensein zu verlieren.*4?
,»Gott hat mir ein Sein gegeben, damit ich es ihm zuriickgebe. Das ist wie
eine jener Priifungen, die Fallen gleichen und denen man in den Mérchen
und Initationsgeschichten begegnet. Nehme ich diese Gabe an, verkehrt
sie sich ins Schlechte und schligt mir zum Verderben aus; ihre Kraft wird
erst offenbar, wenn ich die Annahme verweigere. Gott erlaubt mir, aufBer-
halb seiner ein Dasein zu haben. An mir ist es, mich zu weigern, von die-
ser Ermichtigung Gebrauch zu machen.“#? Simone spricht ein Grundpro-
blem der Mystik aus: die Riickbindung in den gottlichen Urquell im Le-
ben zu vollziehen, bedeutet, das Streben nach Eigensein zu verlieren. Nur
die paradoxe Rede, dal der Mensch erst dann eigentlich Mensch sei,
wenn er sich vernichte, kann diese Logik ausdriicken. Sie beruht auf der
tiefen Einsicht, daB der Mensch keinen Bestand aus sich selbst hat, son-
dern nur in seiner Gegriindetheit in Gott eigentlich isz. ,,Der Mensch hat
kein Sein, er hat nur ein Haben. Das Sein des Menschen hat seinen Ort
hinter dem Vorhang, auf seiten der Ubernatur. Was er von sich selbst zu
erkennen vermag, ist einzig das, was ihm die Umstinde leihweise geben.
Das Selbst in mir (und den anderen) ist verborgen; es ist auf seiten Got-
tes, es ist in Gott, es ist Gott. ... Der Vorhang, das ist das menschliche

4 ZfG 48f.

41 Meister Eckhart: Op. cit., 90.
2 7fG 98.

438G 59.



Regine Kather 142

Elend ...“** Grundanliegen der Mystik ist das Ausloschen des Habens,
des Scheins, falscher Identifikationen mit sozialem Status, Ehre, Macht
oder Reichtum. Erst dann kann das wahre Sein des Menschen durchbre-
chen, erkennt er sich selbst in jenem tiefen Sinne, wie es der Spruch des
Apollon-Tempels zu Delphi seit Jahrtausenden fordert. Was in den Oh-
ren des ,Weltmenschen* als Lebensverneinung klingt, ist in der Sprache
der Mystik die ErschlieBung der eigentlichen Seinsfiille.

Das Kreuzist fiir Simone Weil das Symbol fur die Bereitschaft, das Lei-
den bis in seinen innersten Grund auszukosten. Das Annehmen des Lei-
dens ist nicht zu verwechseln mit einem Suchen des Leidens, mit Maso-
chismus. Die tiefe Symbolik des Kreuzes einer Zeit zu erkliren, die Lei-
den mit allen Mitteln ausblenden mdochte, ist schwer. Jesus mit der Dor-
nenkrone auf dem Haupt erscheint als Verkdrperung menschlicher
Schwiéche und Hilflosigkeit. Warum hat er sich nicht gewehrt? Darin
gleicht er Sokrates, dem die Freunde die Flucht aus dem Gefingnis er-
mdoglichen wollten. Doch er trank furchtlos den Giftbecher aus Achtung

‘vor dem Ideal der Gesetze Athens. Ist die gekriimmte Gestalt Jesu nur Er-
innerung fiir vom Wohlergehen verhirtete Herzen? Um sie zu mahnen,
daB, wer heute eine machtvolle Position in Wirtschaft oder Politik inne-
hat und gefeiert ist, schon morgen gestiirzter oder kranker Mensch sein
kann? Und wenn wir Leiden nicht verdringen, sondern um uns schauen:
Ist die Welt nicht mit Leid schon iiberséttigt? Bedarf es noch der zusitzli-
chen Erinnerung im Zentrum der Religion? Sollte der einzige Sinn der
Botschaft Jesu sein mitzuteilen, dal das Dasein voll Leid und Qual sein
kann? Aber wieso gilt Jesus dann als Bringer einer Heilsbotschaft? Dies
Ringen um ein Verstdndnis der Kreuzessymbolik schildert Alfred D6blin
in seinem autobiographischen Werk ,Schicksalsreise‘: Wihrend seiner
Flucht durch das besetzte Frankreich war die Ordnung des alltiglichen
Seinszusammenhangs zerrissen. Weder Raum noch Zeit erschienen als
tragendes Geflige, das eine Orientierung erlaubte. In dieser Sinnlosigkeit
allen Geschehens ging ihm ein Sinn der Symbolik des Kreuzes auf. ,,Und
da hingt die schmerzgewundene Menschengestalt. Wer ist Jesus? Eine
geschichtliche Figur? Es lieBe sich argumentieren: entweder er ist Gott,
hat die Welt geschaffen und sie vollkommen herausgestellt, und so steht
sie nun da - oder sie steht nicht so da, und dann ist er nicht Gott. ... Die
Welt ist nicht fertig. Sie ist als Naturwelt nicht fertig. Sie bewegt sich,
lauft ab und kommt zu keinem AbschluB3. Sie ist auch als Ichwelt nicht
fertig. Da wird sie Schicksal. Eine vollkommene Welt hat der Urgrund
nicht aus sich herausgestellt in dem, was beweglich, also nicht an seinem

#8G 57.



Simone Weil 143

Ziel ist. ... So aber sind wir nicht geschaffen, daB wir in dieser Unvoll-
kommenheit verrinnen, verkommen und uns in der Sinnlosigkeit der Exi-
stenz verreiben sollen. Es wire unbegreiflich, fithlende, wertende Seelen
in das Zentrum der Welt zu stellen, um sie sich an einer brodelnden Mate-
rie erschdpfen zu lassen. ... Die Klarheit heiit: Der ewige Urgrund, der
uns emporgetragen hat, hat auch in dieser zerfallenen Welt die Beziehung
zu ihm nicht aufgegeben. ... Jesus sagt: ,Die Welt ist schlimm, aber sie hat
Geschichte, und wir haben ein Schicksal, das iiber die irdische Existenz
hinausreicht. Der Mensch neigt als Kreatur dazu, zu den Kreaturen zu-
riickzufallen und zu verzweifeln.® ... Jesus ... ist der Ruf, der uns von den
beiden Abgriinden zuriickreiBt, zwischen denen unsere Existenz verlduft:
zwischen dem, der in den Sumpf des kreatiirlichen Vegetierens fithrt, und
dem der Verzweiflung.“*5 Die Erfahrung des Leids geht einher mit der Be-
jahung der Unvollendetheit der Welt, die allerdings als Aufgabe verstan-
den wird. Wire die Welt vollkommen, wire alles menschliche Tun nur
ein Spiel und es bediirfte seiner nicht. Wire sie uniiberwindbar unvoll-
kommen, wire Verzweiflung die einzig angemessene Antwort. Die Sym-
bolik des Kreuzes verweist den Menschen auf seine Ausgespanntheit zwi-
schen den Polen seiner Existenz: seinem bloB kreatiirlichen Dasein und
der Sehnsucht nach Vollkommenheit, von Schwerkraft und Gnade,
Schwere und Licht wie Simone Weil sagt. Geschichtlichkeit, der unab-
schlieBbare Wegcharakter sind Kennzeichen seiner Existenz.

Fir Simone Weil erwichst aus der im Abgrund des Leids erfahrenen
Gottesliebe Verantwortung fiir die Mitgeschdopfe. Entgegen der geldufi-
gen Vorstellung, Mystik sei Weltflucht, wird der einzelne durch sie in der
Welt verwurzelt. ,Einwurzelung' ist das Wort Simone Weils und zugleich
der Titel eines ithrer Werke, in dem sie den Sinn von Arbeit, Beruf und So-
zialem auf diesem Hintergrund beleuchtet. ,,Wir haben die Méglichkeit,
Mittler zu sein zwischen Gott und jenem Teil der Schépfung, der uns an-
vertraut ist. Unsere Einwilligung 148t uns durch ihn hindurch seine
Schopfung wahrnehmen.*4

So fiithrt Aufmerksamkeit zu einer sich allmihlich vertiefenden Teil-
nahme an der Wirklichkeit: an dem also, was nicht das eigene be-
schrinkte Ich ist; an den Dingen, der Natur, den Mitmenschen und
schlieBBlich an Gottes Gegenwart. Sie kostet die Spannweite der Erfah-
rungsfihigkeit des Menschen aus: vom tiefsten Leid bis zur Gliickselig-
keit. Es ist ein organischer Proze3 des Wachsens und Reifens, der, bei al-
ler Anstrengung, nicht erzwungen oder gar verordnet werden kann. Darin

# Alfred Déblin: Schicksalsreise. Flucht und Exil 1940-1948. Miinchen 1986, 144f.
46 SuG 113f.



Literaturbericht 144

entfaltet sich Menschlichkeit als die Kraft, Not zu lindern, Sinn zu erle-
ben, Wertgefiihl zu erwecken. ,,Wie ein Kind die Ubung der Sinne, die
sinnliche Erkenntnis, die Wahrnehmung der Dinge lernt, die es umgeben,
wie es spiter die entsprechenden Ubertragungsmechanismen erwirbt, die
an die Lektiire oder das neue Empfindungsvermégen gebunden sind, das
den Gebrauch der Werkzeuge begleitet, ebenso begreift die Liebe zu Gott
eine Lehrzeit mit ein. Ein Kind weiB3 zuerst, daB jeder Buchstabe einem
Laut entspricht. Richtet es spéter die Augen auf ein Papier, dringt ihm der
Laut des Wortes durch die Augen unmittelbar in das Denken. Ebenso be-
ginnen wir zuerst abstrakt zu wissen, dal3 man Gott in allem lieben muB.
Spiter erst dringt die geliebte Gegenwart Gottes zu jeder Sekunde durch
alle groBen oder kleinen Vorfille, die das Gewebe des Tages bilden, mit-
ten in unsere Seele. Der Weg zu diesem Zustand ist eine Arbeit, die der
entspricht, durch die ein Kind lesen, ein Lehrling seinen Beruflernt ...“4

47VS 151.

LITERATURBERICHT
Uber Mystik und Spiritualitidt in modernen Lexika

In deutscher Sprache iiber Lexika schreiben, die Mystik, christliche Mystik be-
rithren, ist vom Neidgefiih] begleitet gegeniiber dem monumentalen franzdsi-
schen Dictionnaire de Spiritualité, ascétique et mystique, doctrine et histoire. 1938
wurde es begonnen; der zuletzt erschienene Faszikel des 16. Bandes endet mit
dem angebrochenen Artikel ,,Vide“. M. Dupny zeigt, wie tief das Nachdenken
iber ,,Leere” auch in der christlichen Spiritualitit zu Hause ist. Man darf ge-
spannt auf die Weiterfiihrung fiir die ferndstliche Mystik sein; denn im ganzen
Lexikon wird der Dialog mit nicht-christlicher Religiositit gepflegt. Der Begriff
»Mystik* wurde grundlegend schon im 2. Band unter ,,Contemplation” behan-
delt. Die Spaltenlinge von 1643 bis 2194 zeigt, dall der Artikel ein recht umfang-
reiches Buch darstellt. In den historischen Partien aus der Hand vieler prominen-
ter Autoren ist dieses ,,Buch® nach wie vor uniibertroffen. Spitere Artikel wie
~Mystique” (zusammen mit ,,Mystére* auch als eigenes Buch erschienen) oder -
fiir uns Deutsche wichtig - ,,Rhénane, Mystique* von Prof. A. M. Haas erginzen
diesen grundlegenden Beitrag. Aus der Fiille von Einzelartikeln sind besonders
jene iiber Personen, Richtungen, Formen wichtig. Im ausfiihrlichen Artikel iiber
»Meditation* zeigt sich der Reichtum christlicher und nicht-christlicher Spiritua-





