Literaturbericht 144

entfaltet sich Menschlichkeit als die Kraft, Not zu lindern, Sinn zu erle-
ben, Wertgefiihl zu erwecken. ,,Wie ein Kind die Ubung der Sinne, die
sinnliche Erkenntnis, die Wahrnehmung der Dinge lernt, die es umgeben,
wie es spiter die entsprechenden Ubertragungsmechanismen erwirbt, die
an die Lektiire oder das neue Empfindungsvermégen gebunden sind, das
den Gebrauch der Werkzeuge begleitet, ebenso begreift die Liebe zu Gott
eine Lehrzeit mit ein. Ein Kind weiB3 zuerst, daB jeder Buchstabe einem
Laut entspricht. Richtet es spéter die Augen auf ein Papier, dringt ihm der
Laut des Wortes durch die Augen unmittelbar in das Denken. Ebenso be-
ginnen wir zuerst abstrakt zu wissen, dal3 man Gott in allem lieben muB.
Spiter erst dringt die geliebte Gegenwart Gottes zu jeder Sekunde durch
alle groBen oder kleinen Vorfille, die das Gewebe des Tages bilden, mit-
ten in unsere Seele. Der Weg zu diesem Zustand ist eine Arbeit, die der
entspricht, durch die ein Kind lesen, ein Lehrling seinen Beruflernt ...“4

47VS 151.

LITERATURBERICHT
Uber Mystik und Spiritualitidt in modernen Lexika

In deutscher Sprache iiber Lexika schreiben, die Mystik, christliche Mystik be-
rithren, ist vom Neidgefiih] begleitet gegeniiber dem monumentalen franzdsi-
schen Dictionnaire de Spiritualité, ascétique et mystique, doctrine et histoire. 1938
wurde es begonnen; der zuletzt erschienene Faszikel des 16. Bandes endet mit
dem angebrochenen Artikel ,,Vide“. M. Dupny zeigt, wie tief das Nachdenken
iber ,,Leere” auch in der christlichen Spiritualitit zu Hause ist. Man darf ge-
spannt auf die Weiterfiihrung fiir die ferndstliche Mystik sein; denn im ganzen
Lexikon wird der Dialog mit nicht-christlicher Religiositit gepflegt. Der Begriff
»Mystik* wurde grundlegend schon im 2. Band unter ,,Contemplation” behan-
delt. Die Spaltenlinge von 1643 bis 2194 zeigt, dall der Artikel ein recht umfang-
reiches Buch darstellt. In den historischen Partien aus der Hand vieler prominen-
ter Autoren ist dieses ,,Buch® nach wie vor uniibertroffen. Spitere Artikel wie
~Mystique” (zusammen mit ,,Mystére* auch als eigenes Buch erschienen) oder -
fiir uns Deutsche wichtig - ,,Rhénane, Mystique* von Prof. A. M. Haas erginzen
diesen grundlegenden Beitrag. Aus der Fiille von Einzelartikeln sind besonders
jene iiber Personen, Richtungen, Formen wichtig. Im ausfiihrlichen Artikel iiber
»Meditation* zeigt sich der Reichtum christlicher und nicht-christlicher Spiritua-



Literaturbericht 145

litdt. Eine fundierte Arbeit iiber ein ,,mystisches” Thema ist ohne dieses Lexikon
nicht méglich.

Umfangreich und wichtig ist auch das italienische Dizionario degli istituti di
perfezione (Rom ab 1973, bisher VI Biinde); es bringt weit mehr als der Titel be-
sagt. Ein weiteres italienisches Lexikon Dizionario Enzyclopedico di Spiritualitd ist
auch auf Franzésisch einsehbar: Dictionnaire de la vie spirituelle, 1983. Der eine
Band bringt lingere Aufsitze iiber zentrale Themen. G. Moioli zeigt sich z. B. im
Artikel ,,Mystique Chrétienne” sehr vertraut mit der deutschen Diskussion. Das
englische A (The Westminster) Dictionary of Christian Spirituality (31986) erfiillt
nach meinem Urteil in idealer Weise die Aufgabe eines Nachschlagewerks. Das
ebenfalls lexikographisch angeordnete The Study of Spirituality (Cambridge,
1986) ist hingegen eher fiir das beginnende Studium gedacht. Das Theologie-Le-
xikon von L. Bouyer, dem eigenwilligen Altmeister der Spiritualititsgeschichte,
liegt in neuer Auflage vor (Dictionnaire Théologique, Paris 1990) und orientiert
aus klassischer katholischer Sicht iiber alle Fragen: ,,Die authentische Mystik ist
einfachhin die christliche Erfahrung, die Paulus (mit dem bekannten Zitat aus
Gal 2,20) beschreibt.« (235)

Im deutschen Sprachraum hat man sich erst spét auf die Bedeutung von Mystik
besonnen. Natiirlich berichten die theologischen Standard-Lexika dariiber. Doch
es ist schon ein wissenschaftlicher Skandal, daB in den Letztauflagen der repri-
sentativen Lexika beider Konfessionen, im allerdings schon etwas dlteren, katho-
lischen Lexikon fiir Theologie und Kirche und in der noch im Erscheinen begriffe-
nen vielbidndigen evangelischen Theologischen Realenzyklopddie Hadewijch von
Anvers, eine Mystikerin, die neben Hildegard von Bingen und Teresa von Avila
steht, fehlt. Vielleicht erscheint sie im letzteren unter anderen Stichworten.

Einige weitere Schlaglichter zu Lexika iliber die Gesamttheologie: Herders
Theologisches Taschenlexikon tibernimmt den Artikel ,,Mystik“ aus Sacramentum
Mundi des Benziger Verlags. Dort hatte der Eckhart-Forscher H. Fischer in etwa
die klassische Lehre der katholischen Tradition repetiert; der Verlag erweiterte
ihn durch die ,, Theologische Interpretation* Karl Rahners aus dem Lexikon fiir
Theologie und Kirche. Im Neuen Handbuch theologischer Grundbegriffe (Neuaus-
gabe 1991) findet man eine systematische, problemorientierte Darstellung der
Mystik; der Bereich ,,Psychologie der Mystik*“, also der Erfahrungsaspekt, tritt
dabei gegeniiber dem aktiven, ,,politischen” Aspekt zuriick. Uber Spiritualitit
(Frommigkeit) wird in beiden Lexika in breiter, an Geschichte und Problematik
orientierter Form berichtet. Anzumerken bleibt, daB das ,,alte* Handbuch theolo-
gischer Grundbegriffe (1970, als Taschenbuch) mit seinem Artikel ,,Mystik“ kei-
neswegs tiberholt ist. Dort werden in sorgfiltiger Weise die geschichtlichen, bibli-
schen und psychologischen Daten in eine theologische Synthese gebracht.

Das Vandenhoeck’sche Taschenlexikon, Religion und Theologie (1971) entwirft
eine Geschichte der Mystik, meint aber resigniert: ,,Auf evangelischer Seite ist die
Mystik als Bestandteil der Frommigkeit inzwischen weithin verschwunden, aber
auch innerhalb der griechisch-orthodoxen und der rémisch-katholischen Kirche
ist schopferisches oder auch nur nachschaffendes mystisches Denken und Erle-



Literaturbericht 146

ben selten geworden.” Die Religion in Geschichte und Gegenwart bringt in ihrer
letzten Aufl. von 1960 zwar tatsdchlich diskussionswiirdige Beitrige zur Mystik.
Doch R. Bultmann weiBl kategorisch: ,,Der Gottesglaube und die Frommigkeit
des NT sind keine Mystik. Von Mystik kann hier also keine Rede sein.“ Auch L.
Richter meint in seinen grundsitzlichen Uberlegungen, Mystik entstehe ,,wenn
(die) priesterliche und prophetische Offenbarungsform zu erstarren beginnt und
damit das religiose Leben in diesen sich sinnentleerenden Formen keinen Ansatz-
punkt mehr findet. Mystische Frommigkeit ist passiv, individualistisch, Allheits-
gedanke in bezug auf Gott, ahistorisch, undogmatisch, tolerant, sich nur an esote-
rische Eingeweihte wendend.“ Als Beispiel wird — zwar unter Vorbehalt — der
»prophetische* Kierkegaard gegen den ,,mystischen“ Rilke gestellt: ,,Die Mystik
zieht den Christen ab von der Offenbarung auf die Bahn der natiirlichen Reli-
gion.“ Wie sehr sich diese Einschitzung gedndert hat, zeigt die 2. Aufl. des Oku-
mene-Lexikon“von 1987. Neben dem orthodoxen und dem katholischen heiB3t es
nun auch im evangelischen Beitrag: ,,Der mystisch Suchende ist auf jene spiritu-
elle Erfahrung aus, die der Geist Gottes schenkt und die alle Grenzen menschli-
chen Erkennens, Begreifens und Fiihlens iiberschreiten. Die heute in der ganzen
Okumene immer dringlicher werdende Frage nach urspriinglicher religidser Er-
fahrung wird ohne die Praxis mystischer Frommigkeit keine weiterfiihrende Ant-
wort finden.*

Erwihnenswert ist der gute Artikel im 15. Band des GrofSen Brockhausvon 1991
iber drei Seiten. Und in seiner Weise klassisch geworden ist der Artikel des Eck-
hartforschers und -herausgebers J. Quint im Reallexikon der deutschen Literatur-
geschichte I1, (21965, 544-568) zum Stichwort ,,Mystik“. Im modernen ,, Verfasser-
lexikon, Die deutsche Literatur des Mittelalters wird nur iiber Autoren und Werke
referiert. Aber alle Beitridge sind ausgezeichnet und kommen, wo nétig, auf theo-
logische Fragen zu sprechen (z. B. K. Ruh zu Eckhart). Auch lateinisch schrei-
bende deutsche Autoren werden vorgestellt; so brillant, wissend C. Meier iiber
Hildegard von Bingen.

Demgegeniiber féllt das Historische Wérterbuch der Philosophie (V1. 1984) weit
ab. Nachdem einiges, eher Zufilliges zur Sprachgeschichte des lateinischen ,,my-
sticus“ gesagt wurde, kommt mit der Moderne die Sachfrage zur Sprache — aber a
la Kant: ,,Mysticism“ sei ,,Ubersprung, Salto mortale von Begriffen zum Undenk-
baren“, sei ,,Schwirmerei, vernunfttodtend, schweift ins Uberschwengliche hin-
aus“. Wie halbwissend dies ist, erkennt auch der Nicht-Spezialist, wenn er z.B.
dort erfihrt, daB K. Rahner ,,vor einer Uberschéitzung der Mystik*“ gewarnt haben
soll (vgl. sein Wort vom Frommen, vom Christen der Zukunft, der ein Mystiker
sein muf3). Der Bericht liber die evangelische Diskussion endet in weiter Vergan-
genheit mit E. Brunner, ,,der in der Mystik, die feinste sublimste Form der Natur-
vergotterung, des Heidentums, der Geistverdinglichung® sieht.

Inzwischen hat die Esoterik von ,,Mystik“ Besitz ergriffen. Es erscheinen fast
monatlich neue ,,Lexika“, meist voneinander abschreibend. Doch es geniigt, die
beiden hervorragenden, sachlich darstellenden Lexika des verstorbenen Grazer
Forschers H. Biedermann zur Hand zu nehmen: das von ihm stammende Knauers



Literaturbericht 147

Lexikon der Symbole (1989) als umfassender Uberblick und sein Handlexikon der
magischen Kiinste (1986, auch als Taschenbuch); er berichtet niichtern und mit
griindlicher Detailkenntnis: Mystik ist ,.eine Erkenntnisform, die an keine Reli-
gion gebunden ist, der Versuch, der Gottheit und dem Absoluten jenseits der Ra-
tio in innerer Erfahrung zu begegnen; nach dem Wort Thomas von Aquins die
cognitio dei experimentalis, die experimentelle Erfahrung Gottes“. Sachlich blei-
bend, doch bewuBt die christliche Haltung mit einbeziehend ist das Lexikon der
Sekten, Sondergruppen und Weltanschauungen — Fakten, Hintergriinde, Kldrungen
(1990); an Sorgfalt und Vielseitigkeit ist es einmalig gelungen; trotz der Unter-
schiede zwischen den einzelnen Autoren schufen die Herausgeber eine umfas-
send-informative Einheit: ,Mystik, gegen ein verbreitetes MiBverstindnis, ist
keine ,Uber-Religion® oder der in seinem Kern identische Grund aller konkreten
Religionen. Sie steht immer in einem bestimmten Kontext: Es gibt keine Mystik
an sich, sondern ,nur eine Mystik von etwas, Mystik einer bestimmten religiésen
Form*‘ (G. Scholem).*

Damit wird der Bereich der Symbole beriihrt mit seiner Bedeutung besonders
fiir den Religionsdialog. So schreibt das informationsreiche (Ein-Mann-) Lexikon
byzantinisch-christlicher Symbole. Die Bilderwelt Griechenlands und Kleinasiens
(1989) zur Mystik: ,,Das Bildprogramm der byzantinischen Kirche will dem Glau-
bigen symbolisch eine ,Vorschau* des unerschaffenen Lichtes bieten*; er findet
nimlich Mystik a) im Bild, b) in der Eucharistie, ¢) in der vorwartsblickenden
Sehnsucht. Wer sich mit Bild und Symbol, die in der Sicht des ostkirchlichen
Christentums untrennbar mit ,,Mystik* verbunden sind, vertraut machen will,
greife zuerst zur Einfiihrung in die Welt der Symbole von Champeaux, Gérard de/
Dom Sebastien Sterckx (1990). Uber die romanische Kunst, aber in stindigem Be-
zug zu anderen Kulturen und Religionen wird man mitfihlend eingefiihrt in eine
,.symbolische” Welterfahrung; man erfahrt z. B., daB schon die Gotik diesen kos-
misch-universalen Weltbezug verengt. D. Forstner und R. Becker haben ihr Neues
Lexikon christlicher Symbole (1991) um Symbolkreise angeordnet: Erschaffung
des Menschen, Das Heil in Gott, Leben, Begegnung, Angewiesenheit, Gebrauchs-
gegenstinde, Zahlen, Tiere, Pflanzen, Orte, ,, Licht ist das Kleid, das Gott anhat™
usw. MaBgebend sind in diesem Bereich die vielen Arbeiten und Lexika des Sym-
bolforschers M. Lurker; besonders: Die Botschaft der Symbole,in: Mythen, Kultu-
ren und Religionen (1990); hier ist zu sehen, wie oberflichlich und ideologisch
festgelegt der bekannte amerikanische Mythenforscher J. Campbell arbeitet;
seine Werke erscheinen augenblicklich in Ubersetzung, doch sein fundamentales
The Mythic Image (1974) mit reicher, oft iiberraschender Bebilderung scheint auf
Deutsch noch nicht greifbar zu sein.

Der Niederschlag mystischer Erfahrung in der Bilderwelt bildet eine, wenn
nicht die Basis zum Religionsdialog. Da ist es enttiuschend, wenn das Bertho-
let-v. Campenhausen-Goldammer Wérterbuch der Religionen (1974) immer noch
an einer iiberholten religionswissenschaftlichen Engfiihrung im Mystik-Verstdnd-
nis festhilt: ,, Aufhebung des religiosen Ich-Du-Verhiltnisses, Aufgehen des
Menschen in Gott oder im Géitlichen, ja vielleicht in etwas, das noch hinter Gott



Literaturbericht 148

liegt.” In dieser Hinsicht ist das deutsche Lexikon der englischen ,,Kunterbuntzu-
sammenstellung®: An Illustrated Encyclopaedia of Mysticism and the Mystery Reli-
gions (London 1976) weit unterlegen. Dort namlich wird — in etwa auf der Basis
des groBen, auf deutsch nur ohne das korrigierende (!), entscheidende spatere
Vorwort greifbare Werk E. Underhills iiber Mystik basierend - in breiter, zuver-
lassiger Hinsicht informiert. Was allerdings knappe und weitgestreute Informa-
tion anbelangt, bleibt das Berthold-Lexikon hilfreich.

Ebenfalls ausgezeichnet informierend, wenn auch mit anderer Zielsetzung ist
das von Murker herausgegebene Warterbuch der Symbolik (1985): ~Mystiker aller
Zeiten stimmen darin iiberein, daB das mystische Erlebnis an sich unaussagbar
ist. Die Mystiker greifen fast zu allem in Schépfung und Leben, um in diesen Zei-
chen ihre Erfahrung auszusprechen. Dabei wuchert manches ins Allegorische
aus* — eine gute Hinfithrung, die sich stark an die Tendenz der Eranos-Tagungen
anschlieit. Vom fachkundigen Lexikon der jiidisch-christlichen Begegnung (1989),
das auf vielen Gebieten sich als guter Wegweiser zeigt, wire allerdings fiir vorlie-
gendes Thema mehr zu erwarten; es fehlt z. B. der EinfluB der jiidischen Exegese
(seit Philon von Alexandrien) auf die mystische Deutung der Bibel im Christen-
tum (vgl. B. Smalley, H. de Lubac); es fehlen Namen wie Abraham Joshua He-
schel, der — vom Chassidismus kommend - in unserem Jahrhundert wohl am exi-
stentiell-tiefsten der mystischen Tradition des Judentums Wort gab.

In noch weiter gespanntem Rahmen ist auf ein Faktum zu verweisen, das allen
vorschnellen religionsphinomenologischen Vergleichen einen Riegel vorschiebt.
In den beiden prominenten Lexika iiber fernéstliche Religiositit, im Lexikon der
dstlichen Weisheitslehre, Budhismus, Hinduismus, Taoismus, Zen (1986) und in
Nyanatilokas Buddhistischem Warterbuch, Kurzgefafites Handbuch der buddhisti-
schen Lehren und Begriffe in alphabetischer Anordnung (1989) fehlt der Begriff
»Mystik“ — und dies mit Recht; denn der verschiedene kulturell-religiose Hinter-
grund verwehrt jedes flinke Zur-Deckung-Bringen. Zwar nicht juristisch, aber
menschlich kann man es als Betrug werten, wenn nun der gleiche Verlag kaum
korrigierte Ausziige aus dem Lexikon der 6stlichen Weisheitslehre (iiber Zen,
tiber Hinduismus) iber Hinduismus mit neuem Titel herausgibt, ohne irgendwo
deren Identitdt mit dem alten Lexikon kenntlich zu machen.

Auch das Lexikon der Religionen, Phinomen — Geschichte — Ideen (1987) ist fiir
unsere Thematik etwas naiv harmonisierend. DaB z. B. dort - trotz sonstiger de-
taillierter Artikel-Auffacherung — , Mystik“ unter dem Stichwort , Meditation*
verhandelt wird, zeugt von einer interkulturellen Naivitit, die dem Anspruch des
Lexikons widerspricht. Das gilt auch fiir andere Unausgeglichenheiten. Wenn
z.B. selbst im Zen-Buddhismus ,,Erleuchtung® als Geschenk erfahren wird —
»Der Mensch (darf) nicht nochmals in subtiler Weise iiber jene Moglichkeit zu
verfiigen such(en), die christlich gesagt nur Gott zuzugestehen ist“ -, darf man der
Theologie nicht die Aufgabe absprechen, ,.zu entscheiden, ob Erfahrung von
Transzendenz als wunderbar angesehen werden kann oder durch Ubung erreich-
bar ist.“ Die knappen Informationen im Lexikon religioser Grundbegriffe, Juden-
tum, Christentum und Islam (1987) haben es leichter, ausgeglichen zu sein.



Literaturbericht 149

Unter den theologischen Speziallexika bieten die das Mystische betreffenden
Artikel des Handbuchs der Pastoraltheologie — Lexikon (1972) aus der Hand des
verstorbenen romischen Theologen V. Truhlar SJ eine willkommene UmgieBung
der Rahnerschen mystischen Theologie in leicht verstindliche Kost. Hier konnte
ein Vergleich mit dem 1963 neu aufgelegten Clavis pro theologia mystica, Eluci-
darium, Onomasticon, Vocabulorum et Logquutionum obscurarum manifestum des
Jesuitentheologen Maximilian Sanddus von 1640 (Schliissel der mystischen Theo-
logie, dunkle Worte und Sprechweisen sammelnd und erhellend) ebenso aufschluf3-
reich sein wie ein Vergleich des heutigen Gebrauchs mystischer Symbolsprache
mit dem monumentalen Silva allegoriarum totius sacrae scripturae (Wald der alle-
gorischen Vergleiche der gesamten heiligen Schrift), den Hieronymus Lauretus
verfaBte (1570, 1681) und Fr. Ohly 1971 neu herausgab.

Nicht vergessen werden darf das vorziigliche Lexikon Missionstheologischer
Grundbegriffe, das dkumenisch herausgegeben ist (Berlin 1987). Auch wenn die
mystische Thematik nur am Rande aufscheint, so sind doch die entsprechenden
Artikel aus religionsvergleichender Sicht so hervorragend, daf sie jeder Arbeit
iiber ,,Mystik* eine fast unersetzliche Hilfe bieten; vgl. z. B. Absolutheitsan-
spruch, Berufung, Gebet, Geist-Erneuerung, Gott, Heiliger Geist, Mission in den
Religionen, Opfer, Prophetie, Religion-Religionen, Spiritualitit, Sprache, Sym-
bol, Theologie der Religionen, Volksfrémmigkeit usw.

Im lexikon-artigen Handbuch Praktische Theologie heute von 1974 fallt der Be-
reich der Mystik praktisch aus — ein kaum verstindlicher Anachronismus. Im
Handbuch religioser Gegenwartsfragen von 1986 wird hingegen der Stand der au-
genblicklichen Diskussion skizziert und Mystik in den Zusammenhang des christ-
lichen Lebens gestellt. Auch im Praktischen Worterbuch der Pastoral-Anthropolo-
gievon 1975 heiBit es: ,,Mystik ist nicht durch eine besondere Technik erreichbar,
sondern nur durch die Umgestaltung des ganzen Lebens; nur durch die Gleich-
gestaltung mit der verborgenen Wirklichkeit.“ Der Artikel ,,Mystik” im Wdrter-
buch des Christentums von 1988 bringt abgewogene Informationen zum Thema.
Der heutigen Psychologie wird mit Recht ,eine bemerkenswerte Unfdhigkeit*
vorgeworfen, ,zwischen religiosen Kategorien und subjektiven Gefiihls-Erfah-
rungen zu unterscheiden“. Wie weit wir allerdings noch von einer 6ékumenisch-
christlichen Auffassung entfernt sind, zeigt die Behauptung, daB} ,,Ignatius von
Loyola* der ,rechtgliubigen evangelischen Heilslehre®, die ,,der Mystik keinen
Platz einrdumt*, gleichzuschalten sei.

Einen Hohepunkt des Unverstindnisses von Mystik erreicht das Lexikon der
katholischen Dogmatik (1987). Nicht nur, daB unter den fast 300 Artikeln ,My-
stik“ nicht aufscheint; sondern dort, wo der geschickte Aufbau des Lexikons (ge-
schlossene Sachgebiete werden jeweils von einem Autor behandelt) die Sache zur
Sprache bringen miiite, also im Sachgebiet Pneumatologie, verstellen die Einzel-
artikel das von Mystik Angezielte. Der Einzelartikel ,,Einwohnung des Heiligen
Geistes” hitte sachlich und nach klassischem Vorbild ein guter Ansatz wenigstens
zur Erwdhnung von ,,Mystik“ sein kdnnen, besonders da er mit Recht fiir eine Er-
weiterung der verengten westlichen Trinitits- und Gnade-Theologie gemil der



Literaturbericht 150

orthodox-christlichen Lehre von der ,,Vergéttlichung* des Menschen durch den
»Heiligen Geist als Lebensspender* plidiert. Aber wie dort unterschligt auch der
Artikel ,,Erfahrung”, der dies anthropologisch entfalten will, die gesamte mysti-
sche Tradition des Christentums und springt nach einer kurzen biblischen Remi-
niszenz ins 19. Jahrhundert (Schleiermacher, Baader). Dal nur Klemens von
Alexandrien, der als unmystisch interpretierte Augustinus und der Barocktheo-
loge M. Sandius (s.0.) erwihnt werden, mutet kurios an. Dieser Behandlung der
mystischen Erfahrung entspricht die negative Bewertung der charismatischen Er-
neuerungsbewegung: ,,Dem traditionellen katholischen Glaubens- und Amtsver-
stdndnis laufen die Tendenzen der Ch.E. zuwider*; eine Behauptung, die zahlrei-
che AuBerungen von Pipsten und Bischofen einfachhin unterschligt und an-
scheinend die eigene als allein katholische Meinung deklariert.

Hingegen ist das Marienlexikon (ab 1988, 4. Bde. bis Orangebaum) gerade auch
in seiner bewullt konservativ-christlichen Ausrichtung und Konzentration auf
Maria eine Fundgrube wichtiger und zuverlissiger Informationen; iiber Personen
wie K. Barth, C. G. Jung, Victor Hugo oder A. Bruckner, iiber Bildersturm und
Bilderverehrung wird ebenso informiert wie iiber die Malervereinigung ,,Die
Briicke” oder Marc Chagall. Der Artikel Lyrik von verschiedenen Autoren ist ein
Meisterwerk. Mit Artikeln iiber Wallfahrtsorte und Erscheinungen, Exorzismus
oder die Symbole der geheimnisvollen Rose, die Jakobsleiter oder die Lactatio
Bernhards und Augustinus’ (Milch aus der Brust Marias), Mystikerinnen aller
Jahrhunderte, theologische Themen wie Jungfriulichkeit (Mariens) oder allge-
mein-philosophischen wie Humanismus zeigt das Lexikon, daB eine spezialisierte
und bewuBt weltanschauliche Ausrichtung keineswegs eine Engfiihrung bedeu-
ten mufl. Der Artikel Mystik enttduscht, da er nur historisch iiber mittelalterliche
Quellen berichtet. Doch das macht auf die miBliche Forschungslage aufmerksam.

Die Unterschiedlichkeit der beiden christlich geprigten Lexika tiber Frauen
kann man an der Behandlung des Themas ,,Mystik“ ablesen. Im Wdrterbuch der
Sfeministischen Theologie von 1991 wird zuerst auf ,,Theologinnen verwiesen (ein
langer, z. T. guter Artikel, der aber dem Anliegen der ,,Mystik“ nur partiell gerecht
wird), um dann einen wiederum interessanten, aber Agitationsartikel iiber indivi-
duelle und persénliche ,,Befreiung* vorzulegen; denn ,,die power Gottes lebt nur
im empowerment der Partizipierenden“. Im Frauenlexikon, Traditionen, Fakten,
Perspektiven von 1988 wird hingegen ausgeglichen iiber die mystische Tradition
der Frauen berichtet; dieser Artikel wendet sich mit Recht gegen eine vorschnelle
Abspaltung des fraulichen vom mannlichen Zug der Mystik: ,,In der unio mystica
als Gottesschau gibt es naturgemil keinen geschlechtlichen Unterschied*, hebt
aber die Bedeutung der Frauenmystik ,,hinsichtlich der Herausbildung eines re-
ligiosen BewuBtseins und Selbstverstindnisses sowie einer mystischen Theologie
von Frauen* hervor.

Uber die tatsichliche Breite der Frauenmystik orientiert das vom Nicht-Theo-
logen P. Dinzelbacher herausgegebene Wirterbuch der Mystik (1989). Aus reli-
gionsgeschichtlicher Sicht wird festgestellt: ,,Frauenmystik findet sich, alle Reli-
gionen zusammengeschaut, von den untergegangenen bis zu den noch heute ge-



Literaturbericht 151

lebten einzig im Christentum.“ (Einzelne mystische Frauen anderswo bilden die
Ausnahme.) Eine den nicht-Spezialisten kaum iibersehbare Fiille von Namen, be-
sonders aus der Erlebnismystik der Frauen, wird lexikographisch aufgeschliisselt
(der Verweis auf Johanns (!) von Kastl wird nicht aufgefiihrt); Ubersichtsartikel
und doktrinire Darstellungen fassen die biographischen Daten zusammen; auch
andere mystische Traditionen (Antike, Buddhismus, indische, chinesische, japa-
nische, jiidische, islamische Mystik usw.) werden sachgerecht dargestellt. Ein
miBgliickter Artikel iiber M. Eckhart zeigt die Tticken eines solchen Vorhabens;
denn anscheinend sah sich der Hsg. genotigt, diesen miBgliickten Artikel durch
einen ausgewogeneren zu erginzen.

Gegeniiber diesem reichen Inhalt auf engstem Raum fillt das volumindse Prak-
tische Lexikon der Spiritualitdt (1988) weit ab. Natiirlich gibt es auch hier vorziigli-
che Einzelartikel. Aber man spiirt die Fliichtigkeit einer hastigen Zusammenstel-
lung. Autoren wie Fr. Wulf oder C. Bamberg wirkten nicht mit. Viele Unterteilun-
gen (z.B. bei Spiritualitit oder Meditation) verwirren eher. Wichtige Namen, wie
Gregor von Nyssa (nach Daniélou und K. Rahner: Vater der christlichen Mystik)
fehlen; bei anderen sucht man vergebens wichtige Literaturangaben (bei Ham-
marskjéld z. B. nach P. K. Kurz, H. Sundén, R. Schifer, K. Beyschlag) und gele-
gentlich gibt es schlimme Fehler: ,,,Mystik* wird von Clemens von Alexandrien
und Origenes im Hinblick auf das Christusmysterium ... gebraucht®* (das Wort
entsteht erst im 17. Jh.). Unter dem Stichwort ,,Charisma/charismatisch® und
,Charismatische Erneuerung/Erneuerung aus dem Geist“ werden weder die mit-
gliedsstarke katholische Charismatische (Gemeinde-)Erneuerung noch das aus-
fihrliche Dokument mit der Bestitigung der Deutschen Bischofskonferenz er-
wihnt, dafiir aber ein privates pastorales Konzept entworfen, das so allgemein
wie nichissagend ist. Man kann es auch z. B. kaum einem Druckfehler zuschrei-
ben, wenn die bedeutenden ,,Grundfragen der Mystik* (Beierwalter, v. Balthasar,
A. H. Haas) einer Schiibinger (Vorwort) zugeschrieben werden.

Doch fiir die beiden letztgenannten Lexika gilt, daBl man dankbar dafiir ist, daB3
im deutschen Sprachraum endlich zwei sich erginzende Nachschlagwerke {iber
(christliche) Mystik und Spiritualitéit zur Verfiigung stehen, die zwar nicht den
vom Dictionnaire de Spiritualité vorgegebenen Standard erreichen (eines wegen
der Kiirze, das andere wegen der Unterschiedlichkeit der Beitrige), aber dem Le-
ser doch Informationsquellen zur christlichen Mystik und Spiritualitit zur Hand
geben und hoffentlich eine groBere Aufmerksamkeit dafiir in die Wege leiten.





