EINUBUNG UND WEISUNG

Der gekreuzigte Jesus als auferstandener Christus

Szenen aus Calvaires der Bretagne

fiir Sr. Elija OCD
in Dankbarkeit

Die Bretagne ist ein Land des Meeres, des Regens und des Windes, eine Welt des
Schweigens und der Chouans, der Menhire und Dolmen. Friedhéfe und Calvai-
res erinnern an die Lebendigkeit der Toten. Chrysantemen und Hortensien sieht
man allenthalben. Das gesellschaftliche Ambiente, in dem die Calvaires, die Kal-
varienberge also, entstanden sind, besitzt weniger stidtischen als vielmehr bauer-
lich-landlichen Charakter. Allerdings sind die meisten Calvaires, wie auch die
Kapellen und Kirchen, durchaus Werke professioneller Baumeister und Bild-
hauer.

Der Aposte! Paulus unter dem Kreuz

Mit metahistorischer Prizision stellt die bretonische Frommigkeit den Apostel
Paulus unter das Kreuz. (Abb. 1) Wer, wenn nicht er, hat in seiner Bekehrungsge-
schichte Jesus als den Gekreuzigten erfaBt. Der bretonische Glaubenssinn besitzt
ein Gespiir dafiir, daB es in den Zeugnissen des Neuen Testamentes primir um
das Verstindnis der Botschaft vom Gekreuzigten und Auferstandenen geht.
Kunst und Kultur dienten in der Bretagne dazu, dieses Evangelium tiefer zu ver-
stehen. Gerade so gewannen sie ihren Eigenwert und ihre eigene Gestalt.

Paulus steht unter dem Kreuz auf der Calvaire von Plougonven oder auch von
Cléden-Poher mit dhnlicher spiritueller Kiihnheit, wie er sich als Apostel auf der
Pfingstikone in der orthodoxen Frommigkeit findet. Dem gldubigen Betrachter
soll so geholfen werden, sich neuen Perspektiven des Offenbarungsgeschehens zu
6ffnen. Wenn Frommigkeit gliickt, dann gelingt es ihr, tiefe theologische Inhalte
auf eine geistliche Art so zum Ausdruck zu bringen, daB neue kiinstlerische For-
men und Sujets entstehen. Erst ein angemessenes hermeneutisches Verstindnis
erdffnet dann den Zugang zum Sinn des Dargestellten.

Wie steht der Apostel Paulus zum Gekreuzigten? Was bedeutet er ihm? Wo-
durch bezeugt er ihn? Sein Leben gibt Antwort, seine Briefe zeigen, wie er zum
Gekreuzigten steht, welche Heilsbedeutung Jesu fiir ihn besitzt. Doch héren wir
den Apostel selbst. In seinem Brief an die Galater schreibt er: ,,Weil wir aber er-
kannt haben, dafl der Mensch nicht durch Werke des Gesetzes gerecht wird, son-
dern durch den Glauben an Jesus Christus, sind auch wir dazu gekommen, an
Christus Jesus zu glauben, damit wir gerecht werden durch den Glauben an Chri-















Einiibung und Weisung 153

stus, und nicht durch Werke des Gesetzes; denn durch Werke des Gesetzes wird
niemand gerecht“ (Gal 2, 16). ,,Ich aber bin durch das Gesetz dem Gesetz gestor-
ben, damit ich fiir Gott lebe. Ich bin mit Christus gekreuzigt worden; nicht mehr
ich lebe, sondern Christus lebt in mir. Soweit ich aber jetzt noch in dieser Welt
lebe, lebe ich im Glauben an den Sohn Gottes, der mich geliebt und sich fiir mich
hingegeben hat. Ich miBachte die Gnade Gottes in keiner Weise; denn kidime die
Gerechtigkeit durch das Gesetz, so wire Christus vergeblich gestorben
(Gal 2,19-21). Der Glaube an Jesus Christus ist fiir ihn heilsnotwendig geworden.

Der Apostel Paulus kannte Jesus nicht mehr ,,dem Fleische nach®. Zum Glau-
ben kam er durch die Offenbarung des erhéhten Herrn (vgl. Gal |, 12), der sich
ihm zugleich als der vorosterliche Jesus zu erkennen gab. Durch ihn weill Paulus
sich erlst. Neutestamentlich gesehen kann der Akzent der theologischen Refle-
xion {iber das Erlosungsgeschehen mehr auf die Menschheit Christi gelegt wer-
den, z. B. im Markusevangelium oder nach Rémer 5, 18f., oder mehr auf die Gott-
heit Jesu Christi, wie es z.B. im Johannesevangelium oder nach 2 Kor 5,19 der
Fall ist. Wie dem auch sei, Paulus kann den Galatern schreiben: ,,Christus hat uns
vom Fluch des Gesetzes freigekauft, indem er fiir uns zum Fluch geworden ist;
denn es steht in der Schrift: Verflucht ist jeder, der am Pfahl hangt* (Gal 3,13).

Nach dem Buch Deuteronomium und seiner Auslegung wurde der Leichnam
dessen, der gesteinigt wurde, an das Holz es Schandpfahles gehidngt. Er blieb dort
nur bis Sonnenuntergang, damit nicht weiterer Schaden tiber das Land kdme.
Durch Jesus wurde das Gesetz im negativen Sinn des Wortes durchbrochen.
Denn er hing am Holz und war doch kein Verfluchter, sondern ein Gesegneter
Gottes. Das Gesetz wurde so relativiert und aufgehoben. Durch diese Ausnahme
verlor er als Ganzes die Starre seiner schlechthinnigen Giiltigkeit.

Pautus stellt seinen Gemeinden Jesus Christus als Gekreuzigten vor Augen
(vgl. Gal 1,3). Er hilt am Argernis des Kreuzes fest (vgl. Gal 5,11). ,,Ich aber will
mich allein des Kreuzes Jesu Christi, unseres Herrn, rithmen, durch das mir die
Welt gekreuzigt ist und ich der Welt“ (Gal 6, 14). Den fiir Paulus ist der Auferstan-
dene nur als der Gekreuzigte der wahre und ganze Christus, in dem wir die Erl6-
sung finden.

Gamaliel, der Lehrer des Paulus

Die Frommigkeit 148t Gamaliel, den Lehrer des Apostels Paulus (vgl. Apg 22,3),
bei der Grablegung Jesu anwesend sein. (Abb. 2) Die Apostelgeschichte hat Ga-
maliel ein Denkmal gesetzt. Denn er war fiir Petrus und die Apostel vor dem Ho-
hen Rat eingetreten, der sich mehr oder minder entschlossen hatte, sie zu tdten.
Hatten doch Petrus und die Apostel Jesus Sffentlich als den Messias bezeugt:
. Der Gott unserer Viter hat Jesus auferweckt, den ihr ans Holz gehédngt und er-
mordet habt. IThn hat Gott als Herrscher und Retter an seine rechte Seite erhoben,
um Israel die Umkehr und Vergebung der Siinden zu schenken. Zeugen dieser Er-
eignisse sind wir und der Heilige Geist, den Gott allen verlichen hat, die ihm ge-
horchen* (Apg 5,30-32).



Einiibung und Weisung 154

Gamaliel nun, ein beim ganzen Volk angesehener Gesetzeslehrer, der zur Partei
der Pharisder gehorte (vgl. Apg 5,24), hielt vor dem Hohen Rat - nachdem man
Petrus und die Apostel hinausgefiihrt hatte - folgende Rede: ,Israeliten, iberlegt
euch gut, was ihr mit diesen Leuten tun wollt. Vor einiger Zeit trat nimlich Theu-
das auf und behauptete, er sei etwas Besonderes. Thm schlossen sich etwa vier-
hundert Ménner an. Aber er wurde getétet, und sein ganzer Anhang wurde zer-
streut und aufgerieben. Nach ihm trat in den Tagen der Volkszihlung Judas, der
Galilder auf, er brachte viel Volk hinter sich und verleitete es zum Aufruhr. Auch
er kam um, und alle seine Anhanger wurden zerstreut. Darum rate ich euch jetzt:
Laf3t von diesen Minnern ab und gebt sie frei; denn wenn dieses Vorhaben oder
dieses Werk von Menschen stammt, wird es zerstdrt werden; stammt es aber von
Gott, so konnt ihr sie nicht vernichten, sonst werdet ihr noch als Kimpfer gegen
Gott dastehen* (Apg 5,35b-39a). Man stimmte ihm zu.

Auf nicht wenigen Calvaires sieht man die Figur des Gamaliel. Auffillig ist,
daB er im Unterschied zu anderen Gestalten der Grablegungsszene, z. B. auf dem
Calvaire Pleyben und Plougonven, wegschauend und ohne Trinen dargestellt
wird. Er bleibt in einem gewissen Sinn distanziert, aber ist dennoch offen fiir die
Wabhrheit Jesu. Die Anwesenheit des Pharisiers Gamaliel bei der Grablegungs-
szene ist ein Zeichen fiir eine ehrliche und tolerante Art.

Existiert Gamaliel als psychische Gestalt in nicht mancher Einzelseele? Ver-
deutlicht er nicht eine typische Reaktion des Umgangs mit dem Evangelium?
Nach der Legende reicht ihm Nikodemus die Dornenkrone Jesu, wohl in der
Hoffnung, er mége so zu einer emotionalen Betroffenheit gelangen, die ihm zum
eigentlichen Jiinger Jesu machen wiirde.

Nikodemus, Gamaliel und Joseph von Arimathda

Gamaliel und Nikodemus stammten beide aus der Welt der Pharisiéer, in der auch
Paulus urspriinglich beheimatet war. Schon vorésterlich blieb die Auseinander-
setzung Jesu mit pharisdischen Kreisen nicht folgenlos. Man denke etwa an be-
sagten Nikodemus, von dem im Johannesevangelium des dfteren die Rede ist. Er
hatte nach seinem langen Nachtgesprich mit Jesus (vgl. Joh 3,1-1) die Pharisier
und ihr Verhalten in Frage gestelit (vgl. Joh 7,50-52). Und schlieBlich war er
beim Begribnis Jesu dabei (vgl. Joh 19,39). Wofiir steht Nikodemus in uns? Was
sind unsere heimlichen Nachtgespriche mit Jesus? Wie bekennen wir uns zu
ihm?

In den Streitgesprichen Jesu mit den Pharisiiern ging es um zentrale Themen
des Verstindnisses der Thora und deren Auslegung (vgl. z.B. Mt 12,1-45;
15,1-20; 19,1-12; 22 und 23; Mk 2; Lk 11,14-54; Joh 9). Letztlich aber war der
Messiasanspruch Jesu das entscheidende Thema - und genauer noch: er selbst
und seine Beziehung zu Gott. Im nichtlichen Gesprich mit dem Pharisier Niko-
demus bezeugt der johanneische Christus: ,,Denn Gott hat die Welt so sehr ge-
liebt, daB3 er seinen einzigen Sohn hingab, damit jeder, der an ihn glaubt, nicht zu-
grunde geht, sondern das ewige Leben hat. Denn Gott hat seinen Sohn nicht in



Einiibung und Weisung 155

die Welt gesandt, damit er die Welt richte, sondern damit die Welt durch ihn ge-
rettet wird. Wer an ihn glaubt, wird nicht gerichtet; wer nicht glaubt, ist schon ge-
richtet, weil er an den Namen des einzigen Sohnes Gottes nicht geglaubt hat*
(Joh 3,16-18).

Auch nach Jesu Tod geht die Auseinandersetzung mit den Pharisdern weiter,
einerseits mit denen, die Jesus als Messias ablehnten, andererseits mit jenen, die
sich zu ihm bekannten (vgl. Apg 15, 5). Aufgrund ihrer Interventionen kam es zum
Apostelkonzil in Jerusalem (Apg 15,6-21). Petrus, Jakobus, die iibrigen Apostel
und Presbyter samt der ganzen Gemeinde iibersandten der Gemeinde in Antio-
chia am Orontes den KonzilsbeschluB, der die Auffassung des Paulus und Barna-
bas bestitigte, daB die Christen, die aus dem Heidentum kommen, von der Pflicht
zur Beschneidung befreit seien.

Pharisdisch ist in unserer Alltagssprache zum Schimpfwort geworden. Und
doch muB man genau zusehen, worum es jeweils geht. Was ist das Thema, was ist
der tiefere Sinn der Worte, die einem oft allzu bekannt vorkommen? Gibt es doch
auch bekehrte Pharisder, wie Paulus, der das Beste seines Erbes in verwandelter
Form zum Aufbau der Kirche Gottes einbrachte. Andererseits mufl man sich als
mehr oder minder bekehrter Phariséer, der zu einem anfédnglichen Glauben an Je-
sus Christus gekommen ist, fragen, welche weiteren Bekehrungsschritte noch aus-
stehen.

Neben Gamaliel und Nikodemus soll noch eine andere Miannerfigur der Grab-
legungsszene Jesu auf den Calvaires in Blick kommen: Josef von Arimathia.
(Abb. 3) Bei allen vier Evangelisten wird er erwdhnt (Mt 27,57-60; Mk 15,43-47;
Lk 23,50-55; Joh 19,38). Er wird gut und gerecht genannt, wartete auf das Reich
Gottes und war — wohl im geheimen - ein Jiinger Jesu. Als angesehener und rei-
cher Ratsherr konnte er den romischen Rechtstitel depetitio corporis (= Eingabe
um FErhalt eines Korpers) geltend machen. Daraufhin erhielt er von Pilatus den
Leichnam Jesu. Ein letzter Dienst der Treue und Zuneigung wurde so moglich.
Gewendet ins Persénliche konnten wir uns fragen, wie es um unsere Fahigkeit zu
trauern, um unsere Beziehung zu Verstorbenen steht.

Der Gekreuzigte und der Auferstandene

In der Mitte der Calvaires steht jeweils ein hoher Kreuzschaft aus Granit, der mei-
stens von zwei Schicherkreuzen aus demselben Material flankiert wird. (Abb. 4)
Es ist sehr beeindruckend, wenn man zum erstenmal sieht, wie oben am Stamm
des Kreuzes die Skulptur des Auferstandenen steht und in gleicher Hohe sich auf
der anderen, riickwirtigen Seite die Umrisse des Gekreuzigten abzeichnen. Der
Kreuzesstamm ist zugleich der Lebensbaum! Welche Identitit, welche Differenz!
Wie nahe sind sich die Ohnmacht des Kreuzes und die Macht der Auferstehung!
Welche Selbigkeit, welche Einheit der Person besteht zwischen dem gekreuzigten
Jesus und dem auferstandenen Christus? Es ist der eine Jesus Christus, dessen
Nihe der Apostel Paulus sucht. So schreibt er nach Philippi, an die erste Chri-
stengemeinde in Europa: ,,Christus will ich erkennen und die Macht seiner Auf-



Einiibung und Weisung 156

erstehung und die Gemeinschaft mit seinem Leiden; sein Tod soll mich prégen.
So hoffe ich, auch zur Auferstehung von den Toten zu gelangen* (Phil 3,10-11).

Eine persdnliche Besinnungszeit im Blick auf den Gekreuzigten und Auferstan-
denen klirt und lautert die Beziehung zu ihm. Mit der eigenen Geschichte kann
man sich vor ihm mit seiner Geschichte einfinden und sich die Frage stellen: Bin
ich bereit, zu ,,bitten um das, was ich begehre* (Ignatius von Loyola)? Nehme ich
meinen Wunsch, Jesus Christus tiefer zu verstehen, wirklich ernst? Wenn ja, dann
richte sich meine Vernunft, mein vernehmendes Vermdgen auf ihn hin aus. Wo-
mit kann ich beginnen? Zunichst lasse ich Erinnerungen aufsteigen, in denen ich
mit meinen Macht- und Ohnmachtserfahrungen vorkomme. Wie interpretiere ich
sie? Welche Macht, welcher EinfluB, welche Ohnmacht, welche Verkennung sind
zu unterscheiden? Was muB ich zumindest vorldufig noch unentschieden auf sich
beruhen lassen? Ich mache mir bewuf3t: Zu allen Fehlformen gibt es auch positive
Phinomene.

Fragen im Vorfeld der eigentlichen Betrachtung kénnen helfen, das konkrete
Thema fiir das personliche Gesprich mit dem Herrn zu finden. Handelte es sich
bei meinen Ohnmachtserfahrungen um ein sinnloses Scheitern, um das traurige
Resultat einer falschen Demutshaltung, um die Konsequenz von Uberheblich-
keit, von unsinnigen Erwartungen und Bediirfnissen? Suchte ich EinfluB und
Macht zu gewinnen, wie man sie sich durch egozentrische Selbstdarstellung,
durch unlautere Mittel, durch protziges Gehabe und groBsprecherisches Getue
verschaffen kann? Stellte ich mich gerne ins eigene Licht oder schenkie ich
Raum, so daB das Licht einen anderen leuchten konnte? War meine Ohnmacht
eine Weise von Teilhabe am Liebesleiden Jesu, meine Michtigkeit eine Wirkung
seines Trostes, seines Friedens, seiner Kraft? Nihrte sich meine Ichstirke von
selbstproduzierten Zukunftsvisionen, die ich propagierte? Spiegelte sich in mei-
ner Ausstrahlung etwas vom Glanz verheiBBener Herrlichkeit oder war sie nur Pro-
dukt eigener Anstrengung und Bemiihung? Griindet die Wiirde meines Lebens in
der Hoheit des Auferstandenen, dessen Zukunft ich rithme? Wie gewinne ich An-
teil an der Ohnmacht des Gekreuzigten und an der Kraft seiner Auferstehung?
Der Hymnus des Philipperbriefes weist mich ein: ,,Seid untereinander so gesinnt,
wie es dem Leben in Christus Jesus entspricht: Er war Gott gleich, hielt aber nicht
daran fest, wie Gott zu sein, sondern er entduBBerte sich und wurde wie ein Sklave
und den Menschen gleich. Sein Leben war das eines Menschen; er erniedrigte
sich und war gehorsam bis zum Tod, bis zum Tod am Kreuz. Darum hat ihn Gott
iiber alle erhoht und ihm den Namen verliehen, der groBer ist als alle Namen, da-
mit alle im Himmel, auf der Erde und unter der Erde ihre Knie beugen vor dem
Namen Jesu und jeder Mund bekennt: Jesus Christus ist der Herr* — zur Ehre
Gottes, des Vaters“ (Phil 2,5-11).

Vor dem, der die Einheit von Macht und Ohnmacht in befreiender und erldsen-
der Weise gelebt hat, bin ich da mit meiner guten und schlechten Ohnmachtsge-
schichte, meiner guten und schlechten Machigeschichte. Ich bin da mit meinen
Gefiihlen und Gedanken, mit Herz und Verstand, mit meinem ganzen Leib, mei-
ner Seele und all meinen Kriften: Von Du zu Du, von Er zu Ich. So erwige ich:



Einiibung und Weisung 157

seine Wunden - sein Licht; sein Schrei — sein Wort; seine Entstaltung - seine
Gestalt; seine Verschattung - seine Herrlichkeit; sein Tod - seine Auferstehung.
Wer ist er fiir mich, wer bin ich vor ihm?

In Begegnung ereignet sich Verwandlung. So bleibe ich da mit meinem inneren
Fihlen, meinem inneren Schweigen, meinen inneren Worten — einfach da sein vor
dem anderen in seinem Verborgensein, aus dem er sich einst offenbarte und wie-
der offenbaren wird. Ich achte seine Ferne und Nihe. In der Beziehung, im ver-
trauenden Glauben an ihm kommt mir Heil zu, erfahre ich Frieden und Vers6h-
nung. So bitte ich:

Meine ganze Ohnmacht, was mich beugt und lihmt,

bringe ich vor dich, Wandle sie in Stdrke.

Herr erbarme dich.
Ich bleibe vor dem, dessen Ohnmacht am Kreuz und dessen Macht der Auferste-
hung jeweils Erscheinungsweisen gottlicher Liebe sind. Gott, die ewige Liebe,
ging ja in der Gestalt Jesu bis zum AuBersten, in den Tod am Kreuz fiir die vielen.
Gottes Liebe ist zugleich unendlich schépferisch wirksam. Jesus gelangte zur Auf-
erstehung, gleichsam als erster von vielen. Um es mit dem Apostel Paulus zu sa-
gen: ,,Nun aber ist Christus von den Toten auferweckt worden als der Erste der
Entschlafenen. Da namlich durch einen Menschen der Tod gekommen ist,
kommt durch einen Menschen auch die Auferstehung der Toten. Denn wie in
Adam alle sterben, so werden in Christus alle lebendig gemacht werden. Es gibt
aber eine bestimmte Reihenfolge: Erster ist Christus, dann folgen, wenn Christus
kommt, alle, die zu ihm geh6ren™ (1 Kor 15,20-23). Auf die Kraft seiner Auferste-
hung diirfen wir vertrauen, die Ndhe des Auferstandenen bezeugen.

Gegen Ende der inneren Zwiesprache mit Jesus Christus ist es wohl stimmig,
fiir das Geschenk der Beziehung und fiir empfangene Einsichten zu danken. Im-
mer wieder diirfen wir den Weg mit dem menschgewordenen Jesus zum erhdhten
Christus gehen. Der Auferstandene in seiner Freiheit von Raum und Zeit ist Giber-
all gegenwirtig, nicht mehr eingebunden in nur historische Ortschaft. In ihm ist
der Zugang zum neuen Aon erdffnet, der hereinragt in den alten Aon, der dem
Tod und der Siinde verfallen ist. ,,Wenn also jemand in Christus ist, dann ist er
eine neue Schopfung: Das Alte ist vergangen, Neues ist geworden* (2 Kor 5,17).
An der Grenze vom alten zum neuen Aon leben wir. Hier finden wir Jesus Chri-
stus als gekreuzigte Nihe Gottes in den vielen Schwestern und Briidern, in Wort
und Sakrament, im unaustrinkbaren Licht der Hoffnung auf eine Zukunft in Got-
tes ewiger Herrlichkeit.

Wer méchte, kann noch einmal die vergangene Zeit der Betrachtung innerlich
durchgehen und so in Dankbarkeit und Bescheidenheit im Gesprich bleiben, bis
sich der Ubergang in die Alltiglichkeit des Daseins anbietet. Und dann kann ge-
tan werden, was ansteht. Denn es wurde ja nicht eine Innerlichkeit gepflegt, die
im Grunde nichts anderes wie ¢in spiritueller NarziBmus ist, sondern die existen-
tielle Beziehung zu Jesus Christus wurde aktualisiert, der in die Welt sendet, sei
sie innerhalb oder auB3erhalb des Klosters.

Paul Imhof, Miinchen





