
EINÜBUNG UND WEISUNG 

Der gekreuzigte Jesus als auferstandener Christus 

Szenen aus Calvaires der Bretagne 

für Sr. Elija OCD 
in Dankbarkeit 

Die Bretagne ist ein Land des Meeres, des Regens und des Windes, eine Welt des 
Schweigens und der Chouans, der Menhire und Dolmen. Friedhöfe und Calvai- 
res erinnern an die Lebendigkeit der Toten. Chrysantemen und Hortensien sieht 
man allenthalben. Das gesellschaftliche Ambiente, in dem die Calvaires, die Kal- 
varienberge also, entstanden sind, besitzt weniger städtischen als vielmehr bäuer- 
lich-ländlichen Charakter. Allerdings sind die meisten Calvaires, wie auch die 
Kapellen und Kirchen, durchaus Werke professioneller Baumeister und Bild- 
hauer. 

Der Apostel Paulus unter dem Kreuz 

Mit metahistorischer Präzision stellt die bretonische Frömmigkeit den Apostel 
Paulus unter das Kreuz. (Abb. 1) Wer, wenn nicht er, hat in seiner Bekehrungsge- 
schichte Jesus als den Gekreuzigten erfaßt. Der bretonische Glaubenssinn besitzt 
ein Gespür dafür, daß es in den Zeugnissen des Neuen Testamentes primär um 
das Verständnis der Botschaft vom Gekreuzigten und Auferstandenen geht. 
Kunst und Kultur dienten in der Bretagne dazu, dieses Evangelium tiefer zu ver- 
stehen. Gerade so gewannen sie ihren Eigenwert und ihre eigene Gestalt. 

Paulus steht unter dem Kreuz auf der Calvaire von Plougonven oder auch von 
Cleden-Poher mit ähnlicher spiritueller Kühnheit, wie er sich als Apostel auf der 
Pfingstikone in der orthodoxen Frömmigkeit findet. Dem gläubigen Betrachter 
soll so geholfen werden, sich neuen Perspektiven des Offenbarungsgeschehens zu 
öffnen. Wenn Frömmigkeit glückt, dann gelingt es ihr, tiefe theologische Inhalte 
auf eine geistliche Art so zum Ausdruck zu bringen, daß neue künstlerische For- 
men und Sujets entstehen. Erst ein angemessenes hermeneutisches Verständnis 
eröffnet dann den Zugang zum Sinn des Dargestellten. 

Wie steht der Apostel Paulus zum Gekreuzigten? Was bedeutet er ihm? Wo- 
durch bezeugt er ihn? Sein Leben gibt Antwort, seine Briefe zeigen, wie er zum 
Gekreuzigten steht, welche Heilsbedeutung Jesu für ihn besitzt. Doch hören wir 
den Apostel selbst. In seinem Brief an die Galater schreibt er: •Weil wir aber er- 
kannt haben, daß der Mensch nicht durch Werke des Gesetzes gerecht wird, son- 
dern durch den Glauben an Jesus Christus, sind auch wir dazu gekommen, an 
Christus Jesus zu glauben, damit wir gerecht werden durch den Glauben an Chri- 



Abb. 1    Calvaire von Cleden-Poher (Foto: Paul Imhof) 



Abb. 2    Calvaire von Plougonven (Foto: Joel Bigot, Eugene Royer) 



Abb. 3    Calvaire von Guimiliau (Foto: Paul Imhof) 



Abb. 4    Calvaire von Brasparts (Foto: Herve Champollion) 



Einübung und Weisung 153 

stus, und nicht durch Werke des Gesetzes; denn durch Werke des Gesetzes wird 
niemand gerecht" (Gal 2,16). •Ich aber bin durch das Gesetz dem Gesetz gestor- 
ben, damit ich für Gott lebe. Ich bin mit Christus gekreuzigt worden; nicht mehr 
ich lebe, sondern Christus lebt in mir. Soweit ich aber jetzt noch in dieser Welt 
lebe, lebe ich im Glauben an den Sohn Gottes, der mich geliebt und sich für mich 
hingegeben hat. Ich mißachte die Gnade Gottes in keiner Weise; denn käme die 
Gerechtigkeit durch das Gesetz, so wäre Christus vergeblich gestorben" 
(Gal 2,19-21). Der Glaube an Jesus Christus ist für ihn heilsnotwendig geworden. 

Der Apostel Paulus kannte Jesus nicht mehr •dem Fleische nach". Zum Glau- 
ben kam er durch die Offenbarung des erhöhten Herrn (vgl. Gal 1,12), der sich 
ihm zugleich als der vorösterliche Jesus zu erkennen gab. Durch ihn weiß Paulus 
sich erlöst. Neutestamentlich gesehen kann der Akzent der theologischen Refle- 
xion über das Erlösungsgeschehen mehr auf die Menschheit Christi gelegt wer- 
den, z. B. im Markusevangelium oder nach Römer 5,18 f., oder mehr auf die Gott- 
heit Jesu Christi, wie es z.B. im Johannesevangelium oder nach 2 Kor 5,19 der 
Fall ist. Wie dem auch sei, Paulus kann den Galatern schreiben: •Christus hat uns 
vom Fluch des Gesetzes freigekauft, indem er für uns zum Fluch geworden ist; 
denn es steht in der Schrift: Verflucht ist jeder, der am Pfahl hängt" (Gal 3,13). 

Nach dem Buch Deuteronomium und seiner Auslegung wurde der Leichnam 
dessen, der gesteinigt wurde, an das Holz es Schandpfahles gehängt. Er blieb dort 
nur bis Sonnenuntergang, damit nicht weiterer Schaden über das Land käme. 
Durch Jesus wurde das Gesetz im negativen Sinn des Wortes durchbrochen. 
Denn er hing am Holz und war doch kein Verfluchter, sondern ein Gesegneter 
Gottes. Das Gesetz wurde so relativiert und aufgehoben. Durch diese Ausnahme 
verlor er als Ganzes die Starre seiner schlechthinnigen Gültigkeit. 

Paulus stellt seinen Gemeinden Jesus Christus als Gekreuzigten vor Augen 
(vgl. Gal 1,3). Er hält am Ärgernis des Kreuzes fest (vgl. Gal 5,11). •Ich aber will 
mich allein des Kreuzes Jesu Christi, unseres Herrn, rühmen, durch das mir die 
Welt gekreuzigt ist und ich der Welt" (Gal 6,14). Den für Paulus ist der Auferstan- 
dene nur als der Gekreuzigte der wahre und ganze Christus, in dem wir die Erlö- 
sung finden. 

Gamaliel, der Lehrer des Paulus 

Die Frömmigkeit läßt Gamaliel, den Lehrer des Apostels Paulus (vgl. Apg 22,3), 
bei der Grablegung Jesu anwesend sein. (Abb. 2) Die Apostelgeschichte hat Ga- 
maliel ein Denkmal gesetzt. Denn er war für Petrus und die Apostel vor dem Ho- 
hen Rat eingetreten, der sich mehr oder minder entschlossen hatte, sie zu töten. 
Hatten doch Petrus und die Apostel Jesus öffentlich als den Messias bezeugt: 
•Der Gott unserer Väter hat Jesus auferweckt, den ihr ans Holz gehängt und er- 
mordet habt. Ihn hat Gott als Herrscher und Retter an seine rechte Seite erhoben, 
um Israel die Umkehr und Vergebung der Sünden zu schenken. Zeugen dieser Er- 
eignisse sind wir und der Heilige Geist, den Gott allen verliehen hat, die ihm ge- 
horchen" (Apg 5,30-32). 



Einübung und Weisung 154 

Gamaliel nun, ein beim ganzen Volk angesehener Gesetzeslehrer, der zur Partei 
der Pharisäer gehörte (vgl. Apg 5,24), hielt vor dem Hohen Rat - nachdem man 
Petrus und die Apostel hinausgeführt hatte - folgende Rede: •Israeliten, überlegt 
euch gut, was ihr mit diesen Leuten tun wollt. Vor einiger Zeit trat nämlich Theu- 
das auf und behauptete, er sei etwas Besonderes. Ihm schlössen sich etwa vier- 
hundert Männer an. Aber er wurde getötet, und sein ganzer Anhang wurde zer- 
streut und aufgerieben. Nach ihm trat in den Tagen der Volkszählung Judas, der 
Galiläer auf, er brachte viel Volk hinter sich und verleitete es zum Aufruhr. Auch 
er kam um, und alle seine Anhänger wurden zerstreut. Darum rate ich euch jetzt: 
Laßt von diesen Männern ab und gebt sie frei; denn wenn dieses Vorhaben oder 
dieses Werk von Menschen stammt, wird es zerstört werden; stammt es aber von 
Gott, so könnt ihr sie nicht vernichten, sonst werdet ihr noch als Kämpfer gegen 
Gott dastehen" (Apg 5,35b-39a). Man stimmte ihm zu. 

Auf nicht wenigen Calvaires sieht man die Figur des Gamaliel. Auffällig ist, 
daß er im Unterschied zu anderen Gestalten der Grablegungsszene, z. B. auf dem 
Calvaire Pleyben und Plougonven, wegschauend und ohne Tränen dargestellt 
wird. Er bleibt in einem gewissen Sinn distanziert, aber ist dennoch offen für die 
Wahrheit Jesu. Die Anwesenheit des Pharisäers Gamaliel bei der Grablegungs- 
szene ist ein Zeichen für eine ehrliche und tolerante Art. 

Existiert Gamaliel als psychische Gestalt in nicht mancher Einzelseele? Ver- 
deutlicht er nicht eine typische Reaktion des Umgangs mit dem Evangelium? 
Nach der Legende reicht ihm Nikodemus die Dornenkrone Jesu, wohl in der 
Hoffnung, er möge so zu einer emotionalen Betroffenheit gelangen, die ihm zum 
eigentlichen Jünger Jesu machen würde. 

Nikodemus, Gamaliel und Joseph von Arimathäa 

Gamaliel und Nikodemus stammten beide aus der Welt der Pharisäer, in der auch 
Paulus ursprünglich beheimatet war. Schon vorösterlich blieb die Auseinander- 
setzung Jesu mit pharisäischen Kreisen nicht folgenlos. Man denke etwa an be- 
sagten Nikodemus, von dem im Johannesevangelium des öfteren die Rede ist. Er 
hatte nach seinem langen Nachtgespräch mit Jesus (vgl. Joh 3,1-1) die Pharisäer 
und ihr Verhalten in Frage gestellt (vgl. Joh 7,50-52). Und schließlich war er 
beim Begräbnis Jesu dabei (vgl. Joh 19,39). Wofür steht Nikodemus in uns? Was 
sind unsere heimlichen Nachtgespräche mit Jesus? Wie bekennen wir uns zu 
ihm? 

In den Streitgesprächen Jesu mit den Pharisäern ging es um zentrale Themen 
des Verständnisses der Thora und deren Auslegung (vgl. z.B. Mt 12,1-45; 
15,1-20; 19,1-12; 22 und 23; Mk2; Lk 11,14-54; Joh 9). Letztlich aber war der 
Messiasanspruch Jesu das entscheidende Thema - und genauer noch: er selbst 
und seine Beziehung zu Gott. Im nächtlichen Gespräch mit dem Pharisäer Niko- 
demus bezeugt der johanneische Christus: •Denn Gott hat die Welt so sehr ge- 
liebt, daß er seinen einzigen Sohn hingab, damit jeder, der an ihn glaubt, nicht zu- 
grunde geht, sondern das ewige Leben hat. Denn Gott hat seinen Sohn nicht in 



Einübung und Weisung 155 

die Welt gesandt, damit er die Welt richte, sondern damit die Welt durch ihn ge- 
rettet wird. Wer an ihn glaubt, wird nicht gerichtet; wer nicht glaubt, ist schon ge- 
richtet, weil er an den Namen des einzigen Sohnes Gottes nicht geglaubt hat" 
(Joh3,16-18). 

Auch nach Jesu Tod geht die Auseinandersetzung mit den Pharisäern weiter, 
einerseits mit denen, die Jesus als Messias ablehnten, andererseits mit jenen, die 
sich zu ihm bekannten (vgl. Apg 15,5). Aufgrund ihrer Interventionen kam es zum 
Apostelkonzil in Jerusalem (Apg 15,6-21). Petrus, Jakobus, die übrigen Apostel 
und Presbyter samt der ganzen Gemeinde übersandten der Gemeinde in Antio- 
chia am Orontes den Konzilsbeschluß, der die Auffassung des Paulus und Barna- 
bas bestätigte, daß die Christen, die aus dem Heidentum kommen, von der Pflicht 
zur Beschneidung befreit seien. 

Pharisäisch ist in unserer Alltagssprache zum Schimpfwort geworden. Und 
doch muß man genau zusehen, worum es jeweils geht. Was ist das Thema, was ist 
der tiefere Sinn der Worte, die einem oft allzu bekannt vorkommen? Gibt es doch 
auch bekehrte Pharisäer, wie Paulus, der das Beste seines Erbes in verwandelter 
Form zum Aufbau der Kirche Gottes einbrachte. Andererseits muß man sich als 
mehr oder minder bekehrter Pharisäer, der zu einem anfänglichen Glauben an Je- 
sus Christus gekommen ist, fragen, welche weiteren Bekehrungsschritte noch aus- 
stehen. 

Neben Gamaliel und Nikodemus soll noch eine andere Männerfigur der Grab- 
legungsszene Jesu auf den Calvaires in Blick kommen: Josef von Arimathäa. 
(Abb. 3) Bei allen vier Evangelisten wird er erwähnt (Mt 27,57-60; Mk 15,43-47; 
Lk 23,50-55; Joh 19,38). Er wird gut und gerecht genannt, wartete auf das Reich 
Gottes und war - wohl im geheimen - ein Jünger Jesu. Als angesehener und rei- 
cher Ratsherr konnte er den römischen Rechtstitel depetitio corporis (= Eingabe 
um Erhalt eines Körpers) geltend machen. Daraufhin erhielt er von Pilatus den 
Leichnam Jesu. Ein letzter Dienst der Treue und Zuneigung wurde so möglich. 
Gewendet ins Persönliche könnten wir uns fragen, wie es um unsere Fähigkeit zu 
trauern, um unsere Beziehung zu Verstorbenen steht. 

Der Gekreuzigte und der Auferstandene 

In der Mitte der Calvaires steht jeweils ein hoher Kreuzschaft aus Granit, der mei- 
stens von zwei Schächerkreuzen aus demselben Material flankiert wird. (Abb. 4) 
Es ist sehr beeindruckend, wenn man zum erstenmal sieht, wie oben am Stamm 
des Kreuzes die Skulptur des Auferstandenen steht und in gleicher Höhe sich auf 
der anderen, rückwärtigen Seite die Umrisse des Gekreuzigten abzeichnen. Der 
Kreuzesstamm ist zugleich der Lebensbaum! Welche Identität, welche Differenz! 
Wie nahe sind sich die Ohnmacht des Kreuzes und die Macht der Auferstehung! 
Welche Selbigkeit, welche Einheit der Person besteht zwischen dem gekreuzigten 
Jesus und dem auferstandenen Christus? Es ist der eine Jesus Christus, dessen 
Nähe der Apostel Paulus sucht. So schreibt er nach Philippi, an die erste Chri- 
stengemeinde in Europa: •Christus will ich erkennen und die Macht seiner Auf- 



Einübung und Weisung 156 

erstehung und die Gemeinschaft mit seinem Leiden; sein Tod soll mich prägen. 
So hoffe ich, auch zur Auferstehung von den Toten zu gelangen" (Phil 3,10-11). 

Eine persönliche Besinnungszeit im Blick auf den Gekreuzigten und Auferstan- 
denen klärt und läutert die Beziehung zu ihm. Mit der eigenen Geschichte kann 
man sich vor ihm mit seiner Geschichte einfinden und sich die Frage stellen: Bin 
ich bereit, zu •bitten um das, was ich begehre" (Ignatius von Loyola)? Nehme ich 
meinen Wunsch, Jesus Christus tiefer zu verstehen, wirklich ernst? Wenn ja, dann 
richte sich meine Vernunft, mein vernehmendes Vermögen auf ihn hin aus. Wo- 
mit kann ich beginnen? Zunächst lasse ich Erinnerungen aufsteigen, in denen ich 
mit meinen Macht- und Ohnmachtserfahrungen vorkomme. Wie interpretiere ich 
sie? Welche Macht, welcher Einfluß, welche Ohnmacht, welche Verkennung sind 
zu unterscheiden? Was muß ich zumindest vorläufig noch unentschieden auf sich 
beruhen lassen? Ich mache mir bewußt: Zu allen Fehlformen gibt es auch positive 
Phänomene. 

Fragen im Vorfeld der eigentlichen Betrachtung können helfen, das konkrete 
Thema für das persönliche Gespräch mit dem Herrn zu finden. Handelte es sich 
bei meinen Ohnmachtserfahrungen um ein sinnloses Scheitern, um das traurige 
Resultat einer falschen Demutshaltung, um die Konsequenz von Überheblich- 
keit, von unsinnigen Erwartungen und Bedürfnissen? Suchte ich Einfluß und 
Macht zu gewinnen, wie man sie sich durch egozentrische Selbstdarstellung, 
durch unlautere Mittel, durch protziges Gehabe und großsprecherisches Getue 
verschaffen kann? Stellte ich mich gerne ins eigene Licht oder schenkte ich 
Raum, so daß das Licht einen anderen leuchten konnte? War meine Ohnmacht 
eine Weise von Teilhabe am Liebesleiden Jesu, meine Mächtigkeit eine Wirkung 
seines Trostes, seines Friedens, seiner Kraft? Nährte sich meine Ichstärke von 
selbstproduzierten Zukunftsvisionen, die ich propagierte? Spiegelte sich in mei- 
ner Ausstrahlung etwas vom Glanz verheißener Herrlichkeit oder war sie nur Pro- 
dukt eigener Anstrengung und Bemühung? Gründet die Würde meines Lebens in 
der Hoheit des Auferstandenen, dessen Zukunft ich rühme? Wie gewinne ich An- 
teil an der Ohnmacht des Gekreuzigten und an der Kraft seiner Auferstehung? 
Der Hymnus des Philipperbriefes weist mich ein: •Seid untereinander so gesinnt, 
wie es dem Leben in Christus Jesus entspricht: Er war Gott gleich, hielt aber nicht 
daran fest, wie Gott zu sein, sondern er entäußerte sich und wurde wie ein Sklave 
und den Menschen gleich. Sein Leben war das eines Menschen; er erniedrigte 
sich und war gehorsam bis zum Tod, bis zum Tod am Kreuz. Darum hat ihn Gott 
über alle erhöht und ihm den Namen verliehen, der größer ist als alle Namen, da- 
mit alle im Himmel, auf der Erde und unter der Erde ihre Knie beugen vor dem 
Namen Jesu und jeder Mund bekennt: Jesus Christus ist der Herr' - zur Ehre 
Gottes, des Vaters" (Phil 2,5-11). 

Vor dem, der die Einheit von Macht und Ohnmacht in befreiender und erlösen- 
der Weise gelebt hat, bin ich da mit meiner guten und schlechten Ohnmachtsge- 
schichte, meiner guten und schlechten Machtgeschichte. Ich bin da mit meinen 
Gefühlen und Gedanken, mit Herz und Verstand, mit meinem ganzen Leib, mei- 
ner Seele und all meinen Kräften: Von Du zu Du, von Er zu Ich. So erwäge ich: 



Einübung und Weisung 157 

seine Wunden - sein Licht; sein Schrei - sein Wort; seine Entstaltung - seine 
Gestalt; seine Verschattung - seine Herrlichkeit; sein Tod - seine Auferstehung. 
Wer ist er für mich, wer bin ich vor ihm? 

In Begegnung ereignet sich Verwandlung. So bleibe ich da mit meinem inneren 
Fühlen, meinem inneren Schweigen, meinen inneren Worten - einfach da sein vor 
dem anderen in seinem Verborgensein, aus dem er sich einst offenbarte und wie- 
der offenbaren wird. Ich achte seine Ferne und Nähe. In der Beziehung, im ver- 
trauenden Glauben an ihm kommt mir Heil zu, erfahre ich Frieden und Versöh- 
nung. So bitte ich: 

Meine ganze Ohnmacht, was mich beugt und lähmt, 
bringe ich vor dich, Wandle sie in Stärke. 
Herr erbarme dich. 

Ich bleibe vor dem, dessen Ohnmacht am Kreuz und dessen Macht der Auferste- 
hung jeweils Erscheinungsweisen göttlicher Liebe sind. Gott, die ewige Liebe, 
ging ja in der Gestalt Jesu bis zum Äußersten, in den Tod am Kreuz für die vielen. 
Gottes Liebe ist zugleich unendlich schöpferisch wirksam. Jesus gelangte zur Auf- 
erstehung, gleichsam als erster von vielen. Um es mit dem Apostel Paulus zu sa- 
gen: •Nun aber ist Christus von den Toten auferweckt worden als der Erste der 
Entschlafenen. Da nämlich durch einen Menschen der Tod gekommen ist, 
kommt durch einen Menschen auch die Auferstehung der Toten. Denn wie in 
Adam alle sterben, so werden in Christus alle lebendig gemacht werden. Es gibt 
aber eine bestimmte Reihenfolge: Erster ist Christus, dann folgen, wenn Christus 
kommt, alle, die zu ihm gehören" (1 Kor 15,20-23). Auf die Kraft seiner Auferste- 
hung dürfen wir vertrauen, die Nähe des Auferstandenen bezeugen. 

Gegen Ende der inneren Zwiesprache mit Jesus Christus ist es wohl stimmig, 
für das Geschenk der Beziehung und für empfangene Einsichten zu danken. Im- 
mer wieder dürfen wir den Weg mit dem menschgewordenen Jesus zum erhöhten 
Christus gehen. Der Auferstandene in seiner Freiheit von Raum und Zeit ist über- 
all gegenwärtig, nicht mehr eingebunden in nur historische Ortschaft. In ihm ist 
der Zugang zum neuen Äon eröffnet, der hereinragt in den alten Äon, der dem 
Tod und der Sünde verfallen ist. •Wenn also jemand in Christus ist, dann ist er 
eine neue Schöpfung: Das Alte ist vergangen, Neues ist geworden" (2 Kor 5,17). 
An der Grenze vom alten zum neuen Äon leben wir. Hier finden wir Jesus Chri- 
stus als gekreuzigte Nähe Gottes in den vielen Schwestern und Brüdern, in Wort 
und Sakrament, im unaustrinkbaren Licht der Hoffnung auf eine Zukunft in Got- 
tes ewiger Herrlichkeit. 

Wer möchte, kann noch einmal die vergangene Zeit der Betrachtung innerlich 
durchgehen und so in Dankbarkeit und Bescheidenheit im Gespräch bleiben, bis 
sich der Übergang in die Alltäglichkeit des Daseins anbietet. Und dann kann ge- 
tan werden, was ansteht. Denn es wurde ja nicht eine Innerlichkeit gepflegt, die 
im Grunde nichts anderes wie ein spiritueller Narzißmus ist, sondern die existen- 
tielle Beziehung zu Jesus Christus wurde aktualisiert, der in die Welt sendet, sei 
sie innerhalb oder außerhalb des Klosters. 

Paul Imhof, München 




