Geistliche Ubungen als Schritte auf dem Weg
des biblischen Glaubens*

Francesco Rossi de Gasperis, Rom

Einfiihrung

Die Methode, die ich im allgemeinen beim Geben von Geistlichen Ubun-
gen anwende, ist das Ergebnis von zwei konvergierenden Einsichten, die
ich vor etwa 20 Jahren gewann. Die erstebetrifft das Einfiigen der ignatia-
nischen Exerzitien in die Bewegung des Alltags, der Spur der Heiligen
Schrift folgend (vgl. Ps 16,11 = Apg 2,28). Die zweite betrifft die Vertei-
lung der vier ignatianischen Wochen auf einen Zeitraum von wenigstens
einem ganzen Jahr.

Spiter zeigte das Centrum Ignatianum Spiritualitatis in Rom groBes
Interesse an dieser besonderen Art der Exerzitienbegleitung und bat
mich, ausfithrlich davon in jenem Geist der Koinonia (Geschwisterlich-
keit) mitzuteilen, an den Pater General Kolvenbach die gesamte Gesell-
schaft aus Anlal} des vierhundertfiinfzigsten Jahrestages der Geliibde von
Montmartre (Paris, 15. August 1534) erinnerte.

Mein Beitrag wird in der Beschreibung meines personlichen Verstiand-
nisses des ignatianischen Weges bestehen. Ich méchte den Leser darauf
aufmerksam machen, daB3 es hier nicht um die Beschreibung einer Vor-
stellung geht, die an meinem Schreibtisch entstand ; vielmehr handelt es
sich um eine Methode, die ich tatsidchlich hunderte Male in der Praxis
von Exerzitien da und dort angewendet habe — speziell bei 30tdigigen
Exerzitien, die liber einen Zeitraum von zwolf Monaten gegangen sind.

* In diesem Artikel behandelt der Autor einen Gegenstand, mit dem er sich im Kontext
der Lectio divina mehr als zwanzig Jahre theoretisch und in zahlreichen Exerzitien prak-
tisch befaBite. - Zunichst erschien dieser Beitrag, der hier in leicht gekiirzter Form vorge-
legt wird, in ital. Sprache als eigenstindige Veroffentlichung (ESERCIZI SPIRITUALI
per immettersi nell* itinerario della FEDE BIBLICA. Centrum Ignatianum Spiritualitatis,
Rom 1984). Die Ubersetzung nach der engl. Fassung besorgte Dietlinde Hasenhiittl, die Be-
arbeitung fiir diese Verdffentlichung P. Andreas Falkner SJ. Dem Autor und dem Verlag
danken wir fiir die frdl. Genehmigung fiir die Ver6ffentlichung der Ubersetzung. - Neben
friitheren Veréffentlichungen zur Lectio divina und den Geistlichen Ubungen erschien
1987 vom selben Autor ENTRARE NELL’ ULTIMA ALLEANZA. Esercizi Spirituali per
entrare € vivere nel Nuovo Testamento. Sommari per una ,Lectio Divina“ dei qualttro
Vangeli. Die deutsche Ubersetzung dieser Publikation fertigte P. Richard Plaickner SJ an
und ist als Arbeitsmappe (DIN A 5, 125 Seiten) erhiltlich bei Gruppe fiir Ignatianische Spi-
ritualitdt, Elsheimerstr. 9, D-6000 Frankfurt am Main 1. Die Redaktion



Geistliche Ubungen 165

I Von der ,,Bibel in den Exerzitien* zu den ,,Exerzitien in der Bibel*

1. Die Bibel und die Geistlichen Ubungen

Es scheint mir, daB bei der verstindlichen Reaktion gegen , gepredigte
Exerzitien“wie auch bei der gliicklichen Wiederentdeckung von begleite-
ten Exerzitien manchmal die Tatsache iibersehen wird, dal3 die Exerzi-
tien, wiewohl sie zweifellos und in erster Linie ein Dienst des Geistes sind,
als Dienst des Geistes untrennbar auf einem Dienst des Wortes aufruhen.

Das Thema der vier von fiinf Ubungen, die jeden Tag zu machen sind,
ist ganz biblisch und den Evangelien entnommen, ebenso die paar The-
men, die auf den ersten Blick nicht als solche erscheinen - wie die zweite
Ubung der Ersten Woche iiber die personliche Siinde (55-61)!, die Ubung
iiber die drei Arten von Menschen (149-157) und die Betrachtung zur Er-
langung der Liebe (230-237).

Die sorgfiltige, stindige Unterscheidung, in der der Exerzitand, unter-
stiitzt vom Begleiter, die Aufeinanderfolge seiner inneren Bewegungen
priifen sollte, bezieht sich auf Bewegungen, die sich aus dem stdandigen
Lesen, Meditieren und Beten des Wortes Gottes wéhrend des ganzen Ta-
ges ergeben: aus den ,,Gegenstinden der Betrachtung”, wortlich: der
. Geschichte, die ich betrachten soll“ (2 usw.). Dieser Zusammenhang
tritt auch als solcher ins BewubBtsein. Ignatius setzt voraus, dal} dieses
Wort dem Exerzitanden von einer anderen Person, die die Exerzitien
gibt, vorgelegt wird (2 usw.). Ich persénlich meine, daB} dieses Vorlegen
oder Geben des Wortes — sicherlich ein Dienst, der v6llig anders ist als Pre-
digen und dem &hnlicher, was Ignatius den Dienst des Lesens* nennt -
sich bei echt ignatianischen Exerzitien nicht auf den Verweis auf einige
Bibelstellen einmal am Tag beschrinken darf, die der Exerzitand dann
fiir sich liest oder mit deren Hilfe er sich besinnt oder betet.

Im kirchlichen Rahmen, in dem ich meine Sendung in Europa wie
auch in Asien und Afrika durchfithren durfte, traf ich auf eine Weise des
Umgangs mit der Bibel, die mir im allgemeinen von einem offen zugéngli-
chen und klaren Verstindnis des Wortes Gottes im urspriinglichen Sinn
sehr weit entfernt zu sein scheint.

! Zahlen in runden Klammern verweisen auf Abschnitte in: Ignatius von Loyola, Geistliche
Ubungen.

2 Verstanden als Dienst am Wort Gottes, der - auBBerhalb der Liturgie oder akademischer
Studien der HI. Schrift — in der Vermittlung einzelner Biicher aus ihr in der Art einer fort-
laufenden Lectio divina vollfiihrt wurde. Siehe dazu F. Rossi de Gasperis, Bibbia ed Eser-
cizi Spirituali. La Bibbia negli Esercizi spirituali ¢ gli Esercizi spirituali nella Bibbia. Rom
1982, 45-46; im folgenden zitiert mit Bibbia ed Esercizi spirituali.



Francesco Rossi de Gasperis 166

Weit mehr Christen, als man meint — einschlieBlich Priester und Or-
densleute -, haben es nétig, daB ihnen eine genaue und getreue Erzdhlung
der Geschichten angeboten wird, die in der Bibel vorliegen, damit sie als
Betrachtende deren wahres Fundament sehen (2) und in die Lage kom-
men, ihren Glaubensvollzug als Antwort auf Gottes Wort zu gestalten.

Offen gesagt, fand ich es nie richtig, Exerzitanden fiir Lektiire, Medita-
tion, Gebet und Besinnung fiir jeden Tag der Exerzitien nur Hinweise auf
Kapitel und Verse der Heiligen Schrift zu geben. Ich weif natiirlich, daB
die ignatianischen Exerzitien kein Dienst der Katechese (didaché, didas-
kalia)sind, sondern vielmehr ein kerygmatischer Dienst, der auf die Um-
kehr derjenigen abzielt, die die Ubungen machen. Weit davon entfernt,
die Exerzitien in eine Art Katechese und noch weniger in einen Kurs re-
ligioser Bildung umzuwandeln, hielt ich es fiir notwendig, von einem
Dienst am Wort auszugehen, der zugleich intensiv, genau, auf dem neue-
sten Stand und auf den Zusammenhang bezogen ist, in dem der Dienst
ausgeiibt wird.

In der Praxis der 30tdgigen Exerzitien gebe ich dreimal téglich, bei an-
deren Exerzitien zweimal tidglich Punkte. Aber in allen Fillen bestehe ich
darauf, daB die Exerzitanden vier Ubungen pro Tag machen, wobei ich
nahelege, daB3 zumindest die letzte von diesen ein einfaches, beschauli-
ches Gebet sei, in das alles zusammenflieBt - dhnlich dem, was Ignatius
die Anwendung der Sinne nennt (121-126 usw.). Uber einen Zeitraum von
25 Jahren konnte ich beobachten, daB3 dieser spezielle Dienst am Wort,
abgesehen von der praktischen Anwendung auf den jeweiligen Abschnitt
der Exerzitien, langanhaltende Friichte der Erleuchtung und der Orien-
tierung im Glaubensleben der Exerzitanden zeitigt: Er bietet ein Korrek-
tiv fiir das Glaubensverstindnis und fiihrt zu einer tieferen Realisierung
des Taufbundes. Denn dieser Bund ist unsere Grundentscheidung und
Umkehr, die wir stindig und immer wieder lebensnotwendig brauchen
und die in keiner Phase der Exerzitien auBer acht gelassen werden darf.

2. Auffdllige duflere Parallelen der Exerzitien mit der Bibel

Mir ist der biblische Charakter der Exerzitien nicht nur oder vor allem
wegen des Inhaltes der von Ignatius vorgeschlagenen Betrachtungen auf-
gefallen. Nachdem ich lange Jahre bemiiht war, die Bibel in die Exerzi-
tien zu integrieren, bin ich schlieBlich, wie bereits friiher beschrieben, da-
hin gekommen, die Exerzitien in die Bibel zu integrieren.?

* Bibbia ed Esercizi spirituali (s. Anm. 2) 3.



Geistliche Ubungen 167

Die wichtigste Einsicht, zu der ich wihrend eines lingeren und enga-
gierten Studiums der Heiligen Schrift gelangte, ist, daB man sie in der
Praxis als ,, Geistliche Ubungen, die Gott seinem Volk Israel - Kirche gibt",
bezeichnen kann.

Die Heilige Schrift ist alles andere als ein Buch der Gelehrten oder der
Wissenschaft oder gar ein Programmbuch, sondern sie ist im Grunde ge-
nommen ,, Torah*“, das heif3t , Lehren - ein praktisches Handbuch fur die
Menschen des Glaubens und fiir jeden Glidubigen, um thm zu helfen, auf
dem WEG zu bleiben (Apg 9,2; 18,25-26; 19,9.23; 22,4; 24,5.14.22.
Hebr 12, 1). Die Heilige Schrift ist ein Weisheitsbuch und in diesem Sinn
fiir den semitischen Kulturkreis im Nahen und Fernen Osten von grofler
Bedeutung. Sie ist kein Buch, das zum Studium bestimmt und als Gegen-
stand der Forschung gedacht ist, sondern eine Schule des praktischen Le-
bens, eine Anleitung, seinen Weg mit Gott zu gehen (hlk) - wie Henoch
(Gen 5,22.24) und Noach (Gen 6,9) es taten — bzw. vor Ihm zu gehen, wie
Abraham es tat (Gen 17, 1); ein Buch, das fiir das Leben und zum Heil ge-
dacht ist, eine Wahrheit, in der man wandeln muf3 (Ps 86, 11) - ein halak-
hah?

Ignatius typisierte diesen gottlichen Heilsweg, der allen Gldubigen an-
geboten wird, zur Génze. Er riickte ihn fiir das BewuBtsein jedes Exerzi-
tanden in eine ganz konkrete Reichweite, dank der Gaben der Weisheit
und der Fihigkeit zu raten, die ihm vom Heiligen Geist gegeben wurden.

Die Bibel ist die groBe topographische Landkarte fiir den Verlauf des
Heilsbundes, dessen Weg die weite Welt durchzieht. Ignatius’ Rolle war
die eines ganz personlichen Begleiters, der jede einzelne Person (vgl. 95)
den sicheren Weg des Glaubens und des Heiles fiihrt — iiber die ganze
Fliche oder Rundung der gesamten Erde hin, auf der so viele und ver-
schiedene Volker leben (vgl. 102.103.106.108).3

Nachdem ich dies entdeckt hatte, begriff ich, dal in Exerzitien nicht
einfach Stoffe und Inhalte aus der Bibel oder dem Evangelium herange-
zogen werden. Zwischen der Bibel und den Exerzitien gibt es Zusammen-
hinge, die nicht nur oder in erster Linie im Inhalt bestehen: Was viel
wichtiger, ja von entscheidender Bedeutung ist, das liegt in der genauen
formalen Entsprechung des Weges; das Fortschreiten auf dem Weg mit
Etappen, das von ein und demselben Geist gepragt ist (vgl. 365); die
groBe Ahnlichkeit zwischen dem Hohepunkt der Heilsgeschichte, wie sie
von Gott in die Menschheitsgeschichte objektiv eingetragen wird — Jesus,

4 Bibbia ed Esercizi spirituali (s. Anm. 2) 28.
5 Bibbia ed Esercizi spirituali, (s. Anm. 2) 27-29.



Francesco Rossi de Gasperis 168

Herr und Messias — und dem Hohepunkt der Geschichte, die von Gott in
die personliche Geschichte jedes Exerzitanden eingeschrieben wird
(91-98); die Ubereinstimmung zwischen den Kriterien der Heilsverbrei-
tung auf der ganzen Welt und jenen der Jesusnachfolge, die jedem einzel-
nen Jiinger angeboten wird (136-147).

Statt also mit den Exerzitien zu beginnen, um in der Folge auf die Bibel
hinzuweisen, versuchte ich, mit der Bibel zu beginnen, und ich entdeckte
in ihr die Bewegung der Exerzitien. Das Ergebnis war von erstaunlicher
Schoénheit und unerwarteter Wirksamkeit fiir die Exerzitanden und viel-
leicht noch mehr fiir mich.

Das spezifisch , Ignatianische“ der Exerzitien hob sich kiar ab als et-
was, was mit dem Charakter des Ignatius mehr als anderes im Einklang
steht. Denn Ignatius versuchte nicht, einen , selbstgemachten Weg“vorzu-
schlagen, sondern machte sich selbst eben zu einem ,,armseligen, unwiir-
digen Dienerlein des fleischgewordenen Wortes Gottes mit der groBt-
mdglichen Ergebenheit und Ehrfurcht* (114).

Indem man also die Exerzitien von der Last befreit, eine Art spezieller
Weg des Heiligen Geistes innerhalb der Kirche sein zu miissen — eine
Last, die in keinem Verhiltnis zu ihren Méglichkeiten steht —, und indem
man sie zur Génze in den Dienst des einzigen von Gott gewihlten und ge-
wollten Weges fiir sein Volk und jedes einzelne Mitglied in ihm stellt, gibt
man ihnen ihre ureigenste Bedeutung wieder und erfihrt in der Praxis
ihre ganz konkrete Kraft und Dynamik. Dies ist meiner Ansicht nach un-
ter anderem der Grund, warum die ,ignatianischen* Exerzitien Christen
jeden Standes innerhalb der Kirche gegeben werden kénnen und in der
Tat gegeben werden: Laien, Klerikern und Bischéfen; Ménchen und Or-
densleuten, ob sie sich nun dem kontemplativen oder dem apostolisch-
aktiven Leben verschrieben haben. Die Exerzitien sind in dem MaB ,,ig-
natianisch, als sie Menschen jeder Art eine ,,Hilfe* sein kénnen.

3. Die Methode der ,, Lectio divina“

Ich méchte jetzt etwas iiber die Methode sagen, die ich, seit ich begriff,
was ich bis jetzt zu erkldren versuchte, verfolgte und die es mir moglich
machte, dies alles in die Praxis umzusetzen.

Diese Methode ist die uralte Praxis der , Lectio divina“, welche — Gott
sei Dank! — von der XXXI. Generalkongregation der Gesellschaft Jesu
sehr empfohlen wurde. Zugleich erhoffte dieselbe Kongregation von die-
ser Praxis eine Erneuerung fiir den Dienst der Geistlichen Ubungen (De-
kret 14: Uber das Gebet, Nr. 6).



Geistliche Ubungen 169

In einer Broschiire ,, Lectio divina*“ e orazione ignaziana. Lectio, medita-
tio, oratio, contemplatio®, die vom Centrum Ignatianum Spiritualitatis in
Rom 1977 versffentlicht wurde, stellte ich meine Erfahrung mit dieser
Wiederentdeckung vor, wenngleich in noch bruchstiickhafter Weise. Da,
wie gesagt, die innere Dynamik und der Geist der ignatianischen Exerzi-
tien — ich meine selbstverstindlich in erster Linie die Exerzitien der Vier
Wochen - dieselben sind wie die der Heiligen Schrift, wenn sie als Einheit
genommen wird (und als solche sollte die Bibel von Menschen des Glau-
bens angesehen werden), wage ich, beim Geben von Exerzitien die Rei-
henfolge in der Darbietung der Inhalte - die Tatsachen oder die Ge-
schichte (2 usw.) — umzukehren, indem ich eher die Reihenfolge der Heili-
gen Biicher (angefangen von der Genesis bis zum Neuen Testament) be-
folge und ihr in jeder Hinsicht treu bleibe.

Im 2. Teil dieser Ausfiihrungen erklire ich detailliert, wie ich das ma-
che. Im Augenblick mochte ich nur kurz beschreiben, wie ich die ,, Lectio
divina“in den Exerzitien verstehe und umsetze.

Dies ist gleichzeitig viel weniger und viel mehr als das, was die Bibel-
wissenschaftler heute Exegese nennen, ob sie nun der historisch-kriti-
schen Methode oder der sogenannten strukturalistischen oder gar der
Methode der literarischen Analyse folgen. Was ich da biete, ist nicht dem
dhnlich, was da Bibeltheologie genannt wird, die ihrerseits eher einige bi-
blische Themen auswihlt und weiter ausfithrt, als dem Text Schritt fir
Schritt zu folgen.

Ich personlich versuche natiirlich Entwicklungen auf dem Gebiet der
Philosophie, der Exegese und der Bibeltheologie maglichst laufend zu
verfolgen. Ich vernachlissige auch nicht die Dogmatik und die Moral-
theologie, weder die positive noch die spekulative, ja diese scheint mir fiir
die Lebendigkeit des Glaubens im Volk Gottes von groBiter Wichtigkeit
zu sein. Ich halte, so gut es geht, Kontakt zur Spirituellen Theologie und
zur Liturgie, wie diese in den Traditionen sowohl der westlichen als auch
der 6stlichen Kirchen gelebt wird.

Beim Lesen des Textes (lectio-meditatio) hingegen versuche ich, mich
darauf zu beschrinken, die Geschichte ... getreu zu erzihlen und mich an
die Punkte zu halten und nur eine kurze und zusammenfassende Erlidute-
rung hinzuzufiigen (vgl. 2).

Diese Erkldrung fithrt zu einem wortlichen Verstdndnis des Textes, das
nicht auf den monographischen Inhalt der Stelle oder des Buches, zu dem
er gehort, beschrinkt bleibt, sondern er wird im Lichte der gesamten Hei-

6 Vgl. auch Bibbia ed Esercizi spirituali (s. Anm. 2) 30-49.



Francesco Rossi de Gasperis 170

ligen Schrift, Altes und Neues Testament, gelesen. Es ist wahr, da die Bi-
bel das Werk menschlicher Autoren ist, aber in einer Art und Weise, da3
auf hoherer Ebene es nicht weniger wahr ist, daB Gott sein einziger und al-
leiniger Urheber ist. Wenngleich die Biicher der Bibel zahlreich und sehr
verschieden sind, bilden sie eigentlich doch ein einziges Buch. Daher ist
meine lectio-meditatio von Anfang bis zum Ende eine christliche Interpre-
tation der Bibel, die von jener Auslegung inspiriert ist, die der erhshte Je-
sus den beiden Jingern auf dem Weg nach Emmaus (Lk 24,13-25) oder
den EIf am Abend des Auferstehungstages (Lk 24,44-49) geboten hat.

An dieser Stelle sollte ich erklidren, wie dieses ,, messianische“Lesen der
Heiligen Schrift ohne Vorurteil gegeniiber der Tanakh — der hebriischen
Bibel - geschieht. Denn davor haben viele meiner jiidischen Freunde und
Briider in Jerusalem Angst. Doch das wiirde diesen Artikel ungebiihrlich
in die Lange ziehen und mich vom gestellten Thema betrichtlich abkom-
men lassen.

Ich lege den Bibeltext vor, indem ich die drei Arten von Schriftsinn,
wie er von Origines verstanden wird, nun zusammenfasse: den wértlichen
Sinn, der sich auf Israel bzw. auf die Generation Jesu bezieht, den kirchli-
chen Sinn, der sich auf die gesamte Kirche des Neuen Bundes bezieht, die
einerseits die Geschichte des Bundesvolkes mit seiner messianischen Er-
fillung in Jesus noch einmal durchlebt, andererseits der glorreichen Wie-
derkunft desselben Messias entgegensieht; und den personlichen Sinn,
der sich auf jeden einzelnen Christen bezieht, in dessen Leben das Myste-
rium der Suche Gottes nach dem Menschen neu - das heiBt, der Bundes-
geschichte folgend - vollzogen wird.

Meine Auslegung der Bibel kann sicherlich als geistlich bezeichnet wer-
den, trotz der Geringschitzung, die diesem Ausdruck in vielen Bereichen
der heutigen Kirche entgegengebracht wird. Denn meine Auslegung der
Bibel ist besonders aufmerksam auf die Fihrung durch den Heiligen
Geist, den Geist Christi, der sowohl den Dienst des Suchens und Nach-
forschens der Propheten der Vorbereitung als auch den Dienst der Diener
des Evangeliums (1 Petr 1,10-12) leitete.

Diese meine lectio-meditatio hat keinerlei lehrhafte oder systematische
Absichten. Sie ist in erster Linie aus einer existentiellen Erfahrung entstan-
den, mit der spontan eine Konkretisierung verbunden ist, die vom gegen-
wirtigen Augenblick meines Lebens in der Kirche und von der Art und
dem Zustand der Exerzitanden bestimmt wird, mit denen ich zu tun habe.
Aus diesem Grund versuche ich, mit der Geschichte des Menschen, sei-
ner Kultur, seiner Suche nach Sinn und insbesondere mit Ereignissen in
der Kirche und den Kirchen Gottes in der ganzen Welt auf dem laufen-
den zu bleiben.



Geistliche Ubungen 171

Mit einem Wort, meine lectio-meditatio der Heiligen Schrift ist jedes-
mal eine vollig neue und iiberwiltigende Erfahrung. Darin wird die Erin-
nerung an die bisherige Entfaltung von Gottes Pldnen und an meine per-
sonliche Geschichte lebendig; groBes Augenmerk wird auf die Notwen-
digkeit gelegt, die gegenwirtige Zeit, die uns geschenkt ist, intensiv zu
leben; alle Hoffnung und alles Sehnen auf den Herrn Jesus zu richten,
der kommen wird: Marana’ tha’!

Es ist das Wort des Adonai, das auf jeden herabkommt. So wie es auf
Johannes, den Sohn des Zacharias, in der Wiiste im 15. Jahr der Herr-
schaft des Kaisers Tiberius herabkam, als Pontius Pilatus Statthalter von
Judida war ... (Lk 3,1-2). Dieses Wort bedarf nicht vieler Erkldrungen,
denn es trigt all seine Bedeutung fiir jeden Menschen in sich. Es geniigt
nicht, dieses Wort bloB zu héren, sondern es muf} in die Tat umgesetzt
werden — getan werden — sofort, hier und jetzt, von mir und dem, der mir
zuhort. Daher ist meine /ectio keinesfalls nur irgendeine Lesung, eine Art
von Konferenz oder wissenschaftlichem Vortrag.

Es ist selbstverstindlich, daB die unerldBliche Bedingung fiir die Aus-
ibung eines solchen Dienstes auf der Seite dessen, der ihn vollfiihrt, der
stindige Umgang mit dem Wort Gottes und die Erfahrung im téiglichen
Leben ist, so daB3 dieses Wort fiir ihn kostbarer ist als tausend Stiicke
Gold und Silber (Ps 119,72), siiBer als Honig fiir seinen Mund (Ps
119,103), die Freude seines Herzens (Ps 119, 111). Das Wort ist fiir ihn ein
Lobgesang im Haus seiner Pilgerschaft (Ps 119, 54).

Diese Art, die Heilige Schrift zu verstehen, ist schlieBlich nichts Neues.
Sie paBt zu der groBen Tradition der Gelehrten Israels und besonders der
Viter und Kirchenlehrer. Sie ist auch all denen jederzeit zugénglich, die
in oder mit der Kirche in der Feier der lateinischen Liturgie des Stunden-
gebetes die vorgesehenen Lesungen lesen und héren. Nach meiner per-
sonlichen Erfahrung freuen sich die Gliubigen tiber diese Art, das Wort
zu horen, staunen dariiber und verlangen danach; sie sind erstaunt tiber
den Reichtum, den das Wort eréffnet, wenn es auf diese Weise gelesen
wird - mit diesen Glaubigen sind auch jene gemeint, die sich beruflich
dem Wort widmen im wissenschaftlichen Studium, das merkwiirdiger-
weise weit trockener ist.

Wie ich oben erwihnte, sollte in den Exerzitien dieses Lesen gebiih-
rend Raum finden im Rahmen einer niichternen Darbietung, die das Ge-
bet des Exerzitanden anregen und nihren soll, aber keinesfalls es ersetzen
darf. Konkret beschrinke ich meine Ausfiihrungen auf , Punkte” von
etwa 30-45 Minuten; dann setze ich darauf, dafl der Exerzitand einein-
halb Stunden fiir die persénliche , oratio“und , contemplatio” zur Verfi-
gung hat.



Francesco Rossi de Gasperis 172

I Die Vier Wochen in lingeren Zeitabschnitten

1. Ursprung und Entwicklung der Erfahrung

Der Gedanke, die Vier Wochen der ignatianischen Exerzitien auf lingere
Zeitabschnitte auszudehnen, kam mir 1967, als ich als Spiritual und spi-
ter als Rektor des Jesuitenkollegs in Rom am ProzeB der Neugestaltung
der Formung junger Jesuiten beteiligt war - eine Umgestaltung, die spa-
ter auf die gesamte Gesellschaft ausgedehnt wurde.

Davon iiberzeugt, daB die Gesellschaft Jesu in den Geistlichen Ubun-
gen ein groBes Geschenk Gottes besaB (und besitzt), das fiir ihr Leben
und ihre Aufgabe von konstitutiver Bedeutung ist, schlug ich vor, die
Exerzitien als Grundlage fiir die Formung unserer Novizen zu wihlen:
Die den Vier Wochen der Exerzitien entsprechenden Phasen geistlichen
Lebens sollten sie wihrend der gesamten zwei Jahre des Noviziates
durchlaufen. Diesen Plan konnte ich zwei Jahre spiter anderenorts in die
Praxis umsetzen.

Ich traf die Novizenmeisterin einer Ordensgemeinschaft, deren Regel
die ignatianischen Exerzitien der 30 Tage fiir ihre Novizinnen vor-
schreibt. Diese erfahrene Ordensfrau hatte berechtigte Sorge, ob es rat-
sam sei, ihre jungen Novizinnen solch einer intensiven geistlichen Bean-
spruchung so lange Zeit ununterbrochen auszusetzen. Daraufhin kamen
wir iiberein, den Versuch zu machen, die Vier Wochen auf den Zeitraum
von einem Jahr auszudehnen; dem fiigten wir jedoch ein Programm der
geistlichen Formung hinzu, das fiir die Zeiten zwischen den Wochen vor-
bereitet wurde; wir planten fiir diese dazwischenliegenden Zeiten auch
Gespriche ein, so daB der Exerzitiengeber die geistliche Entwicklung
und den Fortschritt jeder einzelnen Exerzitandin verfolgen konnte. Dies
alles zusammen wiirde auf ein volles Jahr der geistlichen Formung hinaus-
laufen, vom Weg der Reinigung zum Weg der Erleuchtung und Einigung,
wie es der Vorstellung des Ignatius gemdB den Anmerkungen der Exerzi-
tien (10) entspricht.

Die Ergebnisse dieser ersten Erfahrung aus dem Jahr 1969-1970 schie-
nen zufriedenstellend. Seit diesem Zeitpunkt biete ich diese Art der Exer-
zitienbegleitung fast ohne Unterbrechung jedes Jahr an - andererseits
gebe ich, wenn nétig, die Exerzitien der 30 Tage auch im Verlauf eines
Monats (vgl. 4).

Ich bin mir der Zweifel und Unsicherheiten, die manche gegeniiber
dieser Art von Exerzitien haben kénnten, bewuBt und teile sie zum Teil
auch. Die exakte Gangart und die innere Dynamik, so charakteristisch
fiir die ignatianischen Exerzitien, sind bei dieser Methode zweifellos ver-



Geistliche Ubungen 173

langsamt und teilweise in Gefahr, verlorenzugehen. Doch nicht selten
passiert es ,,Anfingern“, daB eine so dichte Einheit voller Dynamik die
physische Anstrengung mit der geistlichen Frucht verwechseln 14B8t. Die
Exerzitien laufen dann Gefahr, eine Art Flucht vor der Realitidt zu wer-
den. Sie kdnnen eine gefihrliche Illusion einer Bekehrung hervorrufen,
die eigentlich noch nicht stattgefunden hat, und daher ein AnlaB zur Ent-
mutigung sein, wenn solche Menschen spiter in MittelméBigkeit oder gar
Siinde zuriickfallen.’

Doch solche Exerzitien in intensiven Abschnitten, die sich von den sehr
lobenswerten Exerzitien im Alltag (vgl. 19) sehr wohl unterscheiden, er-
moglichen es dem Exerzitanden, im téglichen Leben die Friichte der vor-
angegangenen, intensiven Woche zu iiberpriifen und zu vertiefen.

Zu diesem Zweck ist es natiirlich notig, die Zeiten zwischen den einzel-
nen geschlossenen Wochen gut zu planen, sowohl hinsichtlich des Stof-
fes, der fiir die Gebetsiibungen und fiir die Wachsamkeit im Sinne des
Evangeliums (= Gewissenserforschung) angeboten wird, als auch was
den Austausch und Dialog betrifft zwischen dem, der die Exerzitien
macht, und dem, der die Exerzitien gibt, und auch unter den Exerzitan-
den selbst, sollte es sich um mehr als einen handeln. Ein solcher Aus-
tausch und Dialog wird mit dem beginnen, was bereits vor dem Herrn
stattgefunden hat, und dann weiter iibergehen zu dem, was sich noch fiir
und mit Thm ereignen wird (53).8

Als mir spiter die Idee kam, von der Verwendung der Bibel in den Exer-
zitien zur Integration der Exerzitien in die Bibel iberzugehen, wobei ich
die Methode der ,, Lectio divina“ anwandte, fand ich heraus, daf3 die Pau-
sen zwischen den einzelnen Wochen der Exerzitien wertvolle Zeiten sind
fiir die Fortsetzung und Vervollstindigung der Jectio der gesamten Heili-
gen Schrift in einer viel sorgfiltigeren und tieferen Weise, als es, be-
schrinkt auf die Intensivzeiten der einzelnen Wochen, méglich war.

2. Die Schritte der Integration der Exerzitien in die Bibel

A. Erste Woche
Die gesamte Erste Woche hat die , lectio continua“von Gen 1,1-12,9 zum
Inhalt.

Die ersten zwei Schopfungsberichte (1,1-2,4a; 2,4b-25) stellen ein
wirksames Prinzip und Fundament fir die biblische Geschichte insgesamt
dar.

7 Bibbia ed Esercizi spirituali (s. Anm. 2) 104.
8 Bibbia ed Esercizi spirituali (s. Anm. 2) 108-109.



Francesco Rossi de Gasperis 174

Der zweite Bericht im besonderen stellt zu Beginn des iibrigen bibli-
schen Gefiiges die dreifache Beziehung des MENSCHEN zu GOTT
(Gen 2,7-8.15-17.18-19.21-22), des MANNES zur FRAU ( = der andere
Mensch, Gen 2,20b-25) und des MENSCHEN mit der ERDE (Gen
2,8.15-17.19-20a) heraus. Diese dreifache Beziehung spiegelt das
Grundelement des BewuBtseins wider, das Israel von seinem Bund mit
YHWH [= JAHWE] gehabt hatte, an dem es immer festgehalten hat und
noch immer festhilt. Dieses Bewuf3tsein wurde durch das messianische
Kommen Jesu verstiarkt und erweitert, keineswegs aufgehoben; es wurde
vielmehr durch die Bewegung der neutestamentlichen Eschatologie sehr
gefordert (vgl. Offb 21-22 usw.).

Die in ihrer Struktur dreifache Dimension des Menschen — Respekt da-
vor und Treue zu ihr garantieren, da3 der Mensch auf dem ,, Weg des Le-
bens“ geht (vgl. Dtn 30, 15-20) — schiitzt den Exerzitanden von Beginn an
gegen jegliche in sich geschlossene Art der Spiritualitit oder gegen einen
ahistorischen und weltfremden Spiritualismus, die alle im genauen Ge-
gensatz zur biblischen Spiritualitit stehen wiirden. Denn die Exerzitien
entfalten ihre volle Bedeutung nicht nur in der Gegenwart Gottes unseres
Herrn und aller seiner Heiligen (58-59.151.232 usw.), sondern auch ange-
sichts der Welt mit ihrer ganzen Geschichte (95.102.103.106-109.
136-147 usw.) und der ganzen Schopfung (58.60 usw.).

AuBlerdem bietet Gen 3-11 einen reichen biblischen Hintergrund fiir
die geistliche Erfahrung, die Ignatius Erste Woche nennt.

Die dreifache Siinde — von Mann und Frau gegen Gott (Gen 3,1-24),
von Kain gegen seinen Bruder (Gen 4,1-16) und von den Erbauern des
Turms von Babel gegen die Verstindigung auf der Erde und den Fort-
schritt der technischen Zivilisierung (Gen 11,1-9) - deckt das gesamte
Gebiet menschlicher Siinde und Siindhaftigkeit ab. Darin kann jeder
Exerzitand erkennen, was auch fir ihn der Weg des Todes (vgl.
Dtn 30, 15-20) gewesen ist oder hiitte sein konnen. Daher ist er angeleitet,
sich personlich und freiwillig in der zweiten Ubung (56-61) dem Urteil,
das das Wort Gottes iiber diese Siinden spricht, zu unterwerfen ; auf diese
Weise tritt er in die Bewegung von Bulle und Bekehrung ein.

Andererseits wird der unabénderliche Heilswunsch des Herrn schon
hervorgehoben durch sein Erbarmen gegeniiber Adam und Eva (Gen
3,15.20-21) und gegentiiber Kain (Gen 4, 15). Er wird ein fiir allemal un-
terstrichen durch die Anweisung an Noach, die Arche zur Rettung der
Welt zu bauen (Gen 6,8.14-7,16), und durch den Bund Gottes mit der
ganzen Menschheit und der ganzen Erde in der Person des Noach (Gen
9,1-17).



Geistliche Ubungen 175

In der dritten Ubung bietet sich dem Exerzitanden ein vorziiglicher
Weg der Verinnerlichung dessen, was durch Gottes Wort gelehrt wird, so
daB er aus der Siinde der Welt und seiner eigenen Siindhaftigkeit allen
Nutzen ziehen kann, den ihm das Erbarmen des Herrn anbietet, um per-
sonlich in den Bund einzutreten und sich zur Bekehrung fest zu entschlie-
Ben (62-63; vgl. 53.61.71).

Der Bericht von der Sintflut (Gen 6,1-9,17) zeigt eine deutliche Mog-
lichkeit zu einer umfassenden Wiederholung iiber die Siinde; er be-
schreibt vor allem ausfiihrlich die geheimnisvolle Dynamik wie auch die
Verbreitung und das Umsichgreifen der Siinde. Siinde holt die Schép-
fung zuriick in die Verwirrung und in das menschliche Chaos totaler Un-
ordnung.

Bei den fiir die Siinde typischen Folgen — Folgen, durch die der Siinder
sich selbst schadet — zeigt sich der Plan der Strafe und des Zornes Gottes
(Rém 1,18-32. Vgl. Lev 26,14-46; Dtn 28,15-68 usw.). Diese gottliche
Strafe und der Zorn sollten recht ernst genommen werden, wie es auch Ig-
natius in der fiinften Ubung (65-71) tut, wenn wir die Initiative des Heils
in der Geschichte, die Gott mit der Berufung Abrahams zur Retrung durch
Glauben (= der Weg der Gerechtigkeit Gottes: vgl. Rém 3,21-31 usw.)
auszufithren beginnt, in all ihrer Tiefgriindigkeit verstehen; davon spricht
auch Gen 12,1-9 (vgl. Hebr 11,8-12,2).

Eine sehr bezeichnende Tatsache fiir mich ist, dal mehr als ein Exerzi-
tand am Ende der Ersten Woche den Wunsch verspiirt, sein Taufverspre-
chen zu erneuern, oft auch 6ffentlich.

B. Zweite Woche

a. Erster Teil

Die Methode der Lectio divina hat mich veranlal3t, die Zweite Woche in
zwei Abschnitte zu unterteilen. Dies fithrte mich aulerdem zu einem Ver-
stindnis des Ignatianischen Gleichnisses vom menschlichen, von Gott selbst
auserwdhliten Konig (92-94), das meiner Meinung nach noch sehr ausbau-
fahig ist. Ich behaupte jedoch nicht, damit eine Auslegung anzubieten,
die, historisch gesehen, die Absicht des Ignatius treu wiedergibt.

Ich sehe etwa fiinf bis sechs Tage fiir die Erste Woche vor. Danach ist
keine dringende Notwendigkeit fiir eine Pause gegeben; deshalb setze ich
mit einem ersten Teil der Zweiten Woche fort, der mindestens sieben Tage
dauert.

Die Lectio divina hat mich dazu gebracht, all dem, was wir als das Alte Te-
stament bezeichnen, im Zeitraum zwischen der Ersten Woche (Gen
1,1-12,9) und dem Evangelium des Neuen Testaments, wirklich Raum zu
geben.



Francesco Rossi de Gasperis 176

In den ignatianischen Exerzitien gibt es zwischen der Ersten Woche
und den Betrachtungen zum Evangelium die Ubung vom Konig, die die
Schliisselbetrachtung und das methodische Musterbeispiel fiir die Ubun-
gen der Zweiten, Dritten und Vierten Woche ist. Sie ist auch die Ubung
zum Neuen Testament par excellence. Eine Erwigung der christologischen
Titel, die Ignatius in dieser Ubung verwendet, diirfte geniigen, jemanden
davon zu iiberzeugen.

Doch nun veranlaBBt uns die Tatsache, da3 wir unsere Augen fest auf
Jesus, den ,,Urheber und Vollender” unseres Glaubens (archegos kai te-
leiotes), richten, auch die Vielzahl der Zeugen zu betrachten, die uns in
diesem Wettlauf des Glaubens von allen Seiten umgeben (Hebr 12,1-2;
vgl. 11,1-40).

Tatsdchlich ist es nicht méglich, Jesus Christus als den Ersten und den
Letzten (Offb 1,17), das Alpha und Omega, den Beginn und das Ende
(Offb 22,12-13) kennenzulernen, ohne alle Zwischenschritte zu kennen —
das heiB3t, alle Buchstaben des Alphabets Gottes, die zwischen dem Er-
sten und dem Letzten liegen, alle Namen der Wirklichkeit, die dem An-
fang folgen und auf das Ende vorbereiten. Ignatius verstand auf seine
Art, daB} Jesus Christus und sein Ruf im Neuen Bund weniger ein Aus-
gangspunkt als vielmehr ein Ereignis sind, auf das wir uns vorbereitenlas-
sen miissen durch eine Bewegung ,,a minori ad maius“. Aus diesem Grund
war er zu Recht der Ansicht, dal es notwendig sei, seine Betrachtung
iiber den Ewigen Konig einzuleiten mit der iiber einen irdischen Konig.

Nun bietet uns die Lectio divina - weit davon entfernt, uns zu verleiten,
die Vorbereitung auf den Messias zu iiberspringen — die ganze Geschichte
des Bundes (= das Alte Testament) als Entfaltung dieses historischen
Alphabets an, das den Namen des Messias Jesus ergibt, der in einem der
Schliissel zum Verstdndnis dieses Alphabets und dessen endgiiltige und
vollstandige Erfiillung ist. Die Exegese der Patristik hat uns beigebracht,
alle Biicher des Alten Testaments als sakramentale Zeichen der Ge-
schichte des personlichen Lebens eines jeden Christen und seines Lebens
in der Kirche zu lesen.

Warum sollten wir die Betrachtung ihrer Erfiillung, die in den Evange-
lien ihren Ort hat, so schrecklich verkiimmern lassen, indem wir gerade
das auBer acht lassen, was in ihnen zur Erfiillung gekommen ist? Wie soll
jemand den glorreichen Christus kennenlernen (das heifit, den Christus
der ignatianischen Ubungen), ohne ihn zwischen Mose und Elija zu be-
trachten (vgl. Lk 9,28-36; Mt 17,1-8; Mk 9,2-8; 2 Kor 4,3-6; Hebr
1,1-2; 2 Petr 1,16-21)?

Der neue Lobgesang des Lammes — das Lamm, das geschlachtet ist und
so aufrecht in der Mitte vor dem Thron Gottes steht — preist in der himm-



Geistliche Ubungen 177

lischen Liturgie den siegreichen Lowen aus Juda, den Sprof3 Davids, als

den einzigen, der es wert ist, das Buch mit den sieben Siegeln zu dffnen,

das Gott in seiner Rechten hilt (Offb 5,1-14). So ist das Neue Testament
niemand anderer als Jesus, der gekreuzigte und auferstandene Messias,
der ewige Konig und der uneingeschrinkte Herr (95.97.98; vgl. Offb

1,17-18), der eine Auslegung der Heiligen Schrift anbietet, die das Myste-

rium Gottes und des Menschen betrifft — eine Auslegung, die nicht auf

das Offnen des einen oder anderen Siegels beschrinkt bleibt (was auch
eine nichtchristliche Auslegung des Alten Testaments leisten konnte),
sondern die bis zum Offnen des siebenten und letzten Siegels reicht.

Man erkennt den auferstandenen Herrn im Osterlichen Glauben nur,
wenn man auf ihn hért, wie er unterwegs erklart, daB sich alles, was in der
Tanakh (= Gesetz, Propheten und Psalmen) geschrieben steht, letztend-
lich auf ihn bezieht. Erst dann sind unsere Herzen entbrannt und ist unser
Sinn offen fiir das Verstindnis der Schrift; erst dann fillt es wie Schup-
pen von unseren Augen, und wir erkennen ihn beim Brechen des Brotes
(Lk 24,13-35.44-49). Ich gestehe, daB3 ich ohne meinen Aufenthalt von
acht Jahren in Jerusalem in Israel all das niemals verstanden hitte.

Daher bin ich iiberzeugt, dal3 es unmoglich ist, den Exerzitanden mit
dem Evangelium in der gegebenen Anordnung und Verteilung vertraut zu
machen, ohne daf3 er zumindest ansatzweise an die Abschnitte der Bun-
desgeschichte herangefiihrt wird. So lege ich im ersten Teil der Zweiten
Woche, nachdem ich einen Tag fiir die Betrachtung vom Kénig, die auf
Hebr 12,1-2 basiert (womit der vorangegangene Abschnitt Hebr 11,1-40
abschlief3t), gegeben habe, eine Reihe von Meditationen iiber das Alte Te-
stament vor — etwa 20 - etwa in der folgenden Ordnung:

— Abraham und die Wanderungen der Patriarchen.

- Die Knechtschaftin Agypten, das Paschafest, der Auszug aus Agypten.

- Sinai und die Jugend Israels: den Zug des Volkes durch die Wiiste in
Gottes Gelobtes Land, gefiihrt allein durch das Wort YHWHs, und sei-
nen Bund als einzige Stiitze.

— Der Einzug in Kanaan, die Eroberung des Landes, die Periode der An-
archie und der Richter.

— Die Einsetzung und Festigung einer einem Volk angemessenen Monar-
chie, dessen Gott YHWH ist, und das YHWH als sein Eigentum er-
wihlt hat. Saul und David: [welcher menschliche Kénig ist mehr von
Gott erwihlt worden als David (vgl. 92)].

- Die Einrichtungen des Kénigreiches: der Kénig, die Schriftgelehrten,
die Priester und der 6ffentliche Gottesdienst; die Propheten; die Stadt
und der Tempel. Salomon. Kanaaniter und Philister im Land YHWHs.

— Die Siinden der herrschenden Klasse. Die Spaltung der zwolf Stimme



Francesco Rossi de Gasperis 178

und der zwei Schwestern-Konigreiche (Israel und Juda). Der Fall Sa-
marias und die assyrische Gefangenschaft. Die Zerstérung von Jerusa-
lem und YHWH’s Tempel, die babylonische Gefangenschaft.

- Die groBlen Propheten Israels: Elija, der Tishbite. Vom Karmel zum
Horeb. Elischa, Hosea, Amos, Jesaja, Jeremia.

- Das Exil: Jeremia, Ezechiel, Deutero-Jesaja und die Prophetie vom
Gottesknecht. Der Traum von einem universalen Israel.

- Die Riickkehr aus dem Exil: ein zweiter Auszug. Die Geburt des Ju-
daismus: die Synagoge und der Gottesdienst. Jiidische Frommigkeit:
Gebet, Almosen und Fasten. Esra und Nehemia. Der Trito-Jesaja.

- Die geoffenbarte Lehre (Torah), das prophetische Wort (Dabar) und
die Weisheitserfahrungen: Chokhmah./Sophia: gottliche und menschli-
che Weisheit.

- Apokalyptische Literatur und Eschatologie.

- Der Zusammenprall zwischen Kultur und Glaube im Gegenzug zur
Weisheitslehre. Der weltliche Aufstieg des Menschen und der Glaube
an YHWH. Die Makkabier und der nationale Befreiungskrieg.

— Die Psalmen: Gebet und Dichtung Israels in allen persdnlichen und
kollektiven Stadien seiner Geschichte.

Sieben Tage reichen nicht fiir eine Lectio continua, die von Gen 12,10 bis
zur letzten Seite des Alten Testaments geht. Aber sie sind ausreichend fiir
eine Betrachtung des geistlichen Geschehens insgesamt in den Abschnit-
ten der Bundesgeschichte; fiir eine Betrachtung, die gendhrt wird aus der
lectio besonders bedeutsamer Textstellen. Daher sollte sich in einem sol-
chen Fall die /ectio auf eine biblische Theologie stiitzen kénnen, die sich
cher an die biblische Erzdhlung in ihrer Ganzheir hilt als Abschnitte in ei-
ner gewissen Voreingenommenheit aufgreift, die von auBerbiblischen
oder voreilig modernisierenden Tendenzen bestimmt ist.

Die Schwierigkeiten solch einer anthologischen Lesung im Rahmen ei-
ner Woche kann man umgehen, indem man die Exerzitanden bittet, selbst
wihrend der (wenigstens drei) Monate, die den ersten Teil der Zweiten
Woche von ihrem zweiten Teil trennen, eine lectio continua cursiva des ge-
samten Alten Testamentes durchzufiihren. Diese Art der lectio continua
cursiva sollte immer im Licht der Eroffnungsiibung — der Betrachtung des
Messias-Konigs — und so im Blick auf den Ruf des Messias stehen, der an
jeden einzelnen Exerzitanden persdnlich gerichtet ist. So wird klar, wie
hilfreich es ist, zwischen den zwei Teilen der Zweiten Woche einen Zeit-
raum von einigen Monaten zur Verfiigung zu haben.

Wenn die Exerzitanden diesen Ubergang vom Alten Testament als gan-
zem zum Neuen Testament vollziehen konnen, hat sich das nach meiner



Geistliche Ubungen 179

Erfahrung als groBe Hilfe erwiesen, ist doch das Alte Testament zutiefst
von Gott selber gewirkt und der Bericht von der Vorbereitung der Erfiil-
lung.

Grundsitzlich ist es diese Vorbereitung, die es dem Exerzitanden mog-
lich macht, dem historischen Messias Gottes, dem einzig wahren (nicht
bloB dem Jesus der Geschichte, sondern dem Christus der Geschichte) zu
begegnen, so wie Er sich verstand und sich Seinem Volk Israel zeigte,
auch so wie Er verstanden wurde und als Gute Nachricht von den Apo-
steln und Jiingern der frithen Kirche Israel und den Volkern verkiindet
wurde.

Er ist nicht ein ,,Christus*, der von Menschenhand nach Vorlagen irdi-
scher Erwartungen oder Weltanschauungen oder nach anderen kulturel-
len Erfordernissen geformt ist. Er ist nicht ein Wort Gottes, ,,Mensch im
allgemeinen* geworden, geboren von einer ,,Frau im allgemeinen®, son-
dern der Sohn der Maria von Nazaret, der Tochter Zions; ein Nach-
komme Davids (Rém 1,3; 9,5 usw.); der, von dem Mose in der Thora
schrieb und auch die Propheten (Joh 1,45; vgl. 5,39-47); Jesus von Naza-
ret, Messias von Israel und Kénig der Juden (vgl. Joh 19,19-22), in des-
sen Namen Bekehrung und Vergebung der Siinden allen Vélkern verkiin-
det werden sollen, angefangen von Jerusalem (Lk 24,47).

Diese Art von angemessener Erhellung des christologischen Bewuf3t-
seins der Gliubigen ist meiner Ansicht nach von gréter Wichtigkeit fiir
das Verstindnis des messianischen Heils, das den Glauben der Christen
und die Kirche ausmacht und fiir das sie sich einsetzen.

Wenn man das Alte Testament ernst nimmt, darf man sich nicht mit ei-
ner iibereilten Gleichsetzung von einem christlich Aistorischen Messianis-
mus mit einem ideologischen Messianismus zufriedengeben.

Die christologischen Kontroversen drehen sich um diesen entscheiden-
den Punkt des historischen Messianismus Christi: in den Befreiungstheolo-
gien wie auch in den Auseinandersetzungen zwischen den verschiedenen
Richtungen des Humanismus; in den Fragestellungen um die Inkultura-
tion des Glaubens, ja sogar im Zusammenstof3 der verschiedenen Formen
des hebridischen Messianismus usw.

b. Zweiter Teil

Der zweite Teil der Zweiten Woche nimmt im allgemeinen neun Tage in
Anspruch und besteht aus einer Lectio continua des Evangeliums nach
Lukas, das mir fiir jemanden, der die 30tdgigen Exerzitien zum ersten
Mal macht, am geeignetsten erscheint. Denn Lukas ist das Evangelium
vom Weg Jesu als der ,, Heimsuchung* YHWHs und von seiner Nachfolge
(vgl. Lk 1,68-79; 7,16; 10,1-12; ebenso der ganze Abschnitt vom Weg



Francesco Rossi de Gasperis 180

hinauf nach Jerusalem: 9,51-19,46); es ist auch das Evangelium von Je-
sus, dem Schwert YHWHs, dem Zeichen des Widerspruchs, das das Herz
seiner irdischen Mutter durchdringt und die Gedanken vieler Herzen of-
fenbar werden 4Bt (vgl. Lk 2,34-35 und das Auftreten vieler Personen-
paare, die in Gegensatz zueinander gestellt werden durch das Kommen
Jesu: Simon, der Phariséder, und die Siinderin; Maria und Martha: der rei-
che Jungling und die Zwolf; Zachidus und Jerusalem ... bis hin zu den
zwei Verbrechern, die mit Jesus gekreuzigt wurden).

Die programmatische messianische Rede Jesu in der Synagoge seiner
Heimatstadt Nazaretist in dieser Lectio continua des dritten Evangeliums
von groBBter Bedeutung. Sie paBt wunderbar zum zweiten Teil der Ubung
vom Konig am Beginn der Zweiten Woche der Exerzitien (95-98; vgl. Lk
4,14-30).

Der Abschnitt tiber die Versuchungen Jesu (Lk 4,1-13) - und beson-
ders was iiber alle seine weiteren Unterscheidungen zwischen zwei Arten
Weisheitund zwei Wegen gesagt ist (vgl. das vorhin erwihnte Thema vom
Schwert YHWHs, das durch das Land fihrt. Vgl. Ez 14,17-18 usw.) — er-
moglicht dann, daB3 man auf jeder Seite die gesamte auBergewohnliche
Kraft der ignatianischen Meditation iiber die Zwei Banner entdecken
kann (135-148, vgl. 164-168); darin bieten sich giinstig viele Wiederho-
lungen an.

In meinem Biichlein Bibbia ed Esercizi spirituali® habe ich auf eine Art
der Betrachtung der Gesinnung (oder des Herzens) Jesu angespielt, die
ich in der Form einer Wiederholungsiibung in der Art der Anwendung der
Sinne fir das Ende jeden Tages der Zweiten, Dritten und Vierten Woche
vorschlage. Das hat zur Folge, daB man iiber die Worteund Taren Jesu im
Evangelium an seine Gesinnung und seine Freiheit als Sohn rithrt und so-
mit sich davon beeinflussen und erfiillen 148t, sich unter das Wirken des
Heiligen Geistes stellt, um davon geprigt zu werden und sich damit zu
identifizieren.

Ich messe dieser Ubung groBe Bedeutung zu und betrachte sie als die
geistliche Ubung schlechthin. Tatsédchlich ist es der Geist des Sohnes, der
in unseren Herzen , Abba“ ruft (Gal 4,6. Vgl. Rém 8, 14-17) und der in
uns den Plan des Vaters verwirklicht, d.h., daBl wir nach dem Bild des Soh-
nes gestaltet und geformt werden, damit Er der Erstgeborene von vielen
Briidern sei (R6m 8§, 29).

Aus freien Stiicken, aus Liebe und als Ergebnis einer ausgedehnten und
innigen Betrachtung der Person Jesu, durch die Freiheit Jesu, des Herrn
und historischen Messias, meine eigene Freiheit als Jiinger und Nachfolger

°(S. Anm. 2) 63-65.



Geistliche Ubungen 181

Jesu bedingen, inspirieren und bestimmen zu lassen - das ist die beste
und wirkungsvollste Art, wie ich mich vorbereiten kann fiir jene richtige
und gute Wahl oder Entscheidung, die der Hohepunkt der Zweiten Woche
und das Ziel der ganzen Exerzitien ist (164-189. Vgl. auch 214.248).

Wiihrend dieses zweiten Teiles der Zweiten Woche kann ich zehn bis
finfzehn Abschnitte des dritten Evangeliums behandeln. Die Pause zwi-
schen der Zweiten und der Dritten mit der Vierten Woche erlaubt es dem
Exerzitanden, diese lectio-meditatio bis zum Kapitel 21 fortzufiihren. Da-
durch wird jeder einzelne die springenden Punkte der Auslegung erfal3t
haben, was seine oratio-contemplatio fruchtbar macht. Tatséchlich ist es
nach Ignatius wichtig, dem Exerzitanden einen Weg des Vorgehens und
eine Methode der Betrachtung oder Beschauung der Ereignisse im Leben
unseres Herrn Jesus Christus nach dem Evangelium zu vermitteln
(162.238).

C. Dritte und Vierte Woche

In der Regel nehme ich die Dritte und Vierte Woche zusammen, um kon-
kret die Einheit des Osterlichen Geheimnisses, Brennpunkt und Mittel-
punkt der neutestamentlichen Bekehrung und der christlichen Existenz,
herauszustellen.

Ich veranschlage je sechs Tage fiir diesen doppelten Hohepunkt des
Exerzitienweges; doch in den sechs Tagen der Vierten Woche sind die
letzten zwei Tage, die der Betrachtung zur Erlangung der Liebe (230-237)
gewidmet sind, schon enthalten.

Die Lectio continua dieser zwei Wochen besteht aus den vier Berichten
der Evangelien iiber die Passion (meistens synoptisch) und den vier Ab-
schnitten der Evangelien iiber die Auferstehung (nicht synoptisch). Ins-
besondere die Erzdhlung des Abendmahles — die vorweggenommene sa-
kramentale Feier der Passion —ist, um Jesu Wirken in Freiheit zu betrach-
ten, eine wertvolle Hilfe, die sich darin erweisen wird, da} sie die Freiheit
des Exerzitanden in seiner Wahl oder Entscheidung inspirieren und unter-
stiitzen wird. Ignatius scheint diesem Bericht der Evangelien vom Abend-
mahl (190-198.209.289) groBBe Bedeutung beigemessen zu haben.

Die Vierte Woche leitet den letzten Abschnitt des Exerzitienweges ein:
den im Moment gegebenen Zustand des Christen, seine dsterliche, in der
Taufe grundgelegte Existenz in der Kirche des Neuen Testaments.

Die Bedeutung der vier Evangelienberichte von der Auferstehung
[= die Vierzig Tage (Apg 1,3) zwischen Auferstehung und Himmelfahrt]
liegt darin, daB sie eine Schule des dsterlichen Glaubens sind, die uns hilft
zu lernen, wie man angesichts der Auferstehung an der Einheit mit Chri-
stus (vgl. Kol 3, 1-4) in Treue festhdlt (Apg 2,42; 13,43 usw.), der der Tro-



Francesco Rossi de Gasperis 182

ster der Kirche und der einzelnen Gliubigen (224) ist und ihnen unauf-
hérlich den Trostergeist zuteil werden 14Bt.

Die Betrachtungen iiber die Perikopen, die am Ende der vier Evange-
lien stehen (Mt 28,16-20; Mk 16, 14-20; Lk 24,44-53; Joh 21,1-23; vgl.
Apg 1,1-11), finde ich sehr hilfreich, wenn man sie als vier Ikonen oder
Fresken versteht. In diesen vier verschiedenen Fassungen der Evangelien
wird uns ein und dieselbe Botschaft (die auch die Botschaft des Lukas in
der Apostelgeschichte und die der Offenbarung ist) vermittelt: Es wird
gesagt, wo wir heute den Auferstandenen finden kénnen und was er tut;
wie wir mitihm in Beziehung treten konnen; wie wir seinen Auftrag erfiil-
len und ihm treu bleiben kdénnen; wie wir die gegenwirtigen Priifungen
bestehen kénnen in unserer Vorbereitung und Erwartung seiner glorrei-
chen Wiederkunft. Kurzum, alles lauft auf das Evangelium hinaus, wie es
der Zeit der Kirche angemessen ist.

Der Versuch einer Katechese, eine chronologische Konkordanz dieser
vier SchluBabschnitte der Evangelien zu erstellen, ist zum Scheitern ver-
urteilt. Schlimmer ist jedoch, daB ein solcher Versuch die geistliche Kraft,
die in jedem dieser vier Berichte steckt, betrichtlich mindert. Weit wir-
kungsvoller ist die Betrachtung der vier abschlieBenden Perikopen, wie
sie die Redaktionsgeschichte nahelegt. Man kann sie auch als die Spitzen
von vier stilméBig ganz unterschiedlichen Kathedralen betrachten, die
zur Feier ein und desselben Mysteriums errichtet wurden.

Die Betrachtung, um Liebe zu erlangen (230-237), zeigt in jedem ihrer
vier Punkte noch einmal die je eigene Frucht der Vier Wochen auf. Doch
diesmal werden sie in einem betrachtet; alles zusammen ist darauf ausge-
richtet, die Vision des Glaubens beim Exerzitanden zu unterstiitzen, da-
mit er Gott in allen Dingen und alles in Thm sehen und finden kann —
heute, morgen und bis zur letzten, sicheren Begegnung mit dem Gott der
Liebe (1 Joh 4,8.16); mit Thm, der ist, der war und der kommen wird
(Offb 1,4-8 usw.).

Dieses ist das SchluBBwort der Ignatianischen Exerzitien wie auch das
der Heiligen Schrift: ,,Der Geist und die Braut aber sagen: ,Komm!* Wer
hoért, der rufe: ,Komm!“...“ (Offb 22, 17.20).

IIT Die Bibel und geistliche Unterscheidung

Ich habe die Integration der Geistlichen Ubungen in die Bibel, die ich bis
jetzt beschrieben habe, nie als biblische Katechese verstanden. Ich weil3
sehr wohl, wie ich bereits erwihnte, dal der Kernpunkt der Exerzitien
nicht die Lehre des Wortes, sondern die unterscheidende Wahrnehmung



Geistliche Ubungen 183

des Geistes ist, worin letztlich das Wesen des neutestamentlichen Gottes-
dienstes besteht (vgl. Rém 12,1-2; Phil 3,3: Kol 1,9-12; Hebr
13,10-16.21; 1 Petr 1,14-16; 2,1-10 usw.).

Neben der Begleitung von Exerzitien widme ich meine Zeit und Kraft
auch dem akademischen und dem katechetischen Bibelunterricht; ich bin
mir der Verschiedenartigkeit der drei Tatigkeiten wie auch der unter-
schiedlichen Methodik wohl bewuBt. Im Zusammenhang mit den Ubun-
gen ist die Darstellung biblischer Geschichtekein Selbstzweck. Allerdings
fiihrt sie den Exerzitanten in das ein, was im Grunde den erforderlichen
Horizont fiir jedes gute, echt geistliche Wahrnehmen darstellt.

Die Ubung des geistlichen Wahrnehmens ist nicht als Analyse der
menschlichen Psyche zu betreiben, sondern es handelt sich um eine
Ubung, die ein aufmerksames Horen auf das Wirken des gottlichen Geistes
in der Seele des Menschen erfordert, um so die Offenbarung des Willen
Gottes aufzunehmen, wie er die Menschen in der Ausrichtung ihres Le-
bens auf das Heil wie auch auf ihre Sendung angeht, mit der der Herr sie
in der Heilsgeschichte der Welt betraut [(1.2] usw.). Vgl. I Kor 2,1-16;
Jak 3,13-18 usw.].

Vor allem geht es um das Hdren auf das ungeschriebene Wort Gottes,
das iiberall in der Kirche und auf der ganzen Welt auch heute noch in den
einzelnen Menschen und innerhalb der Gemeinden Ausdruck findet, und
das sich durch die innere Erleuchtung und die treibende Kraft offenbart,
die in der Tiefe des Herzens erfahren werden.

Dieses Wort ist nur in jenen Menschen gegenwirtig, zu denen Gott hier
und jetzt spricht. Es findet sich nicht in der Heiligen Schrift. Es ist nicht
im voraus und mit Sicherheit jedwedem Vertreter einer Autoritat oder ir-
gendeiner geistlichen Person zuginglich. Es ist Sache des je einzelnen
Menschen und dessen schénste Aufgabe, auf dieses Wort sorgsam zu ach-
ten, dessen echte Bewegungen (das was jemanden bewegt) von unechten
zu trennen; den, den seine/ihre Seele liebt, in der Nacht zu suchen
(HId 3,1).

Die Stimme und das Handeln des Geistes tonen stindig im Inneren der
Menschen wieder — manchmal kraftvoll (175), manchmal leiser und ruhig
(176.177). Der Horizont, bis zu dem sich dieses Wort ausbreitet, ist der
grenzenlose Bereich all dessen, was moglich ist im Reich des Guten (vgl.
165.166.170.177.353.365 usw.).

Nun lehrt uns Ignatius in seinen 30tégigen Exerzitien, dal der Mensch
den ganz konkreten, jetzt zutreffenden und fiir ihn bestimmten Willen
Gottes gewdhnlich nicht kennt — von einem Moment zum anderen, in-
stinktiv und im oft mehrdeutigen und verschlungenen Lauf des téglichen
Lebens —, ohne eine freie Entscheidung seinerseits, in einen andauernden



Francesco Rossi de Gasperis 184

Zustand der Unterscheidung der Geister einzutreten und genau danach

zu leben.

Ignatius verstand sehr gut und nahm die Tatsache sehr ernst, daf die
Unterscheidung der Geister von jedem Jiinger Jesu, von jedem, der an
das Neue Testament glaubt, erfordert, daB er eine echte, unmittelbare Er-
fahrung Gottes in seinem Inneren haben kann und machen sollte
(15.155.180.184.329.330.338 usw.).

Dies ist die Art Gotteserfahrung, die Karl Rahner als ,ungegenstand-
lich“!® bezeichnet.

Nach Ignatius besteht die Unterscheidung ihrer Struktur nach aus drei
wesentlichen Schritten:

a) Die groBtmogliche Reinigung von jeder persénlichen siindhaften
Handlung und Abwendung von ihr, ebenso von jeder ungeordneten
Anhénglichkeit, Gewohnheit oder Neigung und von jeder Form oder
Spur der Weltlichkeit (1.21.62.63 usw.).

b) Die anhaltende Betrachtung und Schau der Welt Gottes, wie sie uns
durch sein geschriebenes Wort, d. h. die Bibel, mitgeteilt wird. Um den
Exerzitanden bei der Erlangung einer personlichen und einzigartigen
Entscheidung als Antwort auf Gott zu helfen, l4dt ihn Ignatius zur
durchgehenden Betrachtung der Bibel und der Texte und Ereignisse
des Evangeliums wihrend des ganzen Tages ein. Dabei soll er einer
Methode des Betens folgen, in der man eine authentische ignatiani-
sche Version der Tradition der Lectio divina erblicken kann.!! Diese
lectio ist ein liberaus geeigneter Rahmen, in dem der Exerzitand geist-
liche Unterscheidung iiben kénnte und sollte gemiB den Regeln, die
fiir eine solche Unterscheidung entwickelt wurden — Regeln, die, wie
wir alle wissen, so eigentlich das Riickgrat der Exerzitien bilden
(313-370; vgl. 210-217).

Die Lectio divina ist sakramental aufgrund der spezifischen Wirk-
samkeit des geschriebenen Wortes Gottesin denen, die es im Glaubens-
gehorsam lesen, um davon ihr Herz durchdringen zu lassen (pia lec-
tio'?). Sie ist aber auch insofern sakramental, als sie einen Zustand der
Gleichzeitigkeit herstellt zwischen dem Wort Gottes, wie es iiber Jahr-

19 Vgl. besonders Das Dynamische in der Kirche (Quaestiones Disputatae, 5). Basel-Frei-
burg-Wien 1958, 74-148 und Rede des Ignatius von Loyola an einen Jesuiten von heute, in:
Ignatius von Loyola. Mil einem Essay von K. Rahner, einer historischen Einfiihrung von P.
Imhof, 52 Farbbildern von H. Nils Loose und 42 Stichen der Ignatius-Biographie von
1609. Freiburg 1978, 9-38. Vgl. auch Bibbia ed Esercizi spirituali (s. Anm. 2) 11-14.

"'Vgl. F. Rossi de Gasperis, ,, Lectio divina* e orazione ignaziana, 14; D. M. Stanley, Con-
templation of the Gospel. Ignatius Loyola and the Contemporary Christian, in: Theological
Studies 29 (1968), 417-433.

12 Vgl. Vatic I1, Dei Verbum 25.



Geistliche Ubungen 185

hunderte durch die Geschichte und Kulturen der Vergangenheit hor-
bar wurde, und zwischen dem Wort Gottes, wie es heutein der Kirche
in seiner fiir die Kirche aktuellen Bedeutung zu héren ist. In der und
durch die Kirche wird es zum inneren und individuellen Wort mit sei-
ner fiir die einzelne Person derart aktuellen Bedeutung, dafl Gott
durch das Wirken seines Geistes sein Wort hier und jetzt im Herzen de-
rer, die es lesen, ertdnen 1403¢t.13

Genau wie es jetzt, ontologisch gesehen, unméglich geworden ist,
dem wahren Gott YHWH des Ersten Bundes, zu begegnen aufler in Je-
sus, dem endgiiltigen fleischgewordenen Wort des Vaters, so findet,
ontologisch gesehen, auch meine Begegnung mit dem Wort, das Gott
in der Kirche von heute an mich richtet, in dem Wort statt, das Gott
von Abraham {iber Jesus bis hin zum letzten Apostel in der Geschichte
an Israel und dadurch an alle Volker gerichtet hat.

Wenn es darum geht, Gottes persdénlichen Willen fiir mich zu su-
chen und zu finden, ist es wichtiger, den zusammenhéngenden Hinter-
grund sich vor Augen zu stellen: die Welt, wie sie auch sein mag, die
Atmosphire und den Horizont, innerhalb dessen ich mich voraussicht-
lich in Freiheit vorfinden werde — mein Vorverstdndnis sozusagen —,
um meine Entscheidung / Wahlzu treffen; das ist, wie gesagt, wichti-
ger, als sich das einzelne Objektvor Augen zu stellen, das zur Wahl an-
steht (178).

Um nicht das zu wihlen, was ich will — so wie ich de facto schon
bin -, sondern was Gott von mir will (vgl. Mt 26,38-39.42.44; Mk
14,33-36.39; Lk 22,41-42. Vgl. Joh 12,27-28), brauche ich vorher eine
Umbkehr, die den Horizont meines Wissens und meines Lebens verin-
dert. Ich muB mich selbst auf die Welt Gottes im weitesten Sinn hin
bewegen, méglichst frei in ihr leben und mich bewegen. Dafiir habe
ich es noétig, vermittelt durch den verschiedenen Schriftsinn, in das
Wort Gottes gleichsam wie in eine Welt einzutreten, in der ich stidndig
und fiir immer bleiben méchte.

Auf solche Weise zu wihlen, daB} ich hier und jetzt fiir mich den
Bund des Gottesvolkes realisiere, bedeutet, sich durch den biblischen
und christlichen Glauben in dieses Volk einzugliedern (Apg 2,41-47;
5,14; 11,24) - heiit, daB3 ich mit dem ganzen Gottesvolk zum Sinai zu-
riickkehren, den Horeb ersteigen und die ganze Bundesgeschichte
nochmals durchieben muB.

13 Vgl. L. Bouyer, Parola, Chiesa e Sacramenti nel Protestantesimo e nel Cattolicesimo. Bres-
cia 1962, 20-26. Siehe auch vom selben Autor: Introduzione alla vita spirituale. Turin 1965,
23-30.

14 Bibbia ed Esercizi spirituali (s. Anm. 2) 34-42.



Francesco Rossi de Gasperis 186

Allein unter diesen Voraussetzungen werden die Bewegungen, die
ich in meinem Inneren im vollen GenuB meiner Freiheit erfahre, ge-
eignet sein, mir zu zeigen, daBl Gottes Wille mein Wille geworden ist,
und daf} meine Freiheit in Gott befreit ist.'s
Der dritte strukturelle Schritt der geistlichen Unterscheidung wird ge-
rade in der sorgfiltigen Priifung des inneren, geistlichen (nicht nur
psychischen) Zustandes der Person bestehen; wachsame Aufmerk-
samkeit gegeniiber dem Wechsel von Trost und Trostlosigkeit, gegen-
iiber den Gewissensregungen, gegeniiber den fiihlbaren Regungen an-
gesichts der Selbstbestimmung der Person, gegeniiber den Lockungen
des Geistes usw. (vgl. 135.169-189.210-217.313-370 usw.). All dies
mit der Hilfe — aber nur mit der Hilfe (!) — dessen, ,,der die Exerzitien
gibt“, ndmlich eines Bruders oder einer Schwester, die die Gabe der
Layuda espiritual”(geistliche Hilfe) fiir andere besitzen. Genau dieser
Dienst der ,ayuda espiritual” macht die Berufung der Gesellschaft
Jesu aus.

Es ist also vollig klar, daB die HI. Schrift in der geistlichen Unter-
scheidung von ausschlaggebender Bedeutung ist. Um sicher zu sein,
daf} das, was ich in mir erfahre, das Werk und die Bewegung von Got-
tes Geist ist, sollte ich bereits von Anfang an stindig und gdnzlich auf
Gott allein ausgerichtet sein (15.23.169.179.184 usw.). Das geschieht
dann, wenn man sich vom Wort Gottes leiten 148t, wenn man den Weg
von Abraham eben bis zu Jesus geht. Dies geschieht dann, wenn man
sich mit moglichst offener und weitreichender Perspektive in den wei-
ten Horizont von Gottes Heiligem Land hineinstellt, in die Mitte von
Gottes Volk, als Jiinger Jesu, des Messias von Israel und des Herrn der
Welt, mit aller Kraft seiner Hingabe.

Damit diirfte ich wohl alle notwendigen und hinreichenden Grund-
elemente beriithrt und zusammengetragen haben, die mich dafiir dis-
ponieren, dafl Gottes Geist mir offenbare und mich erfahren lasse, wo
ich stehe und vor allem, wer hier und jetzt zu sein ich berufen bin. Al-
les, was nun zu tun bleibt, ist, mich voll und ganz Thm anzuvertrauen.

Dem wire noch hinzuzufiigen, daB dieses Eindringen in das Wort
am wir?ungsvo]lsten zur Reinigung von der Siinde bis in ihre Wurzeln
hinein fithrt, woriiber ich bereits gesprochen habe. Tatsédchlich reinigt
der Glaube das Herz (Apg 15,9; Eph 3,14-19; Kol 1,21-23 usw.). Das
Atmen der Atmosphére von Gottes Land bringt die Befreiung von den
Verfithrungen anderer Gegenden und Milieus voller Gétzen mit sich.

15 Vgl. Bibbia ed Esercizi spirituali (s. Anm. 2) 14-17.



Geistliche Ubungen 187

Ausblick

Es sollte noch etwas iiber die Exerzitien von acht, fiinfoder drei Tagen ge-
sagt werden. Die Methode der Lectio divina kann auch fiir diese niitzlich
sein. Tatsidchlich entdeckte ich wihrend solcher Exerzitien, da3 eine Bi-
belstelle (ein Buch der Bibel oder ein Teil daraus) — wenn sie ununterbro-
chen wihrend einiger Tage gelesen, meditiert und damit gebetet wird -
allmihlich die gesamte Dynamik des Wortes und des Geistes offenbart.
Dies ist genau die Dynamik der ignatianischen Exerzitien'é, auch wenn
man nicht immer genau die exakte Ordnung und Reihenfolge dieser
Texte einhélt.

Nach 25 Jahren der Forschung und der Erprobung sind dies meine per-
sonlichen Erfahrungen und Schliisse, zu denen ich gekommen bin. Ich
teile sie deshalb mit, weil man mich darum gebeten hat; dabei bin ich mir
der Einfachheit des Weges, den ich vorschlage, durchaus bewuft.

Die Wege des Geistes in der Kirche Gottes und Seines Sohnes sind
zahlreich und vielfiltig; alle sind sie Wege in die Freiheit. Geistliche
Ubungen, welcher Art auch immer - ob ignatianische oder andere, ob sie
von mir geleitet werden oder von anderen -, sind keine notwendige Vor-
aussetzung zum Heil. Auch sind sie nicht fiir alle gedacht, noch sind sie
fiir jeden geeignet in jeglicher Phase seiner personlichen geistlichen Ent-
wicklung (vgl. 18.19).

Angesichts der Vielfalt der Wege, die unter dem Antrieb von Gottes
Geist gegangen werden und dahin fithren, Jesus nachzufolgen, ist genug
Platz fiir den Weg, dem ich folge, und fiir das, was ich will, fiir meine
Pline. Ich behaupte nicht im geringsten, daB mein Weg der einzige ist,
ebensowenig, daB er der beste ist, Geistliche Ubungen zu begleiten oder
zu machen. Ich sage auch nicht, daB dies der einzige oder beste Weg ist,
ignatianische Exerzitien zu geben oder zu machen. Meine eigene Erfah-
rung mit dieser Sache ist begrenzt und relativ; aber ich darf und sollte
meine Erfahrung nicht beiseite schieben. Falls jemand auf die Lektiire
dieses Beitrages hin mich in dem oder jenem korrigieren oder mir einen
niitzlichen Vorschlag machen oder mich einfach auf dem Weg, den ich
eingeschlagen habe, ermutigen will, werde ich ihm sehr dankbar sein.

16 Vgl. Bibbia ed Esercizi spirituali (s. Anm. 2) 75-77.





