
Die ignatianische Meditation der •Zwei Banner' 

Zu ihrer Traditionsgeschichte von Augustinus bis Ignatius von Loyola 

Stefan Kiechle, Paris 

Welchen Einfluß hat die Idee Augustins vom •Gottesstaat" bzw. ihre Tra- 
dierung und Umformung im Mittelalter auf die Zwei-Banner-Meditation 
des Ignatius von Loyola? Und wie wird dieses spätantik-mittelalterliche 
Theologumenon von Ignatius zu Beginn der Moderne transformiert und 
weiterentwickelt? In aller Vorläufigkeit - eine wissenschaftliche Studie 
darüber wurde nie unternommen - sollen hierzu einige Texte vorgestellt 
und Gedanken entwickelt werden. Die Grundthese wird lauten: Das ge- 
schichtstheologische Welt-Erklärungs-Modell Augustins wird von Igna- 
tius zu Beginn der Neuzeit psychologisiert, individualisiert und auf mis- 
sionarische Welt-•Eroberung"in der streitenden Kirche hin instrumenta- 
lisiert. 

Ein fundamentales Werk der Theologie 

Im Jahre 410 fällt Rom unter dem Angriff des Gotenkönigs Alarich und 
wird geplündert und weitgehend zerstört. Dieser Fall der •ewigen" und 
•unbesiegbaren" Stadt erschüttert die ganze antike Welt bis ins Mark und 
löst in der Folge große politische und theologische Diskussionen aus. 
Heidnische Autoren werfen den Christen vor, daß die Abkehr vom alten 
römischen Staatskult - das Römerreich war ja im fünften Jahrhundert 
schon christlich - den Zorn der Götter heraufbeschworen habe; •frü- 
her" sei Rom unter ihrem Schutz immer von solchen Unglücken ver- 
schont geblieben. Die Christen müssen sich zunächst gegen solche Vor- 
würfe wehren; jedoch stellt sich auch für sie selbst die Frage, wie Gott 
eine solche Katastrophe für die Stadt der Apostelfürsten, der Mitte der 
antiken Christenheit, zulassen kann. Sie stehen vor dem großen ge- 
schichtstheologischen Problem des Leidens der Christen und der Kirche: 
Warum muß die Kirche, die Gemeinschaft der Geretteten (!), jetzt, wo 
doch das Ende der Zeit angebrochen ist, noch in der Geschichte solches 
erdulden? 

Augustinus antwortet auf dieses Problem mit seinem großen Werk •De 
Civitate Dei", das ihn ab dem Jahre 413 für mehrere Jahrzehnte beschäfti- 



•Zwei Banner" 189 

gen wird. In 22 Büchern entwirft er eine äußerst komplexe und umfas- 
sende, in ihrer Geschlossenheit faszinierende und nach ihm nie wieder er- 
reichte Geschichtstheologie, die in immer neuen Anläufen und mit vielen 
Umwegen praktisch alle zentralen Themen der Theologie aufgreift und 
viele Problemlösungen vorgibt, die für Jahrhunderte für das ganze christ- 
liche Abendland bestimmend sein werden. Das gewaltige Werk1 ist zu- 
gleich apologetisch - in oft polemischer Auseinandersetzung mit heidni- 
schen Autoren sucht es den Beweis der christlichen Wahrheit zu erbrin- 
gen -, und es ist pädagogisch - es soll als eine Art Unterrichtswerk der 
Belehrung gebildeter Heiden dienen. Der rhetorisch zwar elegante, aber 
weitschweifige Stil, der komplizierte Aufbau und die oft nicht kohärente 
Terminologie lassen das Werk z. T. chaotisch erscheinen und erschweren 
die Lektüre, geben aber auch Raum für eine große Vielfalt an Interpreta- 
tionen, die im Lauf der Geschichte zu unterschiedlichsten, oft wider- 
sprüchlichen Deutungen und Konkretisierungen, z. B. im Kirchenbild, 
führten. Die Wirkungsgeschichte des Werkes ist daher unübersehbar, 
ebenso die Literatur dazu. Im folgenden sollen knapp vor allem die- 
jenigen Grundideen des Werkes dargestellt werden, die im Hinblick auf 
die Zwei-Banner-Meditation des Ignatius von Bedeutung sind.2 

Zwei •Staaten" 

Eine civitas1 ist für Augustinus zunächst •nichts anderes... als eine durch 
ein Gemeinschaftsband zusammengehaltene Menschenmenge" (XV, 8), 
im Deutschen wohl am ehesten mit •Gesellschaft" wiederzugeben; dann 
auch eine •Stadt" (urbs), worauf insbesondere die Verwendung der bibli- 
schen Typologie Jerusalem - Babylon für die beiden civitates hindeutet; 
weiterhin auch ein •Staat" im Sinne der antiken polis, d. h. die Gemein- 
schaft eines Stadtstaates mit eigener Religion, Gesetzgebung, Kultur und 
moralischen Werten. Im Deutschen wird civitas auch mit •Bürgerschaft" 

1 Es gibt mehrere deutsche Ausgaben; wir benutzten: Aurelius Augustinus, Vom Gottes- 
staat (De civitate dei). München: dtv, 31991, 2 Bde. Zitate mit Angabe der Nr. des Buches 
und Kapitels. 
2 Nicht dargestellt werden hier Einflüsse, die auf Augustinus und seine Idee der •zwei 
Staaten" ausgeübt wurden, etwa durch den Neuplatonismus und den Manichäismus, 
durch heidnische Autoren, mit denen er sich auseinandersetzt, durch Kirchenväter vor ihm 
und, z.T. vermittelt durch sie, biblisches und jüdisches Gedankengut. Diese Vorgeschichte 
des Werkes verdiente eine eigene Bearbeitung. 
3 Vgl. dazu v. a. J. van Oort, Jerusalem and Babylon. A study into Augustine's •City of God" 
and the sources of his doctrine of the two cities. Leiden u.a. 1991, 103 ff. Das Buch bietet 
eine hervorragende Einführung in das Werk Augustins und ein ausführliches Literaturver- 
zeichnis. 



Stefan Kiechle 190 

und •Herrschaftsverband" übersetzt. Angesichts der •komplexen Mi- 
schung von Ideen"4, die das Wort enthält, soll hier die weite Übersetzung 
•Staat" verwendet werden, allerdings ist dabei nicht an den modernen 
Staat zu denken. Augustinus beschreibt nun zwei solcher Staaten, die im 
beständigen Kampf miteinander ihren Weg durch die Geschichte gehen, 
den Gottesstaat und den Weltstaat: 

•Demnach wurden die zwei Staaten durch zweierlei Liebe begrün- 
det, der irdische durch Selbstliebe, die sich bis zur Gottesverach- 
tung steigert, der himmlische durch Gottesliebe, die sich bis zur 
Selbstverachtung erhebt. Jener rühmt sich seiner selbst, dieser 
,rühmt sich des Herrn'... In jenem werden Fürsten und unterwor- 
fene Völker durch Herrschsucht beherrscht, in diesem leisten Vor- 
gesetzte und Untergebene einander in Fürsorge und Gehorsam lie- 
bevollen Dienst." (XIV, 28) 

Durch Kain und Abel wurden die beiden Staaten innergeschichtlich be- 
gründet, sie sind die •Grundtypen", die das ganze Drama der Geschichte, 
den Kampf zwischen dem fleischlichen und dem geistlichen Menschen 
repräsentieren: 

•Als jene beiden Staaten mit ihrer Aufeinanderfolge von Geburt 
und Tod anfingen sich zu entfalten, da ward zuerst der Bürger die- 
ser Erdenwelt geboren, nach ihm aber, der ein Fremdling auf Erden 
und Glied des Gottesstaates war, aus Gnaden vorherbestimmt, aus 
Gnaden auserkoren, aus Gnaden ein Fremdling hier unten, aus 
Gnaden ein Bürger droben... Von Kain nun steht geschrieben, daß 
er einen Staat gründete, Abel aber als Fremdling tat dies nicht. 
Denn droben ist der Staat der Heiligen, wenn er auch hinieden Bür- 
ger erzeugt, in denen er dahinpilgert, bis die Zeit seines Reiches her- 
beikommt." (XV, 1) 

So sind die beiden Staaten also •innergeschichtlich unauflöslich mitein- 
ander verflochten; die civitas Dei bewegt sich innerhalb der civitas ter- 
rena; das ist ihre konkret-geschichtliche ,Fremde', der Ort ihrer Pilger- 
schaft. Aber dennoch bleiben sie grundsätzlich-theologisch streng von- 
einander geschieden"5: Die •absolute Antithese"6 zeigt sich etwa in den 
Gegensatzpaaren Glaube - Unglaube, himmlischer - irdischer bzw. ewi- 
ger - zeitlicher Staat, Unsterblichkeit - Sterblichkeit, Friede - Krieg, De- 

4 AaO., 108. 
5 M. Kehl, Eschatologie. Würzburg 1986, 206. 
«Vgl. J. van Oort, a.a.O., 115 f. 



• Zwei Banner " 191 

mut - Stolz, Gehorsam - Ungehorsam, Gottesliebe - Selbstliebe. Ein 
Drittes •zwischen" den beiden Extremen gibt es nicht. 

Jerusalem und Babylon 

Augustinus bezeichnet die beiden Staaten auch mit den alten •mysti- 
schen" Namen Jerusalem und Babylon, z. B. in seiner Auslegung von Ps 
45 in XVII, 16. In vielen seiner Werke findet sich diese Typologie, er ent- 
nimmt sie einer reichen Vätertradition. Nach einer volkstümlichen Ety- 
mologie seiner Zeit bedeutet •Babylon", der Inbegriff des Weltstaates, 
Verwirrung. •Jerusalem" oder auch •Zion" greifen den alttestamentli- 
chen Gedanken der Pilgerschaft in die heilige Stadt auf, die hier zum In- 
begriff der ersehnten himmlischen Heimat des Gottesstaates wird. 

Das frühere, heidnische Römerreich trägt deutliche Züge des Welt- 
staats, der jedoch nicht einfachhin mit ihm oder sonst einer konkreten po- 
litischen Macht identifiziert wird. Augustinus begeht eine Gratwande- 
rung zwischen den beiden Extremen politischer Theologie: zum einen der 
naiven, geschichtsoptimistischen Sakralisierung der politischen, konkret: 
der römischen Macht (Eusebius, Orosius u.a.), zum anderen der pessimi- 
stischen Geschichtstheologie etwa eines Tertullian, der die weltliche 
Macht quasi dämonisiert. Für Augustinus ist politische Macht notwendig, 
in ihrer Ordnung, aber sie bleibt relativ. - Der Gottesstaat wird an vielen 
Stellen mit •Kirche" nahezu identifiziert: Beide Begriffe bezeichnen in 
der Tat gleichzeitig irdische(•'m Pilgerschaft") und himmlische (eschatolo- 
gische) Wirklichkeiten; es gibt jedoch auch Passagen (v.a. in Buch XX), 
in denen •Kirche" eher das vergeschichtlichte Substrat der civitas Dei 
meint. Da es nun in der irdisch-sichtbaren Kirche sowohl Gerechte (Mit- 
glieder des Gottesstaates) wie Ungerechte (Mitglieder des Weltstaates) 
gibt - Kirche ist ecclesia permixta - und da es auch außerhalb der Kirche 
Gerechte gibt (Beispiele sind Abel und Hiob), ist hier auf Erden für Men- 
schen nicht klar erkennbar, wer zu welchem Staat gehört, oder anders aus- 
gedrückt, wo die (an sich absolute!) Grenze zwischen den beiden Staaten 
verläuft; alle konkreten Gemeinschaftsformen auf Erden sind •ver- 
mischt" aus beiden Staaten. Deswegen leidet der Gottesstaat auf seinem 
Weg der Pilgerschaft immer wieder unter dem Weltstaat - etwa in der 
Zerstörung Roms. Medard Kehl schreibt: 

•Einen wirklichen Fortschritt' in der Geschichte gibt es ... nur im 
unermüdlichen, treuen ,Fortschreiten' der glaubenden Pilgerschaft 
auf das ewige Ziel zu, also in der konvertierenden' Loslösung des 



Stefan Kiechle 192 

Einzelnen aus der civitas terrena. Darin kommt die sich verschär- 
fende Scheidung zwischen Glaube und Unglaube, zwischen Chri- 
stus und Antichrist zum Vorschein, die einmal zur ewigen Schei- 
dung zwischen Geretteten und Verdammten führt... Eine positiv- 
gestalterische Beziehung zwischen civitas Dei und civitas terrena, 
zwischen dem Glauben als dem von Gott geschenkten Heil und 
dem irdischen Geschichtshandeln wird nicht deutlich."7 

Die Geschichte ist für Augustinus eine, sie ist nicht gespalten in eine Pro- 
fan- und eine Heilsgeschichte. Sie wird geeint von ihrem Ziel her, dem 
Eingehen in das Reich Gottes. Sie ist ein großer Prozeß der Scheidung, 
der Unter-Scheidung in einem beständigen geistlichen Kampf zweier ab- 
solut getrennter, unsichtbarer •Staaten", dem Reich Christi und dem 
Reich Satans. 

Ignatianisches 

Schon hier kann auf Ignatius verwiesen werden, für den Geschichte, al- 
lerdings mehr auf das Individuum bezogen, ebenfalls ein geistlicher 
Kampf und ein Prozeß der Unterscheidung ist. Auch eine Differenz wird 
schon sichtbar: Für Ignatius gibt es sehr wohl ein •weltgestaltendes" En- 
gagement des Christen, der so versucht, den Weltstaat in den Gottesstaat 
•hineinzuverwandeln". Einige Augustinuszitate seien noch angefügt, die 
schon auf Ignatius vorausweisen: 

•Darum wird jetzt im Gottesstaate, wird jetzt dem Gottesstaate, der 
noch die Welt durchpilgert, zuallermeist die Demut ans Herz gelegt, 
wird sie an seinem Könige Christus zuhöchst gerühmt und an sei- 
nem Widersacher, dem Teufel, das Gegenteil dieser Tugend, das 
Laster des Hochmuts als seine Hauptsünde von der Heiligen Schrift 
aufgedeckt. Das ist in der Tat der große Unterschied, der sie vonein- 
ander trennt, die beiden Staaten..., die Genossenschaft der from- 
men sowie die der gottlosen Menschen..." (XIV, 13) 
•So ist da, wo sich beide Arten von Menschen finden, die Kirche, 
wie sie jetzt ist; wo sich aber nur die eine Art befinden wird, die Kir- 
che, wie sie dann sein wird, wenn kein Böser mehr in ihr ist. Also ist 
auch jetzt die Kirche Reich Christi und Himmelreich... Von diesem 
auf Kriegsdienst angewiesenen Reiche (regnum militiae), in dem 
man noch mit dem Feinde im Kampfe liegt und bald den andrin- 

M. Kehl, a.a.O., 207. 



•Zwei Banner" 193 

genden Leidenschaften Widerstand leistet, bald den weichenden 
gebietet, bis man endlich zu jenem Reich ruhevollsten Friedens (pa- 
catissimun regnum) gelangt, wo man ohne Bedrohung durch Feinde 
herrscht..." (XX,9) 
•...da Satan bisweilen, wie wir lesen, die Gestalt eines lichten En- 
gels annimmt, um diejenigen zu versuchen, für die das ein heilsames 
Erziehungsmittel oder aber eine wohlverdiente Täuschung ist, be- 
darf es fürwahr der großen Barmherzigkeit Gottes, daß man nicht in 
dem Glauben, gute Engel zu Freunden zu haben, in Wirklichkeit 
böse Dämonen zu trügerischen Freunden hat und ihrer Feindschaft 
preisgegeben ist, die um so schädlicher ist, je listiger und tückischer 
sie sind." (XIX, 9) 

Deutlich erkennbar sind hier die ignatianischen Motive von Demut und 
Hochmut als den wichtigsten Charakteristika der beiden •Lager", vom 
Kriegsdienst in der Kirche (Ignatius spricht von ecclesia militans), von 
Satan, der die fromme Seele, die auf dem Weg der Nachfolge, d. h. in der 
•Zweiten Woche" ist, unter dem Schein des Guten versucht8. 

Ein Abt von St. Blasien 

Augustins Grundidee von den beiden Staaten ist im Mittelalter omniprä- 
sent9. Zwei Texte sollen hier vorgestellt werden, die auf Ignatius wohl in- 
direkt - der zweite sicher direkt - einen Einfluß ausüben und seine Spiri- 
tualität prägen. Zunächst sei aus einem Werk von Werner von Küssenberg 
(t 1174)10, Abt des Benediktinerklosters St. Blasien im Schwarzwald, zi- 
tiert. Das Buch, es heißt •Deflorationes SS. Patrum", ist eine Kompila- 
tion von Vätertexten, als Kommentare zu den Sonntagsevangelien des 
Jahreskreises angeordnet. Die Auswahl und Bearbeitung der Texte ist ori- 
ginell und entspricht der Zeit. Der folgende Text ist ein Kommentar zur 
Stelle •Man kann nicht zwei Herren dienen, Gott und dem Mammon": 

Es gibt zwei Staaten, Jerusalem und Babylon, und zwei Völker: die- 
jenigen, die Gott lieben, die Bürger Jerusalems, und diejenigen, die 
die Welt lieben, die Bürger Babylons; und es gibt zwei Könige, 

8 Vgl. die drei •Hauptgründe" EB 322. Im folgenden zitieren wir das Exerzitienbuch (EB) 
mit Randnummer nach folgender Ausgabe: Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen und 
erläuternde Texte, übersetzt und erklärt von P. Knauer. Graz u.a. 21983. 
9 Hinweise dazu bei F. Tournier, Les •Deux Cites" dans la litterature chretienne, in: Etudes 
123 (1910), 644-665. 
10 Wir folgen der Verfasser-Bestimmung von F. Tournier, a.a.O., 648 f, Anm. 6. 



Stefan Kiechle 194 

Christus, den König von Jerusalem, und den Teufel, den König von 
Babylon. Zwischen diesen beiden Staaten, Völkern und Königen ist 
ständig Krieg, Zwietracht und Kampf. Beide kennzeichnen ihre 
Soldaten ..., damit diese erkennen, wer jeweils ihr König ist und da- 
mit sie von ihm erkannt werden und ihm folgen. Jerusalem nämlich 
ist Staat im Himmel, Babylon unten auf der Erde; ähnlich ist Chri- 
stus oben, der Teufel unten. Die Soldaten Christi folgen ihrem Kö- 
nig, die Soldaten des Teufels folgen ihrem König. Christus zeigt uns 
in drei Beispielen den Weg, auf dem wir ihm folgen müssen; ähn- 
lich stellt uns der Teufel drei Beispiele vor, durch welche diejeni- 
gen, die ihm folgen, nach ihm hinabgestürzt werden... 
(Christus) gab uns ein Beispiel seiner Armut, als er sagte: ,Die 
Füchse haben Höhlen und die Vögel des Himmels Nester, der Men- 
schensohn aber hat nichts, wohin er sein Haupt hinlegen könnte' 
(Lk 9,58). Ein Beispiel der Demut gab er uns, als er sagte: ,Lernt 
von mir, denn ich bin milde und von Herzen demütig' (Mt 11,29). 
Ein Beispiel der Geduld gab er uns, als er während der Verfolgung 
nicht zurückschlug und als er es ertrug, im Spott geschlagen zu wer- 
den; ein Beispiel der Armut, da er in dieser Welt keinen Reichtum 
haben wollte; ein Beispiel der Demut, da er den Ruhm verachtete, 
ein Beispiel der Geduld, da er das Böse ertrug... 
Vorrangig ist also die Armut, damit wir loslassen, was beschwert - 
worin die Gelegenheit zu sündigen liegt. Und da die Armut verach- 
tet wird, ergibt sich aus ihr die Demut, durch welche selbst, um des 
Herrn willen, die Verächtlichkeit geliebt wird. Und da ja wiederum, 
wer verächtlich ist, ohne Ehrfurcht beleidigt wird, ist nach der De- 
mut die Geduld notwendig, weil alle Mißgeschicke - um Gottes wil- 
len - mit Stärke ertragen werden... Umgekehrt belastet der Teufel 
die Seinen zuerst in liebendem Begehren mit dem Gewicht von 
Reichtümern, damit sie nach unten stürzen; zweitens macht er sie 
durch Stolz aufgeblasen, damit sie breitspurig einhergehen; drittens 
zerbricht er sie durch Ungeduld, damit sie schnell zugrunde gehen. 
Diese beiden Völker bauten von ihrem Anfang an die beiden Staa- 
ten: Babylon begann von Kain an, Jerusalem von Abel an... 
Immer haben die Soldaten des Teufels mit wütendem Eifer ge- 
kämpft; die Soldaten Christi siegten durch die Geduld, indem sie 
ihrem König in der Liebe zur Armut und im Bemühen um Demut 
nachfolgten und durch die Geduld auch zu ihm selbst gelangten."11 

11 PL CLVII, Sp. 1144-1146. Vgl. zum Folgenden F. Tournier, a.a.O, 650ff. 



• Zwei Banner" 195 

Es ist die Zeit der Kreuzzüge12: Christus und der Teufel erscheinen hier 
als königliche Heerführer, die die Menschen als Soldaten um sich sam- 
meln und mit ihnen in den Krieg ziehen - der Text korrespondiert genau 
mit der Sprache und der Ideologie der Kreuzfahrer, die in der realen Ge- 
schichte als Heer Christi das historische Jerusalem von den Feinden Chri- 
sti, die als •Antichrist" bezeichnet werden, gewaltsam befreien wollen. 
Dieser Gedanke der Kreuzfahrt ist gegenüber Augustinus völlig neu, er 
setzt das Bild'von den zwei Städten in blutige /?ea/politik um, auch wenn 
der Friedensgedanke, für die civitas Dei Augustins zentral, bei den Kreuz- 
fahrern als Ziel der kriegerischen Unternehmung ebenfalls einen hohen 
Stellenwert hat13. Neu ist auch der Gedanke einer Kennzeichnung der 
Soldaten, Anspielung wohl auf Bräuche der feudalen Milizen der Zeit, 
aber auch auf die Taufe bzw. das •Kennzeichen des Tieres" (Apk 19,20); 
bei Ignatius werden dann noch deutlicher zwei •Banner" zu Kennzeichen 
der beiden feindlichen Lager. Auch drei Stufen der Tugend bzw. parallel 
der Untugend der beiden Soldatengruppen finden sich bei Ignatius, aller- 
dings hier bei Werner noch deutlich von den gewalttätigen militärischen 
Auseinandersetzungen seiner Zeit geprägt: Besitzgier und Hochmut sind 
die Wurzel des Übels; aus ihnen folgt die Ungeduld (impatientia), von 
Werner umfassend als •Revolte und Gewalttätigkeit, die keine Schranke 
mehr kennt" und als •abgeirrte Energien"14 und Aggressionen verstan- 
den. 

Lektüre auf dem Krankenbett 

Daß Ignatius Augustins Werk studiert, ist unwahrscheinlich - man liest 
damals die Originaltexte der Väter an den Universitäten kaum, und die 
theologischen Studien des Pilgers Inigo in Paris fallen sowieso eher 
knapp aus. Ob er das Werk des Abtes von St. Blasien kennt, wissen wir 
nicht - die Parallelen sind immerhin augenfällig15. Wie dem auch sei, den 
nächsten hier vorzustellenden Text kennt er jedoch mit Sicherheit, es ist 
ein Ausschnitt aus dem •Flos sanctorum", auch •Legenda aurea" ge- 
nannt, des Jacobus von Voragine. 

12 Vgl. Hans Wolter, Elemente der Kreuzzugsfrömmigkeit in der Spiritualität des heiligen Ig- 
natius, in: Hrsg. von F. Wulf u.a., Ignatius von Loyola. Seine geistliche Gestalt und sein 
Vermächtnis. Würzburg 1956, 111-150. 

13 H. Wolter, a.a.O., 148. 
14 F. Tournier, a.a.O., 654. 
15 Eine Gegenüberstellung weiterer Texte findet sich bei F. Tournier, a.a.O., 658-661. 



Stefan Kiechle 196 

Jacobus, ein frommer Dominikaner, der im 13. Jahrhundert lebt und 
für die letzten Jahre seines Lebens zum Erzbischof von Genua ernannt 
wird, schreibt diese Sammlung von Heiligenleben nicht als wissenschaft- 
liches Werk, sondern zum Zweck der Devotion; literarisch betrachtet, er- 
scheint das Buch deswegen legendenhaft-weitschweifig und historisch 
unkritisch. Auf dem Krankenbett in Loyola16 liest Inigo dieses Werk in ei- 
ner spanischen Übersetzung, allerdings mehr aus Langeweile, denn die 
von ihm so geliebten Ritterromane sind nicht zur Hand. Zusammen mit 
einem anderen Buch, der •Vita Christi" des Kartäusers Ludolph von 
Sachsen, löst das Werk den Beginn einer tiefen Bekehrung in ihm aus. 
Ihigo exzerpiert sich wichtige Stellen der beiden Werke in ein Heft, das 
ihn lange begleiten wird, später aber verlorengeht. Besonders beeindruk- 
ken ihn die Heiligen Franziskus und Dominikus; es ist anzunehmen, daß 
ihn auch die folgende Stelle über den Heiligen Augustinus tief berührt. 
Jacobus schreibt: 

•Zu der Zeit, als die Goten Rom erobert hatten, verspotteten die 
Götzendiener und Ungläubigen die Christen auf vielfache Weise. 
Deswegen schrieb Augustinus das Buch vom Gottesstaat; nach ihm 
müssen die Gerechten in diesem Leben unterdrückt werden, die 
Ungerechten, so zeigt er, blühen jedoch auf. Von daher handelt es 
von einem doppelten Staat, nämlich Jerusalem und Babylon, und 
von ihren Königen, da der König von Jerusalem Christus ist, der 
König von Babylon der Teufel. Zwei Liebesstrebungen (duo amo- 
res), wie er dort sagt, erbauen sich diese beiden Staaten. Den Staat 
des Teufels baut die Selbstliebe auf, die bis zur Verachtung Gottes 
wächst, den Staat Gottes baut die Gottesliebe auf, die bis zur Ver- 
achtung ihrer selbst wächst (crescens usque ad contemptum sui)."17 

Nach dem Urteil von Hugo Rahner kommt Ignatius so •in unmittelbaren 
Kontakt mit dem auf klassische Formel gebrachten Ergebnis der augusti- 
nischen Geschichtstheologie"18. Und das Wort von der wachsenden Got- 
tesliebe, fast wörtlich aus De civitate Dei (XIV, 28) übernommen, ist 
schon •das fast unheimlich ansteigende Crescendo des magis, das in Ini- 
gos Seele zu drängen beginnt"19. 

16 Vgl. Ignatius von Loyola, Der Bericht des Pilgers. Übers, und erl. von B. Schneider. Frei- 
burg 41979, PB 5-11 (Der •Pilgerbericht" wird mit •PB" und Randnummern zitiert.) 
17 Es gibt viele lat. Ausgaben des Flos Sanctorum; hier wurde benutzt: Legenda aurea 
sanctorum... Madrid 1688, Nr. 119, S.435. (Die Numerierung der Legenden variiert je nach 
Ausgabe.) Vgl. dazu H. Rahner, Ignatius von Loyola und das geschichtliche Werden seiner 
Frömmigkeit. Graz u.a. 21949, 36f. 
18 Ebd., 37. 
19 Ebd., 38. 



•Zwei Banner" 197 

Meditation der •Zwei Banner" 

Nach seiner •Bekehrung" auf dem Krankenlager verbringt Inigo viele 
Monate in Manresa, eine Art Wüstenzeit - er nennt sie später seine •Ur- 
kirche" -, in der das in Loyola Begonnene wächst und reift. Er geht durch 
tiefste geistliche Krisen, die ihn in Depressionen und bis an den Rand des 
Selbstmords treiben, worauf eine Zeit höchster mystischer Erfahrungen 
und Beglückungen folgt. In dieser Periode reifen seine •Geistlichen 
Übungen" in ihrer Grundstruktur; die zentralen Meditationen, so auch 
die von den •Zwei Bannern", werden hier von ihm durchlebt und schrift- 
lich konzipiert. Hier der endgültige Text in leicht gekürzter Form: 

136 BESINNUNG ÜBER ZWEI BANNER, DAS EINE VON CHRI- 
STUS, UNSEREM OBERSTEN HAUPTMANN UND HERRN, 
DAS ANDERE VON LUZIFER, DEM TODFEIND DER 
MENSCHLICHEN NATUR... 

137 DIE ERSTE HINFÜHRUNG ist die Geschichte. Hier wird dies 
sein: wie Christus alle unter sein Banner ruft und will; und Luzifer 
umgekehrt unter das seine. 

138 DIE ZWEITE: Zusammenstellung, indem man den Raum sieht. 
Hier wird dies sein: Ein großes Feldlager sehen, bestehend aus jener 
ganzen Gegend von Jerusalem, wo der generaloberste Hauptmann 
der Guten Christus, unser Herr, ist; ein anderes Feldlager in der Ge- 
gend von Babylon, wo der Anführer der Feinde Luzifer ist. 

139 DIE DRITTE: Das erbitten, was ich will. Und hier wird dies sein: 
Um Erkenntnis der Täuschungen des bösen Anführers bitten und 
um Hilfe, um mich vor ihnen zu hüten; und um Erkenntnis des wah- 
ren Lebens, das der oberste und wahre Hauptmann zeigt, und um 
Gnade, ihn nachzuahmen. 

140 DER ERSTE PUNKT IST: Sich vorstellen, wie wenn der Anführer 
aller Feinde sich in jenem großen Feldlager von Babylon nieder- 
ließe, wie auf einem großen Thron von Feuer und Rauch, in furcht- 
barer und schrecklicher Gestalt. 

141 DER ZWEITE: Erwägen, wie er seinen Ruf an unzählige Dämonen 
ergehen läßt und wie er sie ausstreut, die einen in diese Stadt und die 
anderen in eine andere und so über die ganze Welt hin, ohne Provin- 
zen, Orte, Stände noch irgendwelche Personen im einzelnen auszu- 
lassen. 

142 DER DRITTE: Die Rede, die er ihnen hält, erwägen, und wie er sie 
auffordert, Netze und Ketten auszuwerfen: daß sie zuerst mit der Be- 
gierde nach Reichtum in Versuchung führen sollen, wie dies in den 



Stefan Kiechle 198 

meisten Fällen zu geschehen pflegt, damit man leichter zu eitler Ehre 
der Welt gelange und danach zu gesteigertem Hochmut. So besteht 
also 
- die erste Stufe in Reichtümern, 
- die zweite in Ehre, 
- die dritte in Hochmut. 
Und von diesen drei Stufen aus führt er zu allen anderen Lastern hin. 

143 Ebenso soll man es sich umgekehrt beim obersten und wahren 
Hauptmann vorstellen, der Christus, unser Herr ist. 

144 DER ERSTE PUNKT IST: Erwägen, wie sich Christus, unser Herr, 
in einem großen Feldlager jener Gegend von Jerusalem an einen de- 
mütigen, schönen und freundlichen Ort stellt. 

145 DER ZWEITE: Erwägen, wie der Herr der ganzen Welt so viele Per- 
sonen, Apostel, Jünger usw. auswählt und sie über die ganze Welt 
hin sendet und sie seine heilige Lehre über alle Stände und Lebensla- 
gen der Personen ausstreuen. 

146 DER DRITTE: Die Rede erwägen, die Christus, unser Herr, an alle 
seine Diener und Freunde hält, die er auf einen solchen Kriegszug 
schickt, indem er ihnen empfiehlt, allen helfen zu wollen, indem sie 
sie 
- zuerst zu höchster geistlicher Armut und, wenn seiner göttlichen 
Majestät damit gedient ist und sie sie erwählen will, nicht weniger 
zur aktualen Armut bringen; 
- zweitens zum Wunsch nach Schmähungen und Geringschätzung; 
weil aus diesen beiden Dingen die Demut folgt. 
Es sollen drei Stufen sein: 
- die erste: Armut gegen Reichtum; 
- die zweite: Schmähung oder Geringschätzung gegen die weltliche 
Ehre; 
- die dritte: Demut gegen Hochmut. 
Und von diesen drei Stufen aus sollen sie zu allen anderen Tugenden 
hinführen. (EB 136-146) 

Die Meditation - jedes Wort in diesem Text ist bewußt gesetzt und hat 
seine spezifische Bedeutung - ist etwa in der Mitte der •Zweiten Woche" 
angesetzt, zu Beginn des eigentlichen •WahP'-Prozesses. Es geht darum, 
daß •wir ... zu erkunden und zu erbitten beginnen, in welchem Leben 
oder Stand seine göttliche Majestät sich unser bedienen will" (EB 135). 
Ziel der Übung ist es allerdings nicht, selbst eine Wahl zu treffen: Es kann 
keine echte Wahl zwischen Christus und dem Teufel geben, bzw. diese 
•Wahl" ist schon in der •Ersten Woche" getroffen worden und wird hier 



•Zwei Banner" 199 

vorausgesetzt; und die Wahl des konkreten Lebensstandes wird später 
angezielt. Ziel der Übung ist es vielmehr, die •Täuschungen des bösen 
Anführers" und das •wahre Leben" zu erkennen und die Gnade zu erhal- 
ten, •ihn (Christus) nachzuahmen" (EB 139). Somit geht es in diesem Pro- 
zeß der Geisterunterscheidung und imitatio Christi darum, die Entschlos- 
senheit und Dynamik auf das Gute, d. h. auf Christus hin zu steigern, 
ganz im Sinne des ignatianischen •magis". Die Thematik und das •Ob- 
jekt" der konkreten Wahl, v.a. das Armutsproblem (vgl. EB 169 b), klin- 
gen hier schon an, werden aber noch nicht konkretisiert. 

Aufruf zum Kreuzzug? 

Der spontane Eindruck, der Text rufe zu einem militärischen Erobe- 
rungsfeldzug auf, täuscht. Selbstverständlich finden sich bei Ignatius Ele- 
mente der Kreuzzugsfrömmigkeit20, doch ist bei ihm die militärische 
Szene Bild für eine geistig-geistliche Realität. Man soll sich die Szene 
•vorstellen" (imaginär: EB 140,143) und das Vorgestellte •erwägen". Die 
•Dämonen" erwecken •Begierde" und •führen in Versuchung" (142); 
diese Sprechweise, übernommen aus der geistlichen Tradition der Alten 
Kirche, zielt den Kampf der Geister, das Drama im Innern der Seele, an. 
Wie Ignatius in Manresa dazu kommt, •darin (d. h. in der Verschieden- 
heit seiner Gedanken) die Verschiedenheit der Geister zu erkennen, die 
dabei tätig waren, nämlich einmal der Geist des Teufels und das andere 
Mal der Geist Gottes..." (PB 8), so soll der Betrachtende in seinem geistli- 
chen Prozeß •Luzifer"21 und Christus unterscheiden lernen. Im zweiten 
Teil der Übung, der Betrachtung des •Banners Christi", wird allerdings 
die rein spirituelle Ebene verlassen: Bei der imitatio Christi geht es auch 
darum - dies wiederum im militärischen Bild ausgedrückt -, sich für eine 
konkrete Mission bereitzumachen (EB 146 f), auch wenn die Konkretion 
selbst hier noch offenbleibt. 

20 Vgl. H. Wolter, a.a.O. Nach Wolter ist zu unterscheiden zwischen Kreuzzugsideologie 
und Kreuzzugsspiritualität. Als Elemente der letzteren zählt er bei Ignatius - transformiert 
gegenüber der Tradition - auf: Christozentrik, Wille zur Nachfolge des leidenden und ge- 
krönten Herrn, büßende Pilgerfahrt und Bereitschaft zur Armut, Krankendienst und Un- 
terstellung unter den Papst, Verbindung von Ausbreitung und Verteidigung des Glaubens; 
vgl. ebd. 150. 
21 Wörtlich •Licht-träger", der Titel Christi (!) im Exsultet, dem Osterlob der Kirche. Nur 
hier in den Exerzitien wird der Teufel so genannt, denn nur in der •zweiten Woche" ver- 
wandelt er sich in den •Engel des Lichts" (EB 332) und täuscht damit •unter dem Schein 
des Guten" vor, Christus zu sein. 



Stefan Kiechle 200 

Warum legt Ignatius einen solchen Wert auf Armut, Schmähungen und 
Demut? Nach EB 50 kam die Sünde in die Welt, weil die Engel aus Unge- 
horsam hochmütigwaren; Hochmut ist, mit der Tradition der Kirche (und 
Augustins!), die Grundsünde schlechthin. Die Erlösung wird dadurch be- 
wirkt, daß Gott selbst aus Gehorsam demütig Wird. Schon die Inkarnation 
zielt von Anfang an die Armut und die Demut an, die Krippe und das 
Kreuz: •... damit der Herr in höchster Armut geboren werde und damit er 
am Ende so vieler Mühen in Hunger, in Durst, in Hitze und in Kälte, in 
Beleidigungen und Anfeindungen am Kreuz sterbe" (EB 116, vgl. 53). 
Folglich trägt die •Demut nicht primär ein menschliches ,Antlitz', son- 
dern sie ist die Selbstmitteilung des göttlichen Seins in der Inkarnation 
des Logos"22. •Armsein ist für ihn (Ignatius) sozusagen der klassische 
Fall einer reichaufbauenden Vollkommenheit. Armut ist die Weise, in der 
Christus sein Reich begann, von der Armut der Geburt bis zum Zerschla- 
gensein am Kreuz."23 Für die •kenotische" Theologie des Ignatius ist 
diese Bewegung Christi und Gottes •von oben nach unten" (vgl. EB 236 f) 
zentral; in sie muß sich derjenige, der ihn •nachahmen" will und der •un- 
ter sein Banner aufgenommen werden" (EB 147) soll, hineinrufen lassen. 

Augustinus und Ignatius 

Der Rhetor und Bischof der Spätantike und der baskische Ritter und Or- 
densgründer des ausgehenden Mittelalters, so unterschiedlich und unver- 
gleichbar sie in ihren theologischen Persönlichkeiten und in ihrem litera- 
rischen Stil gewesen sein mögen..., sie seien hier in einigen, vielleicht et- 
was überzeichnenden Thesen nebeneinandergestellt24: 

Psychologisierung: Das welthistorische Drama Augustins wird bei Igna- 
tius zum innerpsychischen Drama des Betenden. Der große Philosoph und 
Theologe - er adressiert sein Werk an Heiden - denkt und interpretiert für 
seinen Gesprächspartner den realen Kosmos; der geistliche Meister - er 
wendet sich an Christen - regt den Gottsucher an, sich in seiner Phantasie 
einen Kosmos zu imaginieren. 

Individualisierung: Augustins kosmischer Kampf zweier Staaten bzw. 
zweier durch Strukturen zusammengehaltener Menschengruppen trans- 
22 S. Arzubialde, Ejercicios Espirituales de S. Ignacio. Historia y Anälisis, Bilbao-Santander 
1991,313. 
23 H. Rahner, Ignatius von Loyola als Mensch und Theologe, Freiburg 1964, 298. 
24 Wir verzichten hier darauf, die Möglichkeiten der praktischen Anwendung der Zwei- 
Banner-Betrachtung in heutigen Exerzitienkursen zu erörtern. Vgl. hierzu P. Imhof, Das 
Reich Gottes. Zur Zwei-Banner-Betrachtung des Ignatius von Loyola, in: GuL 59 (1986) 
235 f. 



•Zwei Banner" 201 

formiert sich bei Ignatius zum Kampf des einzelnen. Der universale Cha- 
rakter der beiden civitates geht jedoch nicht verloren: In der Imagination 
des Betrachtenden ist die ganze Welt und Geschichte in ihrer Dramatik 
präsent, und die Sendung durch Christus, die hier in das Blickfeld des Be- 
tenden rückt, ist eine Sendung •über die ganze Welt hin". 

Welt-,,Eroberung": Augustinus geht es um Wahrheit. Er will diese 
Wahrheit - sie findet ihren Wert und ihre Würde in sich selbst - schauen 
und andere davon überzeugen. Ignatius geht es um ein Tun. Indem er die 
vorgestellten Bilder von Jerusalem und Babylon dazu benutzt, einen psy- 
chischen Prozeß in Gang zu setzen, •instrumentalisiert" er diese Wahr- 
heit: ihren Wert findet sie darin, daß sie ein Tun, ein Arbeiten, ein Sich- 
Mühen, ein Mitarbeiten am Werk Gottes anstößt. In der klassisch-augu- 
stinischen Dreiteilung der •Seele" in Gedächtnis, Verstand und Wille ge- 
bührt bei Augustinus dem Gedächtnis die Krone: Die memoria soll die 
Wahrheit des lebendigen Gottes schauen bzw. - neuplatonisch beeinflußt 
- sich ihrer erinnern. Bei Ignatius ist der Wille, zu dem im umfassenden 
Sinn der ganze affektive Bereich der menschlichen Psyche gehört, die 
wichtigste •Seelenkraft" und der wichtigste Motor auf dem Weg zu Gott: 
Die voluntas soll - das ist das Moderne an den Exerzitien - aktiv, weltge- 
staltend und weit verändernd auf das Reich Gottes hinarbeiten, allerdings 
mit der klaren gnadentheologischen Vorgabe, daß dies immer Ruf und 
Geschenk sein wird. 

•Ecclesia militans": Für den Bischof von Hippo wie für den General- 
oberen des Jesuitenordens ist die Kirche streitende und kämpfende Kir- 
che - mit den Waffen der Gottesliebe und der Demut kämpft sie gegen 
die Selbstliebe und den Hochmut dieser Welt. Während jedoch für Augu- 
stinus die civitas Dei kämpft, auch gegen solche Feinde, die sich uner- 
kannt in der Kirche befinden, ist es in den Exerzitien zunächst der ein- 
zelne, der gegen den Feind seiner Seele kämpft. Allerdings wird durch 
diesen Prozeß innerer Umkehr der einzelne seine Sendung und seinen 
Platz in der kämpfenden Kirche finden, wo er unter dem Banner Christi 
mitarbeitet am weltweiten Sieg des Reiches Christi. 




