Die ignatianische Meditation der ,,Zwei Banner*

Zu ihrer Traditionsgeschichte von Augustinus bis Ignatius von Loyola

Stefan Kiechle, Paris

Welchen EinfluB} hat die Idee Augustins vom ,,Gottesstaat“ bzw. ihre Tra-
dierung und Umformung im Mittelalter auf die Zwei-Banner-Meditation
des Ignatius von Loyola? Und wie wird dieses spitantik-mittelalterliche
Theologumenon von Ignatius zu Beginn der Moderne transformiert und
weiterentwickeit? In aller Vorldufigkeit — eine wissenschaftliche Studie
dariiber wurde nie unternommen - sollen hierzu einige Texte vorgestellt
und Gedanken entwickelt werden. Die Grundthese wird lauten: Das ge-
schichtstheologische Welt- Erkldrungs-Modell Augustins wird von Igna-
tius zu Beginn der Neuzeit psychologisiert, individualisiert und auf mis-
sionarische Welt-,, Eroberung“in der streitenden Kirche hin instrumenta-
lisiert.

Ein fundamentales Werk der Theologie

Im Jahre 410 fallt Rom unter dem Angriff des Gotenk6nigs Alarich und
wird gepliindert und weitgehend zerstort. Dieser Fall der ,,ewigen* und
»unbesiegbaren* Stadt erschiittert die ganze antike Welt bis ins Mark und
16st in der Folge grofie politische und theologische Diskussionen aus.
Heidnische Autoren werfen den Christen vor, daB die Abkehr vom alten
romischen Staatskult — das Rémerreich war ja im fiinften Jahrhundert
schon christlich — den Zorn der Gétter heraufbeschworen habe;  frii-
her” sei Rom unter ihrem Schutz immer von solchen Ungliicken ver-
schont geblieben. Die Christen miissen sich zunichst gegen solche Vor-
wiirfe wehren; jedoch stellt sich auch fiir sie selbst die Frage, wie Gott
eine solche Katastrophe fiir die Stadt der Apostelfiirsten, der Mitte der
antiken Christenheit, zulassen kann. Sie stehen vor dem groBen ge-
schichtstheologischen Problem des Leidens der Christen und der Kirche:
Warum muf} die Kirche, die Gemeinschaft der Geretteten (!), jetzt, wo
doch das Ende der Zeit angebrochen ist, noch in der Geschichte soiches
erdulden?

Augustinus antwortet auf dieses Problem mit seinem groBen Werk ,,De
Civitate Dei*, das ihn ab dem Jahre 413 fiir mehrere Jahrzehnte beschifti-



.Zwei Banner* 189

gen wird. In 22 Biichern entwirft er eine dufBlerst komplexe und umfas-
sende, in ihrer Geschlossenheit faszinierende und nach ihm nie wieder er-
reichte Geschichtstheologie, die in immer neuen Anldufen und mit vielen
Umwegen praktisch alle zentralen Themen der Theologie aufgreift und
viele Problemlésungen vorgibt, die fiir Jahrhunderte fiir das ganze christ-
liche Abendland bestimmend sein werden. Das gewaltige Werk! ist zu-
gleich apologetisch - in oft polemischer Auseinandersetzung mit heidni-
schen Autoren sucht es den Beweis der christlichen Wahrheit zu erbrin-
gen —, und es ist pddagogisch - es soll als eine Art Unterrichtswerk der
Belehrung gebildeter Heiden dienen. Der rhetorisch zwar elegante, aber
weitschweifige Stil, der komplizierte Aufbau und die oft nicht kohirente
Terminologie lassen das Werk z. T. chaotisch erscheinen und erschweren
die Lektiire, geben aber auch Raum fiir eine groBe Vielfalt an Interpreta-
tionen, die im Lauf der Geschichte zu unterschiedlichsten, oft wider-
spriichlichen Deutungen und Konkretisierungen, z.B. im Kirchenbild,
fiihrten. Die Wirkungsgeschichte des Werkes ist daher uniibersehbar,
ebenso die Literatur dazu. Im folgenden sollen knapp vor allem die-
jenigen Grundideen des Werkes dargestellt werden, die im Hinblick auf
die Zwei-Banner-Meditation des Ignatius von Bedeutung sind.?

Zwei ,,Staaten*

Eine civitas? ist fiir Augustinus zundchst ,,nichts anderes ... als eine durch
ein Gemeinschaftsband zusammengehaltene Menschenmenge® (XV, 8),
im Deutschen wohl am ehesten mit ,,Gesellschaft wiederzugeben; dann
auch eine ,,Stadt” (urbs), worauf insbesondere die Verwendung der bibli-
schen Typologie Jerusalem — Babylon fiir die beiden civitates hindeutet;
weiterhin auch ein ,,Staat”“ im Sinne der antiken polis, d.h. die Gemein-
schaft eines Stadtstaates mit eigener Religion, Gesetzgebung, Kultur und
moralischen Werten. Im Deutschen wird civitas auch mit ,,Biirgerschaft®

' Es gibt mehrere deutsche Ausgaben; wir benutzten: Aurelius Augustinus, Yom Gottes-
staat (De civitate dei). Miinchen: dtv, >1991, 2 Bde. Zitale mit Angabe der Nr. des Buches
und Kapitels.

2 Nicht dargestellt werden hier Einfliisse, die auf Augustinus und seine ldee der ,zwei
Staaten“ ausgeiibt wurden, etwa durch den Neuplatonismus und den Manichdismus,
durch heidnische Autoren, mit denen er sich auseinandersetzt, durch Kirchenviter vor ihm
und, z. T. vermittelt durch sie, biblisches und jiidisches Gedankengut. Diese Vorgeschichte
des Werkes verdiente eine eigene Bearbeitung.

3 Vgl. dazu v.a. J. van Oort, Jerusalem and Babylon. A study into Augustine’s , City of God*
and the sources of his doctrine of the two cities. Leiden u.a. 1991, 103 ff. Das Buch bietet
eine hervorragende Einfithrung in das Werk Augustins und ein ausfiihrliches Literaturver-
zeichnis.



Stefan Kiechle 190

und ,,Herrschaftsverband* iibersetzt. Angesichts der ,komplexen Mi-
schung von Ideen**, die das Wort enthalt, soll hier die weite Ubersetzung
»otaat” verwendet werden, allerdings ist dabei nicht an den modernen
Staat zu denken. Augustinus beschreibt nun zwei solcher Staaten, die im
bestindigen Kampf miteinander ihren Weg durch die Geschichte gehen,
den Gottesstaat und den Weltstaat:

»Demnach wurden die zwei Staaten durch zweierlei Liebe begriin-
det, der irdische durch Selbstliebe, die sich bis zur Gottesverach-
tung steigert, der himmlische durch Gottesliebe, die sich bis zur
Selbstverachtung erhebt. Jener rilhmt sich seiner selbst, dieser
,;yiithmt sich des Herrn‘... In jenem werden Fiirsten und unterwor-
fene Volker durch Herrschsucht beherrscht, in diesem leisten Vor-
gesetzte und Untergebene einander in Fiirsorge und Gehorsam lie-
bevollen Dienst.“ (XIV, 28)

Durch Kain und Abel wurden die beiden Staaten innergeschichtlich be-
griindet, sie sind die ,,Grundtypen®, die das ganze Drama der Geschichte,
den Kampf zwischen dem fleischlichen und dem geistlichen Menschen
reprisentieren:

»Als jene beiden Staaten mit ihrer Aufeinanderfolge von Geburt
und Tod anfingen sich zu entfalten, da ward zuerst der Biirger die-
ser Erdenwelt geboren, nach ihm aber, der ein Fremdling auf Erden
und Glied des Gottesstaates war, aus Gnaden vorherbestimmt, aus
Gnaden auserkoren, aus Gnaden ein Fremdling hier unten, aus
Gnaden ein Biirger droben ... Von Kain nun steht geschrieben, da3
er einen Staat griindete, Abel aber als Fremdling tat dies nicht.
Denn droben ist der Staat der Heiligen, wenn er auch hinieden Biir-
ger erzeugt, in denen er dahinpilgert, bis die Zeit seines Reiches her-
beikommt.” (XV, 1)

So sind die beiden Staaten also ,,innergeschichtlich unaufldslich mitein-
ander verflochten; die civitas Dei bewegt sich innerhalb der civitas ter-
rena; das ist ihre konkret-geschichtliche ,Fremde, der Ort ihrer Pilger-
schaft. Aber dennoch bleiben sie grundsitzlich-theologisch streng von-
einander geschieden“’: Die ,,absolute Antithese“® zeigt sich etwa in den
Gegensatzpaaren Glaube - Unglaube, himmlischer — irdischer bzw. ewi-
ger — zeitlicher Staat, Unsterblichkeit — Sterblichkeit, Friede — Krieg, De-

+ AaQ., 108.
3 M. Kehl, Eschatologie. Wiirzburg 1986, 206.
¢ Vgl. J. van Oort, 2.2.0., 115f.



~Zwei Banner* 191

mut — Stolz, Gehorsam - Ungehorsam, Gottesliebe — Selbstliebe. Ein
Drittes ,,zwischen“ den beiden Extremen gibt es nicht.

Jerusalem und Babylon

Augustinus bezeichnet die beiden Staaten auch mit den alten ,mysti-
schen“ Namen Jerusalem und Babylon, z.B. in seiner Auslegung von Ps
45 in XVII, 16. In vielen seiner Werke findet sich diese Typologie, er ent-
nimmt sie einer reichen Vitertradition. Nach einer volkstiimlichen Ety-
mologie seiner Zeit bedeutet ,,Babylon®, der Inbegriff des Weltstaates,
Verwirrung. ,Jerusalem* oder auch ,,Zion" greifen den alttestamentli-
chen Gedanken der Pilgerschaft in die heilige Stadt auf, die hier zum In-
begriff der ersehnten himmlischen Heimat des Gottesstaates wird.

Das frithere, heidnische Romerreich tragt deutliche Ziige des Welt-
staats, der jedoch nicht einfachhin mit ihm oder sonst einer konkreten po-
litischen Macht identifiziert wird. Augustinus begeht eine Gratwande-
rung zwischen den beiden Extremen politischer Theologie: zum einen der
naiven, geschichtsoptimistischen Sakralisierung der politischen, konkret:
der romischen Macht (Eusebius, Orosius u.a.), zum anderen der pessimi-
stischen Geschichtstheologie etwa eines Tertullian, der die weltliche
Macht quasi dimonisiert. Fiir Augustinus ist politische Macht notwendig,
in ihrer Ordnung, aber sie bleibt relativ. — Der Gottesstaat wird an vielen
Stellen mit ,,Kirche* nahezu identifiziert: Beide Begriffe bezeichnen in
der Tat gleichzeitig irdische (,,in Pilgerschaft*) und himmlische (eschatolo-
gische) Wirklichkeiten; es gibt jedoch auch Passagen (v.a. in Buch XX),
in denen ,,Kirche“ eher das vergeschichtlichte Substrat der civitas Dei
meint. Da es nun in der irdisch-sichtbaren Kirche sowohl Gerechte (Mit-
glieder des Gottesstaates) wie Ungerechte (Mitglieder des Weltstaates)
gibt — Kirche ist ecclesia permixta — und da es auch auBlerhalb der Kirche
Gerechte gibt (Beispiele sind Abel und Hiob), ist hier auf Erden fiir Men-
schen nicht klar erkennbar, wer zu welchem Staat gehért, oder anders aus-
gedriickt, wo die (an sich absolute!) Grenze zwischen den beiden Staaten
verlduft; alle konkreten Gemeinschaftsformen auf Erden sind , ver-
mischt* aus beiden Staaten. Deswegen leidet der Gottesstaat auf seinem
Weg der Pilgerschaft immer wieder unter dem Weltstaat — etwa in der
Zerstorung Roms. Medard Kehl schreibt:

,,Einen wirklichen ,Fortschritt’ in der Geschichte gibt es ... nur im
unermiidlichen, treuen ,Fortschreiten® der glaubenden Pilgerschaft
auf das ewige Ziel zu, also in der ,konvertierenden* Loslésung des



Stefan Kiechle 192

Einzelnen aus der civitas terrena. Darin kommt die sich verschér-
fende Scheidung zwischen Glaube und Unglaube, zwischen Chri-
stus und Antichrist zum Vorschein, die einmal zur ewigen Schei-
dung zwischen Geretteten und Verdammten fiihrt... Eine positiv-
gestalterische Beziehung zwischen civitas Dei und civitas terrena,
zwischen dem Glauben als dem von Gott geschenkten Heil und
dem irdischen Geschichtshandeln wird nicht deutlich.*

Die Geschichte ist fiir Augustinus eine, sie ist nicht gespalten in eine Pro-
fan- und eine Heilsgeschichte. Sie wird geeint von ihrem Ziel her, dem
Eingehen in das Reich Gottes. Sie ist ein groBer ProzeB der Scheidung,
der Unter-Scheidung in einem besténdigen geistlichen Kampf zweier ab-
solut getrennter, unsichtbarer ,,Staaten“, dem Reich Christi und dem
Reich Satans.

Ignatianisches

Schon hier kann auf Ignatius verwiesen werden, fiir den Geschichte, al-
lerdings mehr auf das Individuum bezogen, ebenfalls ein geistlicher
Kampf und ein ProzeB3 der Unterscheidung ist. Auch eine Differenz wird
schon sichtbar: Fiir Ignatius gibt es sehr wohl ein ,,weltgestaltendes* En-
gagement des Christen, der so versucht, den Weltstaat in den Gottesstaat
»hineinzuverwandeln“. Einige Augustinuszitate seien noch angefiigt, die
schon auf Ignatius vorausweisen:

,»Darum wird jetzt im Gottesstaate, wird jetzt dem Gottesstaate, der
noch die Welt durchpilgert, zuallermeist die Demut ans Herz gelegt,
wird sie an seinem Kdnige Christus zuhochst geriihmt und an sei-
nem Widersacher, dem Teufel, das Gegenteil dieser Tugend, das
Laster des Hochmuts als seine Hauptsiinde von der Heiligen Schrift
aufgedeckt. Das ist in der Tat der gro3e Unterschied, der sie vonein-
ander trennt, die beiden Staaten ..., die Genossenschaft der from-
men sowie die der gottlosen Menschen...“ (XIV,13)

,»S0 ist da, wo sich beide Arten von Menschen finden, die Kirche,
wie sie jetzt ist; wo sich aber nur die eine Art befinden wird, die Kir-
che, wie sie dann sein wird, wenn kein Bdser mehr in ihr ist. Also ist
auch jetzt die Kirche Reich Christi und Himmelreich ... Von diesem
auf Kriegsdienst angewiesenen Reiche (regnum militiae), in dem
man noch mit dem Feinde im Kampfe liegt und bald den andrin-

" M. Kehl, a.a.0., 207.



. Zwei Banner* 193

genden Leidenschaften Widerstand leistet, bald den weichenden
gebietet, bis man endlich zu jenem Reich ruhevollsten Friedens (pa-
catissimun regnum) gelangt, wo man ohne Bedrohung durch Feinde
herrscht...” (XX, 9)

.....da Satan bisweilen, wie wir lesen, die Gestalt eines lichten En-
gels annimmt, um diejenigen zu versuchen, fiir die das ein heilsames
Erziehungsmittel oder aber eine wohlverdiente Tduschung ist, be-
darf es fiirwahr der groBen Barmherzigkeit Gottes, dal man nicht in
dem Glauben, gute Engel zu Freunden zu haben, in Wirklichkeit
bose Ddmonen zu triigerischen Freunden hat und ihrer Feindschaft
preisgegeben ist, die um so schadlicher ist, je listiger und tiickischer
sie sind.” (XIX,9)

Deutlich erkennbar sind hier die ignatianischen Motive von Demut und
Hochmut als den wichtigsten Charakteristika der beiden ,,Lager®, vom
Kriegsdienst in der Kirche (Ignatius spricht von ecclesia militans), von
Satan, der die fromme Seele, die auf dem Weg der Nachfolge, d.h. in der
,Zweiten Woche* ist, unter dem Schein des Guten versucht?.

Ein Abt von St. Blasien

Augustins Grundidee von den beiden Staaten ist im Mittelalter omnipra-
sent®. Zwei Texte sollen hier vorgestellt werden, die auf Ignatius wohl in-
direkt — der zweite sicher direkt — einen EinfluB ausiiben und seine Spiri-
tualitit prigen. Zunichst sei aus einem Werk von Werner von Kiissenberg
(t 1174)10, Abt des Benediktinerklosters St. Blasien im Schwarzwald, zi-
tiert. Das Buch, es heifit ,,Deflorationes SS. Patrum®, ist eine Kompila-
tion von Vitertexten, als Kommentare zu den Sonntagsevangelien des
Jahreskreises angeordnet. Die Auswahl und Bearbeitung der Texte ist ori-
ginell und entspricht der Zeit. Der folgende Text ist ein Kommentar zur
Stelle ,Man kann nicht zwei Herren dienen, Gott und dem Mammon*:

Es gibt zwei Staaten, Jerusalem und Babylon, und zwei Vélker: die-
jenigen, die Gott lieben, die Biirger Jerusalems, und diejenigen, die
die Welt lieben, die Biirger Babylons; und es gibt zwei Konige,

* Vgl. die drei ,,Hauptgriinde* EB 322. Im folgenden zitieren wir das Exerzitienbuch (EB)
mit Randnummer nach folgender Ausgabe: Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen und
erlduternde Texte, iibersetzt und erklirt von P. Knauer. Graz u.a. 21983.

¢ Hinweise dazu bei F. Tournier, Les , Deux Cités* dans la littérature chrétienne, in: Etudes
123 (1910), 644-665.

10 Wir folgen der Verfasser-Bestimmung von F. Tournier, a.a.0., 648f, Anm. 6.



Stefan Kiechle 194

Christus, den Konig von Jerusalem, und den Teufel, den Kénig von
Babylon. Zwischen diesen beiden Staaten, Vélkern und Konigen ist
stindig Krieg, Zwietracht und Kampf. Beide kennzeichnen ihre
Soldaten ..., damit diese erkennen, wer jeweils ihr K&nig ist und da-
mit sie von ihm erkannt werden und ihm folgen. Jerusalem namlich
ist Staat im Himmel, Babylon unten auf der Erde; dhnlich ist Chri-
stus oben, der Teufel unten. Die Soldaten Christi folgen ihrem Ko-
nig, die Soldaten des Teufels folgen ihrem Kénig. Christus zeigt uns
in drei Beispielen den Weg, auf dem wir ihm folgen miissen; dhn-
lich stellt uns der Teufel drei Beispiele vor, durch welche diejeni-
gen, die ihm folgen, nach ihm hinabgestiirzt werden ...

(Christus) gab uns ein Beispiel seiner Armut, als er sagte: ,Die
Fuchse haben Hohlen und die Vogel des Himmels Nester, der Men-
schensohn aber hat nichts, wohin er sein Haupt hinlegen kénnte*
(Lk 9,58). Ein Beispiel der Demut gab er uns, als er sagte: ,Lernt
von mir, denn ich bin milde und von Herzen demiitig® (Mt [1,29).
Ein Beispiel der Geduld gab er uns, als er wihrend der Verfolgung
nicht zuriickschlug und als er es ertrug, im Spott geschlagen zu wer-
den; ein Beispiel der Armut, da er in dieser Welt keinen Reichtum
haben wollte; ein Beispiel der Demut, da er den Ruhm verachtete,
ein Beispiel der Geduld, da er das Bése ertrug...

Vorrangig ist also die Armut, damit wir loslassen, was beschwert —
worin die Gelegenheit zu siindigen liegt. Und da die Armut verach-
tet wird, ergibt sich aus ihr die Demut, durch welche selbst, um des
Herrn willen, die Verichtlichkeit geliebt wird. Und da ja wiederum,
wer verdchtlich ist, ohne Ehrfurcht beleidigt wird, ist nach der De-
mut die Geduld notwendig, weil alle MiBgeschicke - um Gottes wil-
len - mit Stdrke ertragen werden ... Umgekehrt belastet der Teufel
die Seinen zuerst in liebendem Begehren mit dem Gewicht von
Reichtiimern, damit sie nach unten stiirzen; zweitens macht er sie
durch Stolz aufgeblasen, damit sie breitspurig einhergehen; drittens
zerbricht er sie durch Ungeduld, damit sie schnell zugrunde gehen.
Diese beiden Volker bauten von ihrem Anfang an die beiden Staa-
ten: Babylon begann von Kain an, Jerusalem von Abel an...
Immer haben die Soldaten des Teufels mit wiitendem Eifer ge-
kampft; die Soldaten Christi siegten durch die Geduld, indem sie
ihrem Konig in der Liebe zur Armut und im Bemiihen um Demut
nachfolgten und durch die Geduld auch zu ihm selbst gelangten.“!!

" PL CLVII, Sp. 1144-1146. Vgl. zum Folgenden F. Tournier, a.a.0, 650 ff.



. Zwei Banner” 195

Es ist die Zeit der Kreuzziige'?: Christus und der Teufel erscheinen hier
als kénigliche Heerfiihrer, die die Menschen als Soldaten um sich sam-
meln und mit ihnen in den Krieg ziehen - der Text korrespondiert genau
mit der Sprache und der Ideologie der Kreuzfahrer, die in der realen Ge-
schichte als Heer Christi das historische Jerusalem von den Feinden Chri-
sti, die als ,,Antichrist“ bezeichnet werden, gewaltsam befreien wollen.
Dieser Gedanke der Kreuzfahrt ist gegeniiber Augustinus vollig neu, er
setzt das Bild von den zwei Stddten in blutige Realpolitik um, auch wenn
der Friedensgedanke, fiir die civitas Dei Augustins zentral, bei den Kreuz-
fahrern als Ziel der kriegerischen Unternehmung ebenfalls einen hohen
Stellenwert hat'’>. Neu ist auch der Gedanke einer Kennzeichnung der
Soldaten, Anspielung wohl auf Brauche der feudalen Milizen der Zeit,
aber auch auf die Taufe bzw. das ,,Kennzeichen des Tieres* (Apk 19,20);
bei Ignatius werden dann noch deutlicher zwei ,,Banner* zu Kennzeichen
der beiden feindlichen Lager. Auch drei Stufen der Tugend bzw. parallel
der Untugend der beiden Soldatengruppen finden sich bei Ignatius, aller-
dings hier bei Werner noch deutlich von den gewalttitigen militédrischen
Auseinandersetzungen seiner Zeit geprigt: Besitzgier und Hochmut sind
die Wurzel des Ubels; aus ihnen folgt die Ungeduld (impatientia), von
Werner umfassend als ,,Revolte und Gewalttatigkeit, die keine Schranke
mehr kennt*“ und als ,,abgeirrte Energien“!* und Aggressionen verstan-
den.

Lektiire auf dem Krankenbett

Daf} Ignatius Augustins Werk studiert, ist unwahrscheinlich - man liest
damals die Originaltexte der Viter an den Universititen kaum, und die
theologischen Studien des Pilgers Iiigo in Paris fallen sowieso eher
knapp aus. Ob er das Werk des Abtes von St. Blasien kennt, wissen wir
nicht - die Parallelen sind immerhin augenfillig!®*. Wie dem auch sei, den
nichsten hier vorzustellenden Text kennt er jedoch mit Sicherheit, es ist
ein Ausschnitt aus dem ,Flos sanctorum®, auch ,,Legenda aurea* ge-
nannt, des Jacobus von Voragine.

12 Vgl. Hans Wolter, Elemente der Kreuzzugsfrommigkeit in der Spiritualitdt des heiligen Ig-
natius, in: Hrsg. von F. Wulf u.a., Ignatius von Loyola. Seine geistliche Gestalt und sein
Vermdchtnis. Wirzburg 1956, 111-150.

13 H. Wolter, a.a.0., 148.

14 F. Tournier, a.a.0., 654.

1S Eine Gegeniiberstellung weiterer Texte findet sich bei F. Tournier, a.a.0., 658-661.



Stefan Kiechle 196

Jacobus, ein frommer Dominikaner, der im 13. Jahrhundert lebt und
fiir die letzten Jahre seines Lebens zum Erzbischof von Genua ernannt
wird, schreibt diese Sammlung von Heiligenleben nicht als wissenschaft-
liches Werk, sondern zum Zweck der Devotion; literarisch betrachtet, er-
scheint das Buch deswegen legendenhaft-weitschweifig und historisch
unkritisch. Auf dem Krankenbett in Loyola'é liest Ifiigo dieses Werk in ei-
ner spanischen Ubersetzung, allerdings mehr aus Langeweile, denn die
von ihm so geliebten Ritterromane sind nicht zur Hand. Zusammen mit
einem anderen Buch, der ,Vita Christi“ des Kartdusers Ludolph von
Sachsen, 16st das Werk den Beginn einer tiefen Bekehrung in ihm aus.
Inigo exzerpiert sich wichtige Stellen der beiden Werke in ein Heft, das
ihn lange begleiten wird, spéter aber verlorengeht. Besonders beeindruk-
ken ihn die Heiligen Franziskus und Dominikus; es ist anzunehmen, daB3
ihn auch die folgende Stelle tiber den Heiligen Augustinus tief beriihrt.
Jacobus schreibt:

»Zu der Zeit, als die Goten Rom erobert hatten, verspotteten die
Gotzendiener und Ungldubigen die Christen auf vielfache Weise.
Deswegen schrieb Augustinus das Buch vom Gottesstaat; nach ihm
miissen die Gerechten in diesem Leben unterdriickt werden, die
Ungerechten, so zeigt er, bliihen jedoch auf. Von daher handelt es
von einem doppelten Staat, namlich Jerusalem und Babylon, und
von ihren Konigen, da der Kénig von Jerusalem Christus ist, der
Kénig von Babylon der Teufel. Zwei Liebesstrebungen (duo amo-
res), wie er dort sagt, erbauen sich diese beiden Staaten. Den Staat
des Teufels baut die Selbstliebe auf, die bis zur Verachtung Gottes
wichst, den Staat Gottes baut die Gottesliebe auf, die bis zur Ver-
achtung ihrer selbst wéchst (crescens usque ad contemptum sui).“t?

Nach dem Urteil von Hugo Rahner kommt Ignatius so ,,in unmittelbaren
Kontakt mit dem auf klassische Formel gebrachten Ergebnis der augusti-
nischen Geschichtstheologie“!s. Und das Wort von der wachsenden Got-
tesliebe, fast wértlich aus De civitate Dei (XIV, 28) libernommen, ist
schon ,,das fast unheimlich ansteigende Crescendo des magis, das in Ifi-
gos Seele zu dringen beginnt“!°,

16 Vgl. Ignatius von Loyola, Der Bericht des Pilgers. Ubers. und erl. von B. Schneider. Frei-
burg 41979, PB 5-11 (Der ,,Pilgerbericht* wird mit ,,PB* und Randnummern zitiert.)

17 Es gibt viele lat. Ausgaben des Flos Sanctorum; hier wurde benutzt: Legenda aurea
sanctorum ... Madrid 1688, Nr.119, S.435. (Die Numerierung der Legenden variiert je nach
Ausgabe.) Vgl. dazu H. Rahner, Ignatius von Loyola und das geschichtliche Werden seiner
Frommigkeit. Graz u.a. 21949, 36f.

1 Ebd., 37.

1 Ebd., 38.



»Zwei Banner” 197

Meditation der ,,Zwei Banner*

Nach seiner ,,Bekehrung“ auf dem Krankenlager verbringt Iiiigo viele
Monate in Manresa, eine Art Wiistenzeit — er nennt sie spéter seine ,,Ur-
kirche“ —, in der das in Loyola Begonnene wichst und reift. Er geht durch
tiefste geistliche Krisen, die ihn in Depressionen und bis an den Rand des
Selbstmords treiben, worauf eine Zeit hochster mystischer Erfahrungen
und Begliickungen folgt. In dieser Periode reifen seine ,Geistlichen
Ubungen*® in ihrer Grundstruktur; die zentralen Meditationen, so auch
die von den ,,Zwei Bannern*, werden hier von ihm durchlebt und schrift-
lich konzipiert. Hier der endgiiltige Text in leicht gekiirzter Form:

136 BESINNUNG UBER ZWEI BANNER, DAS EINE VON CHRI-
STUS, UNSEREM OBERSTEN HAUPTMANN UND HERRN,
DAS ANDERE VON LUZIFER, DEM TODFEIND DER
MENSCHLICHEN NATUR...

137 DIE ERSTE HINFUHRUNG ist die Geschichte. Hier wird dies
sein: wie Christus alle unter sein Banner ruft und will; und Luzifer
umgekehrt unter das seine.

138 DIE ZWEITE: Zusammenstellung, indem man den Raum sieht.
Hier wird dies sein: Ein groBes Feldlager sehen, bestehend aus jener
ganzen Gegend von Jerusalem, wo der generaloberste Hauptmann
der Guten Christus, unser Herr, ist; ein anderes Feldlager in der Ge-
gend von Babylon, wo der Anfihrer der Feinde Luzifer ist.

139 DIE DRITTE: Das erbitten, was ich will. Und hier wird dies sein:
Um Erkenntnis der Tduschungen des bdsen Anfihrers bitten und
um Hilfe, um mich vor ihnen zu hiiten; und um Erkenntnis des wah-
ren Lebens, das der oberste und wahre Hauptmann zeigt, und um
Gnade, ihn nachzuahmen.

140 DER ERSTE PUNKT IST: Sich vorstellen, wie wenn der Anfithrer
aller Feinde sich in jenem groBen Feldlager von Babylon nieder-
lieBe, wie auf einem groBen Thron von Feuer und Rauch, in furcht-
barer und schrecklicher Gestalt.

141 DER ZWEITE: Erwigen, wie er seinen Ruf an unzihlige Ddmonen
ergehen 1Bt und wie er sie ausstreut, die einen in diese Stadt und die
anderen in eine andere und so iiber die ganze Welt hin, ohne Provin-
zen, Orte, Stinde noch irgendwelche Personen im einzelnen auszu-
lassen.

142 DER DRITTE: Die Rede, die er ihnen hélt, erwigen, und wie er sie
auffordert, Netze und Ketten auszuwerfen: daB sie zuerst mit der Be-
gierde nach Reichtum in Versuchung fihren sollen, wie dies in den



Stefan Kiechle 198

143

144

145

146

meisten Fillen zu geschehen pflegt, damit man leichter zu eitler Ehre
der Welt gelange und danach zu gesteigertem Hochmut. So besteht
also

— die erste Stufe in Reichtiimern,

- die zweite in Ehre,

- die dritte in Hochmut.

Und von diesen drei Stufen aus fiihrt er zu allen anderen Lastern hin.
Ebenso soll man es sich umgekehrt beim obersten und wahren
Hauptmann vorstellen, der Christus, unser Herr ist.

DER ERSTE PUNKT IST: Erwégen, wie sich Christus, unser Herr,
in einem groBen Feldlager jener Gegend von Jerusalem an einen de-
miitigen, schénen und freundlichen Ort stellt.

DER ZWEITE: Erwégen, wie der Herr der ganzen Welt so viele Per-
sonen, Apostel, Jiinger usw. auswihit und sie iiber die ganze Welt
hin sendet und sie seine heilige Lehre iiber alle Stinde und Lebensla-
gen der Personen ausstreuen.

DER DRITTE: Die Rede erwigen, die Christus, unser Herr, an alle
seine Diener und Freunde hilt, die er auf einen solchen Kriegszug
schickt, indem er ihnen empfiehlt, allen helfen zu wollen, indem sie
sie

- zuerst zu hochster geistlicher Armut und, wenn seiner géttlichen
Majestédt damit gedient ist und sie sie erwihlen will, nicht weniger
zur aktualen Armut bringen;

- zweitens zum Wunsch nach Schméhungen und Geringschitzung;
weil aus diesen beiden Dingen die Demut folgt.

Es sollen drei Stufen sein:

- die erste: Armut gegen Reichtum;

~ die zweite: Schméhung oder Geringschitzung gegen die weltliche
Ehre;

- die dritte: Demut gegen Hochmut.

Und von diesen drei Stufen aus sollen sie zu allen anderen Tugenden
hinfiihren. (EB 136-146)

Die Meditation - jedes Wort in diesem Text ist bewuBt gesetzt und hat
seine spezifische Bedeutung - ist etwa in der Mitte der ,, Zweiten Woche*
angesetzt, zu Beginn des eigentlichen ,,Wahl“-Prozesses. Es geht darum,
daB3 ,,wir ... zu erkunden und zu erbitten beginnen, in welchem Leben
oder Stand seine gottliche Majestit sich unser bedienen will* (EB 135).
Ziel der Ubung ist es allerdings nicht, selbst eine Wahl zu treffen: Es kann
keine echte Wahl zwischen Christus und dem Teufel geben, bzw. diese
,»Wahl* ist schon in der ,,Ersten Woche* getroffen worden und wird hier



.Zwei Banner* 199

vorausgesetzt; und die Wahl des konkreten Lebensstandes wird spéter
angezielt. Ziel der Ubung ist es vielmehr, die ,,Tauschungen des bésen
Anfiihrers“ und das ,,wahre Leben* zu erkennen und die Gnade zu erhal-
ten, ,,ihn (Christus) nachzuahmen* (EB 139). Somit geht es in diesem Pro-
zeB der Geisterunterscheidung und imitatio Christi darum, die Entschlos-
senheit und Dynamik auf das Gute, d.h. auf Christus hin zu steigern,
ganz im Sinne des ignatianischen ,,magis“. Die Thematik und das ,,Ob-
jekt* der konkreten Wahl, v.a. das Armutsproblem (vgl. EB 169b), klin-
gen hier schon an, werden aber noch nicht konkretisiert.

Aufruf zum Kreuzzug?

Der spontane Eindruck, der Text rufe zu einem militdrischen Erobe-
rungsfeldzug auf, tiuscht. Selbstverstiandlich finden sich bei Ignatius Ele-
mente der Kreuzzugsfrommigkeit?®, doch ist bei ihm die militdrische
Szene Bild fur eine geistig-geistliche Realitdt. Man soll sich die Szene
,vorstellen“ (imaginar: EB 140, 143) und das Vorgestellte ,,erwigen*. Die
,Dimonen“ erwecken ,,Begierde“ und ,fithren in Versuchung“ (142);
diese Sprechweise, iibernommen aus der geistlichen Tradition der Alten
Kirche, zielt den Kampf der Geister, das Drama im Innern der Seele, an.
Wie Ignatius in Manresa dazu kommt, ,,darin (d.h. in der Verschieden-
heit seiner Gedanken) die Verschiedenheit der Geister zu erkennen, die
dabei titig waren, ndmlich einmal der Geist des Teufels und das andere
Mal der Geist Gottes...“ (PB 8), so soll der Betrachtende in seinem geistli-
chen ProzeB ,,Luzifer“?! und Christus unterscheiden lernen. Im zweiten
Teil der Ubung, der Betrachtung des ,,Banners Christi®, wird allerdings
die rein spirituelle Ebene verlassen: Bei der imitatio Christi geht es auch
darum - dies wiederum im militirischen Bild ausgedriickt —, sich fiir eine
konkrete Mission bereitzumachen (EB 146f), auch wenn die Konkretion
selbst hier noch offenbleibt.

20 Vgl. H. Woller, a.a.0. Nach Wolter ist zu unterscheiden zwischen Kreuzzugsideologie
und Kreuzzugsspiritualitit. Als Elemente der letzteren zihlt er bei Ignatius - transformiert
gegeniiber der Tradition — auf: Christozentrik, Wille zur Nachfolge des leidenden und ge-
krénten Herrn, biiBende Pilgerfahrt und Bereitschaft zur Armut, Krankendienst und Un-
terstellung unter den Papst, Verbindung von Ausbreitung und Verteidigung des Glaubens;
vgl. ebd. 150.

2 Wortlich L, Licht-triger*, der Titel Christi (1) im Exsultet, dem Osterlob der Kirche. Nur
hier in den Exerzitien wird der Teufel so genannt, denn nur in der ,zweiten Woche* ver-
wandelt er sich in den , Engel des Lichts* (EB 332) und tiuscht damit ,,unter dem Schein
des Guten* vor, Christus zu sein.



Stefan Kiechle 200

Warum legt Ignatius einen solchen Wert auf Armut, Schmahungen und
Demut? Nach EB 50 kam die Siinde in die Welt, weil die Engel aus Unge-
horsam hochmiitig waren; Hochmut ist, mit der Tradition der Kirche (und
Augustins!), die Grundsiinde schlechthin. Die Erlésung wird dadurch be-
wirkt, dal} Gott selbst aus Gehorsam demiitig wird. Schon die Inkarnation
zielt von Anfang an die Armut und die Demut an, die Krippe und das
Kreuz: ,,...damit der Herr in hochster Armut geboren werde und damit er
am Ende so vieler Miihen in Hunger, in Durst, in Hitze und in Kiilte, in
Beleidigungen und Anfeindungen am Kreuz sterbe“ (EB 116, vgl. 53).
Folglich tragt die ,,Demut nicht primédr ein menschliches ,Antlitz*, son-
dern sie ist die Selbstmitteilung des gottlichen Seins in der Inkarnation
des Logos“?2. ,,Armsein ist fiir ihn (Ignatius) sozusagen der klassische
Fall einer reichaufbauenden Vollkommenheit. Armut ist die Weise, in der
Christus sein Reich begann, von der Armut der Geburt bis zum Zerschla-
gensein am Kreuz.“?® Fir die ,.kenotische“ Theologie des Ignatius ist
diese Bewegung Christi und Gottes ,,von oben nach unten* (vgl. EB 236f)
zentral; in sie muB sich derjenige, der ihn ,,nachahmen* will und der ,,un-
ter sein Banner aufgenommen werden“ (EB 147) soll, hineinrufen lassen.

Augustinus und Ignatius

Der Rhetor und Bischof der Spitantike und der baskische Ritter und Or-
densgriinder des ausgehenden Mittelalters, so unterschiedlich und unver-
gleichbar sie in ihren theologischen Persénlichkeiten und in ihrem litera-
rischen Stil gewesen sein mogen ..., sie seien hier in einigen, vielleicht et-
was liberzeichnenden Thesen nebeneinandergestellt?:

Psychologisierung: Das welthistorische Drama Augustins wird bei Igna-
tius zum innerpsychischen Drama des Betenden. Der groBBe Philosoph und
Theologe —er adressiert sein Werk an Heiden — denkt und interpretiert fiir
seinen Gespréchspartner den realen Kosmos; der geistliche Meister - er
wendet sich an Christen — regt den Gottsucher an, sich in seiner Phantasie
einen Kosmos zu imaginieren.

Individualisierung : Augustins kosmischer Kampf zweier Staaten bzw.
zweier durch Strukturen zusammengehaltener Menschengruppen trans-

22 S. Arzubialde, Ejercicios Espirituales de S. Ignacio. Historia y Andlisis, Bilbao-Santander
1991, 313.

» H. Rahner, Ignatius von Loyola als Mensch und Theologe, Freiburg 1964, 298.

24 Wir verzichten hier darauf, die Méglichkeiten der praktischen Anwendung der Zwei-
Banner-Betrachtung in heutigen Exetzitienkursen zu erértern. Vgl. hierzu P. Imhof, Das
Reich Gottes. Zur Zwei-Banner-Betrachtung des Ignatius von Loyola, in: GuL 59 (1986)
235f.



. Zwei Banner*” 201

formiert sich bei Ignatius zum Kampf des einzelnen. Der universale Cha-
rakter der beiden civitates geht jedoch nicht verloren: In der Imagination
des Betrachtenden ist die ganze Welt und Geschichte in ihrer Dramatik
prisent, und die Sendung durch Christus, die hier in das Blickfeld des Be-
tenden riickt, ist eine Sendung ,,iiber die ganze Welt hin®.

Welt-, Eroberung“: Augustinus geht es um Wahrheit. Er will diese
Wahrheit - sie findet ihren Wert und ihre Wiirde in sich selbst — schauen
und andere davon iiberzeugen. Ignatius geht es um ein 7un. Indem er die
vorgestellten Bilder von Jerusalem und Babylon dazu benutzt, einen psy-
chischen ProzeB in Gang zu setzen, ,instrumentalisiert” er diese Wahr-
heit: ihren Wert findet sie darin, daB sie ein Tun, ein Arbeiten, ein Sich-
Miihen, ein Mitarbeiten am Werk Gottes anstdBt. In der klassisch-augu-
stinischen Dreiteilung der ,,Seele“ in Gedichtnis, Verstand und Wille ge-
biihrt bei Augustinus dem Geddchtnis die Krone: Die memoria soll die
Wabhrheit des lebendigen Gottes schauen bzw. — neuplatonisch beeinflufit
- sich ihrer erinnern. Bei Ignatius ist der Wille, zu dem im umfassenden
Sinn der ganze affektive Bereich der menschlichen Psyche gehort, die
wichtigste ,,Seelenkraft“ und der wichtigste Motor auf dem Weg zu Gott:
Die voluntas soll — das ist das Moderne an den Exerzitien - aktiv, weltge-
staltend und weltverdndernd auf das Reich Gottes hinarbeiten, allerdings
mit der klaren gnadentheologischen Vorgabe, daB dies immer Ruf und
Geschenk sein wird.

., Ecclesia militans“: Fiir den Bischof von Hippo wie fir den General-
oberen des Jesuitenordens ist die Kirche streitende und kdmpfende Kir-
che — mit den Waffen der Gottesliebe und der Demut kdampft sie gegen
die Selbstliebe und den Hochmut dieser Welt. Wahrend jedoch fiir Augu-
stinus die civitas Dei kimpft, auch gegen solche Feinde, die sich uner-
kannt in der Kirche befinden, ist es in den Exerzitien zunichst der ein-
zelne, der gegen den Feind seiner Seele kdmpft. Allerdings wird durch
diesen ProzeB innerer Umkehr der einzelne seine Sendung und seinen
Platz in der kimpfenden Kirche finden, wo er unter dem Banner Christi
mitarbeitet am weltweiten Sieg des Reiches Christi.





